Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 4

Artikel: Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in
Osterreich

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen
Bekenntnisses in Osterreich!

Johannes Calvin (1509-1564), der Reformator von Genf, gehort zu den
einflussreichsten Gestalten nicht nur des Reformierten Christentums, son-
dern des Protestantismus iiberhaupt. Auch die Evangelisch-Reformierte Kir-
che in Osterreich weiss sich dem Erbe Calvins verpflichtet und ehrt ihn als
grossen Lehrer der Kirche. Jedoch ist das dsterreichische Reformiertentum
nicht einfach dem Calvinismus zuzurechnen, wie tiberhaupt zwischen Refor-
miertentum und Calvinismus zu unterscheiden ist.>

Die Bedeutung Calvins fiir das Europa des 16. Jahrhunderts kann kaum
tiberschiitzt werden®. Seine Lehre verbreitete sich iiber weite Teile des Kon-
tinents und fiihrte zur Entstehung eines eigenen Kirchentypus neben der ro-
misch-katholischen Kirche, der englischen Staatskirche und der lutherischen
Kirche. Manche Reformierte Kirchen, etwa diejenige in den Niederlanden
oder auch in Ungarn, wurden streng calvinistisch. Doch verbinden sich die
Anfinge der Reformation in der Schweiz bekanntlich mit dem Namen Ulrich
Zwinglis (1484-1531), dessen Theologie bis heute iliber die Grenzen der
Schweiz hinaus einflussreich geblieben ist und sich in manchen Auffassungen
von derjenigen Calvins deutlich unterscheidet. Zwinglianisch aber ist das von
Zwinglis Schiiler und Nachfolger Heinrich Bullinger in Ziirich verfasste
Zweite Helvetische Bekenntnis, die Confessio Helvetica Posterior von 1562/
1566, welche zu den meist verbreiteten reformierten Bekenntnissen zihlt
und, wie schon der Name sagt, auch in der Evangelisch-Reformierten Kirche
in Osterreich als Lehrgrundlage in Geltung steht. Als weitere reformierte
Bekenntnisschrift gilt in der Evangelischen Kirche H.B. der Heidelberger Ka-
techismus von 1563, der im deutschsprachigen Raum neben Zwinglianismus
und Calvinismus einen eigenstindigen reformierten Lehrtypus repriisentiert.’

Die Frage nach der Stellung der Reformierten Kirche in Osterreich zur
Theologie Calvins und zum Calvinismus ist also nicht ganz leicht zu beant-
worten. Dazu bedarf es mehrerer Untersuchungsschritte. Ich werde zunéchst
die Evangelische Kirche H.B. vorstellen und ihr Selbstverstandnis, ihre Orga-

! Gastvorlesung an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Salzburg am
16.11.1995.

? Zur Konfessionskunde der reformierten Kirchen siehe K. Halaski (Hg.), Die refor-
mierten Kirchen (KW XVII), Berlin/New York 1977. Zu den Bezeichnungen «reformiert»
und «calvinistisch» vgl. auch J. Weerda, Art. Reformierte Kirche I. Konfessionskundlich,
RGG?V, Tiibingen 1961, 884-890.

* Zur Wirkungsgeschichte Calvins vgl. W. Nijenhuis, Art. Calvin, TRE 7, Berlin/New
York 1981, 568-592, hier 587ff.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 323

nisation, ihre Geschichte und das unterschiedliche Profil ihrer Gemeinden er-
lautern. In einem zweiten Schritt werde ich die Lehrgrundlagen und den Ein-
fluss Calvins in den reformierten Bekenntnisschriften darstellen. In einem
dritten Abschnitt werde ich iiber die Anfédnge der Reformierten Kirche im
Gebiet des heutigen Osterreich und die Calvin-Rezeption im 16. bis 18. Jahr-
hundert berichten. Im vierten Abschnitt meines Vortrags erldutere ich die
Grundziige der Theologie Calvins, bevor ich im Schlussteil nach der Bedeu-
tung Calvins fiir die Gegenwart frage.

1. Die Evangelische Kirche H.B. in Osterreich

Die Evangelische Kirche in Osterreich vereinigt zwei verschiedene Kon-
fessionen, namlich die Evangelisch-lutherische und die Evangelisch-Refor-
mierte Kirche. Ihre offizielle Bezeichnung lautet Evangelische Kirche Augs-
burgischen Bekenntnisses (A.B.) bzw. Evangelische Kirche Helvetischen Be-
kenntnisses (H.B.). Diese Bezeichnungen sind eine Osterreichische Speziali-
tat und in anderen Ldndern unbekannt. Davon abgesehen geben sie auch den
Bekenntnisstand beider Kirchen nicht ganz korrekt wieder. Denn die Prdam-
bel der Verfassung der Evangelischen Kirche A. und H.B. in Osterreich von
1949 fiihrt als Bekenntisschriften der Evangelischen Kirche A.B. neben der
namengebenden Confessio Augustana von 1530 auch die iibrigen im Konkor-
dienbuch von 1580 zusammengefassten lutherischen Bekenntnisschriften
auf.® In der Evangelischen Kirche H.B. aber gilt neben der Confessio Helve-
tica Posterior auch der Heidelberger Katechismus als Bekenntnisschrift.”
Dass man in Osterreich nicht sonst die iibliche Bezeichnung «evangelisch-lu-

4 Der Text der Confessio Helvetica Posterior, die 1561 verfasst, 1562 gedruckt und 1566
als Bekenntnisschrift angenommen wurde, findet sich in E.EK. Miiller (Hg.), Die Bekennt-
nisschriften der reformierten Kirche (1903), Nachdruck Ziirich 1987, 170-221. Eine deut-
sche Ubersetzung bietet P. Jacobs (Hg.), Reformierte Bekenntnisschriften und Kirchen-
ordnungen in deutscher Ubersetzung, Neukirchen 1949, 176-248. Zur Interpretation dieser
Bekenntnisschrift siche W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), Handbuch der Dogmen- und
Theologiegeschichte, Bd. 2, Gottingen 1980, 225-238; J. Staedtke (Hg.), Glaube und Beken-
nen. Vierhundert Jahre Confessio Helvetica Posterior. Beitrdage zu ihrer Geschichte und
Theologie, Ziirich 1966; E. Koch, Die Theologie der Confessio Helvetica Posterior, Neukir-
chen 1968.

> Den Text des Heidelberger Katechismus von 1563 bietet E.EK. Miiller, a.a.O. (Anm.
4), 682-719. Siehe auch die Ausgabe von O. Weber (Hg.), Der Heidelberger Katechismus
(1963), Giitersloh 1978. Zur Interpretation des Katechismus siehe u.a. W. Hollweg, Neue
Untersuchungen zur Geschichte und Lehre des Heidelberger Katechismus, 2 Teile, Neukir-
chen 1961/1968; L. Coenen (Hg.), Handbuch zum Heidelberger Katechismus, Neukirchen
1963; W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.0. (Anm. 4), 288-290.

® Der Text der Priambel wird zitiert bei PF. Barton, Evangelisch in Osterreich (STKG
2/11), Wien 1987, 179f.



324 Ulrich Kértner

therisch» bzw. «evangelisch-reformiert» verwendet, hat seinen Grund in der
Geschichte Osterreichs.®

Den Reformatoren des 16. Jahrhunderts war es nicht um die Griindung ei-
ner neuen Kirche gegangen, sondern um die Erneuerung der bestehenden ka-
tholischen Kirche. So sprachen sie stets nur von der christlichen oder katho-
lischen Kirche. Erst allméhlich tauchte der Name «evangelisch» auf, der auf
das Evangelium, verstanden als die paulinische Botschaft von der Rechtferti-
gung des Siinders allein durch den Glauben, als Richtschnur aller Lehre und
allen Lebens der Kirche hinwies.” Seit dem Reichstag von Speyer 1529, auf
welchem die evangelischen Reichsstinde gegen die von der katholischen
Mehrheit gefassten Beschliisse eine feierliche «Protestation» eingelegt hat-
ten, biirgerte sich — zunéchst nur als Fremdbezeichnung — der Name «Prote-
stanten» ein, vor allem ausserhalb Deutschlands. Bezeichnungen wie «Luthe-
raner», «Zwinglianer» oder «Calvinisten» waren ebenfalls keine Selbstbe-
zeichnung der Evangelischen, sondern Spott- und Schimpfnamen, mit wel-
chem ihre Gegner die Reformationsbewegung als Sekte blossstellen wollten.
Die evangelischen Gemeinden und Reichsstinde selbst nannten sich in
Deutschland nach dem Augsburger Reichstag von 1530 «Verwandte der
Augsburgischen Konfession» oder «(nach Gottes Wort) Reformierte». Bevor
sich innerhalb des evangelischen Lagers der konfessionelle Gegensatz zwi-
schen Lutheranern und Reformierten verfestigte, war «reformiert» eine Be-
zeichnung fiir alle Evangelischen. Der Augsburger Religionsfriede von 1555
brachte die rechtliche Anerkennung zunéchst nur fiir die Lutheraner. Erst
nach dem Dreissigjdhrigen Krieg wurde mit dem Westfilischen Frieden von
1648 die volle rechtliche Gleichstellung der Reformierten erzielt.

Die Bezeichnung der Reformierten in Osterreich als Evangelische Kirche
H.B. geht auf das Toleranzpatent Joseph II. von 1781 zuriick, welches die
leidvolle Geschichte der Unterdriickung des evangelischen Christentums in
der Habsburger Monarchie beendete und die Entwicklung zu ihrer rechtli-
chen Gleichstellung mit der romisch-katholischen Kirche einleitete.'” Das
Toleranzpatent spricht von den «Augsburgischen und Helvetischen Religi-
onsverwandten» und nennt beide zusammen «die beiden protestantischen

7 Die endgiiltige Festlegung der Reformierten Kirche in Osterreich auf die Confessio
Helvetica posterior und den Heidelberger Katechismus als ihre Bekenntnisschriften erfolg-
te auf der Generalsynode am 30. Oktober 1883 auf Antrag des reformierten Dogmatikers
Eduard Bohl, der auch den Vorsitz fiihrte. Vgl. F. Bohl, Art. Eduard Bohl, RE? XXIII,
Leipzig 1913, 244-249, hier 247.

§ Vgl. dazu J. Bohatec, «Lutherisch» und «Reformiert». Uberlegungen zur Bezeich-
nung der evangelischen Kirche in Osterreich (1951), jetzt in: P. Karner (Hg.), Typisch evan-
gelisch reformiert (Aktuelle Reihe Nr. 32), Wien 1992, 293f.

? Zu den Bezeichnungen «evangelisch», «reformiert», «protestantisch» vgl. W. Maurer,
Art. Evangelisch, RGG? 11, Tiibingen 1958, 775f; L. Vischer, Art. Evangelisch, EKL* I, Got-
tingen 1986, 1198f; K. Raiser, Art. Protestantismus, EKL? III, Gottingen 1992, 1351-1358.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 325

Religionen». Es wurde festgelegt, die einzelne Kirche bzw. Gemeinde als
«evangelisch» unter Hinzufiigung der Abkiirzung «A.C.» (heute A.B.) bzw.
«H.C.» (heute H.B.) zu kennzeichnen. Die Wiener Reformierten haben sich
damals iibrigens gegen die Einfiihrung der Bezeichnung «evangelisch H.B.»
gewehrt, well sie sich durch sie von den Reformierten im tibrigen Europa ab-
gekoppelt fiihlten. Ihr Einspruch beim Kaiser hatte jedoch keinen Erfolg, so
dass es bis heute bei den Bezeichnungen A.B. und H.B. geblieben ist. Auf-
grund dieser geschichtlichen Umstinde ist die Reformierte Kirche in Oster-
reich heute die einzige reformierte Kirche, die nach dem Zweiten Helveti-
schen Bekenntnis benannt wird.

Die Evangelisch-Reformierte Kirche in Osterreich ziihlt heute etwa
16.000 Mitglieder und gliedert sich in neun Kirchengemeinden, von denen
fiinf Gemeinden, namlich die drei Gemeinden in Wien, sowie die Gemeinden
in Oberwart und Linz, rein reformiert und die vier Gemeinden in Vorarlberg
(Bregenz, Feldkirch, Dornbirn und Bludenz) gemischt-konfessionell
(A.u.H.B.) sind. Fiir Selbstverstindnis und Verfassung der Evangelischen
Kirche H.B. sind das sogenannte Gemeindeprinzip und die presbyterial-syn-
odale Ordnung grundlegend. Nach reformiertem Verstindnis baut sich die
Gesamtkirche von den einzelnen Gemeinden aus auf. Die Kirchenleitung
griindet im Priestertum aller Glaubigen (vgl. I Petr 2,5.9), an dem alle Chri-
stinnen und Christen aufgrund der Taufe Anteil haben. Entsprechend liegt
die Kirchenleitung auf der Ebene der Ortsgemeinde beim Presbyterium, das
aus den Reihen der Gemeindevertretung gewihlt wird, und auf der Ebene
der Gesamtkirche bei der Synode, deren Abgeordnete von den Gemeinden
entsandt werden. Gemeinsam mit der Evangelischen Kirche A.B. bildet die
Evangelische Kirche H.B. die Evangelische Kirche A.u.H.B., die von der Ge-
neralsynode und dem Oberkirchenrat A.u.H.B. geleitet wird. Die Evangeli-
sche Kirche H.B. gehort dem Reformierten Weltbund an (World Alliance of
Reformed Churches troughout the World holding the Presbyterian Order),
der mehr als 52 Millionen Christinnen und Christen reprisentiert. Zwar bil-
det die reformierte Kirche in Osterreich nur eine Diaspora innerhalb der
evangelischen Diaspora, doch ist das Reformiertentum neben dem Luther-
tum weltweit die grosste evangelische Konfessionsfamilie.

Die Geschichte der Reformierten Kirche in Osterreich ist eng mit der
wechselvollen Geschichte der Donaumonarchie verbunden.' Am Beginn der
Toleranzzeit gab es in dem damals weit grosseren Territorium, zu dem das
Burgenland noch nicht gehorte, 73.000 Evangelische. Gegen Ende des Ersten

10" Zum Toleranzpatent und seinen Folgen siche PF. Barton, a.a.0. (Anm. 6), 127ff; G.
Loesche, Von der Toleranz zur Paritiit in Osterreich 1781-1861, Leipzig 1911; PF. Barton
(Hg.), Im Lichte der Toleranz. Aufsitze zur Toleranzgesetzgebung des 18. Jahrhunderts im
Reich Joseph 11 (STKG 2/9), Wien 1981.

' Vgl. PE Barton, a.a.0. (Anm. 6), 155ff.



326 Ulrich Kortner

Weltkriegs haben schidtzungsweise 560.000 evangelische Christen in der
Osterreichischen Reichshilfte der Osterreich-ungarischen Doppelmonarchie
gelebt. Der Prostestantismus Alt-Ungarns, namentlich der reformierte, war
immer um ein Vielfaches grosser als der altosterreichische. Damals war die
Reformierte Kirche Osterreichs erheblich grosser als heute. Unter reformier-
tem Kirchenregiment standen die Superintendenzen Wien, Bohmen, Mihren
und das Galizische Seniorat. Das Wiener Seniorat H.B. umspannte das ge-
samte Staatsgebiet der heutigen Republik Osterreich (ohne das Burgenland)
sowie den Nordosten Italiens und den Nordwesten des ehemaligen Jugosla-
wien. Mit dem Verlust grosser Territorien am Ende des Ersten Weltkriegs
schien die Fortexistenz einer eigenstindigen Reformierten Kirche in der neu
gebildeten Republik Osterreich in Frage gestellt zu sein. Doch sicherte der
Verbleib der Vorarlberger Gemeinden schliesslich das Uberleben der Evan-
gelischen Kirche H.B."

Aufgrund ihrer geschichtlichen Urspriinge haben die reformierten Ge-
meinden Osterreichs bis heute eine unterschiedliche Priagung." Die Gemein-
de in Oberwart verbindet ungarisch-kulturelle mit reformiert-calvinistischen
Traditionen. Ungarisches Brauchtum und die Verwendung der ungarischen
Sprache im Gottesdienst pridgen das Leben der Gemeinde. Die Gemeinde
Wien-Innere Stadt ist eine Griindung aus der Zeit Josephs I1.'* Zuvor hatten
sich die Anhidnger des Reformiertentums in der hollindischen Gesandt-
schaftskapelle versammeln konnen." Der reformierten Gemeinde in der In-
neren Stadt gehorten Familien des Biirgertums und des Adels an. Teilweise
handelte es sich um Nachkommen von Hugenotten. Erst im 20. Jahrhundert
wurden die Gemeinden Wien-West und Wien-Siid gegriindet.'® Unter den
Gemeindegliedern bildeten die Arbeiter und Kleingewerbetreibenden, die
zum grossen Teil aus Bohmen und Méhren stammten, eine grosse Gruppe.
Sie brachten die eigenstindige Frommigkeit ihrer Herkunftskirchen mit und
gaben so den neu entstandenen Wiener Gemeinden ein besonderes Geprége.
Eine Gruppe von Evangelischen, die nach dem zweiten Weltkrieg aus der

12 Vgl. K. Schwarz/W. Olschbauer, Chronik der Pfarrgemeinde A.u.H.B. in Bregenz, in:
dies. (Hg.), Evangelisch in Vorarlberg. Festschrift zum Gemeindejubilium, Bregenz 1987,
59-104, hier 77-81.

13 Zum Folgenden vgl. K. Liithi, Reformiert in Osterreich, in: H.A. Oberman/E. Saxer/
A. Schindler/H. Stucki (Hg.), Reformiertes Erbe (FS G.W. Locher), Bd. 2, Ziirich 1993,
209-226, hier 214ff.

14 Vg, P. Karner, Die Griindung der Evangelischen Gemeinde H.C. zu Wien, in: P. Kar-
ner (Hg.), Die evangelische Gemeinde H.B. in Wien, Wien 1986, 46-65.

5 Vgl. H. Rippel, Die hollindische Gesandtschaftskapelle als Vorgiingerin der refor-
mierten Gemeinde in Wien, in: P. Karner (Hg.), a.a.0. (Anm. 14), 27-45.

16 Vgl. P. Karner, Evangelische Pfarrgemeinde H.B. Wien-Siid, in: ders. (Hg.), a.a.O.
(Anm. 14), 188-193; B. Németh, Die Evangelische Pfarrgemeinde H.B. Wien-West, in: P.
Karner (Hg.), a.a.0. (Anm. 14), 194-198.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 327

Batschka vertrieben wurden, liess sich mit ihrem Pfarrer in Leonding, einem
Vorort von Linz, nieder. Aus diesen Anfingen entstand die heutige refor-
mierte Gemeinde Linz. Von der Schweiz, Deutschland und Schottland wurde
dagegen das evangelische Gemeindeleben in Vorarlberg beeinflusst, dass mit
der industriellen Entwicklung dieser Region entstand. Wie jedoch bereits er-
wihnt wurde, handelt es sich bei den evangelischen Gemeinden in Vorarlberg
um Gemeinden A.u.H.B., in deren gottesdienstlicher Liturgie, Lehre und Le-
ben reformierte und lutherische Traditionen zusammenfliessen und deren
konfessionellen Unterschiede kaum je bedacht werden. Im iiberwiegenden
katholischen Vorarlberg ist man nicht reformiert oder lutherisch, sondern
ganz einfach evangelisch.

2. Der Einfluss Calvins in den Reformierten Bekenntnisschriften

Grundlage evangelischer Lehre sind allgemein gesprochen Schrift und Be-
kenntnis. Die Heilige Schrift gilt als oberste Norm und alleinige Quelle aller
Verkiindigung und kirchlichen Lehre (norma normans). Das evangelische
Grundverstdndnis der Heiligen Schrift ist im 16. Jahrhundert in einer ganzen
Reihe sogenannter Bekenntnisschriften dargelegt worden. Auch sie haben in
der evangelische Kirche normative Funktion, gelten aber als von der Heiligen
Schrift abgeleitete und an dieser stdndig neu zu iiberpriifende Norm (norma
normata). Fiir die Reformierte Kirche in Osterreich sind dies, wie schon ein-
gangs erwihnt wurde, die Confessio Helvetica Posterior und der Heidelber-
ger Katechismus. Als wichtiges Glaubens- und Lehrdokument der Gegen-
wart muss ferner die Leuenberger Konkordie von 1973 erwidhnt werden, wel-
cher inzwischen zahlreiche europiische Kirchen beigetreten sind.'” Gemiiss
der Formel von der versohnten Verschiedenheit erklirt sie, dass die inner-
evangelischen Gegensitze der Reformationszeit, vor allem im Abendmahls-
verstandnis, heute nicht mehr bestehen oder aber ihre kirchentrennende Be-
deutung verloren haben, so dass heute die Reformierten und Lutherischen
Kirchen einander die volle Abendmabhls- und Kirchengemeinschaft gewéh-
ren.

Die in Geltung stehenden Bekenntnisschriften zeigen, dass die Refor-
mierte Kirche in Osterreich keineswegs nur durch die Theologie Calvins, son-
dern auch durch andere reformierte Traditionen gepragt ist. Das Zweite Hel-
vetische Bekenntnis représentiert, wie schon eingangs festgestellt wurde, den
zwinglianischen Traditionsstrang. Zwingli steht am Anfang der nach ihm be-

1" Konkordie reformatorischer Kirchen in Europa (Leuenberger Konkordie).Dreispra-
chige (dt., engl., franz.) mit einer Einleitung von F.-O. Scharban, hg. v. W. Hiiffmeier, Frank-
furt a.M. 1993. Zur Bedeutung der Konkordie fiir die Evangelische Kirche A.u.H.B. in
Osterreich siehe J. Dantine (Hg.), Osterreichs Beitrag zur Leuenberger Konkordie (Aktu-
elle Reihe Nr. 28), Wien 1988.



328 Ulrich Kortner

nannten Schule, Heinrich Bullinger (1504-1575), der Verfasser der Confessio
Helvetica Posterior an ihrem Ende. Trotz zum Teil erheblicher Unterschiede
zwischen der Theologie Zwinglis und derjenigen Calvins lassen sich jedoch
zwischen calvinistischer und zwinglianischer Lehre grundlegende Uberein-
stimmungen feststellen.'® Sie betreffen die Auffassung vom christlichen Staat,
die Forderung nach Heiligung des offentlichen Lebens und das Recht der
Prediger zur Offentlichen Kritik der Obrigkeit. Zur allgemeinen reformierten
Lehrtradition, welche Calvinismus und Zwinglianismus iiber alle Differenzen
hinweg verbindet, dafiir aber teilweise im Gegensatz zur lutherischen Lehr-
weise steht, gehoren vor allem die Betonung der Einheit Gottes, der Heils-
charakter des Gesetzes, die Busse aus dem Evangelium, die Zusammengeho-
rigkeit von Rechtfertigung und Heiligung, die Vorstellung vom Wachstum
des Glaubens, das aus dem Bilderverbot des Dekalogs abgeleitete Verbot von
Bildern in den Kirchen, das bereits angesprochene Gemeindeprinzip, sowie
die Formulierung eines christlich begriindeten Widerstandsrechtes.

Auch der Heidelberger Katechismus, dessen éltestes Druckexemplar in
der Osterreichischen Nationalbibliothek liegt'”, repriisentiert nicht einen rein
calvinistischen Lehrtypus, sondern das sogenannte deutsche Reformierten-
tum, welches vor allem durch den Ubertritt von Anhéngern Philipp Melan-
chthon zum Calvinismus entstand und melanchthonisches Luthertum mit cal-
vinistischer und zwinglianischer Theologie verbindet. Der Heidelberger Ka-
techismus ist die Gemeinschaftsarbeit mehrerer Theologen und eine Kompo-
sition aus verschiedenen reformatorischen Lehrweisen. Melanchthonisch ist
im Heidelberger Katechismus der Ordo salutis von Gesetz, Evangelium und
neuem Gehorsam, der inhaltlich allerdings calvinisch interpretiert wird. In
der Entfaltung der Trinitédtslehre folgt der Katechismus Martin Luther. Der
Glaubensbegriff ist melanchthonisch, streng zwinglianisch dagegen die in
Frage 86 vertretene Lehre vom Syllogismus practicus. Der Sakramentsbegriff
des Heidelberger Katechismus betont sowohl zwinglianisch, dass die Sakra-
mente den Glauben der an ihnen teilnehmenden Christen bestétigt, als auch
calvinisch, dass die Christen durch die Sakramente in ihrem Glauben gestirkt
werden sollen. Néherhin ist die Tauflehre des Katechismus calvinisch, seine
Abendmahlslehre dagegen eher zwinglianisch. Zusammenfassend lasst sich
mit W. Neuser feststellen, dass den Heidelberger Katechismus die Verbin-
dung melanchthonischer Formeln mit calvinischer Lehrweise kennzeichnet®.
Vermittelt durch die theologische Entwicklung mancher Teile des Luther-

'8 Zum Zwinglianismus siche W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.0. (Anm. 4), 235-
238.

19 Das erhaltene Exemplar befindet sich in der Osterreichischen Nationalbibliothek un-
ter der Signatur 43.K.169. Ein Faksimiledruck mit einem Nachwort von J.F.G. Goeters ist
vom Evangelischen Oberkirchenrat H.B., Wien o0.J., herausgegeben worden.

20 Vgl. W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.0. (Anm. 4), 290.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 329

tums vom Philippismus zum Calvinismus ist der Einfluss Calvins auf die
Theologie des Heidelberger Katechismus weitaus grosser als derjenige Bul-
lingers und des Zwinglianismus.

Wie Reformiertentum und reformierte Theologie dusserst vielschichtig
sind, so gilt dies, wie wir gesehen haben, auch fiir die Reformierte Kirche in
Osterreich. Das Erbe Calvins ist in ihr prisent und ein wichtiges Element ih-
rer reformierten Identitdt. Um dieses angemessen wiirdigen zu kénnen, ist
aber nicht nur nach dem Anteil calvinischer Theologie an den in Geltung ste-
henden Bekenntnisschriften, sondern auch nach der Calvin-Rezeption im
Verlauf der Geschichte der Reformierten Kirche in Osterreich zu fragen.
Dazu sollen im folgenden Abschnitt einige Hinweise gegeben werden.

3. Die Anfinge der Evangelischen Kirche H.B. und die Calvin-Rezeption in
Osterreich

Die Reformationsbewegung des 16. Jahrhunderts breitete sich auch in den
Osterreichischen Erblanden aus. Bis zum Beginn der Gegenreformation
schlossen sich wohl fast 80 % der Bevolkerung der neuen Bewegung an.”! Ne-
ben der Lehre Luthers und Spuren Zwinglis, der iibrigens von 1498 bis 1502
in Wien studiert hat®, und Calvins gab es auch ein bedeutsames T4ufertum.”
Es ist allerdings schwer, die einzelnen Faktoren der Reformation in Oster-
reich historisch siuberlich zu trennen. Fiir die Reformationsgeschichte Oster-
reichs ist ein Ineinander reformkatholischer, lutherischer, kryptocalvinisti-
scher und reformierter Traditionen charakteristisch.

Der Einfluss der reformierten Variante auf die osterreichische Reforma-
tionsgeschichte ist bisher erst in Ansédtzen untersucht. Die wichtigsten Arbei-
ten namentlich zur Calvin-Rezeption im Gebiet des heutigen Osterreich
stammen von Peter F. Barton. Soweit bislang erkennbar, erfolgte die Rezep-
tion der Theologie Calvins in der Regel aus einem Motivbiindel von Nicht-

2l Zu den Anfingen der Reformation im Gebiet des heutigen Osterreich siehe PF. Bar-
ton, Die Geschichte der Evangelischen in Osterreich und Siidostmitteleuropa, Bd. 1: Im
Schatten der Bauernkriege. Die Friithzeit der Reformation (STKG 2/10), Wien 1985.

2 Vel. E. Liebert, Zwingli in Wien (Aktuelle Reihe Nr. 24), Wien 1984; ders., Zwingli
in Wien, in: P. Karner (Hg.), a.a.0. (Anm. 14), 6-13; U. Gibler, Huldrych Zwingli. Leben
und Werk, Miinchen 1983, 27.

» Neben dem in Anm. 21 genannten Werk von PF. Barton siche auch G. Mecenseffy,
Geschichte des Protestantismus in Osterreich, Graz 1956.

#* Zum Folgenden vgl. PF. Barton, Zur Calvin-Rezeption in Osterreich, in: J. Langhoff/
J. Rogge (Hg.), Immigration und Emigration — die calvinistische Einwanderung und Aus-
wanderung in Mitteleuropa (Beitrdge des I1. Kongresses fiir Calvin-Forschung in Mittel-
und Osteuropa), Berlin 1985, 84-103 (= PF. Barton, Calvin unter der Deckmaske. Zwischen
Zwinglis Abgang und der niederldndischen Gesandtschaftskapelle, in: P Karner (Hg.),
a.a.0. [Anm. 14], 14-26).



330 Ulrich Kirtner

Luthertum oder auch Antiluthertum, Humanismus, Reformiertentum in der
Bandbreite aller denkbaren Spielarten, Philippismus (melanchthonischer
Theologie) und oft auch sogar Katholizismus.

Aus verschiedenen Griinden ist es schwierig, ein zusammenhingendes
Bild der osterreichischen Calvin-Rezeption im 16. und 17. Jahrhundert zu
zeichnen, unter anderem deshalb, weil es unter den Anhédngern Philipp Me-
lanchthons, den sogenannten Philippisten, teilweise fliessende Uberginge
zum Calvinismus gab. Wer unter den Philippisten bereits vor einem férmli-
chen Ubertritt zum Reformiertentum ein sogenannter Kryptocalvinist war,
ist im einzelnen schwer auszumachen. Dort, wo man im Gebiet des heutigen
Osterreich die Niihe einzelner Theologen oder Adliger zum Reformierten-
tum nachweisen kann, ldasst sich nicht mehr feststellen, ob und in welchem
Ausmass einzelne Gemeinden oder die auf den Giitern reformierter Adliger
lebenden Bauern tatsédchlich eine reformierte Mentalitdt, Frommigkeit und
Theologie tibernahmen oder aus den Predigten reformierter Pfarrer nur das
gemeinreformatorische Gedankengut heraushorten. Anders als in den deut-
schen Gebieten oder in der Schweiz, wo konfessionelle Gegensitze seit dem
zweiten Drittel des 16. Jahrhunderts an Schirfe gewannen, betonten die in
Bedriangnis geratenden Anhénger der Reformation in den habsburgischen
Gebieten ldnger und intensiver das den Evangelischen Gemeinsame statt des
Trennenden. Im {ibrigen ist mit P.F. Barton festzustellen: «Der Ausformung
reformierter Theologie- und Glaubensstrukturen war in der Regel [...] eine zu
kurze Zeit des Reifens — meist nur weniger Jahre, maximal einer knappen Ge-
neration vergénnt. Das war entschieden zu wenig, um eine entsprechende
Breiten- und Tiefenwirkung moglich zu machen, wie wir wohl zu Recht ver-
muten kénnen».?

Aufgrund der Massnahmen der Gegenreformation ist die Quellenlage
dusserst bruchstiickhaft. «Ketzerische» Schriften wurden in den habsburgi-
schen Lidndern oft systematisch vernichtet, so dass sich meist nicht mehr aus-
machen ldsst, ob und welche reformierten Biicher in evangelischen Gebieten
gelesen wurden. Immerhin zeigen die erhaltenen Buchbestinde von Adligen,
Humanisten und Geistlichen, die nicht generell vernichtet, sondern partiell
den Bibliotheken der Kloster, Stifte und Regierungsstellen einverleibt wur-
den, dass der Einfluss des Reformiertentums im 16. Jahrhundert nicht gering
gewesen sein kann. Die ehemalige Hofbibliothek in Wien, die heutige Oster-
reichische Nationalbibliothek, enthilt unter anderem 106 Calvin-Teilbdnde,
70 Teilbande der Werke seines Nachfolgers Theodor Beza, sowie 77 Teilbin-
de der Werke Heinrich Bullingers.*

Ausweislich der erhaltenen Quellen wurde der Calvinismus in Osterreich
eher nur selektiv, aber durchaus nachhaltig rezipiert oder stellte ein wichtiges

» PF Barton, a.a.0. (Anm. 24), 87.
% Vgl. PF. Barton, a.a.0. (Anm. 24), 91.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenninisses in Osterreich 331

Ubergangsstadium dar. Zwischen 1540 und 1570 gab es erstaunlich viele per-
sonliche und briefliche Kontakte von lutherischen Humanisten, Theologen
und Politikern mit Calvin selbst und mit Calvinisten. Erst im letzten Drittel
des Reformationsjahrhunderts, als sich die innerevangelischen Fronten ver-
hirteten, gingen diese Kontakte stark zurtick.

Der bedeutendste dsterreichische Calvinist war an der Wende vom 16.
zum 17. Jahrhundert Georg Erasmus von Tschernembl, Herr auf Schwertberg
im Machland in «Niederosterreich ob der Enns», sowie Erbschenk in Krain
und der Windischen Mark.?” Mit 15 Jahren war er von seinem Vater zum Stu-
dium an die lutherische Universitédt Altdorf geschickt worden, an der einige
kryptocalvinistische Professoren lehrten. 1586 reiste er nach Genf, das er als
iberzeugter Calvinist verliess. Sein Schwager, der prominente lutherische
Adlige Reichart Strein, machte ihn in Genf auf seinen Lehrer Frangois Hot-
man aufmerksam, welcher einer der grossen Theoretiker der Monarchoma-
chen, also einer der Begriinder des reformierten Widerstandsrechtes war.
Tschernembl sollte entsprechend ein Vorkdmpfer gegen Fiirstentyrannei in
Osterreich werden. In seinen «Consultationes» von 1618 werden nicht nur gut
calvinisch das Recht auf Widerstand und Bekdmpfung der Tyrannei, sondern
auch antiabsolutistische Verfassungsgrundsitze entwickelt. Doch seine evan-
gelische Aufstandsbewegung am Beginn des Dreissigjdhrigen Krieges schei-
terte bereits 1620. Tschernembl fliichtete nach Genf, wo er 1626 starb. Seine
Familie wie die mit ihr verwandten Starhembergs konvertierten rasch zum
Katholizismus. So erlosch der Calvinismus fiir Jahrhunderte im Lande ob der
Enns.

Ein Sonderfall der protestantischen Kirchengeschichte Osterreichs war
Wien. «Unter einer diinnen Firnis katholischer Prdsenz war Wien eine luthe-
rische Stadt. In Hofkreisen aber war auch das Reformiertentum présent».®
Unter Maximilian II. war die Stadt Zentrum einer unionistisch eingestellten
Gruppe von Humanisten, die wie der Kaiser selbst als reformkatholisch, phil-
ippistisch oder auch als eine dritte Kraft eingestuft wurde. Unter den aus dem
Philippismus hervorgegangenen Calvinisten der damaligen Zeit sind vor al-
lem der Leibarzt der Kaiser Ferdinand I., Maximilian II. und Rudolf II. Dr.
Johann Krafft aus Breslau, den Maximilian 1568 als Crato von Crafftheim in
den erblichen Adelsstand erhoben hatte, sowie Carolus Clusius (Charles de I’
Escluse) aus Arras zu erwihnen. Die weitere Entwicklung bis zur Griindung
der Reformierten Gemeinde Wien nach Erlass des Toleranzpatents wurde
duch die hollandische Gesandtschaftskapelle gefordert, in welcher neben den
Angehorigen der Gesandtschaft auch evangelische Biirger der Stadt freien

7 Vgl. H. Sturmberger, Georg Erasmus Tschernembl. Ein Beitrag zur Geschichte der
Gegenreformation und des Landes ob der Enns (Forschungen zur Geschichte Oberdster-
reichs 3), Linz 1953.

% PF. Barton, a.a.0. (Anm. 24), 97.



332 Ulrich Kortner

Zutritt erhielten. So wurde das Reformiertentum in Wien durch den nieder-
landischen Calvinismus beeinflusst.

Anders verlief dagegen die Entwicklung im Burgenland, das seinerzeit
nicht zu den Osterreichischen Erblanden gehorte. Wihrend das nérdliche
Burgenland sich relativ rasch dem Luthertum 6ffnete und, soweit es nicht im
17. und 18. Jahrhundert rekatholisiert wurde, lutherisch blieb, ging die Refor-
mation im siidlichen Burgenland von der Burg Giissing aus, die seit 1524 im
Besitz der Batthyanys war.”’ Spitestens seit 1576 schlug Balthasar Batthydny
einen offen protestantischen Kurs ein und bestellte noch im gleichen Jahr Ste-
phan Beythe als Prediger nach Giissing. Beythe und Batthyany entwickelten
sich immer stirker zum Calvinismus hin, bis es 1591 auf der Synode zu Cse-
preg zum offenen Bruch zwischen Reformierten und Lutheranern kam.
Beythes 1597 verfasstes lateinisches «Giissinger Glaubensbekenntnis» ist ein-
deutig calvinistisch. Obwohl die auf Batthyanys Gebiet neuentstehende re-
formierte Kirche nur kurze Zeit ungefihrdet blieb, konnte es doch zu dauer-
haften Gemeindebildungen kommen. Zwar wurde schon bald in der Umge-
bung Giissings die Rekatholisierung besonders konsequent und systematisch
durchgefiihrt, doch konnte die Gemeinde Oberwart, von der schon die Rede
war, ihren reformierten Glauben bewahren. Neben der Reformierten Ge-
meinde Wien, die sich nach dem Zusammenbruch des Wiener Protestantis-
mus 1627 im Schutze der hollandischen Gesandtschaftskapelle neu formierte,
war es also die Gemeinde Oberwart, welche die reformierte Tradition 1m
Zeitalter der Gegenreformation fortfithrte und das Erbe des Calvinismus in
Osterreich bewahrte.

4. Grundziige der Theologie Calvins

Neben Luther und Zwingli représentiert der Genfer Reformator Calvin
eine hochst eigenstindige Spielart reformatorischer Theologie, welche einer-
seits die Vermittlung zwischen den Lehren anderer Theologen sucht und zu-
gleich eine eigenstidndige Position formuliert. Der bedeutende Calvinforscher
und frithere Inhaber des Lehrstuhls fiir Reformierte Theologie an der Uni-
versitit Wien, Josef Bohatec, hat Calvins Lehrweise treffend als «Theologie
der Diagonale» charakterisiert.”” In dieser Weise hat Calvin, der von Haus
aus kein Theologe, sondern ein — allerdings theologisch gebildeter — Jurist
war, nicht nur die Ansichten seiner reformatorischen Zeitgenossen, sondern

2 Zur Reformation im siidlichen Burgenland siehe auch I. Gyenge, Die Ausstrahlung
der calvinistischen Reformation aus der Burg Giissing, in: J. Langhoff/J. Rogge (Hg.),
a.a.0. (Anm. 24), 104-116.

30" J. Bohatec, Calvins Vorsehungslehre, in: Calvinstudien, Leipzig 1909, 339-441, hier
353.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 333

auch zahlreicher antiker Philosophen, Kirchenviter und scholastischer Theo-
logen aufgenommen.

Uber Calvins Theologie informieren wir uns aber am besten anhand sei-
nes dogmatischen Hauptwerkes, der «Institutio Christianae Religionis», de-
ren erste Fassung 1536 erschien und die ihre endgiiltige Gestalt in der Ausga-
be von 1559 fand.’! Von Auflage zu Auflage erfuhr das Werk eine Umarbei-
tung und Erweiterung des Stoffes. So bildet die letzte Auflage der «Institutio»
eine Synthese des theologischen Denkens Calvins, wie andererseits die Ab-
folge der Auflagen seine theologische Entwicklung widerspiegeln. «Die Insti-
tutio nimmt nicht nur eine zentrale Stellung im literarischen, librigens sehr
umfangreichen Schaffen Calvins ein, sondern sie ist das Werk, in dem er in
seiner Laufbahn als Reformator systematisch alle Probleme aufgezeichnet
hat, die sich seinem theologischen Denken darboten oder die er zu vertiefen
oder genauer zu priifen gedachte».”

Die «Institutio» verfolgte mehrere Absichten. Zum einen war sie, nament-
lich ihre erste Auflage, deren Aufriss sich an Luthers Kleinem Katechismus
orientierte, als ein Katechismus und als Einfiihrung in die neue Lehre des
wiederentdeckten Evangeliums gedacht. Zum anderen hatte Calvin sie als
Apologie des neuen Glaubens verfasst, wie ihre Widmung an den Konig von
Frankreich, Franz I., zeigt. Sie war also nicht nur ein Katechismus, sondern
zugleich eine evangelische Bekenntnisschrift. Ab der zweiten lateinischen
Ausgabe von 1539 war die «Institutio» nicht mehr als ein sich an breite Kreise
wendender Katechismus, sondern als eine dogmatische Einfiihrung in das
Verstiandnis der Heiligen Schrift fiir Theologiestudenten gedacht. Es war also
das Hauptanliegen Calvins, die Aussagen der Bibel zusammenzufassen und
verstiandlich zu machen. Und eben dies ist, recht verstanden, nach Calvin
tiberhaupt die Aufgabe aller Dogmatik.

So vertritt Calvin wie Luther eine entschiedene Theologie des Wortes
Gottes. Das Wort Gottes aber ist die Heilige Schrift, wobei der Umstand, dass
es geschrieben vorliegt, hinter dem Umstand zuriicktritt, dass das Wort der
Bibel Gottes Wort ist. Glaubensgewissheit erlangt man jedoch nicht durch
den blossen Buchstaben, sondern allein durch das «innere (bzw. verborgene)
Zeugnis des Heiligen Geistes» (testimonium spiritus sancti internum bzw. ar-
canum). Es handelt sich bei dieser Lehre um eine reformatorische Neuschop-
fung, deren Wurzeln wahrscheinlich bei Luther zu suchen sind,> Sie besagt,
dass die Glaubenden nur aus sich selbst wissen, dass das Wort der Heiligen

3 J. Calvin, Opera Selecta, hg. v. P. Barth/G. Niesel/D. Scheuner, Bd. 111-V, Miinchen
21957ff; Ubersetzung: J. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion. Institutio christia-
nae religionis, iibers. u. bearb. v. O. Weber, Neukirchen-Vluyn °1988.

2 F. Wendel, Calvin. Ursprung und Entwicklung seiner Theologie, Miinchen 1968, 91.

3 Vgl. O. Weber, Grundlagen der Dogmatik, Bd. I, Neukirchen-Vluyn "1987, 267, der
auf WA 30 II, 688 verweist.



334 Ulrich Kdrtner

Schrift wahr ist. «Ohne die Erleuchtung des Heiligen Geistes bewirkt das
Wort nichts», wie Calvin in einem vieldiskutierten Satz formuliert,** aber im
Unterschied zu den Tdufern und Spiritualisten seiner Zeit lehrt Calvin, dass
das Wirken des Geistes an das dusserliche Wort gebunden ist.

Wie die Heilige Schrift, der sie entstammt, ist auch die Predigt Anrede

Gottes an den Menschen. Thren wesentlichen Inhalt bestimmt Calvin als
«evangelium» oder, mit einem Begriff Luthers, als «promissio», d.h. als Zusa-
ge der Gnade und Barmherzigkeit Gottes. Sowohl die Predigt wie das Wort
Gottes konnen aber auch als «doctrina» bezeichnet werden. Das doktrinale
Verstiandnis der Predigt verleiht der calvinischen Predigt wie auch dem litur-
gisch dusserst niichternen reformierten Gottesdienst seine spezifische Pri-
gung. ‘
Neben der Predigt sind auch die Sakramente eine Gestalt des Wortes Got-
tes, nicht etwa nur ein Zeichen der Erinnerung wie bei Zwingli. Anders als bei
Luther bilden aber nach Calvin gottlicher Zuspruch und menschliche Ant-
wort im Vollzug des Sakraments eine Einheit. Calvins allgemeine Definition
des Sakraments lautet: «Sakrament heisst das Zeugnis (testimonium) der
gottlichen Gnade gegen uns, das mit einem dusseren Zeichen bekriftigt ist,
mit ihm findet ausserdem eine Bezeugung (testificatio) unserer Frommigkeit
Gott gegeniiber statt».** Die Sakramente bestehen aus Wort und Zeichen,
wobei das Wort dem Zeichen iibergeordnet ist. So kann Calvin die Sakramen-
te auch als Anhang zur Verkiindigung (appendix doctrinae) bezeichnen.* In
der zwischen evangelischer und romisch-katholischer Theologie wie inner-
halb des Protestantismus besonders umstrittenen Abendmahlslehre vertritt
Calvin die Auffassung von der Spiritualprisenz Christi im Sakrament.

Was Calvin grundsitzlich von Zwingli und dem Zwinglianismus unter-
scheidet, ist der Gottesbegriff. Ein monistisches Gottesverstdndnis, wonach
Gott undialektisch als summum bonum definiert wird, vertritt Calvin im Un-
terschied zu Zwingli nicht. Bei Calvin stehen nebeneinander Gottes Barm-
herzigkeit und Gerechtigkeit. Das Problem der natiirlichen Gotteserkenntnis
findet bei Calvin eine eigenstdndige Losung, wonach es eine doppelte Gottes-
erkenntnis gibt, ndmlich die des Schopfers und diejenige des Erlosers. Es ist
aber letztere, welcher erst zur wahren Erkenntnis des Schopfers fiihrt, weil zu
dieser nur gelangt, wer von der alle Gotteserkenntnis verdunkelnden Siinde
befreit wird.

Worin sich in diesem Zusammenhang Calvin von Luther unterscheidet, ist
die Zuordnung von Altem und Neuem Testament, sowie damit verbunden
von Gesetz und Evangelium. Calvin betont, dass es nur einen einzigen Bund
Gottes gibt, der im Alten und Neuen Testament der Substanz nach derselbe

3 Tnst. 111,2,33.
3 Inst. IV,14.1.
% nst. IV,14,3.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 335

ist. Altes und Neues Testament unterscheiden sich lediglich darin, dass sich
Gott in Christus klar zu erkennen gibt, wihrend seine Offenbarung und Er-
kenntnis im Alten Testament umrisshaft bleibt. Wihrend Luther Gesetz und
Evangelium scharf unterscheidet und kontrastiert, lehrt Calvin, dass auch im
Gesetz das Evangelium zu vernehmen ist und der Glaube, wiewohl er ohne
Werke des Gesetzes den Siinder rechtfertigt, doch des Gesetzes als Richt-
schnur des neuen Lebens und Gehorsams bedarf. Nach Calvin haben Gesetz
und Evangelium dieselbe «substantia doctrinae», ndmlich die Gerechtigkeit
Gottes.”

Das Gesetz hat also nicht nur die Aufgaben, den Menschen seiner Siinde
zu {berfithren (usus elenchticus) und dem Unrecht und Bosen unter den
Menschen zu wehren (usus politicus), sondern auch die Funktion, die Wieder-
geborenen zur Heiligung anzuleiten (usus praecipuus legis). Weil sie auf die
guten Werke und den neuen Gehorsam dréngt, erscheint Calvins Lehre von
der Heiligung als eine direkte Parallele zur romisch-katholischen Lehrweise.
Stéarker als Luther kennt Calvin ein Fortschreiten im Glauben und in der Hei-
ligung und lehrt nach dem Vorbild des Erasmus eine doppelte Rechtferti-
gung, ndmlich der Person des Glaubenden und eine solche der im Glauben
getanen Werke. Praktisch wird Calvins Lehre von der Heiligung in der For-
derung der Kirchenzucht, die er in der Genfer Kirchenverfassung verankerte
und — nicht ohne schwere Konflikte — in der Stadt Genf konsequent durchzu-
setzen versuchte.

Zu den bekannten Lehren Calvins und des ihm folgenden Calvinismus ge-
hort diejenige von der doppelten Pradestination. Ihr zufolge sind nicht nur die
Glaubenden von Ewigkeit her erwihlt, sondern auch die Ungldubigen von
Ewigkeit her verworfen. Eine gerechte Beurteilung dieser Lehre hat zu be-
achten, dass ihre Zielsetzung zunichst eine seelsorgerliche ist, ndmlich die an-
gefochtenen Anhédnger des evangelischen Glaubens in ihrer Heilsgewissheit
zu stiarken und die Erfahrung der Ablehnung und des Widerspruchs theolo-
gisch zu deuten. Gleichwohl ist festzustellen, dass Calvin an dieser Stelle ei-
nem Systemzwang theologischer Scholastik unterliegt, dem er nicht entrinnt
und der das Zentrum des Evangeliums zu verdunkeln droht.

In der gebotenen Kiirze sei nun die Ekklesiologie Calvins skizziert. Unter
den politischen Bedingungen Genfs im 16. Jahrhundert entwarf Calvin eine
biblisch begriindete presbyteriale Ordnung der Kirche, die unter verédnderten
dusseren Umstdnden in der Hugenottischen Kirchenordnung von 1559 zu ei-
ner presbyterial-synodalen Ordnung erweitert wurde. Calvins Lehre von der
dusseren Ordnung der Kirche sucht den Anschluss nicht nur an das Neue Te-
stament, sondern auch an die Ordnungen der Alten Kirche, die von der Kir-
che seit dem Entstehen des Papsttums scharf abgegrenzt wird. Wie Augustin

37.CO 49, 197.



336 Ulrich Kértner

oder auch Luther unterscheidet Calvin zwischen der sichtbaren und unsicht-
baren Kirche. Mit Cyprian und Augustin bezeichnet er die Kirche als Mutter
der Glidubigen®, erldutert das Bild aber im reformatorischen Sinne: «Die
Verkiindigung (doctrina) ist die Mutter, aus der uns Gott gezeugt hat».* Der
Schatz der Kirche ist nicht das Verdienst Christi und der Heiligen, sondern
das Evangelium Christi und seine Verkiindigung.* Die rémische Lehre, wo-
nach der Bischof von Rom alleiniger Stellvertreter Christi ist, wird als Irrlehre
verworfen. Calvin spricht vom «vicarium opus», dem stellvertretenden Han-
deln an Christi statt*', das nicht durch ein monokratisches Amt, sondern
durch die vier Amter des Hirten, d.h. des Predigers, des Altesten, des Lehrers
und des Diakons ausgeiibt wird. Unter ihnen ist das Amt der 6ffentlichen
Verkiindigung das wichtigste. Den Altesten dagegen kommt die Aufgabe zu,
gemeinsam mit den Predigern iiber die Kirchenzucht zu wachen, die neben
der Verkiindigung des Evangeliums und der stiftungsgeméssen Sakraments-
verwaltung zu den notae ecclesiae gehort.

Calvins Vierdmterlehre und das durch ihn neu verankerte Presbyteramt
sind zum Modell fiir die politische Gewaltenteilung in der modernen Demo-
kratie geworden. Der Stadtstaat Genf war zur Zeit Calvins allerdings keine
Demokratie im modernen Sinne, sondern eine stdndische Oligarchie. Die
Genfer Verfassung sah eine Trennung von weltlicher und kirchlicher Leitung
vor. Faktisch waren die weltlichen und kirchlichen Amter freilich verquickt.
Der Begriff der Theokratie, der immer auf das Genf Calvins angewendet
wird, ist jedoch nicht zutreffend. Eine Theokratie im Sinne von Priesterherr-
schaft hat Calvin jedenfalls abgelehnt. Er vertrat vielmehr dhnlich wie Luther
eine Zwei-Regimenten-Lehre, welche das Koénigreich Christi der biirgerli-
chen Ordnung des politischen Gemeinwesens gegeniiberstellt. Auch wenn
die Konigsherrschaft Christi nach Calvin iiber dem biirgerlichen Regiment
steht, behilt doch der Staat seine eigene Wiirde und wird sogar dadurch auf-
gewertet, dass er nicht nur um der Siinde willen besteht, sondern eine dem
Schopferwillen Gottes entsprechende Lebensordnung ist. Aussergewdhnlich
waren zur damaligen Zeit weder die faktische Einheit von Kirche und politi-
schem Gemeinwesen, noch die Genfer Kirchenzuchtbestimmungen, sondern
nur die Art und Weise, in der Calvin die Heiligung der Gemeinde in das Zen-
trum seiner Verkiindigung und seines kirchlichen Wirkens stellte®.

Wir brechen unsere Ubersicht iiber die Theologie Calvins an dieser Stelle
ab. Die Rezeption und teilweise auch Umformung der Lehren Calvins in den
folgenden Jahrhunderten kann im Rahmen meines Vortrags nicht weiter be-

3 Inst. IV.3,1.

¥ CO 50,237 (Kommentar zu Gal 4,24).

0 yagl. Inst. IV,1,1.

4 Inst. IV3.1.

42 Vgl. W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.0. (Anm. 4), 268.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 337

handelt werden. Wir wollen vielmehr zum Abschluss den Blick auf die Ge-
genwart richten und im Sinne unseres Themas fragen, worin die heutige Be-
deutung Calvins fiir die Reformierte Kirche liegt.

5. Calvin heute

Calvins Bedeutung ist nicht auf seine historische Leistung beschrinkt.
Vielmehr bleibt es auch der Gegenwart aufgetragen, sich mit seinem Werk
und seiner Theologie auseinanderzusetzen. Calvin hat Einsichten formuliert,
die giiltig und fiir Theologie und Kirche wegweisend bleiben.*

Zunichst sei daran erinnert, dass sich Calvin zeit seines Lebens als Schiiler
Luthers verstanden hat. Er blieb, auch als seine Lehrweise zunehmend eigen-
standiger wurde, davon liberzeugt, dass er die Lehrgrundlage mit Luther ge-
meinsam habe, und zwar nicht nur im Verstdndnis der Rechtfertigungslehre,
sondern auch in der Lehre von der Priadestination und vom Abendmahl. Um-
gekehrt hat auch Luther von Calvin stets mit Hochachtung gesprochen.* Fiir
die reformierte Theologie, die sich dem Erbe Calvins verpflichtet weiss, bleibt
der Riickbezug auf Luther unaufgebbar. Luthers Neuentdeckung des Evan-
geliums, seine Formulierung der Rechtfertigungslehre, mit der die Kirche
steht und fillt, finden in der Theologie Calvins ihren Widerhall.

Stiarker als Luther hat Calvin jedoch auf die dussere Reform kirchlicher
Strukturen gedringt, und zwar aus dezidiert theologischen Griinden. Von
Calvin bleibt zu lernen, dass die dussere Gestalt und Organisation der Kirche
nicht etwa nur eine Frage der jeweiligen Zweckmaissigkeit und der Zeitum-
stande ist, sondern dass die Gestalt der Kirche mit dem Grund ihres Glaubens
und Daseins iibereinstimmen muss. Ahnlich hat auch Zwingli gedacht, doch
verglichen mit Calvin blieb Zwinglis Wirkungsgeschichte eine Episode. Erst
mit Calvin entstand eine dauerhafte reformierte Gestalt der Kirche, deren
presbyterial-synodale Ordnung spéter auch auf den lutherischen Kirchenty-
pus einwirken sollte. Wenngleich im Genf Calvins Kirche und Staat eine Ein-
heit bildeten, lagen doch in der Theologie Calvins entscheidende Impulse fiir
die Auffassung von einer freien Kirche im freien Staat. Sie wurden vor allem
durch reformierte Fliichtlings- und Diasporagemeinden wirksam, welche ih-
ren Glauben und ihr Kirchesein unter Verfolgungen bewéhren und bewahren

4 Vegl. zum folgenden K. Liithi, Calvin, Calvinismus, Calvinkritik, in: Was bedeutet uns
heute die Reformation?, Linz 1973, 63-84. Zur 6sterreichischen Calvin-Rezeption im 19. Jh.
und in der ersten Hilfte des 20. Jh. sieche U. Kortner, Calvinismus und Moderne. Der Neo-
calvinismus und seine Vertreter auf dem Lehrstuhl fiir Reformierte Theologie in Wien, in:
K. Schwarz/F.Wagner (Hg.), Zeitenwechsel und Bestiandigkeit. Beitrdge zur Geschichte der
Evangelisch-Theologischen Fakultidt in Wien 1821-1996 (Schriftenreihe des Universititsar-
chivs; Bd. 10), Wien 1997, 427-451.

# Vgl. A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 2, Giitersloh 21972, 342.



338 Ulrich Kortner

mussten. Das gilt nicht zuletzt fiir die Reformierte Kirche in Osterreich. Der
calvinische Kirchentypus vermochte der Gegenreformation zu widerstehen
und wurde wegweisend fiir die Trennung und Zuordnung von Kirche und
Staat in der modernen Demokratie.

Die Theologie Calvins hat ein bestimmtes evangelisches Selbstverstdndnis
und Selbstbewusstsein befordert, welches die alltidgliche Lebensfithrung wie
auch die Gestaltung des Gemeinwesens in Politik und Okonomie als Gottes-
dienst im Alltag der Welt begreift. Luthers Auffassung vom Beruf, welcher
die Trennung von Heiligem und Profanen im Ansatz iiberwand und die mo-
nastische Lebensfiihrung in modifizierter Form zur Aufgabe aller Christen im
Alltagsleben erkldrte, fand in der Theologie Calvins und im Calvinismus eine
besondere Auspragung. Auch wenn man nicht, wie Max Weber es in seiner
beriihmten Studie iiber die protestantische Ethik und den Geist des Kapita-
lismus versucht hat, das Entstehen des modernen Kapitalismus vornehmlich
aus dem reformierten Berufsethos und seinem Grundgedanken der inner-
weltlichen Askese erklidren kann®, bleibt doch unbestritten, dass das Entste-
hen der modernen Welt, namentlich in Westeuropa und in Nordamerika, dem
Erbe Calvins wichtige Impulse zu verdanken hat.

Bleibende Bedeutung hat Calvin schliesslich auch als Okumeniker.*® Ent-
gegen einer gewissen Tendenz des Protestantismus zur Partikularisierung der
Kirche in eine Vielzahl lokaler und regionaler Kirchentiimer hat Calvin stets
die 6kumenische Weite der einen Kirche Christi im Blick gehabt. So pflegte
er nicht nur eine ausgedehnte internationale Korrespondenz und hielt von
Genf aus den Kontakt zu Fliichtlingsgemeinden und reformierten Kirchen in
ganz Europa. Er miihte sich nicht nur um die Beilegung innerevangelischer
Streitigkeiten, namentlich in der Abendmahlsfrage, sondern auch um eine
Verstindigung mit der romisch-katholischen Kirche. Im Grunde muss seine
«Theologie der Diagonale» (J. Bohatec) als 6kumenische Theologie verstan-
den werden, die sich in den Dienst nicht nur der Erneuerung, sondern auch
der Einheit der Kirche gestellt sieht. Calvin ist nicht nur einer der geistigen
Viter der innerprotestantischen Okumene, sondern der kumenischen Be-
wegung des 20). Jahrhunderts.

Auch die katholische Calvin-Forschung wiirdigt heute die 6kumenische
Bedeutung Calvins.” Namentlich A.Ganozcy nimmt Calvin in seinem Selbst-
verstidndnis, recht verstanden ein katholischer, d.h. 6kumenischer Theologe
zu sein, ernst und hat in einem bemerkenswerten Vergleich zwischen der Ek-

4 Vgl. M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: ders.,
Die protestantische Ethik I. Eine Aufsatzsammlung, hg. v. J. Winckelmann, Giitersloh
61981, 27-277. Zu den Thesen Webers und der seither gefiihrten Diskussion siehe U. Kort-
ner, Christentum und Wirtschaftswelt. Notizen zum Verhéltnis von Calvinismus und Kapi-
talismus, RKZ 136, 1995, 566-575.

% Vgl. G.W. Locher, Calvin, Anwalt der Okumene (ThSt 60), Ziirich 1960.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Osterreich 339

klesiologie Calvins und derjenigen des Zweiten Vatikanischen Konzils inter-
essante Parallelen aufgezeigt, die es im 6kumenischen Gespriéch zwischen re-
formierter und romisch-katholischer Kirche fruchtbar zu machen gilt. Die
tiefgreifenden Differenzen in der Beurteilung des rémischen Papstamtes sol-
len keineswegs unterschlagen werden. Uber ihnen darf aber nicht iibersehen
werden, «wie nahe manche Dokumente des II. Vaticanums bestimmten The-
men und Aspekten der Theologie Calvins von der Kirche stehen»*. Calvins
Ekklesiologie hat jedenfalls konsequent die Konzentration auf das christo-
zentrisch bestimmte Wesen der Kirche mit 6kumenischer Weite verbunden.
Fiir die Reformierte Kirche, nicht zuletzt fiir die Evangelische Kirche Helve-
tischen Bekenntnisses in Osterreich, ist daher das Erbe Calvins 6kumenischer
Auftrag.

Ulrich H.J. Kortner, Wien

47 Siehe vor allem A. Ganoczy, Ecclesia ministrans. Dienende Kirche und kirchlicher
Dienst bei Calvin, Freiburg 1968; H. Scholl, Calvinus Catholicus. Die katholische Calvin-
forschung im 20. Jahrhundert, Freiburg/Basel/Wien 1974; H. Schiitzeichel, Katholische Cal-
vin-Studien, Trier 1980.

“ A. Ganoczy, a.a.0. (Anm. 47), S. 345.



	Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich

