
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 4

Artikel: Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in
Österreich

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen
Bekenntnisses in Österreich1

Johannes Calvin (1509-1564), der Reformator von Genf, gehört zu den
einflussreichsten Gestalten nicht nur des Reformierten Christentums,
sondern des Protestantismus überhaupt. Auch die Evangelisch-Reformierte Kirche

in Österreich weiss sich dem Erbe Calvins verpflichtet und ehrt ihn als

grossen Lehrer der Kirche. Jedoch ist das österreichische Reformiertentum
nicht einfach dem Calvinismus zuzurechnen, wie überhaupt zwischen
Reformiertentum und Calvinismus zu unterscheiden ist.2

Die Bedeutung Calvins für das Europa des 16. Jahrhunderts kann kaum
überschätzt werden3. Seine Lehre verbreitete sich über weite Teile des
Kontinents und führte zur Entstehung eines eigenen Kirchentypus neben der
römisch-katholischen Kirche, der englischen Staatskirche und der lutherischen
Kirche. Manche Reformierte Kirchen, etwa diejenige in den Niederlanden
oder auch in Ungarn, wurden streng calvinistisch. Doch verbinden sich die
Anfänge der Reformation in der Schweiz bekanntlich mit dem Namen Ulrich
Zwingiis (1484-1531), dessen Theologie bis heute über die Grenzen der
Schweiz hinaus einflussreich geblieben ist und sich in manchen Auffassungen
von derjenigen Calvins deutlich unterscheidet. Zwinglianisch aber ist das von
Zwingiis Schüler und Nachfolger Heinrich Bullinger in Zürich verfasste
Zweite Helvetische Bekenntnis, die Confessio Helvetica Posterior von 1562/
1566, welche zu den meist verbreiteten reformierten Bekenntnissen zählt
und, wie schon der Name sagt, auch in der Evangelisch-Reformierten Kirche
in Österreich als Lehrgrundlage in Geltung steht4. Als weitere reformierte
Bekenntnisschrift gilt in der Evangelischen Kirche H.B. der Heidelberger
Katechismus von 1563, der im deutschsprachigen Raum neben Zwinglianismus
und Calvinismus einen eigenständigen reformierten Lehrtypus repräsentiert.5

Die Frage nach der Stellung der Reformierten Kirche in Österreich zur
Theologie Calvins und zum Calvinismus ist also nicht ganz leicht zu
beantworten. Dazu bedarf es mehrerer Untersuchungsschritte. Ich werde zunächst
die Evangelische Kirche H.B. vorstellen und ihr Selbstverständnis, ihre Orga-

1

Gastvorlesung an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Salzburg am
16.11.1995.

2 Zur Konfessionskunde der reformierten Kirchen siehe K. Halaski (Hg.), Die
reformierten Kirchen (KW XVII), Berlin/New York 1977. Zu den Bezeichnungen «reformiert»
und «calvinistisch» vgl. auch J. Weerda, Art. Reformierte Kirche I. Konfessionskundlich,
RGG3 V, Tübingen 1961, 884-890.

3 Zur Wirkungsgeschichte Calvins vgl. W. Nijenhuis, Art. Calvin, TRE 7, Berlin/New
York 1981, 568-592, hier 587ff.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 323

nisation, ihre Geschichte und das unterschiedliche Profil ihrer Gemeinden
erläutern. In einem zweiten Schritt werde ich die Lehrgrundlagen und den Ein-
fluss Calvins in den reformierten Bekenntnisschriften darstellen. In einem
dritten Abschnitt werde ich über die Anfänge der Reformierten Kirche im
Gebiet des heutigen Österreich und die Calvin-Rezeption im 16. bis 18.

Jahrhundert berichten. Im vierten Abschnitt meines Vortrags erläutere ich die

Grundzüge der Theologie Calvins, bevor ich im Schlussteil nach der Bedeutung

Calvins für die Gegenwart frage.

1. Die Evangelische Kirche H.B. in Österreich

Die Evangelische Kirche in Österreich vereinigt zwei verschiedene
Konfessionen, nämlich die Evangelisch-lutherische und die Evangelisch-Refor-
mierte Kirche. Ihre offizielle Bezeichnung lautet Evangelische Kirche
Augsburgischen Bekenntnisses (A.B.) bzw. Evangelische Kirche Helvetischen
Bekenntnisses (H.B.). Diese Bezeichnungen sind eine österreichische Spezialität

und in anderen Ländern unbekannt. Davon abgesehen geben sie auch den
Bekenntnisstand beider Kirchen nicht ganz korrekt wieder. Denn die Präambel

der Verfassung der Evangelischen Kirche A. und H.B. in Österreich von
1949 führt als Bekenntisschriften der Evangelischen Kirche A.B. neben der
namengebenden Confessio Augustana von 1530 auch die übrigen im Konkor-
dienbuch von 1580 zusammengefassten lutherischen Bekenntnisschriften
auf.6 In der Evangelischen Kirche H.B. aber gilt neben der Confessio Helvetica

Posterior auch der Heidelberger Katechismus als Bekenntnisschrift.7
Dass man in Österreich nicht sonst die übliche Bezeichnung «evangelisch-lu-

4 Der Text der Confessio Helvetica Posterior, die 1561 verfasst, 1562 gedruckt und 1566
als Bekenntnisschrift angenommen wurde, findet sich in E.F.K. Müller (Hg.), Die
Bekenntnisschriften der reformierten Kirche (1903), Nachdruck Zürich 1987, 170-221. Eine deutsche

Übersetzung bietet P. Jacobs (Hg.), Reformierte Bekenntnisschriften und
Kirchenordnungen in deutscher Übersetzung, Neukirchen 1949,176-248. Zur Interpretation dieser
Bekenntnisschrift siehe W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), Handbuch der Dogmen- und
Theologiegeschichte, Bd. 2, Göttingen 1980,225-238; J. Staedtke (Hg.), Glaube und Bekennen.

Vierhundert Jahre Confessio Helvetica Posterior. Beiträge zu ihrer Geschichte und
Theologie, Zürich 1966; E. Koch, Die Theologie der Confessio Helvetica Posterior, Neukirchen

1968.
5 Den Text des Heidelberger Katechismus von 1563 bietet E.F.K. Müller, a.a.O. (Anm.

4), 682-719. Siehe auch die Ausgabe von O. Weber (Hg.), Der Heidelberger Katechismus
(1963), Gütersloh 1978. Zur Interpretation des Katechismus siehe u.a. W. Hollweg, Neue
Untersuchungen zur Geschichte und Lehre des Heidelberger Katechismus, 2 Teile, Neukirchen

1961/1968; L. Coenen (Hg.), Handbuch zum Heidelberger Katechismus, Neukirchen
1963; W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.O. (Anm. 4), 288-290.

6 Der Text der Präambel wird zitiert bei PF. Barton, Evangelisch in Österreich (STKG
2/11), Wien 1987,179f.



324 Ulrich Körtner

therisch» bzw. «evangelisch-reformiert» verwendet, hat seinen Grund in der
Geschichte Österreichs.8

Den Reformatoren des 16. Jahrhunderts war es nicht um die Gründung
einer neuen Kirche gegangen, sondern um die Erneuerung der bestehenden
katholischen Kirche. So sprachen sie stets nur von der christlichen oder
katholischen Kirche. Erst allmählich tauchte der Name «evangelisch» auf, der auf
das Evangelium, verstanden als die paulinische Botschaft von der Rechtfertigung

des Sünders allein durch den Glauben, als Richtschnur aller Lehre und
allen Lebens der Kirche hinwies.9 Seit dem Reichstag von Speyer 1529, auf
welchem die evangelischen Reichsstände gegen die von der katholischen
Mehrheit gefassten Beschlüsse eine feierliche «Protestation» eingelegt hatten,

bürgerte sich - zunächst nur als Fremdbezeichnung - der Name
«Protestanten» ein, vor allem ausserhalb Deutschlands. Bezeichnungen wie «Lutheraner»,

«Zwinglianer» oder «Calvinisten» waren ebenfalls keine
Selbstbezeichnung der Evangelischen, sondern Spott- und Schimpfnamen, mit
welchem ihre Gegner die Reformationsbewegung als Sekte blossstellen wollten.
Die evangelischen Gemeinden und Reichsstände selbst nannten sich in
Deutschland nach dem Augsburger Reichstag von 1530 «Verwandte der
Augsburgischen Konfession» oder «(nach Gottes Wort) Reformierte». Bevor
sich innerhalb des evangelischen Lagers der konfessionelle Gegensatz
zwischen Lutheranern und Reformierten verfestigte, war «reformiert» eine
Bezeichnung für alle Evangelischen. Der Augsburger Religionsfriede von 1555

brachte die rechtliche Anerkennung zunächst nur für die Lutheraner. Erst
nach dem Dreissigjährigen Krieg wurde mit dem Westfälischen Frieden von
1648 die volle rechtliche Gleichstellung der Reformierten erzielt.

Die Bezeichnung der Reformierten in Österreich als Evangelische Kirche
FLB. geht auf das Toleranzpatent Joseph II. von 1781 zurück, welches die
leidvolle Geschichte der Unterdrückung des evangelischen Christentums in
der Habsburger Monarchie beendete und die Entwicklung zu ihrer rechtlichen

Gleichstellung mit der römisch-katholischen Kirche einleitete.10 Das
Toleranzpatent spricht von den «Augsburgischen und Helvetischen
Religionsverwandten» und nennt beide zusammen «die beiden protestantischen

7 Die endgültige Festlegung der Reformierten Kirche in Österreich auf die Confessio
Flelvetica posterior und den Heidelberger Katechismus als ihre Bekenntnisschriften erfolgte

auf der Generalsynode am 30. Oktober 1883 auf Antrag des reformierten Dogmatikers
Eduard Böhl, der auch den Vorsitz führte. Vgl. F. Böhl, Art. Eduard Böhl, RE3 XXIII,
Leipzig 1913, 244-249, hier 247.

8 Vgl. dazu J. Bohatec, «Lutherisch» und «Reformiert». Überlegungen zur Bezeichnung

der evangelischen Kirche in Österreich (1951), jetzt in: P. Karner (Hg.), Typisch
evangelisch reformiert (Aktuelle Reihe Nr. 32), Wien 1992, 293f.

9 Zu den Bezeichnungen «evangelisch», «reformiert», «protestantisch» vgl. W. Maurer,
Art. Evangelisch, RGG3 II, Tübingen 1958,775f; L. Vischer. Art. Evangelisch, EKL31,
Göttingen 1986,1198f; K. Raiser, Art. Protestantismus, EKL3 III, Göttingen 1992,1351-1358.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 325

Religionen». Es wurde festgelegt, die einzelne Kirche bzw. Gemeinde als

«evangelisch» unter Hinzufügung der Abkürzung «A.C.» (heute A.B.) bzw.
«H.C.» (heute H.B.) zu kennzeichnen. Die Wiener Reformierten haben sich
damals übrigens gegen die Einführung der Bezeichnung «evangelisch H.B.»
gewehrt, weil sie sich durch sie von den Reformierten im übrigen Europa
abgekoppelt fühlten. Ihr Einspruch beim Kaiser hatte jedoch keinen Erfolg, so
dass es bis heute bei den Bezeichnungen A.B. und H.B. geblieben ist.
Aufgrund dieser geschichtlichen Umstände ist die Reformierte Kirche in Österreich

heute die einzige reformierte Kirche, die nach dem Zweiten Helvetischen

Bekenntnis benannt wird.
Die Evangelisch-Reformierte Kirche in Österreich zählt heute etwa

16.000 Mitglieder und gliedert sich in neun Kirchengemeinden, von denen
fünf Gemeinden, nämlich die drei Gemeinden in Wien, sowie die Gemeinden
in Oberwart und Linz, rein reformiert und die vier Gemeinden in Vorarlberg
(Bregenz, Feldkirch, Dornbirn und Bludenz) gemischt-konfessionell
(A.u.H.B.) sind. Für Selbstverständnis und Verfassung der Evangelischen
Kirche H.B. sind das sogenannte Gemeindeprinzip und die presbyterial-syn-
odale Ordnung grundlegend. Nach reformiertem Verständnis baut sich die
Gesamtkirche von den einzelnen Gemeinden aus auf. Die Kirchenleitung
gründet im Priestertum aller Gläubigen (vgl. I Petr 2,5.9), an dem alle
Christinnen und Christen aufgrund der Taufe Anteil haben. Entsprechend liegt
die Kirchenleitung auf der Ebene der Ortsgemeinde beim Presbyterium, das

aus den Reihen der Gemeindevertretung gewählt wird, und auf der Ebene
der Gesamtkirche bei der Synode, deren Abgeordnete von den Gemeinden
entsandt werden. Gemeinsam mit der Evangelischen Kirche A.B. bildet die
Evangelische Kirche H.B. die Evangelische Kirche A.u.H.B., die von der
Generalsynode und dem Oberkirchenrat A.u.H.B. geleitet wird. Die Evangelische

Kirche H.B. gehört dem Reformierten Weltbund an (World Alliance of
Reformed Churches troughout the World holding the Presbyterian Order),
der mehr als 52 Millionen Christinnen und Christen repräsentiert. Zwar
bildet die reformierte Kirche in Österreich nur eine Diaspora innerhalb der
evangelischen Diaspora, doch ist das Reformiertentum neben dem Luthertum

weltweit die grösste evangelische Konfessionsfamilie.
Die Geschichte der Reformierten Kirche in Österreich ist eng mit der

wechselvollen Geschichte der Donaumonarchie verbunden." Am Beginn der
Toleranzzeit gab es in dem damals weit grösseren Territorium, zu dem das

Burgenland noch nicht gehörte, 73.000 Evangelische. Gegen Ende des Ersten

10 Zum Toleranzpatent und seinen Folgen siehe P.F. Barton, a.a.O. (Anm. 6), 127ff; G.
Loesche, Von der Toleranz zur Parität in Österreich 1781-1861, Leipzig 1911; P.F. Barton
(Flg.), Im Lichte der Toleranz. Aufsätze zur Toleranzgesetzgebung des 18. Jahrhunderts im
Reich Joseph II (STKG 2/9), Wien 1981.

11 Vgl. P.F. Barton, a.a.O. (Anm. 6), 155ff.



326 Ulrich Köriner

Weltkriegs haben schätzungsweise 560.000 evangelische Christen in der
österreichischen Reichshälfte der Österreich-ungarischen Doppelmonarchie
gelebt. Der Prostestantismus Alt-Ungarns, namentlich der reformierte, war
immer um ein Vielfaches grösser als der altösterreichische. Damals war die
Reformierte Kirche Österreichs erheblich grösser als heute. Unter reformiertem

Kirchenregiment standen die Superintendenzen Wien, Böhmen, Mähren
und das Galizische Seniorat. Das Wiener Seniorat H.B. umspannte das
gesamte Staatsgebiet der heutigen Republik Österreich (ohne das Burgenland)
sowie den Nordosten ftaliens und den Nordwesten des ehemaligen Jugoslawien.

Mit dem Verlust grosser Territorien am Ende des Ersten Weltkriegs
schien die Fortexistenz einer eigenständigen Reformierten Kirche in der neu
gebildeten Republik Österreich in Frage gestellt zu sein. Doch sicherte der
Verbleib der Vorarlberger Gemeinden schliesslich das Überleben der
Evangelischen Kirche H.B.12

Aufgrund ihrer geschichtlichen Ursprünge haben die reformierten
Gemeinden Österreichs bis heute eine unterschiedliche Prägung.12 Die Gemeinde

in Oberwart verbindet ungarisch-kulturelle mit reformiert-calvinistischen
Traditionen. Ungarisches Brauchtum und die Verwendung der ungarischen
Sprache im Gottesdienst prägen das Leben der Gemeinde. Die Gemeinde
Wien-Innere Stadt ist eine Gründung aus der Zeit Josephs II.14 Zuvor hatten
sich die Anhänger des Reformiertentums in der holländischen
Gesandtschaftskapelle versammeln können.15 Der reformierten Gemeinde in der
Inneren Stadt gehörten Familien des Bürgertums und des Adels an. Teilweise
handelte es sich um Nachkommen von Hugenotten. Erst im 20. Jahrhundert
wurden die Gemeinden Wien-West und Wien-Süd gegründet.16 Unter den
Gemeindegliedern bildeten die Arbeiter und Kleingewerbetreibenden, die
zum grossen Teil aus Böhmen und Mähren stammten, eine grosse Gruppe.
Sie brachten die eigenständige Frömmigkeit ihrer Herkunftskirchen mit und
gaben so den neu entstandenen Wiener Gemeinden ein besonderes Gepräge.
Eine Gruppe von Evangelischen, die nach dem zweiten Weltkrieg aus der

12 Vgl. K. Schwarz/W. Olschbauer, Chronik der Pfarrgemeinde A.u.H.B. in Bregenz, in:
dies. (Hg.), Evangelisch in Vorarlberg. Festschrift zum Gemeindejubiläum, Bregenz 1987,
59-104, hier 77-81.

13 Zum Folgenden vgl. K. Lüthi, Reformiert in Österreich, in: H.A. Oberman/E. Saxer/
A. Schindler/H. Stucki (Hg.), Reformiertes Erbe (FS G.W. Locher), Bd. 2, Zürich 1993,

209-226, hier 214ff.
14 Vgl. P. Karner, Die Gründung der Evangelischen Gemeinde H.C. zu Wien, in: P. Karner

(Hg.), Die evangelische Gemeinde H.B. in Wien, Wien 1986, 46-65.
15 Vgl. H. Rippel, Die holländische Gesandtschaftskapelle als Vorgängerin der

reformierten Gemeinde in Wien, in: P. Karner (Hg.), a.a.O. Anm. 14), 27-45.
16 Vgl. P. Karner, Evangelische Pfarrgemeinde H.B. Wien-Süd, in: ders. (Hg.), a.a.O.

(Anm. 14), 188-193; B. Németh, Die Evangelische Pfarrgemeinde H.B. Wien-West, in: P.

Karner (Hg.), a.a.O. (Anm. 14), 194-198.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 327

Batschka vertrieben wurden, liess sich mit ihrem Pfarrer in Leonding, einem
Vorort von Linz, nieder. Aus diesen Anfängen entstand die heutige
reformierte Gemeinde Linz. Von der Schweiz, Deutschland und Schottland wurde
dagegen das evangelische Gemeindeleben in Vorarlberg beeinflusst, dass mit
der industriellen Entwicklung dieser Region entstand. Wie jedoch bereits
erwähnt wurde, handelt es sich bei den evangelischen Gemeinden in Vorarlberg
um Gemeinden A.u.H.B., in deren gottesdienstlicher Liturgie, Lehre und
Leben reformierte und lutherische Traditionen zusammenfliessen und deren
konfessionellen Unterschiede kaum je bedacht werden. Im überwiegenden
katholischen Vorarlberg ist man nicht reformiert oder lutherisch, sondern

ganz einfach evangelisch.

2. Der Einfluss Calvins in den Reformierten Bekenntnisschriften

Grundlage evangelischer Lehre sind allgemein gesprochen Schrift und
Bekenntnis. Die Heilige Schrift gilt als oberste Norm und alleinige Quelle aller
Verkündigung und kirchlichen Lehre (norma normans). Das evangelische
Grundverständnis der Heiligen Schrift ist im 16. Jahrhundert in einer ganzen
Reihe sogenannter Bekenntnisschriften dargelegt worden. Auch sie haben in
der evangelische Kirche normative Funktion, gelten aber als von der Heiligen
Schrift abgeleitete und an dieser ständig neu zu überprüfende Norm (norma
normata). Für die Reformierte Kirche in Österreich sind dies, wie schon
eingangs erwähnt wurde, die Confessio Helvetica Posterior und der Heidelberger

Katechismus. Als wichtiges Glaubens- und Lehrdokument der Gegenwart

muss ferner die Leuenberger Konkordie von 1973 erwähnt werden,
welcher inzwischen zahlreiche europäische Kirchen beigetreten sind.17 Gemäss
der Formel von der versöhnten Verschiedenheit erklärt sie, dass die
innerevangelischen Gegensätze der Reformationszeit, vor allem im Abendmahlsverständnis,

heute nicht mehr bestehen oder aber ihre kirchentrennende
Bedeutung verloren haben, so dass heute die Reformierten und Lutherischen
Kirchen einander die volle Abendmahls- und Kirchengemeinschaft gewähren.

Die in Geltung stehenden Bekenntnisschriften zeigen, dass die Reformierte

Kirche in Österreich keineswegs nur durch die Theologie Calvins,
sondern auch durch andere reformierte Traditionen geprägt ist. Das Zweite
Helvetische Bekenntnis repräsentiert, wie schon eingangs festgestellt wurde, den
zwinglianischen Traditionsstrang. Zwingli steht am Anfang der nach ihm be-

17 Konkordie reformatorischer Kirchen in Europa (Leuenberger Konkordie).Dreispra-
chige (dt., engl., franz.) mit einer Einleitung von E-O. Scharban, hg. v. W. Hüffmeier, Frankfurt

a.M. 1993. Zur Bedeutung der Konkordie für die Evangelische Kirche A.u.H.B. in
Österreich siehe J. Dantine (Hg.), Österreichs Beitrag zur Leuenberger Konkordie (Aktuelle

Reihe Nr. 28), Wien 1988.



328 Ulrich Körtner

nannten Schule, Heinrich Bullinger (1504-1575), der Verfasser der Confessio
Helvetica Posterior an ihrem Ende. Trotz zum Teil erheblicher Unterschiede
zwischen der Theologie Zwingiis und derjenigen Calvins lassen sich jedoch
zwischen calvinistischer und zwinglianischer Lehre grundlegende
Übereinstimmungen feststellen.18 Sie betreffen die Auffassung vom christlichen Staat,
die Forderung nach Heiligung des öffentlichen Lebens und das Recht der
Prediger zur öffentlichen Kritik der Obrigkeit. Zur allgemeinen reformierten
Lehrtradition, welche Calvinismus und Zwinglianismus über alle Differenzen
hinweg verbindet, dafür aber teilweise im Gegensatz zur lutherischen Lehrweise

steht, gehören vor allem die Betonung der Einheit Gottes, der
Heilscharakter des Gesetzes, die Busse aus dem Evangelium, die Zusammengehörigkeit

von Rechtfertigung und Heiligung, die Vorstellung vom Wachstum
des Glaubens, das aus dem Bilderverbot des Dekalogs abgeleitete Verbot von
Bildern in den Kirchen, das bereits angesprochene Gemeindeprinzip, sowie
die Formulierung eines christlich begründeten Widerstandsrechtes.

Auch der Heidelberger Katechismus, dessen ältestes Druckexemplar in
der Österreichischen Nationalbibliothek liegt19, repräsentiert nicht einen rein
calvinistischen Lehrtypus, sondern das sogenannte deutsche Reformierten-
tum, welches vor allem durch den Übertritt von Anhängern Philipp Melan-
chthon zum Calvinismus entstand und melanchthonisches Luthertum mit
calvinistischer und zwinglianischer Theologie verbindet. Der Heidelberger
Katechismus ist die Gemeinschaftsarbeit mehrerer Theologen und eine Komposition

aus verschiedenen reformatorischen Lehrweisen. Melanchthonisch ist
im Heidelberger Katechismus der Ordo salutis von Gesetz, Evangelium und
neuem Gehorsam, der inhaltlich allerdings calvinisch interpretiert wird. In
der Entfaltung der Trinitätslehre folgt der Katechismus Martin Luther. Der
Glaubensbegriff ist melanchthonisch, streng zwinglianisch dagegen die in
Frage 86 vertretene Lehre vom Syllogismus practicus. Der Sakramentsbegriff
des Heidelberger Katechismus betont sowohl zwinglianisch, dass die Sakramente

den Glauben der an ihnen teilnehmenden Christen bestätigt, als auch
calvinisch, dass die Christen durch die Sakramente in ihrem Glauben gestärkt
werden sollen. Näherhin ist die Tauflehre des Katechismus calvinisch, seine
Abendmahlslehre dagegen eher zwinglianisch. Zusammenfassend lässt sich

mit W. Neuser feststellen, dass den Heidelberger Katechismus die Verbindung

melanchthonischer Formeln mit calvinischer Lehrweise kennzeichnet20.

Vermittelt durch die theologische Entwicklung mancher Teile des Luther-

18 Zum Zwinglianismus siehe W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.O. (Anm. 4), 235-
238.

19 Das erhaltene Exemplar befindet sich in der Österreichischen Nationalbibliothek unter

der Signatur 43.K.169. Ein Faksimiledruck mit einem Nachwort von J.F.G. Goeters ist
vom Evangelischen Oberkirchenrat H.B., Wien o.J., herausgegeben worden.

20 Vgl. W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.O. (Anm. 4), 290.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 329

turns vom Philippismus zum Calvinismus ist der Einfluss Calvins auf die
Theologie des Heidelberger Katechismus weitaus grösser als derjenige
Bullingers und des Zwinglianismus.

Wie Reformiertentum und reformierte Theologie äusserst vielschichtig
sind, so gilt dies, wie wir gesehen haben, auch für die Reformierte Kirche in
Österreich. Das Erbe Calvins ist in ihr präsent und ein wichtiges Element
ihrer reformierten Identität. Um dieses angemessen würdigen zu können, ist
aber nicht nur nach dem Anteil calvinischer Theologie an den in Geltung
stehenden Bekenntnisschriften, sondern auch nach der Calvin-Rezeption im
Verlauf der Geschichte der Reformierten Kirche in Österreich zu fragen.
Dazu sollen im folgenden Abschnitt einige Hinweise gegeben werden.

3. Die Anfänge der Evangelischen Kirche H.B. und die Calvin-Rezeption in
Österreich

Die Reformationsbewegung des 16. Jahrhunderts breitete sich auch in den
österreichischen Erblanden aus. Bis zum Beginn der Gegenreformation
schlössen sich wohl fast 80 % der Bevölkerung der neuen Bewegung an.21 Neben

der Lehre Luthers und Spuren Zwingiis, der übrigens von 1498 bis 1502
in Wien studiert hat22, und Calvins gab es auch ein bedeutsames Täufertum.23
Es ist allerdings schwer, die einzelnen Faktoren der Reformation in Österreich

historisch säuberlich zu trennen. Für die Reformationsgeschichte Österreichs

ist ein Ineinander reformkatholischer, lutherischer, kryptocalvinisti-
scher und reformierter Traditionen charakteristisch.

Der Einfluss der reformierten Variante auf die österreichische
Reformationsgeschichte ist bisher erst in Ansätzen untersucht. Die wichtigsten Arbeiten

namentlich zur Calvin-Rezeption im Gebiet des heutigen Österreich
stammen von Peter F. Barton24. Soweit bislang erkennbar, erfolgte die Rezeption

der Theologie Calvins in der Regel aus einem Motivbündel von Nicht-

21 Zu den Anfängen der Reformation im Gebiet des heutigen Österreich siehe RF. Barton,

Die Geschichte der Evangelischen in Österreich und Südostmitteleuropa, Bd. 1: Im
Schatten der Bauernkriege. Die Frühzeit der Reformation (STKG 2/10), Wien 1985.

22 Vgl. E. Liebert, Zwingli in Wien (Aktuelle Reihe Nr. 24), Wien 1984; ders., Zwingli
in Wien, in: P. Karner (Hg.), a.a.O. (Anm. 14), 6-13; U. Gabler, Huldrych Zwingli. Leben
und Werk, München 1983, 27.

23 Neben dem in Anm. 21 genannten Werk von P.F. Barton siehe auch G. Mecenseffy,
Geschichte des Protestantismus in Österreich, Graz 1956.

24 Zum Folgenden vgl. P.F. Barton, Zur Calvin-Rezeption in Österreich, in: J. Langhoff/
J. Rogge (Hg.), Immigration und Emigration - die calvinistische Einwanderung und
Auswanderung in Mitteleuropa (Beiträge des II. Kongresses für Calvin-Forschung in Mittel-
und Osteuropa), Berlin 1985,84-103 P.F. Barton, Calvin unter der Deckmaske. Zwischen
Zwingiis Abgang und der niederländischen Gesandtschaftskapelle, in: P. Karner (Hg.),
a.a.O. [Anm. 14], 14-26).



330 Ulrich Köriner

Luthertum oder auch Antiluthertum, Humanismus, Reformiertentum in der
Bandbreite aller denkbaren Spielarten, Philippismus (melanchthonischer
Theologie) und oft auch sogar Katholizismus.

Aus verschiedenen Gründen ist es schwierig, ein zusammenhängendes
Bild der österreichischen Calvin-Rezeption im 16. und 17. Jahrhundert zu
zeichnen, unter anderem deshalb, weil es unter den Anhängern Philipp Me-
lanchthons, den sogenannten Philippisten, teilweise fliessende Übergänge
zum Calvinismus gab. Wer unter den Philippisten bereits vor einem förmlichen

Übertritt zum Reformiertentum ein sogenannter Kryptocalvinist war,
ist im einzelnen schwer auszumachen. Dort, wo man im Gebiet des heutigen
Österreich die Nähe einzelner Theologen oder Adliger zum Reformiertentum

nachweisen kann, lässt sich nicht mehr feststellen, ob und in welchem
Ausmass einzelne Gemeinden oder die auf den Gütern reformierter Adliger
lebenden Bauern tatsächlich eine reformierte Mentalität, Frömmigkeit und
Theologie übernahmen oder aus den Predigten reformierter Pfarrer nur das

gemeinreformatorische Gedankengut heraushörten. Anders als in den
deutschen Gebieten oder in der Schweiz, wo konfessionelle Gegensätze seit dem
zweiten Drittel des 16. Jahrhunderts an Schärfe gewannen, betonten die in
Bedrängnis geratenden Anhänger der Reformation in den habsburgischen
Gebieten länger und intensiver das den Evangelischen Gemeinsame statt des

Trennenden. Im übrigen ist mit P.F. Barton festzustellen: «Der Ausformung
reformierter Theologie- und Glaubensstrukturen war in der Regel [...] eine zu
kurze Zeit des Reifens - meist nur weniger Jahre, maximal einer knappen
Generation vergönnt. Das war entschieden zu wenig, um eine entsprechende
Breiten- und Tiefenwirkung möglich zu machen, wie wir wohl zu Recht
vermuten können».2"1

Aufgrund der Massnahmen der Gegenreformation ist die Quellenlage
äusserst bruchstückhaft. «Ketzerische» Schriften wurden in den habsburgischen

Ländern oft systematisch vernichtet, so dass sich meist nicht mehr
ausmachen lässt, ob und welche reformierten Bücher in evangelischen Gebieten
gelesen wurden. Immerhin zeigen die erhaltenen Buchbestände von Adligen,
Humanisten und Geistlichen, die nicht generell vernichtet, sondern partiell
den Bibliotheken der Klöster, Stifte und Regierungsstellen einverleibt wurden,

dass der Einfluss des Reformiertentums im 16. Jahrhundert nicht gering
gewesen sein kann. Die ehemalige Hofbibliothek in Wien, die heutige
Österreichische Nationalbibliothek, enthält unter anderem 106 Calvin-Teilbände,
70 Teilbände der Werke seines Nachfolgers Theodor Beza, sowie 77 Teilbände

der Werke Heinrich Bullingers.26
Ausweislich der erhaltenen Quellen wurde der Calvinismus in Österreich

eher nur selektiv, aber durchaus nachhaltig rezipiert oder stellte ein wichtiges

25 P.F. Barton, a.a.O. (Anm. 24), 87.
26

Vgl. P.F. Barton, a.a.O. (Anm. 24), 91.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 331

Übergangsstadium dar. Zwischen 1540 und 1570 gab es erstaunlich viele
persönliche und briefliche Kontakte von lutherischen Humanisten, Theologen
und Politikern mit Calvin selbst und mit Calvinisten. Erst im letzten Drittel
des Reformationsjahrhunderts, als sich die innerevangelischen Fronten
verhärteten, gingen diese Kontakte stark zurück.

Der bedeutendste österreichische Calvinist war an der Wende vom 16.

zum 17. Jahrhundert Georg Erasmus von Tschernembl, Herr auf Schwertberg
im Machland in «Niederösterreich ob der Enns», sowie Erbschenk in Krain
und der Windischen Mark.27 Mit 15 Jahren war er von seinem Vater zum
Studium an die lutherische Universität Altdorf geschickt worden, an der einige
kryptocalvinistische Professoren lehrten. 1586 reiste er nach Genf, das er als

überzeugter Calvinist verliess. Sein Schwager, der prominente lutherische
Adlige Reichart Strein, machte ihn in Genf auf seinen Lehrer François Hot-
man aufmerksam, welcher einer der grossen Theoretiker der Monarchoma-
chen, also einer der Begründer des reformierten Widerstandsrechtes war.
Tschernembl sollte entsprechend ein Vorkämpfer gegen Fürstentyrannei in
Österreich werden. In seinen «Consultationes» von 1618 werden nicht nur gut
calvinisch das Recht auf Widerstand und Bekämpfung der Tyrannei, sondern
auch antiabsolutistische Verfassungsgrundsätze entwickelt. Doch seine
evangelische Aufstandsbewegung am Beginn des Dreissigjährigen Krieges scheiterte

bereits 1620. Tschernembl flüchtete nach Genf, wo er 1626 starb. Seine
Familie wie die mit ihr verwandten Starhembergs konvertierten rasch zum
Katholizismus. So erlosch der Calvinismus für Jahrhunderte im Lande ob der
Enns.

Ein Sonderfall der protestantischen Kirchengeschichte Österreichs war
Wien. «Unter einer dünnen Firnis katholischer Präsenz war Wien eine lutherische

Stadt. In Hofkreisen aber war auch das Reformiertentum präsent».28

Unter Maximilian II. war die Stadt Zentrum einer unionistisch eingestellten
Gruppe von Humanisten, die wie der Kaiser selbst als reformkatholisch, phil-
ippistisch oder auch als eine dritte Kraft eingestuft wurde. Unter den aus dem
Philippismus hervorgegangenen Calvinisten der damaligen Zeit sind vor
allem der Leibarzt der Kaiser Ferdinand L, Maximilian II. und Rudolf II. Dr.
Johann Krafft aus Breslau, den Maximilian 1568 als Crato von Crafftheim in
den erblichen Adelsstand erhoben hatte, sowie Carolus Clusius (Charles de 1'

Escluse) aus Arras zu erwähnen. Die weitere Entwicklung bis zur Gründung
der Reformierten Gemeinde Wien nach Erlass des Toleranzpatents wurde
duch die holländische Gesandtschaftskapelle gefördert, in welcher neben den
Angehörigen der Gesandtschaft auch evangelische Bürger der Stadt freien

27 Vgl. H. Sturmberger, Georg Erasmus Tschernembl. Ein Beitrag zur Geschichte der
Gegenreformation und des Landes ob der Enns (Forschungen zur Geschichte Oberösterreichs

3), Linz 1953.
28 P.F. Barton, a.a.O. (Anm. 24), 97.



332 Ulrich Körtner

Zutritt erhielten. So wurde das Reformiertentum in Wien durch den
niederländischen Calvinismus beeinflusst.

Anders verlief dagegen die Entwicklung im Burgenland, das seinerzeit
nicht zu den österreichischen Erblanden gehörte. Während das nördliche
Burgenland sich relativ rasch dem Luthertum öffnete und, soweit es nicht im
17. und 18. Jahrhundert rekatholisiert wurde, lutherisch blieb, ging die
Reformation im südlichen Burgenland von der Burg Güssing aus, die seit 1524 im
Besitz der Batthyänys war.29 Spätestens seit 1576 schlug Balthasar Batthyäny
einen offen protestantischen Kurs ein und bestellte noch im gleichen Jahr
Stephan Beythe als Prediger nach Güssing. Beythe und Batthyäny entwickelten
sich immer stärker zum Calvinismus hin, bis es 1591 auf der Synode zu Cse-

preg zum offenen Bruch zwischen Reformierten und Lutheranern kam.
Beythes 1597 verfasstes lateinisches «Güssinger Glaubensbekenntnis» ist
eindeutig calvinistisch. Obwohl die auf Batthyänys Gebiet neuentstehende
reformierte Kirche nur kurze Zeit ungefährdet blieb, konnte es doch zu dauerhaften

Gemeindebildungen kommen. Zwar wurde schon bald in der Umgebung

Güssings die Rekatholisierung besonders konsequent und systematisch
durchgeführt, doch konnte die Gemeinde Oberwart, von der schon die Rede

war, ihren reformierten Glauben bewahren. Neben der Reformierten
Gemeinde Wien, die sich nach dem Zusammenbruch des Wiener Protestantismus

1627 im Schutze der holländischen Gesandtschaftskapelle neu formierte,
war es also die Gemeinde Oberwart, welche die reformierte Tradition im
Zeitalter der Gegenreformation fortführte und das Erbe des Calvinismus in
Österreich bewahrte.

4. Grundzüge der Theologie Calvins

Neben Luther und Zwingli repräsentiert der Genfer Reformator Calvin
eine höchst eigenständige Spielart reformatorischer Theologie, welche einerseits

die Vermittlung zwischen den Lehren anderer Theologen sucht und
zugleich eine eigenständige Position formuliert. Der bedeutende Calvinforscher
und frühere Inhaber des Lehrstuhls für Reformierte Theologie an der
Universität Wien, Josef Bohatec, hat Calvins Lehrweise treffend als «Theologie
der Diagonale» charakterisiert.30 In dieser Weise hat Calvin, der von Haus
aus kein Theologe, sondern ein - allerdings theologisch gebildeter - Jurist
war, nicht nur die Ansichten seiner reformatorischen Zeitgenossen, sondern

2'' Zur Reformation im südlichen Burgenland siehe auch I. Gyenge, Die Ausstrahlung
der calvinistischen Reformation aus der Burg Güssing, in: J. Langhoff/J. Rogge (Hg.),
a.a.O. (Anm. 24), 104-116.

30 J. Bohatec, Calvins Vorsehungslehre, in: Calvinstudien, Leipzig 1909, 339-441, hier
353.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 333

auch zahlreicher antiker Philosophen, Kirchenväter und scholastischer Theologen

aufgenommen.
Über Calvins Theologie informieren wir uns aber am besten anhand seines

dogmatischen Hauptwerkes, der «Institutio Christianae Religionis»,
deren erste Fassung 1536 erschien und die ihre endgültige Gestalt in der Ausgabe

von 1559 fand/1 Von Auflage zu Auflage erfuhr das Werk eine Umarbeitung

und Erweiterung des Stoffes. So bildet die letzte Auflage der «Institutio»
eine Synthese des theologischen Denkens Calvins, wie andererseits die
Abfolge der Auflagen seine theologische Entwicklung widerspiegeln. «Die Institutio

nimmt nicht nur eine zentrale Stellung im literarischen, übrigens sehr

umfangreichen Schaffen Calvins ein, sondern sie ist das Werk, in dem er in
seiner Laufbahn als Reformator systematisch alle Probleme aufgezeichnet
hat, die sich seinem theologischen Denken darboten oder die er zu vertiefen
oder genauer zu prüfen gedachte».32

Die «Institutio» verfolgte mehrere Absichten. Zum einen war sie, namentlich

ihre erste Auflage, deren Aufriss sich an Luthers Kleinem Katechismus
orientierte, als ein Katechismus und als Einführung in die neue Lehre des
wiederentdeckten Evangeliums gedacht. Zum anderen hatte Calvin sie als

Apologie des neuen Glaubens verfasst, wie ihre Widmung an den König von
Frankreich, Franz I., zeigt. Sie war also nicht nur ein Katechismus, sondern
zugleich eine evangelische Bekenntnisschrift. Ab der zweiten lateinischen
Ausgabe von 1539 war die «Institutio» nicht mehr als ein sich an breite Kreise
wendender Katechismus, sondern als eine dogmatische Einführung in das
Verständnis der Heiligen Schrift für Theologiestudenten gedacht. Es war also
das Hauptanliegen Calvins, die Aussagen der Bibel zusammenzufassen und
verständlich zu machen. Und eben dies ist, recht verstanden, nach Calvin
überhaupt die Aufgabe aller Dogmatik.

So vertritt Calvin wie Luther eine entschiedene Theologie des Wortes
Gottes. Das Wort Gottes aber ist die Heilige Schrift, wobei der Umstand, dass

es geschrieben vorliegt, hinter dem Umstand zurücktritt, dass das Wort der
Bibel Gottes Wort ist. Glaubensgewissheit erlangt man jedoch nicht durch
den blossen Buchstaben, sondern allein durch das «innere (bzw. verborgene)
Zeugnis des Heiligen Geistes» (testimonium Spiritus sancti internum bzw.
arcanum). Es handelt sich bei dieser Lehre um eine reformatorische Neuschöpfung,

deren Wurzeln wahrscheinlich bei Luther zu suchen sind,33 Sie besagt,
dass die Glaubenden nur aus sich selbst wissen, dass das Wort der Heiligen

31 J. Calvin, Opera Selecta, hg. v. P. Barth/G. Niesel/D. Scheuner, Bd. III-V, München
21957ff; Übersetzung: J. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion. Institutio christianae

religionis, übers, u. bearb. v. O. Weber, Neukirchen-Vluyn T988.
32 F. Wendel, Calvin. Ursprung und Entwicklung seiner Theologie, München 1968, 91.
33 Vgl. O. Weber, Grundlagen der Dogmatik, Bd. I, Neukirchen-Vluyn 71987, 267, der

auf WA 30 II, 688 verweist.



334 Ulrich Körtner

Schrift wahr ist. «Ohne die Erleuchtung des Heiligen Geistes bewirkt das

Wort nichts», wie Calvin in einem vieldiskutierten Satz formuliert,34 aber im
Unterschied zu den Täufern und Spiritualisten seiner Zeit lehrt Calvin, dass
das Wirken des Geistes an das äusserliche Wort gebunden ist.

Wie die Heilige Schrift, der sie entstammt, ist auch die Predigt Anrede
Gottes an den Menschen. Ihren wesentlichen Inhalt bestimmt Calvin als

«evangelium» oder, mit einem Begriff Luthers, als «promissio», d.h. als Zusage

der Gnade und Barmherzigkeit Gottes. Sowohl die Predigt wie das Wort
Gottes können aber auch als «doctrina» bezeichnet werden. Das doktrinale
Verständnis der Predigt verleiht der calvinischen Predigt wie auch dem liturgisch

äusserst nüchternen reformierten Gottesdienst seine spezifische
Prägung.

Neben der Predigt sind auch die Sakramente eine Gestalt des Wortes Gottes,

nicht etwa nur ein Zeichen der Erinnerung wie bei Zwingli. Anders als bei
Luther bilden aber nach Calvin göttlicher Zuspruch und menschliche Antwort

im Vollzug des Sakraments eine Einheit. Calvins allgemeine Definition
des Sakraments lautet: «Sakrament heisst das Zeugnis (testimonium) der
göttlichen Gnade gegen uns, das mit einem äusseren Zeichen bekräftigt ist,
mit ihm findet ausserdem eine Bezeugung (testificatio) unserer Frömmigkeit
Gott gegenüber statt».35 Die Sakramente bestehen aus Wort und Zeichen,
wobei das Wort dem Zeichen übergeordnet ist. So kann Calvin die Sakramente

auch als Anhang zur Verkündigung (appendix doctrinae) bezeichnen.36 In
der zwischen evangelischer und römisch-katholischer Theologie wie innerhalb

des Protestantismus besonders umstrittenen Abendmahlslehre vertritt
Calvin die Auffassung von der Spiritualpräsenz Christi im Sakrament.

Was Calvin grundsätzlich von Zwingli und dem Zwinglianismus
unterscheidet, ist der Gottesbegriff. Ein monistisches Gottesverständnis, wonach
Gott undialektisch als summum bonum definiert wird, vertritt Calvin im
Unterschied zu Zwingli nicht. Bei Calvin stehen nebeneinander Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit. Das Problem der natürlichen Gotteserkenntnis
findet bei Calvin eine eigenständige Lösung, wonach es eine doppelte
Gotteserkenntnis gibt, nämlich die des Schöpfers und diejenige des Erlösers. Es ist
aber letztere, welcher erst zur wahren Erkenntnis des Schöpfers führt, weil zu
dieser nur gelangt, wer von der alle Gotteserkenntnis verdunkelnden Sünde
befreit wird.

Worin sich in diesem Zusammenhang Calvin von Luther unterscheidet, ist
die Zuordnung von Altem und Neuem Testament, sowie damit verbunden
von Gesetz und Evangelium. Calvin betont, dass es nur einen einzigen Bund
Gottes gibt, der im Alten und Neuen Testament der Substanz nach derselbe

34 Inst. 111,2,33.
35 Inst. IV,14,1.
36 Inst. IV,14,3.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 335

ist. Altes und Neues Testament unterscheiden sich lediglich darin, dass sich
Gott in Christus klar zu erkennen gibt, während seine Offenbarung und
Erkenntnis im Alten Testament umrisshaft bleibt. Während Luther Gesetz und
Evangelium scharf unterscheidet und kontrastiert, lehrt Calvin, dass auch im
Gesetz das Evangelium zu vernehmen ist und der Glaube, wiewohl er ohne
Werke des Gesetzes den Sünder rechtfertigt, doch des Gesetzes als
Richtschnur des neuen Lebens und Gehorsams bedarf. Nach Calvin haben Gesetz
und Evangelium dieselbe «substantia doctrinae», nämlich die Gerechtigkeit
Gottes.37

Das Gesetz hat also nicht nur die Aufgaben, den Menschen seiner Sünde

zu überführen (usus elenchticus) und dem Unrecht und Bösen unter den
Menschen zu wehren (usus politicus), sondern auch die Funktion, die
Wiedergeborenen zur Heiligung anzuleiten (usus praecipuus legis). Weil sie auf die

guten Werke und den neuen Gehorsam drängt, erscheint Calvins Lehre von
der Heiligung als eine direkte Parallele zur römisch-katholischen Lehrweise.
Stärker als Luther kennt Calvin ein Fortschreiten im Glauben und in der
Heiligung und lehrt nach dem Vorbild des Erasmus eine doppelte Rechtfertigung,

nämlich der Person des Glaubenden und eine solche der im Glauben
getanen Werke. Praktisch wird Calvins Lehre von der Heiligung in der
Forderung der Kirchenzucht, die er in der Genfer Kirchenverfassung verankerte
und - nicht ohne schwere Konflikte - in der Stadt Genf konsequent durchzusetzen

versuchte.
Zu den bekannten Lehren Calvins und des ihm folgenden Calvinismus

gehört diejenige von der doppelten Prädestination. Ihr zufolge sind nicht nur die
Glaubenden von Ewigkeit her erwählt, sondern auch die Ungläubigen von
Ewigkeit her verworfen. Eine gerechte Beurteilung dieser Lehre hat zu
beachten, dass ihre Zielsetzung zunächst eine seelsorgerliche ist, nämlich die
angefochtenen Anhänger des evangelischen Glaubens in ihrer Heilsgewissheit
zu stärken und die Erfahrung der Ablehnung und des Widerspruchs theologisch

zu deuten. Gleichwohl ist festzustellen, dass Calvin an dieser Stelle
einem Systemzwang theologischer Scholastik unterliegt, dem er nicht entrinnt
und der das Zentrum des Evangeliums zu verdunkeln droht.

In der gebotenen Kürze sei nun die Ekklesiologie Calvins skizziert. Unter
den politischen Bedingungen Genfs im 16. Jahrhundert entwarf Calvin eine
biblisch begründete presbyteriale Ordnung der Kirche, die unter veränderten
äusseren Umständen in der Hugenottischen Kirchenordnung von 1559 zu
einer presbyterial-synodalen Ordnung erweitert wurde. Calvins Lehre von der
äusseren Ordnung der Kirche sucht den Anschluss nicht nur an das Neue
Testament, sondern auch an die Ordnungen der Alten Kirche, die von der Kirche

seit dem Entstehen des Papsttums scharf abgegrenzt wird. Wie Augustin

37 CO 49, 197.



336 Ulrich Körtner

oder auch Luther unterscheidet Calvin zwischen der sichtbaren und unsichtbaren

Kirche. Mit Cyprian und Augustin bezeichnet er die Kirche als Mutter
der Gläubigen38, erläutert das Bild aber im reformatorischen Sinne: «Die
Verkündigung (doctrina) ist die Mutter, aus der uns Gott gezeugt hat».39 Der
Schatz der Kirche ist nicht das Verdienst Christi und der Heiligen, sondern
das Evangelium Christi und seine Verkündigung.40 Die römische Lehre,
wonach der Bischof von Rom alleiniger Stellvertreter Christi ist, wird als Irrlehre
verworfen. Calvin spricht vom «vicarium opus», dem stellvertretenden Handeln

an Christi statt41, das nicht durch ein monokratisches Amt, sondern
durch die vier Ämter des Hirten, d.h. des Predigers, des Ältesten, des Lehrers
und des Diakons ausgeübt wird. Unter ihnen ist das Amt der öffentlichen
Verkündigung das wichtigste. Den Ältesten dagegen kommt die Aufgabe zu,
gemeinsam mit den Predigern über die Kirchenzucht zu wachen, die neben
der Verkündigung des Evangeliums und der stiftungsgemässen Sakramentsverwaltung

zu den notae ecclesiae gehört.
Calvins Vierämterlehre und das durch ihn neu verankerte Presbyteramt

sind zum Modell für die politische Gewaltenteilung in der modernen Demokratie

geworden. Der Stadtstaat Genf war zur Zeit Calvins allerdings keine
Demokratie im modernen Sinne, sondern eine ständische Oligarchie. Die
Genfer Verfassung sah eine Trennung von weltlicher und kirchlicher Leitung
vor. Faktisch waren die weltlichen und kirchlichen Ämter freilich verquickt.
Der Begriff der Theokratie, der immer auf das Genf Calvins angewendet
wird, ist jedoch nicht zutreffend. Eine Theokratie im Sinne von Priesterherrschaft

hat Calvin jedenfalls abgelehnt. Er vertrat vielmehr ähnlich wie Luther
eine Zwei-Regimenten-Lehre, welche das Königreich Christi der bürgerlichen

Ordnung des politischen Gemeinwesens gegenüberstellt. Auch wenn
die Königsherrschaft Christi nach Calvin über dem bürgerlichen Regiment
steht, behält doch der Staat seine eigene Würde und wird sogar dadurch
aufgewertet, dass er nicht nur um der Sünde willen besteht, sondern eine dem

Schöpferwillen Gottes entsprechende Lebensordnung ist. Aussergewöhnlich
waren zur damaligen Zeit weder die faktische Einheit von Kirche und
politischem Gemeinwesen, noch die Genfer Kirchenzuchtbestimmungen, sondern
nur die Art und Weise, in der Calvin die Heiligung der Gemeinde in das
Zentrum seiner Verkündigung und seines kirchlichen Wirkens stellte42.

Wir brechen unsere Übersicht über die Theologie Calvins an dieser Stelle
ab. Die Rezeption und teilweise auch Umformung der Lehren Calvins in den

folgenden Jahrhunderten kann im Rahmen meines Vortrags nicht weiter be-

38 Inst. IV,3,1.
39 CO 50,237 (Kommentar zu Gal 4,24).
40 Vgl. Inst. IV,1,1.
41 Inst. IV,3.1.
42 Vgl. W. Neuser, in: C. Andresen (Hg.), a.a.O. (Anm. 4), 268.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 337

handelt werden. Wir wollen vielmehr zum Abschluss den Blick auf die
Gegenwart richten und im Sinne unseres Themas fragen, worin die heutige
Bedeutung Calvins für die Reformierte Kirche liegt.

5. Calvin heute

Calvins Bedeutung ist nicht auf seine historische Leistung beschränkt.
Vielmehr bleibt es auch der Gegenwart aufgetragen, sich mit seinem Werk
und seiner Theologie auseinanderzusetzen. Calvin hat Einsichten formuliert,
die gültig und für Theologie und Kirche wegweisend bleiben.43

Zunächst sei daran erinnert, dass sich Calvin zeit seines Lebens als Schüler
Luthers verstanden hat. Er blieb, auch als seine Lehrweise zunehmend
eigenständiger wurde, davon überzeugt, dass er die Lehrgrundlage mit Luther
gemeinsam habe, und zwar nicht nur im Verständnis der Rechtfertigungslehre,
sondern auch in der Lehre von der Prädestination und vom Abendmahl.
Umgekehrt hat auch Luther von Calvin stets mit Hochachtung gesprochen.44 Für
die reformierte Theologie, die sich dem Erbe Calvins verpflichtet weiss, bleibt
der Rückbezug auf Luther unaufgebbar. Luthers Neuentdeckung des

Evangeliums, seine Formulierung der Rechtfertigungslehre, mit der die Kirche
steht und fällt, finden in der Theologie Calvins ihren Widerhall.

Stärker als Luther hat Calvin jedoch auf die äussere Reform kirchlicher
Strukturen gedrängt, und zwar aus dezidiert theologischen Gründen. Von
Calvin bleibt zu lernen, dass die äussere Gestalt und Organisation der Kirche
nicht etwa nur eine Frage der jeweiligen Zweckmässigkeit und der Zeitumstände

ist, sondern dass die Gestalt der Kirche mit dem Grund ihres Glaubens
und Daseins übereinstimmen muss. Ähnlich hat auch Zwingli gedacht, doch
verglichen mit Calvin blieb Zwingiis Wirkungsgeschichte eine Episode. Erst
mit Calvin entstand eine dauerhafte reformierte Gestalt der Kirche, deren
presbyterial-synodale Ordnung später auch auf den lutherischen Kirchentypus

einwirken sollte. Wenngleich im Genf Calvins Kirche und Staat eine Einheit

bildeten, lagen doch in der Theologie Calvins entscheidende Impulse für
die Auffassung von einer freien Kirche im freien Staat. Sie wurden vor allem
durch reformierte Flüchtlings- und Diasporagemeinden wirksam, welche
ihren Glauben und ihr Kirchesein unter Verfolgungen bewähren und bewahren

43 Vgl. zum folgenden K. Lüthi, Calvin, Calvinismus, Calvinkritik, in: Was bedeutet uns
heute die Reformation?, Linz 1973,63-84. Zur österreichischen Calvin-Rezeption im 19. Jh.
und in der ersten Hälfte des 20. Jh. siehe U. Körtner, Calvinismus und Moderne. Der Neo-
calvinismus und seine Vertreter auf dem Lehrstuhl für Reformierte Theologie in Wien, in:
K. Schwarz/F.Wagner (Hg.), Zeitenwechsel und Beständigkeit. Beiträge zur Geschichte der
Evangelisch-Theologischen Fakultät in Wien 1821-1996 (Schriftenreihe des Universitätsarchivs;

Bd. 10), Wien 1997, 427-451.
44 Vgl. A. Adam, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 2, Gütersloh 21972, 342.



338 Ulrich Körtner

mussten. Das gilt nicht zuletzt für die Reformierte Kirche in Österreich. Der
calvinische Kirchentypus vermochte der Gegenreformation zu widerstehen
und wurde wegweisend für die Trennung und Zuordnung von Kirche und
Staat in der modernen Demokratie.

Die Theologie Calvins hat ein bestimmtes evangelisches Selbstverständnis
und Selbstbewusstsein befördert, welches die alltägliche Lebensführung wie
auch die Gestaltung des Gemeinwesens in Politik und Ökonomie als Gottesdienst

im Alltag der Welt begreift. Luthers Auffassung vom Beruf, welcher
die Trennung von Heiligem und Profanen im Ansatz überwand und die mo-
nastische Lebensführung in modifizierter Form zur Aufgabe aller Christen im
Alltagsleben erklärte, fand in der Theologie Calvins und im Calvinismus eine
besondere Ausprägung. Auch wenn man nicht, wie Max Weber es in seiner
berühmten Studie über die protestantische Ethik und den Geist des Kapitalismus

versucht hat, das Entstehen des modernen Kapitalismus vornehmlich
aus dem reformierten Berufsethos und seinem Grundgedanken der
innerweltlichen Askese erklären kann45, bleibt doch unbestritten, dass das Entstehen

der modernen Welt, namentlich in Westeuropa und in Nordamerika, dem
Erbe Calvins wichtige Impulse zu verdanken hat.

Bleibende Bedeutung hat Calvin schliesslich auch als Ökumeniker.46

Entgegen einer gewissen Tendenz des Protestantismus zur Partikularisierung der
Kirche in eine Vielzahl lokaler und regionaler Kirchentümer hat Calvin stets
die ökumenische Weite der einen Kirche Christi im Blick gehabt. So pflegte
er nicht nur eine ausgedehnte internationale Korrespondenz und hielt von
Genf aus den Kontakt zu Flüchtlingsgemeinden und reformierten Kirchen in

ganz Europa. Er mühte sich nicht nur um die Beilegung innerevangelischer
Streitigkeiten, namentlich in der Abendmahlsfrage, sondern auch um eine

Verständigung mit der römisch-katholischen Kirche. Im Grunde muss seine

«Theologie der Diagonale» (J. Bohatec) als ökumenische Theologie verstanden

werden, die sich in den Dienst nicht nur der Erneuerung, sondern auch
der Einheit der Kirche gestellt sieht. Calvin ist nicht nur einer der geistigen
Väter der innerprotestantischen Ökumene, sondern der ökumenischen
Bewegung des 20. Jahrhunderts.

Auch die katholische Calvin-Forschung würdigt heute die ökumenische
Bedeutung Calvins.47 Namentlich A.Ganozcy nimmt Calvin in seinem
Selbstverständnis, recht verstanden ein katholischer, d.h. ökumenischer Theologe
zu sein, ernst und hat in einem bemerkenswerten Vergleich zwischen der Ek-

45 Vgl. M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: ders..
Die protestantische Ethik I. Eine Aufsatzsammlung, hg. v. J. Winckelmann, Gütersloh
61981, 27-277. Zu den Thesen Webers und der seither geführten Diskussion siehe U. Körtner,

Christentum und Wirtschaftswelt. Notizen zum Verhältnis von Calvinismus und
Kapitalismus, RKZ 136,1995, 566-575.

46 Vgl. G.W. Locher, Calvin, Anwalt der Ökumene (ThSt 60), Zürich 1960.



Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich 339

klesiologie Calvins und derjenigen des Zweiten Vatikanischen Konzils
interessante Parallelen aufgezeigt, die es im ökumenischen Gespräch zwischen
reformierter und römisch-katholischer Kirche fruchtbar zu machen gilt. Die
tiefgreifenden Differenzen in der Beurteilung des römischen Papstamtes sollen

keineswegs unterschlagen werden. Über ihnen darf aber nicht übersehen
werden, «wie nahe manche Dokumente des II. Vaticanums bestimmten Themen

und Aspekten der Theologie Calvins von der Kirche stehen»48. Calvins
Ekklesiologie hat jedenfalls konsequent die Konzentration auf das christo-
zentrisch bestimmte Wesen der Kirche mit ökumenischer Weite verbunden.
Für die Reformierte Kirche, nicht zuletzt für die Evangelische Kirche
Helvetischen Bekenntnisses in Österreich, ist daher das Erbe Calvins ökumenischer
Auftrag.

Ulrich H.J. Körtner, Wien

47 Siehe vor allem A. Ganoczy, Ecclesia ministrans. Dienende Kirche und kirchlicher
Dienst bei Calvin, Freiburg 1968; H. Scholl, Calvinus Catholicus. Die katholische
Calvinforschung im 20. Jahrhundert, Freiburg/Basel/Wien 1974; Fl. Schützeichel, Katholische
Calvin-Studien, Trier 1980.

4S A. Ganoczy, a.a.O. (Anm. 47), S. 345.


	Calvin und die Evangelische Kirche Helvetischen Bekenntnisses in Österreich

