
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 4

Artikel: Die drei Hauptprobleme der Verwendung psychologischer Theorien in
der Exegese

Autor: Leiner, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 53 1997 Heft 4

Die drei Hauptprobleme der Verwendung
psychologischer Theorien in der Exegese

«Jeder Exeget hat gelernt: Eine psychologische Exegese ist eine schlechte
Exegese».1 Nach der Diskussion um E.Drewermann2 stellt sich die Frage, ob
diejenigen, die diese Lehre weitergegeben haben, nicht im Recht waren und
diejenigen, die diese Lehre in den Wind geschlagen haben, sich nicht auf
einen gefährlichen Abweg begeben haben. Nur eine grundsätzliche Klärung
der Möglichkeiten und Probleme einer psychologischen Bibelauslegung kann
das Recht einer allgemeinen These darlegen. Sie soll im folgenden versucht
werden.

«Eine psychologische Exegese ist eine schlechte Exegese». Aus welchen
Gründen auch immer dieses Urteil entstanden ist: Es geht offensichtlich von
einer falschen Voraussetzung aus. Es unterstellt nämlich: «Falls es überhaupt
eine 'gute' Exegese geben soll, müsse diese sich der Psychologie enthalten».
Es wird also implizit vorausgesetzt, die Exegese könne die Psychologie als
eine fremde Grösse behandeln, die sie draussen vor der Tür des eigenen
Faches abweisen kann. Eine solche Verhältnisbestimmung geht an den Tatsachen

vorbei. Richtig ist vielmehr folgendes:

These 1: Es gibt keine Exegese ohne Psychologie. Es kann darum nicht um
die Frage einer Ablehnung oder Aufnahme der Psychologie in die Exegese
gehen. Es muss vielmehr gefragt werden, welche Psychologie an welcher Stelle in
der Exegese angewandt wird.

Diese These lässt sich unter Zuhilfenahme einiger Definitionen begründen.

Die folgenden Definitionen können auch zur Präzisierung der herme-
neutischen Terminologie im allgemeinen beitragen:

1 G.Theissen, Psychologische Aspekte der paulinischen Theologie, Göttingen 1983,11.
2 Eine Zusammenstellung aller Anklagen in dem Scherbengericht, das die Exegese

über Drewermann gehalten hat, bietet J.Frey, Drewermann und die biblische Exegese,
Tübingen 1993.



290 Martin Leiner

Exegese (Defl) kann verstanden werden: 1. im weiteren Sinne als

Synonym für neutestamentliche Wissenschaft und 2. im engeren Sinne als
methodengeleitete Auslegung eines Textes, bes. im Rahmen der neutestamentli-
chen Wissenschaft. Ziel der Exegese ist «die historische Sinnbestimmung des
Textes im Zeitraum seiner produktiven Gestaltung».3

Psychologie (Def.2) ist 1. im engeren Sinne die Bezeichnung einer Wissenschaft,

die sich selbst definiert als eine Mannigfaltigkeit von Forschungsprogrammen,

die gewissen wissenschaftlichen Standards4 genügen und das
Verhalten und Erleben des Individuums mit den Mitteln der freien und
standardisierten Selbst- und Fremdbeobachtung, der Befragung, mit Messungen und
Experimenten zu verstehen, zu erklären, zu beschreiben und, wenn möglich,
zu quantifizieren und vorauszusagen sucht. Oder kurz: Psychologie im engeren

Sinne ist die Wissenschaft vom Verhalten und Erleben. Psychologie im
weiteren Sinne bezeichnet demgegenüber alle Versuche, Verhalten und Erleben

zu beschreiben, zu erklären, zu interpretieren, zu beeinflussen und
vorauszusagen.3 Diese Psychologie soll im folgenden als vorwissenschaftliche
Psychologie bezeichnet werden. Geht man von diesen Definitionen aus, so
wird sogleich deutlich, dass die Exegese (auch im engeren Sinne) ihre Aufgabe,

die historische Sinnbestimmung der Texte, nicht leisten kann, wenn sie
nicht Annahmen über das Verhalten und Erleben der Menschen macht, die
im Umkreis der Texte allenthalben zu finden sind: als ihre Schreiber, als
Adressaten, als Tradenten usf. Darüber hinaus ist ihr die Behandlung von
Verhalten und Erleben von ihrem Gegenstand aufgegeben. Menschliches
Verhalten und Erleben ist vielfach direkt Gegenstand der Aussage neutesta-
mentlicher Texte: «Freude im Fleiligen Geist, Sinnesumkehr, Selbstverleugnung,

Fruchtbringen, Nachfolge, Seligkeit, Geduld, Verherrlichung Gottes
[...] Furcht und Zittern, Lob und Dank; Gehorsam und Demut, Autarkie
(l.Tim 6,6)» und auch Glaube, Liebe und Hoffnung «das ist eine wahllose,
leicht zu erweiterende Liste neutestamentlicher psychologischer Ausdrük-
ke».6

Konkret brechen an folgenden Punkten innerhalb der Exegese psychologische

Fragestellungen auf:
a. Bei der Auslegung der psychologischen Begriffe der Bibel selbst,

3 H.Barth/O.H.Steck, Exegese des Alten Testaments, 9.Aufl. Neukirchen 1980, 2.
4 D.Ulich, Einführung in die Psychologie, Stuttgart 1989, 41-45 nennt als solche

Standards: methodisches Vorgehen, Systemcharakter, Wissenserweiterung, Erfahrungskontolle
und Verallgemeinerung als Ziele wissenschaftlicher Forschung.

5
Vgl. M.Leiner, Psychologie und Exegese, Gütersloh 1995,152.

6 Vgl. C.Schneider, «Psychologische Exegese», ZSTh 10 (1933) 126-162,142. Es ist weiter

daran zu erinnern, dass jene Disziplin, die seit Hermann Lüdemann (Die Anthropologie
des Apostels Paulus, Kiel 1872) alt- bzw. neutestamentliche Anthropologie heisst,

früher biblische Psychologie oder psychologia sacra hiess (so z.B. Franz Delitzsch, System
der biblischen Psychologie, Göttingen 1855).



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 291

b. als Annahmen über Verhalten und Erleben der Menschen im Umkreis
der Bibel.

c. Diese Annahmen sind auch eingegangen in die klassischen historischkritischen

Methoden. Die Textkritik enthält beispielsweise eine implizite
Psychologie des Schreibens und Abschreibens, die Überlieferungsgeschichte
eine Psychologie des Gedächtnisses und des Erzählens usw.7

Es ist der Exegese somit sowohl von ihrer Aufgabe und von ihrer Methodik

als auch von ihrem Gegenstand aus unmöglich gemacht, sich die Psychologie

als äusserliches Interesse gegenüber zu setzen.8

Die Unvermeidbarkeit von Psychologie lässt sich auch forschungsgeschichtlich

zeigen. Alle Bestreiter der Psychologie unter den Exegeten sind
keineswegs ohne Psychologie bei ihren Exegesen ausgekommen. Dafür mag
R.Bultmann ein Beispiel sein: Trotz aller Kritik an psychologischer Exegese
benutzt Bultmann psychologische Termini wie «Depression» «Selbstunsicherheit»,

«unbewusstes Geltungsstreben», «Ressentiment»9. Er weiss, dass

ein Gefühl der Geltung für den Menschen lebenswichtig ist10 und beschreibt
mehrfach die Tragik der Selbstunsicherheit11. Die Samaritanerin in Joh 4,lff
interpretiert er mit geradezu ausschweifenden psychologischen Unterstellungen:

«Vielleicht darf man doch noch weitergehen und sagen, dass durch das

Eheleben der 'von Begierde zu Genuss taumelnden' Frau nicht nur die Unruhe,

sondern auch die Verirrung des Lebenstriebes deutlich wird».12

These 2: Die implizite Psychologie, die jeder Exeget benutzt, ist meist
vorwissenschaftlich. Es spricht prinzipiell nichts dagegen, sondern alles

dafür, dass die vorwissenschaftliche Psychologie durch wissenschaftliche
Psychologie ergänzt und - wenn möglich - auch ersetzt wird.

Wissenschaftliche psychologische Begriffe haben gegenüber
vorwissenschaftlichen den Vorzug, dass man sich um ihre Definition bemüht hat,
wissenschaftliche psychologische Theorien haben den Vorzug, dass sie auf ihre

7 Beispiele einer Überarbeitung der impliziten Psychologie der Exegese in M.Leiner,
Psychologie 33-35; 250-255 und 261-312.

8 Aus dem Enthaltensein der Psychologie in der Exegese folgt auch, dass nicht nur die
Rede von einer Aufnahme oder Ablehnung der Psychologie in der Exegese (so z.B.
P.Stuhlmacher, Vom Verstehen des Neuen Testamentes, 2.Aufl. Göttingen 1986, 530),
sondern auch die Rede von der Fortführung der historisch-kritischen Methoden durch
Psychologie (so z.B. G.Lüdemann, Texte und Träume, Göttingen 1992, 48-51; 58f.) abzulehnen
ist.

9 Die Begriffe fallen alle in dem Aufsatz «Gnade und Freiheit». Glauben und Verstehen

II, Tübingen 1952,149-161.
10 Vgl. R.Bultmann, Glauben und Verstehen II, 39; 152f.
11 Vgl. R.Bultmann, Glauben und Verstehen II, 39-41; 151-153; Marburger Predigten, 2.

Aufl. Tübingen 1968, 110 und dazu auch W.Rebell, «Psychologische Bibelauslegung.
Möglichkeiten und Grenzen». BuK 44 (1989) 111-117,115f.

12 Vgl. R.Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 17.Aufl. Göttingen 1982,138.



292 Martin Leiner

empirische Gültigkeit (Validität) und auf ihre Verallgemeinerbarkeit hin
untersucht sind. «Dass die historischen Wissenschaften auch da noch mit den
vertrauten Denkmustern des Alltags operieren sollen, wo der Erkenntnisfortschritt

in der theoretischen Wissenschaften sie überwunden hat, dürfte wohl
keineswegs eine Maxime sein, die von Vertretern dieser Disziplinen im vollen
Bewusstsein ihrer Konsequenzen akzeptiert werden könnte [...]». Es kommt
vielmehr für die Exegese «darauf an, [...] das nomologische Wissen der
theoretischen Sozialwissenschaften adäquat zu verwerten, vor allem da, wo sich

neue Erklärungsmöglichkeiten ergeben und wo es möglich ist, bisherige Analysen

von Wirkungszusammenhängen einer Kritik auf Grund dieses Wissens

zu unterwerfen».
Dennoch bereitet die Aufnahme der Psychologie in die Exegese drei

schwerwiegende Probleme. Dass diese, im folgenden zu bearbeitenden
Probleme der Exegese mit der Psychologie nicht auf spezifischen theologischen
Entwicklungen, etwa der sog. Dialektischen Theologie, beruhen, zeigt ein
Blick auf die Nachbarwissenschaften: Literaturwissenschaft, Geschichtswissenschaft

und klassische Philologie haben bis heute ihre Schwierigkeiten mit
der Psychologie:

1. Vor allem in der Diskussion um eine Empirische Literaturwissenschaft
wurde deutlich, dass die Zusammenarbeit einer hermeneutischen Wissenschaft

(Literaturwissenschaft, Exegese) mit der experimentell-naturwissenschaftlich

orientierten Psychologie grundlegende wissenschaftstheoretische
Reflexionen nötig macht. Mit Recht gilt auch für die Exegese, was
S.J.Schmidt in seinem Grundriss der Empirischen Literaturwissenschaft
fordert: «Literaturwissenschaftliche Forschung [bzw. exegetische Forschung
M.L.] muss aus dem ihr von Dilthey bis Habermas zugewiesenen Winkel der

sogenannten Geisteswissenschaft hinausgelangen und braucht eine ihren
Forschungsinteressen angemessene wissenschaftstheoretische Basis, um interdisziplinär

zu einer Beendigung der Grundlagendauerkrise zu kommen und um
ihre Probleme und Lösungsstrategien so explizieren zu können, dass diese

interdisziplinär verständlich und bearbeitbar werden».14 Auch die Exegese
befindet sich, was ihre wissenschaftstheoretische Grundlegung anbelangt, in
diesem geisteswissenschaftlich-hermeneutischen Winkel. Um interdisziplinär
gespächsfähig zu werden, bedarf es einer wissenschaftstheoretischen Grundlage,

die mit der der Sozial- und Naturwissenschaften vereinbar ist. Dies ist
das wissenschaftstheoretische Problem.

2. Das zweite Problem der Übertragung gegenwärtiger psychologischer
Theorien in die Exegese ist die Anfrage der Historischen Psychologie. Der

13 H.Albert, «Hermeneutik und Realwissenschaft», Kritische Vernunft und menschliche

Praxis, Stuttgart 1977,127-179,161.
14 S.J.Schmidt, Grundriss der Empirischen Literaturwissenschaft, Frankfurt/M. 1991,

19.



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 293

Exeget K.Berger steht mit seinen Zweifeln nicht allein, wenn ihm «eine
moderne Humanwissenschaft als Fragehorizont (sc. der Exegese) anzunehmen
[...] zu riskant» erscheint, «weil zu viel Modernes in die Texte eingetragen
werden könnte»15. Auch Klassische Philologen und Historiker sehen dieses

Problem in aller Schärfe. L.Febvre, einer der Begründer der Mentalitätsgeschichte,

schliesst seine diesbezüglichen Ausführungen mit dem Fazit ab: «Es
dürfte hinlänglich deutlich geworden sein, dass wir [...] wenn wir uns dem
psychologischen Anachronismus, dem schlimmsten, dem verfänglichsten und
schwerwiegendsten von allen, versagen [...] dass wir dann nicht die Beschreibungen

und Feststellungen der mit den Gegebenheiten unserer Epoche be-
fassten Psychologen auf die Vergangenheit anwenden können».16

3. Klassische Philologen haben schliesslich den Verdacht geltend gemacht,
die Psychologie habe ein Wirklichkeitsverständnis, das den Zugang zu den
antiken Texten verstellt. «Die 'Tiefenpsychologie', von der sich heute viele das

entscheidende Wort über den Mythos erwarten, gehört mit ihrer ganzen
Denkart der Gegenwelt des Mythos an. Sie wirft den Menschen auf sich selbst
zurück und schliesst ihn aus von dem göttlichen Geist, der aus der offenen
Welt leuchtet».17 «Schon der Name [sc.Tiefenpsychologie M.L.] kündet an,
dass hier die angebliche Tiefe der Menschenseele an die Stelle der Tiefe der
Weltwirklichkeit treten soll. Dies ist der gefährlichste Abweg. Denn diese

Psychologie kommt der fatalen Selbstbespiegelung des modernen Menschen
auf die verführerischste Weise entgegen».18 W.F. Otto weist darauf hin, dass

die Psychologie die Wirklichkeit u.U. so konstruieren kann, dass das Eigentliche

vieler antiker Text nicht mehr verstanden werden kann. Seine Kritik
berührt sich mit dem theologischen Verdacht, dass die Psychologie ein
Vorverständnis in die Exegese einbringen könnte, das keinen Platz lässt für ein
Vernehmen der Texte als Gottes von aussen kommende Anrede an uns.

These 3: Die Verwendung wissenschaftlicher Psychologie in der Exegese
sieht sich drei gravierenden Problemen gegenüber:

a. Wissenschaftstheoretisch fehlt ein Modell, das die
Zusammenarbeit zwischen der hermeneutisch arbeitenden Exegese und der
experimentell-naturwissenschaftlich orientierten Psychologie reflektieren und regeln
kann.

b. Historisch ist zu fragen, ob in der Gegenwart gewonnene psychologische

Theorien überhaupt auf antike Menschen übertragen werden dürfen.
Und

15 K.Berger, Historische Psychologie des Neuen Testaments, Stuttgart 1991,19.
16 L.Febvre, «Geschichte und Psychologie». Das Gewissen des Historikers, Frankfurt/

M. 1990, 79-90, 88f.
17 W.F.Otto, Theophania, Hamburg 1956, 21.
18 W.F.Otto, Theophania, 19.



294 Martin Leiner

c. theologisch ist zu klären, inwiefern das Wirklichkeitsverständnis
der Psychologie dem Verstehen der Texte im Wege steht.

Bei der Suche nach einer wissenschaftstheoretischen Grundlegung der
Exegese stösst man auf den seltsamen Sachverhalt, dass eine solche bislang
fehlt. Dieser Sachverhalt wird zwar verschleiert durch jene hermeneutischen
Ansätze, die im Gefolge Gadamers Exegese und Applikation als einen bruchlosen

Zusammenhang ansehen. Bedacht wird in jenen Hermeneutiken meist
ausschliesslich die Anwendung der Texte auf uns, das existentielle Verstehen
und das Einverständnis mit den Texten. Die alltägliche historisch-kritische
Kleinarbeit an den Texten bleibt aber unreflektiert. Was von einer
wissenschaftstheoretischen Grundlegung der Exegese zu erwarten wäre, eine
Einbettung der neutestamentlichen Methoden in die hermeneutischen Konzepte,

wird weder von Bultmann noch von den Hermeneutiken Stuhlmachers,
Weders oder Bergers geleistet.

Notwendig ist also eine wissenschaftstheoretische Grundlegung der
exegetischen Arbeit. Eine solche Neukonzeption sollte aus den genannten Gründen

so aussehen, dass sie das interdisziplinäre Gespräch ermöglicht. Es sollte
deshalb eine Wissenschaftstheorie gesucht werden, die den Gegensatz von
hermeneutischen Geisteswissenschaften und analytischen Sozial- und
Naturwissenschaften zu überbrücken vermag. Diesem Desiderat kommt die neuere
Entwicklung der Wissenschaftstheorie hilfreich entgegen: Über lange Zeit
verfestigten sich «die Fronten zwischen den Vertretern der traditionellen
Geisteswissenschaften und den Theoretikern der empirischen Wissenschaften.

Sie straften sich gegenseitig mit Nichtbeachtung. Die Logiker wiesen den
Geisteswissenschaftlern logische Fehler nach, und diese bestätigten den
Logikern umgekehrt, dass sie von den entscheidenden Fragen nichts verstanden
hatten. Ein solcher Grabenkrieg entspricht nicht mehr dem gegenwärtigen
Erkenntnisstand».19 Die analytische Wissenschaftstheorie musste die
fundamentale und unhintergehbare Bedeutung des konstruktiven und hermeneutischen

Elements20 anerkennen, während Hermeneutiker einsehen müssen,
wie wichtig die empirische Bestätigung ihrer Auslegungen ist.

Unter diesen Voraussetzungen lässt sich eine analytische Hermeneutik
skizzieren, die das wissenschaftstheoretische Problem löst.21

These 4: Eine noch in den Einzelheiten auszuarbeitende analytische Hermeneutik

vermag der Exegese ihre noch fehlende wissenschaftstheoretische

H.Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale Theologie,
2. Aufl. Frankfurt/M. 1978, 78.

20 Vgl. z.B. die Rede von der «Theoriegeladenheit» der Beobachtung. Vgl. zur
Erläuterung z.B. K.Popper, Logik der Forschung, 10. Aufl. Tübingen 1994, 377f.

21 Vgl. M.Leiner, Psychologie, 208ff.



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 295

Grundlage zu geben und das wissenschaftstheoretische Problem der psychologischen

Exegese zu lösen.

Von dieser analytischen Hermeneutik sind vier Grundsätze für den Fortgang

der Diskussion wichtig:
1. In der analytischen Hermeneutik ist vom Lesen und Übersetzen der

Texte auszugehen. «Wie andere Formen des Lesens beginnt auch die
wissenschaftliche Beschäftigung mit Texten mit dem Lesen des Textes und mit
einem durch verschiedene subjektive Faktoren bedingten ersten Verständ¬

igms».
2. Bereits das Lesen und Übersetzen geht über die passive Aufnahme der

Informationen hinaus. Wir suchen den Text zu «verstehen». Um einen Text
zu verstehen, müssen Informationen aus dem Gedächtnis abgerufen und
gemäss den Anweisungen im Text verbunden werden. In der Sprache der
Empirischen Literaturwissenschaft: Wer einen Text verstehen will, muss Inferen-
zen ziehen. «Als 'Inferenzen'(Def. 3) bezeichnet man gezielte Schlussfolgerungen,

die» der Rezipient «nicht allein mit Hilfe der 'Information' aus dem
Text durchführt, sondern zu denen er aus seinem 'Gedächtnis', 'Informationen'

über bestimmte Teile seines Voraussetzungssystems [...] abrufen bzw.

[...] im Text nicht verbalisierte Beziehungen zur Kommunikationssituation
herstellen muss».23 Inferenzen ziehen kann man nur, wenn man einen
«Lebensbezug zur Sache» hat und ihn in seiner Erinnerung aufrufen kann.24

3. «Wenn Verstehen ein 'Sinn-Verleihen durch Hineinstellen in einen
Zusammenhang' ist, so gewinnt es einen konstruktiven Aspekt: es ist mehr als

Rezeption. Der Hörer konstruiert aus dem, was die Äusserung anregt und
möglich macht, aus seiner Kenntnis der Situation, aus seiner Weltkenntnis
und aus seiner Motivation einen sinnvollen Zusammenhang. Das Erreichthaben

eines solchen Zusammenhangs geht einher mit dem subjektiven Gefühl
'jetzt habe ich es verstanden'».25

4. «Das [...] interpretative und konstruktive Element im Verstehen führt
notwendig dazu, dass - pointiert ausgedrückt - jede Exegese Eisegese ist. Die
Offenheit des Textes führt dazu, dass jede Interpretation Interpolation ist».26

Nur eine wörtliche Abschrift des Textes könnte diesem Prinzip entgehen.

22 Vgl. W.Egger, Methodenlehre zum Neuen Testament, Freiburg, 1990, 15.
22 SJ.Schmidt, Grundriss, 297.
24 R.Bultmanns Theorie des Vorverständnisses (vgl. z.B. «Das Problem der

Hermeneutik», Glaube und Verstehen II, 211-235; 227) trifft sich mit D.Davidsons Erkenntnis des

Zusammenhangs von Wahrheit und Interpretation. Vgl. D.Davidson, «Radikale Interpretation».

Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/M. 1990. 183-204. Vgl. auch das folgende
Zitat von Hörmann, das die Konvergenz von hermeneutischer, analytischer und empirischer

Theorie des Verstehens belegt.
25 H.Hörmann, Einführung in die Psycholinguistik, 2. Aufl. Darmstadt 1987,137.
26 M.Leiner, Psychologie. 222t.



296 Martin Leiner

These 5: Psychologisierung (Def.4), «das Anreichern der biblischen Texte

mit Annahmen über das Verhalten und Erleben der biblischen Personen» sollte
man deshalb nicht als unzulässig von vorneherein ablehnen. Im Rahmen der
Exegese sind solche Psychologisierungen aber nach Kriterien zu überprüfen.

Welche Kriterien sind dies?

These 6: Es ist für den Geltungsanspruch einer Theorie innerhalb der Exegese

gleichgültig, auf welche Art jemand zu ihr gekommen ist. Entscheidend
kommt es aber darauf an, ob das Textverständnis den drei Wahrheitskriterien
der Kohärenz, Korrespondenz und Konsensfähigkeit entspricht.

Kohärenz verlangt die logische Widerspruchsfreiheit und einen sinnvollen
(Begründungs-) Zusammenhang der Interpretationsbestandteile.

Korrespondenz verlangt die Übereinstimmung mit möglichst vielen
Textstellen, mit zeitgenössischen (archäologischen u.a.) Zeugnissen und mit empirisch

bestätigten allgemeinen Gesetzmässigkeiten und
Konsensfähigkeit fordert, dass eine exegetische Theorie möglichst einfach

sein soll und im Zusammenhang mit der Forschungsgeschichte sich als überlegen

erweisen muss.

These 7: Die psychologische Wissenschaft trägt zur Exegese viererlei bei:
1. Bietet sie einen Sprachgewinn an neuen Begriffen wie «unbewusst» oder

«Komplex», den die Exegese nutzen kann.
2. Bietet sie verallgemeinerbare Theorien (nomologisches Wissen), die zum

Ziehen von Inferenzen über das Verhalten und Erleben der biblischen Personen

notwendig sind.
3. Bietet sie einige neue Methoden der Textauswertung, die vielleicht eben-

97
falls einige neue exegetische Möglichkeiten erschlossen

4. Können neue Fragestellungen aus der Begegnung der beiden
Wissenschaften entstehen, z.B. die Frage nach dem Umgang mit der Angst und der B il-

jodung von Identität im Markusevangelium
Sieht man diese vier möglichen Beiträge der wissenschaftlichen Psychologie

zur Exegese, so kann auch die Kritik der Historischen Psychologie an der
Übertragung gegenwärtiger psychologischer Theorien geklärt werden:

These 8: Historische Psychologie muss sich nicht als Alternative zur
Anwendung gegenwärtiger psychologischer Theorien auf die Antike verstehen.

Beide Wege bieten einen sinnvollen und sich ergänzenden Zugang zur
Erforschung des NT.

27 Vgl. hierzu: G.Schöfer (Hg.) Gottschalk-Gleser Sprachinhaltsanalyse, Weinheim
1980 und E.Frey, Text und Stilrezeption, Königstein/Ts. 1980.

28 Vgl. T.Vogt, Angstbewältigung und Identitätsbildung im Markusevangelium, Fri-
bourg/Göttingen 1992.



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 297

Geht man von den vier in These 7 angeführten möglichen Beiträgen der
modernen Psychologie zur Exegese aus, lässt sich gegen die kategorische
Ablehnung gegenwärtiger Psychologie sagen:

1. Der 3. und 4. Punkt (neue Fragestellungen und Methoden) sind schnell
behandelt. Die Exegese geht mit einer offenen Vielfalt von Methoden und
Fragestellungen an die biblischen Texte heran. Es ist nicht verständlich zu
machen, warum einzelne Fragen verboten werden sollten oder warum einzelne

Methoden ausgeschlossen bleiben sollten. Dies gilt um so mehr, als bereits
seit den Anfängen der historischen Kritik spezifisch moderne Fragen an die
Texte gerichtet wurden, die nicht im Interesse der Texte lagen. Es war z.B.
keineswegs im Interesse des (oder der) Verfasser(s) der Pastoralbriefe, dass

an der Autorschaft des Paulus gezweifelt würde. Das Problem der impliziten
Voraussetzungen von Fragestellungen und Methoden geht dabei über in die
im folgenden zu behandelnde Problematik der Übertragbarkeit gegenwärtigen

nomologischen Wissens auf die Antike.
2. Dass der Sprachgewinn, den die moderne Psychologie brachte, zur Deutung

des Verhaltens und Erlebens antiker Menschen nicht herangezogen werden

dürfe, scheint auch nicht die Absicht der Vertreter der Historischen
Psychologie zu sein. Historische Psychologie greift aus dem Sprachangebot der
Gegenwart alle Begriffe auf, die zur Beschreibung der Vergangenheit sinnvoll

erscheinen. Wie selbstverständlich nimmt der gegenwärtig schärfste
Kritiker der Übertragung gegenwärtiger psychologischer Theorien auf die Antike,

K.Berger, in seiner Historischen Psychologie des Neuen Testaments den
Begriff der «eidetischen Wahrnehmung» auf (123). Dieser Begriff ist ein
Produkt der modernen Psychologie. Er geht auf den zu Anfang unseres Jahrhunderts

in Marburg lehrenden Psychologen Erich Jaensch zurück.29
3. Bleibt die zweite Möglichkeit, nämlich dass Historische Psychologie es

ablehnt, in der Gegenwart gewonnene Gesetzmässigkeiten auf die Vergangenheit

zu übertragen. Dies wäre nur dann sinnvoll, wenn vergangenes Erleben

und Verhalten von unserem Erleben und Verhalten so verschieden wäre,
dass keine Regelmässigkeiten zwischen beiden gleichgeblieben wären. Auch
wenn man - mit Recht - anthropologische Konstanten weitgehend ablehnt,
so besteht doch der historische Prozess stets sowohl aus sich Wandelndem als

auch aus Beständigem. Wer nur Wandlungen annehmen wollte, würde die
Möglichkeit historischen Verstehens insgesamt beseitigen. Darauf haben
bereits die neukantianischen Theoretiker hingewiesen: «Die Auslegung wäre
unmöglich, wenn die Lebensäusserungen gänzlich fremd wären. Sie wäre
unnötig, wenn in ihnen nichts fremd wäre». Unter Troeltschs Prinzipien
verweist die Analogie auf die Notwendigkeit der Übertragung nomologischen

29 Vgl. F.Dorsch, Psychologisches Wörterbuch, 159; E.R.Jaensch, Die Eidetik und die
typologische Forschungsmethode, l.Aull. Leipzig 1925.

30 Dilthey, Ges. Sehr. VII, 225.



298 Martin Leiner

Wissens auf die Vergangenheit: Die «Allmacht der Analogie schliesst [...] die
prinzipielle Gleichartigkeit alles historischen Geschehens ein, die freilich keine

Gleichheit ist, sondern den Unterschieden allen möglichen Raum lässt, im
übrigen aber jedesmal einen Kern gemeinsamer Gleichartigkeit voraussetzt,
von dem aus die Unterschiede begriffen [...] werden können»31.

Erstes Fazit und These 9: Es erscheint nicht als sinnvoll, die Übertragbarkeit
gegenwärtiger psychologischer Theorien auf die Vergangenheit prinzipiell
abzulehnen. Die Historische Psychologie macht aber auf ein wichtiges Problem
aufmerksam: Man darfdie Übertragbarkeit der gegenwärtigen Psychologie auf
die Antike nicht voraussetzen, sondern muss jeweils zeigen, dass diese Theorie
übertragbar ist.

Daraus ergibt sich die Forderung: Jede Übertragung einer psychologischen

Theorie auf das NT muss die Übertragbarkeit dieser Theorie eigens
begründen. Dabei ist zu unterscheiden zwischen Gründen, die die Übertragbarkeit

einer Theorie wahrscheinlich machen können und der eigentlich
entscheidenden Bestätigung der Theorie an den Texten.

Zunächst zu möglichen Gründen für die Übertragbarkeit gegenwärtiger
Theorien:

«Das stärkste Argument für die Übertragbarkeit gegenwärtiger psychologischer

Theorien auf antike Sachverhalte liegt dann vor, wenn eine ähnliche
Theorie bereits in der Antike gefunden werden kann».32 Dennoch sollte man
die Übertragung gegenwärtiger psychologischer Theorien auf die Antike
nicht auf diese Theorien beschränken. Mit grossem Erfolg überträgt man
gegenwärtige ökonomische Theorien auf die Antike, auch wenn die antike
ökonomische Theorie diese Gesetzmässigkeiten überhaupt nicht in den Blick
bekam. Es ist vorderhand nicht einzusehen, warum dies nicht auch für die
psychologische Theorien möglich sein sollte.

Ebenfalls wahrscheinlich ist die Verallgemeinerungsfähigkeit bei
allgemeinen physiologischen Gesetzmässigkeiten und bei Theorien, die im
interkulturellen Vergleich sich als übertragbar auf vormoderne Menschen erwiesen

haben. Schliesslich dürfen auch Extrapolationen der psychischen
Entwicklung innerhalb der Menschheitsgeschichte (im Sinne von Norbert Elias)
als Argumente herangezogen werden.

Entscheidend sind aber nicht diese Argumente, die eine Übertragbarkeit
plausibel machen, sondern die Bestätigung der psychologischen Theorien an
den Texten.

Da diese Bestätigung an den Texten besonders wichtig ist, trägt das

vorgeschlagene Programm den Titel: Textpsychologie.

31 E.Troeltsch, «Ueber historische und dogmatische Methode in der Theologie»,
Gesammelte Schriften II, Tübingen 1922, 732.

32 M.Leiner, Psychologie, 247.



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 299

«Textpsychologie (Def. 6) bezeichnet innerhalb der analytischen Hermeneutik

eine Verbindung von wissenschaftlicher Psychologie und Exegese, die in
Texten die hauptsächliche Bestätigung für Auslegungen sieht».33

Dies bedeutet wohlgemerkt nicht, dass die Bestätigung an Texten jene
Grundeinsicht überwinden könnte, dass j e d e Interpretation unhintergehbar
auf der divinatorischen Leistung des Subjekts beruht und deshalb auch immer
hypothetischen Charakter behält.34

Ist somit die Bestreitung der Übertragung gegenwärtiger Psychologie
historisch nicht sinnvoll, so bleibt doch die Frage, ob die gegenwärtige Psychologie

dazu ausreicht, das gesamte Erleben und Verhalten antiker Menschen
zu beschreiben. Dies ist selbstverständlich nicht der Fall. An dieser Stelle ist
die Historische Psychologie im Recht. Die Übertragung gegenwärtiger Theorien

auf die Antike droht die Differenzen im Erleben und Verhalten zu
überspielen, u.zw. vor allem dann, wenn sich diese Differenzen nicht offenkundig
durch Äusserungen, sondern durch das Schweigen der Texte über bestimmte
Elemente unserer normalen Erfahrung kundtun.35 Vieles am Erleben und
Verhalten der antiken Menschen lässt sich nicht oder nicht hinreichend durch
die Übertragung gegenwärtiger psychologischer Theorien fassen, sei es dass

eine übertragbare Theorie fehlt, sei es dass zuviele Merkmale des Verhaltens
übergangen werden müssten.

Die Historische Psychologie warnt so insbesondere vor Konzeptionen, die
Wirkung der Texte auf gegenwärtige Leser unmittelbar auf die historische
Kommunikationssituation übertragen. So schaltet H.Raguse, um nur ein
Beispiel zu nennen, in seiner Studie Psychoanalyse und biblische Interpretation
(Stuttgart 1993) keine Überlegungen ein, die die Übertragbarkeit ihrer
Auslegungen auf die Antike rechtfertigen.36 Wenn nun aber der historische Sinn
des Textes die Aufgabe der Exegese ist,37 so gehört sein interessantes Buch

strenggenommen nicht in die historische Exegese, sondern in die Rezeptionsforschung

an gegenwärtigen Lesern. In diesem Sinne hat A.Bucher die Bibel-
Psychologie als Disziplin der Praktischen Theologie vorgeschlagen. So zutreffend

es nun ist, dass jede Exegese mit dem Lesen des Textes beginnt, so wichtig

ist es, dass der Exeget seinen individuellen Lektüreerfahrungen gegenüber
kritisch ist und prüft, was von ihnen übertragbar ist.38 Konstruktive Beliebigkeit

in der Interpretation und vereinnahmende Umfunktionierung der Texte
lässt sich nur dadurch vermeiden, dass wenigstens das Ziel, die historische
Kommunikation zu verstehen, methodisch reflektiert angegangen wird. Ra-
guse lässt dieses Ziel als Möglichkeit immerhin offen und gesteht anderen,

33 M.Leiner, Grundfragen einer textpsychologischen Exegese des Neuen Testaments
(Diss. Heidelberg 1993), 159. Vgl. ders., Psychologie, 322.

34 Vgl. dazu z.B. die Schleiermacherdarstellung in H.Lenk. Philosophie und Interpretation,

Frankfurt/M. 1993, 44-64, bes. 57ff.
35 Vgl. K.Berger, Historische Psychologie, 24.



300 Martin Leiner

nicht-psychoanalytischen Fragestellungen ihr Recht zu, während Drewermann

ein monistisches Interpretationsprogramm vertritt, das seine Form von
tiefenpsychologischer Exegese als einzige Form von Exegese zulässt.

Dies führt weiter zu der Frage, ob die Dualität von Historischer Psychologie

und der Übertragung gegenwärtiger psychologischer Theorien auf die
Antike je in einer umfassenden zeitübergreifenden Psychologie aufgehoben
werden kann? Dies ist sehr unwahrscheinlich, vielleicht sogar unmöglich.
Denn: «Die Historische Psychologie muss beständig versuchen, die Sprache
der Gegenwart, ihre Begriffsabgrenzungen, ihre Denotationen und Konnotationen,

zu überwinden, die deutschen Worte durch die griechischen und
semitischen zu ersetzen. Der Historische Psychologe will - bildlich gesprochen -
seine Leser dazu anleiten, aus der Gegenwart in die Vergangenheit aufzubrechen.

So sehr auch die Verhaftung an die Gegenwart nicht letztlich überwunden

werden kann, macht sich dieses Bemühen um das Kennenlernen des

Fremden [...] in jedem Schritt seiner Arbeit geltend».39 Die Historische
Psychologie muss von sarx und pneuma sprechen, wohingegen die moderne
Psychologie wohl nie dazu zu bewegen sein wird, diese Begriffe ihren empirischen

Untersuchungen zugrundezulegen.

36 Wenn ich ihn recht verstehe, schliesst er eine Bemühung um historische Kontexte
sogar aus, wenn er schreibt: «Informationen über die Edelsteine an den Toren des himmlischen

Jerusalem und über deren historisch eruierbare Symbolik sind interessant, können
aber nicht ohne weiteres Bestandteil einer psychoanalytischen Deutung werden »(Psychoanalyse,

249). Die Auslegung zeigt, dass Raguse an keiner Stelle auf die historische
Symbolik der Edelsteine oder anderer Symbole zurückkommt. Stattdessen ist es m.E. eine
Eintragung moderner Psychoananalyse, wenn er schreibt: «In der Textwelt der Apokalypse

ist dieser [sc. der väterliche vom Jungen ersehnte; M.L.] Phallus durch Thron, Lamm
und Gott [!] grossartig genug charakterisiert, aber alles, was darüber hinausginge, vor
allem Entwicklung und Reife in einer erwachsenen Welt, ist bei den bösen Königen und
Kaufleuten eben dieser Welt als Perversion entwertet und vernichtet» (205). - Haltbar
wäre diese Deutung nur, wenn gezeigt werden könnte, dass Thron, Lamm und Gott in
allen (westlichen) Kulturen Phallussymbole sind und deshalb für jeden dasselbe bedeuten.
Dies wird aber selbst in der Psychoanalyse nicht behauptet, vgl. die Symbolliste im
Anhang zu S.Freud, Gesammelte Werke chronologisch geordnet, A.Freud u.a. (Hg.), London

1952ff.
37 Vgl. Def. 1. Vgl auch E.Stegemann/H.Häring, Art. «Bibelwissenschaft». Wörterbuch

des Christentums, Gütersloh 1988, 149-151. 149: «Als historische Wissenschaft fragt» die
Bibelwissenschaft «zuerst und vor allem nach dem Sinn der biblischen Texte am Ort und
zur Zeit ihrer Entstehung».

38 H.Raguse schreibt zwar zutreffend: «Reflexion. Rekonstruktion des historischen
Codes, Konfrontation mit anderen Lesern und Intertextualität zu einer Theorie stellen die
nötigen, aber keineswegs sicheren Erfordernisse dar, um eine psychoanalytische Theorie
davor zu bewahren, nur eine Reproduktion des auslegenden Subjekts zu sein» (Psychoanalyse,

219). De facto macht er von diesen Erfordernissen aber wenig Gebrauch und steht
letzten Endes in derselben Gefahr wie Drewermann, seine psychologischen Grundannahmen

auch gegen den Text durchzusetzen.
39 M.Leiner, Psychologie, 249.



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 301

Nochmals sei ein Bild erlaubt: «Der Historische Psychologe gleicht einem
Taucher, der zwar ohne die Luft aus seiner normalen Umwelt nicht auskommen

kann, aber dennoch in eine neue, fremde Welt aufbricht, um sie zu
erforschen, während der Ausleger, der mit moderner Psychologie die Antike zu
erfassen sucht, dem Fischer entspricht. Er bleibt an seinem Ort und versucht mit
seinen Netzen (mit den Begriffen der Gegenwart) aus dem Meer (d.h. aus der
Vergangenheit) das aufzufangen, was zu erreichen ist. Für unsere Kenntnis
des Meeres möchte man weder auf die Tätigkeit des einen noch auf die Tätigkeit

des anderen verzichten».40 Beide Wege ergänzen sich.
Erscheint damit der Einwand der Historischen Psychologie hinreichend

geklärt, so bleibt noch der letzte, der theologische Einwand. An dieser Stelle
bestehen in der Tat Probleme:

These 11: Es trifft zu, dass in vielen psychologischen Theorien ein
problematisches Wirklichkeitsverständnis enthalten ist. Problematisch sind vor allen
Dingen:

1. Der zu Beginn unseres Jahrhunderts scharfangegriffene Psychologismus
(J.St. Mill, W.Wundt), sofern er den umfassenden Anspruch einer Einzelwis-
semschaft beeinhaltet, alle Wissenschaften zu begründen.

2. Der Determinismus, sofern er - wie im klassischen Behaviorismus - die
Freiheit des Menschen ablehnt.

3. Der Objektivismus, sofern er die Unverfügbarkeit, das «Geheimnis» und
die sprachliche Nichteinholbarkeit des individuellen und subjektiven Erlebens
leugnet. (z.B. manche Formulierungen bei Freud)

4. Einseitige Lösungen des Leib-Seele-Problems, z.B. das dualistische
Ausgehen von einer abgeschlossenen Innenwelt (Ebbinghaus) oder der Epiphäno-
menalismus.

5. Das Übersehen der Geschichtlichkeit (des Wandels) von Erleben und
Verhalten.

6. Die positivistische Leugnung des hermeneutischen Elements in psychologischen

Forschungen.
7. Schliesslich setzen Psychologen manchmal in ihren Forschungen ein

Wirklichkeitsverständnis voraus, in dem der BegriffGott nur als Projektion des

Menschen einen Sinn hat (z.B. Freud). Zu achten ist schliesslich
8. auch auf die impliziten Wertungen, die in psychologische Abhandlungen

mit einfliessen.
Auf diese acht möglichen Probleme sollte jede psychologische Exegese

achten.
Zusammen mit den hermeneutischen Problemen sind die Fragen des

Wirklichkeitsverständnisses im eigentlichen Sinne ein Problemfeld der Syste-

40 M. Leiner ebda.



302 Martin Leiner

matischen Theologie. Ihr kommt es zu, das Wirklichkeitsverständnis des
christlichen Glaubens in einer Weise zu entfalten, die gleichursprünglich als
universale Hermeneutik und als Ontologie verfasst ist. Dies führt in den
systematisch- theologisch - philosophischen Dialog. Bevor in diesem Bereich
konsensfähige Modelle erarbeitet sind,41 muss und kann die Exegese auf der
Grundlage der Abweisung problematischer philosophischer Vorentscheidungen

mit der Psychologie zusammenarbeiten.

These 12: Es lässt sich zeigen, dass die genannten problematischen Tendenzen

in der Psychologie philosophische Vorentscheidungen sind. Gegen sie gab
es zu allen Zeiten Gegenströmungen innerhalb der Psychologie selbst.

In der Gegenwart wird mehr denn je zwischen philosophischen Prämissen
und dem Wissensbestand des Faches unterschieden, so dass von psychologischer

Seite die Zeit für eine Aufnahme der Psychologie in die Exegese günstig
ist.

Ob die Zeit in der Theologie für eine solche Aufnahme günstig ist, ist
schwer zu sagen. Nach Drewermann steht psychologische Exegese zumindest
potentiell unter Häresieverdacht. Da bei der Verurteilung Drewermanns
lediglich die Betonung des Innerlichen gegenüber dem Geschichtlichen ein
Anklagepunkt unter anderen war und dass diese Kritik als problematische
Lösung des Leib-Seele-Problems und als Leugnung der Geschichtlichkeit ebenso

innerhalb der Psychologie erhoben wird (und als Punkt 4 und 5 oben
mitbedacht wurde), ist hoffentlich deutlich geworden, dass das Verfahren um
Drewermann die psychologische Exegese nicht zu verhindern braucht, zumal
sich viele Christen in den Gemeinden von psychologischer Exegese sehr
angesprochen fühlen. Warum sollte die Exegese ihre Anliegen nicht aufnehmen?

Nach den bisherigen Ausführungen lässt sich zusammenfassend folgern:
Jede Psychologische Exegese ist eine schlechte Exegese. Mit diesem Diktum
hatten wir eingesetzt. Inzwischen sind wir sogar auf zwei gute Formen der
psychologischen Exegese gestossen: die Historische Psychologie und die
kritisch-besonnene Übertragung gegenwärtiger Psychologie auf die biblischen
Texte. Ob die mit den Tauchern verglichene Historische Psychologie wirklich
Perlen aus der Tiefe der Vergangenheit hervorholt und ob die mit der Fischerei

verglichene Übertragung gegenwärtiger Psychologie, wie seinerzeit bei
Petrus, zu reichen Fischzügen führen wird bzw. bereits geführt hat, zeigt sich

an den Texten.42 Jedenfalls bleibt die psychologische Exegese allen Irritatio-

41 Für die Psychoanalyse Freuds liegt ein solcher Beitrag vor in E.Fterms, «Die Funktion

der Realitätsauffassung in der Psychologie Sigmund Freuds». Theorie flir die Praxis,
München 1982, 214-252.

42 Als Beispiele gelungener psychologischer Exegesen können m.E. u.a. die Bücher
von Theissen und Vogt angeführt werden.



Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese 303

nen zum Trotz eine Aufgabe der Zukunft. Man sollte nicht auf sie verzichten,
denn: Neben vielen historischen Details vermag sie auch zentrale theologische

Sachfragen zu klären.43

Martin Leiner, Mainz

43 Als Beispiele für theologisch gehaltvolle Ergebnisse seien nur genannt G.Theissen,
Psychologische Aspekte, und T.Vogt, Angstbewältigung.


	Die drei Hauptprobleme der Verwendung psychologischer Theorien in der Exegese

