Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)
Heft: 3
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen

Zur Neukonzeption des Lateinkurses an der theologischen
Fakultat

0. Vorbemerkung

An den theologischen Fakultdten der deutschen Schweiz sind wieder Reformen ange-
sagt. Dabei dringt vor allem die Kirche auf eine grossere Praxisnidhe des Theologiestudi-
ums; andererseits darf das Studium dadurch nicht noch mehr in die Linge gezogen werden.
In dieser Situation konnte eine Komprimierung der Sprachkurse einen Zeitgewinn bringen;
im Falle des Lateins stellt sich zusétzlich noch die Frage nach dem Sinn und Nutzen dieser
nichtbiblischen Sprache. Die folgenden Uberlegungen versuchen, den Lateinkurs an der
theologischen Fakultit auf eine neue, nunmehr inhaltliche Basis zu stellen; die anderen al-
ten Sprachen stehen hier nicht zur Diskussion. Der Verfasser ist stindiger wissenschaftli-
cher Mitarbeiter fiir Latein und Griechisch an der theologischen Fakultidt der Universitit
Ziirich.

1. Die heutige Situation

1.1 Als nichtbiblische Sprache ist das Latein von Bedeutung fiir die Kirchen- und Dog-
mengeschichte, die systematische Theologie und allenfalls fiir die Philosophie des Mittelal-
ters.

1.2 Fur den Theologen, der in erster Linie die Praxis anvisiert, ist ein Zugang zu den
grundlegenden Texten der Kirchengeschichte, der mittelalterlichen Philosophie (und
Theologie), des Humanismus sowie der Reformation auch ohne Lateinkenntnisse durchaus
sinnvoll, auch wenn viele deutsche Ubersetzungen die bekannten Unzulinglichkeiten auf-
weisen. Die Notwendigkeit der Sprachkenntnisse stellt sich hier weniger, da die (letzten
Endes!) Uniibersetzbarkeit der antiken Sprachen im Latein weniger markant auftritt als im
Griechischen und Hebriischen. Stosst ein Student doch noch auf einen uniibersetzten Text
oder auf ein sprachliches Problem, so kann er an der Universitit sicher mit einer internen
Hilfe rechnen.

1.3 Auf der katholischen Seite verliert das Latein seit dem II. Vaticanum zunehmend an
Bedeutung; eine Umfrage anlésslich eines kirchengeschichtlichen Kongresses in Kopenha-
gen ergab eindeutig, dass in den romanischen und traditionell katholischen Léindern Euro-
pas das Latein stidrker abgebaut worden ist als in den germanischen und traditionell cher
protestantischen Lindern. Somit kann auch aus ckumenischer Sicht das Latein nicht ge-
stiitzt werden.

1.4 Die Weltsprache der Wissenschaft ist heute das Englische, nicht mehr das Latein.
Ebenso sind fiir den heutigen Theologen in der Praxis Englischkenntnisse sehr wichtig, weil
die modernen Gesellschaftswissenschaften (Soziologie, Sozialpsychologie, Religionsphi-
nomenologie u.a.) auch fiir ihn stindig an Bedeutung gewinnen und deren bevorzugte Pu-
blikationssprache gerade das Englische ist.



256 Miszellen

1.5 Der humanistische Bildungsgedanke des 19. Jh. steht heute kurz vor dem Aussterben
(MAV-Reform!) und das - leider - nicht unverdient: er blieb zu sehr (positivistisches) Wis-
sen um die Antike, Flucht aus der Gegenwart in die Vergangenheit; es fehlte zu stark der
hermeneutische Bezug. Nicht selten verkam die Lateinausbildung zum blossen Eintrittsbil-
let in hohere Gesellschaftsschichten. Die Kritik von Nietzsche am Bildungsbetrieb seiner
Zeit ist auch heute noch im wesentlichen giiltig.

1.6 Noch schlimmer steht es mit der Bildungsidee der Humanisten der Renaissancezeit
(ad fontes!): sie ist heute - gesellschaftlich gesehen - tot. Ein Indiz dafiir sind die verschie-
denen neueren Bibeliibersetzungen, die sich an der Basis grosser Beliebtheit erfreuen, in
Wirklichkeit aber keine Ubersetzungen, sondern Neuschreibungen des Textes sind. Der
Stellenwert der biblischen Grundlage fiir die Losung der Gegenwarts- und Zukunftsproble-
me ist heute ernsthaft in Frage gestellt, um wieviel mehr das Latein, das ja keine biblische
Sprache ist!

Fazit: Fiir den Theologen, der ausschliesslich in der Praxis arbeitet, sind Lateinkenntnis-
se heute entbehrlich; nur der wissenschaftlich arbeitende Theologe ist noch auf solche an-
gewiesen.

2. Eine neue Grundlegung des Lateinunterrichts

2.1 Sollen auch in Zukunft Lateinkenntnisse obligatorisch bleiben fiir alle Studierenden
der Theologie, so muss der Lateinunterricht auf eine neue Basis gestellt werden.

2.2 Diese Basis kann dann «nur» noch sein das unbestreitbare Hineinragen des Vergan-
genen in die Gegenwart, und zwar auf der Ebene des Bewussten und des Unbewussten.

2.2.1 Auf der Ebene der bewussten Konfrontation mit der lateinischen Tradition sollte
der Studierende einigermassen die (heidnischen und christlichen) Formeln, Redensarten,
Sprichworter und Symbole kennen, damit er sie verstehen und gegebenenfalls richtig ver-
wenden kann.

2.2.2 Auf der Ebene der unbewusst in uns und um uns weiter lebenden lateinischen Tra-
dition soll den Studierenden klar gemacht werden, inwiefern und wieweit die romische Kul-
tur das von den Griechen iibernommene Christentum umgeformt und dadurch eine spezi-
fisch abendlindische! Form des Christentums geschaffen hat. Der Lateinunterricht muss in
der heutigen Situation sein Schwergewicht eindeutig auf diesen Punkt legen, denn nur da-
durch wird dem Studierenden einsichtig, dass es im Lateinunterricht auch um seine Sache
geht: er gewinnt so ein Bewusstsein von seiner eigenen Geschichtlichkeit, was ihm wieder-
um entscheidend weiterhilft im Finden seiner Identitit auch im Glauben.

2.3 Ein so verstandener Unterricht arbeitet im wesentlichen mit zwei Grundfragen:
I auf der sprachlichen Ebene: Wie wird der christliche Glaube verdndert durch

die Ubersetzung aus der griechischen in die lateinische Sprache und wo
wirken solche Verdnderungen bis heute weiter?

'm Begriff «abendldndisch» ist somit ausgeschlossen die gesamte Ostkirche, einge-
schlossen aber die nord- und stidamerikanische Kirche.



Jorg Biichli, Zur Neukonzeption des Lateinkurses 257

1T auf der kulturellen Ebene: Wo und wie zeigt sich das spezifisch Roémische auch noch
im heutigen christlichen Glauben?

3. Die praktische Ausgestaltung des Lateinunterrichts

3.1 Wegen der spezifischen Eignung des Lateins fiir die prignante Formel sollte der Ver-
such gewagt werden, ein neues Lateinlehrmittel nur auf der Basis von iiberlieferten For-
meln, Redensarten, Sprichworter und Symbola etc. zu schaffen.

Der Grammatikunterricht verzichtet also vorerst auf das zeitraubende Erarbeiten ldnge-
rer lateinischer Satze, da die Syntax im Latein -im Vergleich zum Hebraischen und Grie-
chischen - eine besondere Schwierigkeit darstellt. Bei der Erarbeitung eines fiir die Theo-
logen spezifischen Elementarwortschatzes sollen auch die oben angedeuteten Bedeutungs-
verschiebungen anhand von kurzen Mustersidtzen zur Sprache kommen.

Dieser Sprachunterricht soll aufgelockert werden durch kleinere Lesestiicke vor allem
aus Boethius, die eine Einfiihrung in die formale Logik bringen - ein auch von den Studie-
renden ausgesprochenes Desiderat. Das Latein eignet sich hier besonders gut wegen der
klaren und einfachen Form der logischen Traktate - im Unterschied etwa zu Aristoteles.

3.2 Der anschliessende Lektiireunterricht muss nun die Grundlinien ausarbeiten, die aus-
gehend von der lateinischen Kultur das abendléndische Christentum bestimmen, z.B.

3.2.1 Der unspekulative rémische Humanitétsgedanke bildet z.B. die Basis fiir das Men-
schenbild der confessiones des Augustinus: Der Weg zum Glauben ist nicht theoretisch aus-
zumachen, sondern nur aus dem eigenen individuellen Leben heraus.

3.2.2 Der Sinn des Romers fiir das Pragmatische fithrt zur Spannung zwischen fides und
intellectus und damit zur Betonung der Gnadenlehre, des Bekenntnisses, aber auch der Kir-
chenzucht (Bedeutung des Gehorsams!) im abendldndischen Christentum.

3.2.3 Der Sinn des Romers fiir ethische Wertbegriffe bedingte ein ausgesprochen mora-
listischen Weltbild, das z.B. noch Calvin (und auch Zwingli) bestimmt.

3.2.4 Die Fihigkeit des Romers, heterogene Elemente zu einem sinnvollen Ganzen zu-
sammenzufiigen ermoglichte erst die systematische Theologie eines Thomas v. Aquin.

3.2.5 Der romische Staatsgedanke (Addition mehrerer Teile zu einem Ganzen) ist immer
noch bestimmend im Denken der rémisch-katholischen Kirche und dariiber hinaus im po-
litischen Leben der romanischen Lander Europas (EU!), wihrend die germanischen Lin-
der eher der griechischen Eidos-Konzeption verpflichtet sind (die Teile sind nichts ohne
das Ganze).

Ein so gestalteter Lektiireunterricht nimmt vom spéteren Theologiestudium nichts vor-
weg, bringt aber Leitlinien, auf die der Studierende spiter immer wieder zuriickkommen
kann.

3.3 Ein konkretes Beispiel: Die thematische Lektiire aus den confessiones des
Augustinus

Zur Veranschaulichung des Punktes 3.2 sei hier ein Lektiirekurs kurz vorgestellt, der an
der Fakultét schon mehrere Male erprobt worden ist. Es handelt sich um eine thematische
Lektiire aus den confessiones des Augustinus, in der - unter Verwendung von Kontrasttex-



258 Miszellen

ten aus Cicero, Sallust, Horaz und Seneca - die geistesgeschichtliche Wende herausgearbei-
tet wurde, die Augustinus in seinem Werk bringt:

1. Die Gebrochenheit des augustinischen und damit des neuzeitlich-modernen Men-
schenbildes im Gegensatz zum geschlossenen der Antike; damit verbunden die Briichigkeit
der eigenen Biographie im Gegensatz zur organischen Entwicklung des Lebenslaufes in der
Antike.

2. Die Entdeckung des existenziell Individuellen als des Eigentlichen des Menschen so-
wie der Einmaligkeit des Individuums; damit verbunden die Sicht auf die innere Einsam-
keit des Menschen.

3. Die Spannung zwischen der natiirlichen seelischen Beschaffenheit des Menschen und
den Anspriichen der iberindividuellen Gesellschaft und Kultur, die als solche der Antike
nicht bewusst war.

4. Die Bedeutung des Seelischen als eigenstidndiges Phinomen; die Entdeckung der
Macht des Bosen an sich mit threm Sitz in der Psyche des Menschen.

5. Die Entdeckung der geistigen Entwicklung des Menschen, insofern er existenziell eine
historische Dimension besitzt.

6. Die definitive Abwendung von jeglicher theologia naturalis durch Augustinus, da Gott
in der Seele, in der memoria, anzutreffen ist.

7. Die Entdeckung jenes eigentiimlichen Zwischenbereiches zwischen dem begriftlich
Fassbaren und dem eigentlich Unsagbaren; Augustinus als - ungewollter - Wegbereiter der
abendlidndischen Mystik und Musik, insofern die letztere Ausdruck dessen ist, was mit
Worten nicht mehr sagbar ist.

8. Als zusammenfassender Abschluss: Die Entwicklung des subjektiven Zeitbegriffs
durch Augustinus.

Eine Lektiire dieser Art hat neben ihrem propaddeutischen Charakter noch eine andere,
hochst willkommene Funktion: Sie zeigt auf die bleibenden Errungenschaften des Chri-
stentums in der abendlindischen Kultur, die auch dann nicht verloren gehen, wenn der Ein-
zelne oder ganze Gruppen die christliche Religion aufgeben. Der Verfasser ist der Mei-
nung, dass der Lateinunterricht in dieser Weise dem Theologen auch in seiner spéteren Pra-
xis wesentliche Hilfen zu geben vermag. Denn trotz aller Bemiihung um die Okumene sind
die kulturellen Schranken innerhalb der Christenheit eine Tatsache und die 6kumenische
Arbeit kann nur dann erfolgreich sein, wenn man die Gegebenheiten in ihrer historischen
Dimension zunichst einmal versteht.

Jdrg Biichli, Ziirich



Am Fusse des «Berges der Einheit»

Eindriicke und Nachgedanken zur Tagung der Plenarkommission fiir
«Glauben und Kirchenverfassung» des Okumenischen Rates der
Kirchen

Moshi, Tansania, 10.-24. August 1996

Am Fusse des majestitisch aufragenden Kilimanjaro, in Moshi/Tansania, trafen sich
rund 130 Personen zur Versammlung der Plenarkommission fiir «Glauben und Kirchenver-
fassung» («Faith and Order») des Okumenischen Rates der Kirchen (ORK). Ein Pfarrer
aus Tansania nannte den Kilimanjaro den «Berg der Einheit» - passend zur Aufgabe der
Kommission, «die Einheit der Kirche Jesu Christi zu verkiinden und die Kirchen zur sicht-
baren Einheit in einem Glauben und einer eucharistischen Gemeinschaft aufzurufen, wie
sie s}ch in Gottesdienst und gemeinsamem Leben in Christus zeigt, damit die Welt glau-
be».

Seit ihrer Bestellung durch die 7. Vollversammlung des ORK in Canberra (1991) war dies
die einzige ordentliche Einberufung der Plenarkommission in ihrer Mandatsperiode, die
noch bis zur 8. Vollversammlung in Harare (1998) dauert. Allerdings haben die Delegierten
bereits 1993 an der 5. Weltkonferenz fiir «Glauben und Kirchenverfassung» in Santiago de
Compostela teilgenommen und waren an verschiedenen Konsultationen in die Arbeit ein-
bezogen worden. Die Fithrung der Geschifte zwischen den Versammlungen der Plenar-
kommission obliegt dem 30-kopfigen Kuratorium («Board»), das sich jédhrlich trifft. Es ist
der Plenarkommission gegeniiber rechenschaftspflichtig - und genau diesem Zweck war die
Konferenz gewidmet. Die Delegierten sollten Einblick in die konkrete Arbeit des Kurato-
riums und den Fortschritt der von ithm organisierten Studien erhalten und dazu Stellung
nehmen. Die Delegierten der Plenarkommission ihrerseits sollen, so wurde nachdriicklich
betont, ihre Aufgabe als Vermittler zwischen den Mitgliedskirchen und «Glauben und Kir-
chenverfassung» wahrnehmen. Denn «Glauben und Kirchenverfassung» kann nur dann re-
levante Arbeit leisten, wenn die Kommission in guter Kommunikation mit den Mitglieds-
kirchen steht. «Glauben und Kirchenverfassung» muss sich den Problemen annehmen, die
sich den Kirchen vor Ort stellen; umgekehrt miissen diese dann auch von den Arbeiten und
Losungsansitzen der Kommission erfahren, wenn die Dokumente nicht Papiertiger blei-
ben sollen.

Bevor ich mich an die Erorterung der an der Konferenz diskutierten Themen begebe,
mdchte ich in Erinnerung rufen, dass «Glauben und Kirchenverfassung» wohl das breiteste
theologische Gremium der Welt ist - es gibt Vertreterinnen und Vertreter aus allen theolo-
gischen Disziplinen, aus allen Regionen der Welt und aus einer grossen Zahl verschiedener
Kirchen. Nebst den Mitgliedskirchen des ORK gibt es eine offizielle, zwolfkopfige Delega-
tion, die vom Péapstlichen Rat fiir die Einheit der Christen des Vatikans in Rom benannt
werden. Am anderen Ende des Spektrums gab es einen Beobachter der Kirche der Sieben-
ten-Tages-Adventisten, sowie als Vollmitglied Cecil M. Robeck, Dekan des evangelikalen

1 World Council of Churches: Constitution, Rules, Regulations and By-laws, Genf
1996, 35: «The Aim of Faith and Order is to proclaim the oneness of the Church of Jesus
Christ and to call the churches to the goal of visible unity in one faith and one eucharistic
fellowship, expressed in worship and in common life in Christ, in order that the world may
believe.»



260 Miszellen

Fuller Theological Seminary in Pasadena/USA und Angehdériger der Assemblies of God -
einer der grossten Pfingstkirchen unserer Zeit. Es ist fiir mich ein gutes Zeichen, dass dieser
enorm wachsende Teil der Christenheit vertreten war und sich auch mit beachtlichen Bei-
tragen zu Wort meldete. Sicherlich sind es nur erste Kontakte, die angesichts der oft anti-
okumenischen Haltung der Pfingstler - und im iibrigen auch der anti-pfingstlerischen Hal-
tung vieler Okumeniker - keineswegs repriisentativ sind, wie mir Robeck im Gespriich be-
statigte. Es wird uns jedoch allein schon durch die Prasenz dieser Vertreter verunmdoglicht,
selbstgefillig an der Realitédt ihrer Existenz und Bedeutung vorbeizugehen.2 Deswegen hal-
te ich diese Kontakte fiir den notwendigen Anfang einer neuen Dimension der 6kumeni-
schen Bewegung.

Die okumenische Pilgerschaft - ein langer Weg

Wer um die oft mithselige Arbeit 6kumenischer Konferenzen weiss, den wird es nicht
wundern, dass der «Berg der Einheit» nur selten zu sehen war - die meiste Zeit iiber blieb
er von Wolken verdeckt. Nur abends, kurz vor oder nach Sitzungsschluss, zeigte er sich und
liess alle theologischen Debatten verstummen. Vielleicht spiirten wir etwas von dieser alten
Vorstellung, wonach Gott auf der Spitze des Berges wohne. Und in einigen nahm der Ge-
danke Gestalt an, dass es ja verschiedene Wege auf den gleichen Berg gibt - gefdhrliche und
sichere, breite und schmale, steile und tlache, gerade und gewundene. Jeder Weg ist zudem
Wind und Wetter, Erdrutsch und Steinlawine ausgesetzt. Mir kommen die verschiedenen
Kirchen der Okumene wie Bergsteigerinnen vor, die von verschiedenen Seiten zur Spitze
zu gelangen versuchen - zu dem Ort, an dem sie Gott zu begegnen glauben.

Als reformierter, im Pluralismus der Postmoderne lebender Schweizer fillt es mir nicht
schwer, dieses Bild als Bild der Okumene anzunehmen. Im Kontakt mit VertreterInnen an-
derer Kirchen, zumal der orthodoxen und der romisch-katholischen, wurde mir jedoch ein-
mal mehr schmerzlich bewusst, dass dies keineswegs fiir alle gilt. Noch sind wir nicht so
weit, dass «alle Kirchen in den anderen die eine, heilige, katholische und apostolische Kir-
che in ihrer Fiille erkennen konnen», wie dies die Erkldrung von Canberra (1991) als Ziel
der vollen Einheit der Kirchen benannt hatte.? Fortschritte sind zwar erzielt worden - zum
Beispiel in der Frage der gegenseitigen Anerkennung der Taufe, die ohne jahre-, ja jahr-
zehntelange 6kumenische Verhandlungen wohl kaum Wirklichkeit geworden wire. Den-
noch bestehen zwischen vielen Kirchen, namentlich zwischen evangelischen und der r6-
misch-katholischen bzw. den orthodoxen Kirchen, noch tiefe Griben. Streitpunkte sind vor
allem die Frage des (giiltigen) Abendmahls/der Eucharistie, des ordinierten Amtes, der Or-
dination von Frauen, des Dienstes der Episkopé (des «Aufsichts-» und Leitungsamtes in

% Eine jiingst erschienene Publikation zur Prisenz und Bedeutung der Pfingstler in
Lateinamerika vermerkt im Vorwort: Wie auch immer man auf die Anwesenheit der
Pfingstler reagieren mag, dic «verschiedenen Reaktionen zeigen die absolute Unmoglich-
keit an, die pfingstlerische Prédsenz in der religiosen Landschaft zu ignorieren, sowohl in
Brasilien als auch in den anderen Lindern Lateinamerikas.» Benjamin F. Gutiérrez/Leo-
nildo Silveira Campos (Hg.), Na for¢ca do Espirito. Os Pentecostais na América-Latina: um
desafio as igrejas historicas, Sdo Paulo 1996, 7; vgl. auch die englische Ausgabe: Benjamin
F. Gutiérrez/Dennis A. Smith (Hg.), In the Power of the Spirit, Drexel Hill/Pennsylvania,
USA 1996. Ahnliches diirfte auch fiir andere Kontinente gelten.

3 Die Einheit der Kirche als Koinonia: Gabe und Berufung, in: Im Zeichen des Heili-
gen Geistes: Bericht aus Canberra 1991. 7.-20. Februar 1991 in Canberra/Australien, hg.
von Walter Miiller-Romheld, Frankfurt/Main 1991, 173-176, hier 174.



Rudolf von Sinner, Am Fusse des «Berges der Einheit» 261

der jeweiligen Kirche) und die Frage der Verbindung der Kirche zu ihrer Geschichte seit
der Zeit der Apostel - also der Rolle der Tradition. Letztlich fithrt uns dies immer wieder
zur Frage, wieviel Vielfalt moglich und wieviel Einheit notwendig ist, und wer dies festlegen
soll.

Die Schlussbotschaft von Moshi an die Mitgliedskirchen von «Glauben und Kirchenver-
fassung» formuliert die Problematik folgendermassen: «Gleichzeitig sind wir uns jedoch
der Spannungen bewusst, die durch unsere verschiedenen Ekklesiologien, unser unter-
schiedliches Verstindnis der sozialen, wirtschaftlichen und politischen Wirklichkeiten der
Welt und deren Bedeutung fiir unsere theologische Sicht hervorgerufen werden sowie
durch unsere unterschiedlichen Arten Theologie zu betreiben, die abhingig sind von kirchli-
chen Traditionen und/oder kulturellen Kontexten.»* In dieser Formulierung werden die
zentralen Fragen genannt, mit denen wir uns in Moshi anhand der entsprechenden vorlie-
genden Entwiirfe des Kuratoriums beschiftigt haben: Ekklesiologie, Ekklesiologie und
Ethik sowie Okumenische Hermeneutik. Diesen will ich mich nun im einzelnen zuwenden.

Eine Hermeneutik der Einheit

Deutlich und eindringlich war der Aufruf von ORK-Generalsekretir Konrad Raiser zu
einer «Hermeneutik der Einheit», wie er sie in seinem Hauptreferat darstellte. Er fithrte
dabei Gedanken fort, die er bereits an der 5. Weltversammlung fiir «Glauben und Kirchen-
verfassung» 1993 in Santiago de Compostela/Spanien vorgetragen hatte. Er sagte dort:
«Wir brauchen eine 6kumenisch-interkulturelle Hermeneutik, die es ermdglicht, Einheit
als Gemeinschaft von bleibend Verschiedenen verstehbar zu machen und dafiir die Krite-
rien anzubieten. (...) iber die oft beschworene Bestimmung der Grenzen der Vielfalt hinaus
miisste eine solche Hermeneutik auch die Grenzen vertréglicher, zumutbarer Einheit ins
Auge fassen, d.h. Kriterien der ‘notwendigen und ausreichenden Einheit’ angeben.»5 Eine
dialogische Begegnung mit dem anderen, von der an der Weltkonferenz in Santiago gespro-
chen worden war, setzt Umkehr und Selbstentéusserung voraus. Wenn die Kirchen sich
wirklich ernsthaft annihern wollen, miissen sie einen solchen Weg der Entiusserung,
Selbstbescheidung und offenen Begegnung beschreiten.

Dem Thema einer «6kumenischen Hermeneutik» ist eines der zentralen Studienprojekte
der Kommission gewidmet. Wie verstehen und deuten wir die Bibel? Wie interpretieren
wir einander als Kirchen? Wie interpretieren wir 6kumenische Texte? Kann es gemeinsa-
me, verbindliche Kriterien geben, und welche sind dies? Der zur Diskussion vorgelegte
Text war m.E. ein wertvoller Schritt in die richtige Richtung, erntete jedoch sehr viel Kritik.
Das kann in einem solch sensiblen Gebiet wohl auch kaum anders sein - wer darf denn, mit
welchem Recht und von welchem Standpunkt aus, Kriterien festlegen? Dennoch ist die
Notwendigkeit solcher Kriterien unumstritten. Es gibt so etwas wie eine «falsche» Herme-

4 Zitiert aus dem an die Teilnehmenden und Mitgliedskirchen versandten Text. Die
gesammelten Ansprachen, Empfehlungen, Berichte, Liturgien usw. sollen in Bilde in
einem Dokumentationsband erscheinen. Fiir die deutsche Ausgabe zeichnet die Evangeli-
sche Kirche in Deutschland (EKD) verantwortlich, in einer neu eroffneten Reihe: «Texte
aus der Okumene». Hervorhebungen RvS.

> Santiago de Compostela 1993. Fiinfte Weltkonferenz fiir «Glauben und Kirchenver-
fassung», herausgegeben von Giinther Gassmann und Dagmar Heller, (Beiheft zur Oku-
menischen Rundschau Nr. 67) Frankfurt/Main 1994, 191. Der Vortrag von Raiser in Moshi
(«Hermeneutik der Einheit») findet sich vollstindig abgedruckt in der Okumenischen
Rundschau 45 (1996) 401-415.



262 Miszellen

neutik. Ein im Bereich der 6kumenischen Bewegung schon beinahe klassisches Beispiel fiir
die Feststellung einer «falschen» Hermeneutik ist etwa die Verurteilung der Apartheid als
Stinde und der daraus folgende Ausschluss weisser, siidafrikanischer Mitgliedskirchen aus
der Kirchengemeinschaft.® Die Diskussion im Moshi zeigte indes, dass bereits die Ver-
stindnisse davon, was «Hermeneutik» iiberhaupt ist, sehr weit voneinander abweichen. Ei-
nigen ist das vermutlich nicht in der Sache, jedoch in seiner Formulierung eben doch (noch)
sehr westliche Thema génzlich fremd geblieben - selbst ein hermeneutisches Problem.

Nichtsdestotrotz halte ich die Vorschldge Raisers fiir eminent notwendig und visionér -
und das tut bitter Not in der gegenwiirtigen 6kumenischen Bewegung, die mir in den letzten
Jahren oft visionslos und riickwartsgewandt erschien. Letztlich geht es um die entscheiden-
de Frage der Kohérenz im Christentum.’ Was hilt uns, bei aller Verschiedenheit, zusam-
men? Diese Kohédrenz ist nicht einfach vorgegeben oder vorfindlich, sie ldsst sich nur in ei-
ner Gemeinschaft von Kirchen, einer «hermeneutischen Gemeinschaft» (Anton Houte-
pen) finden. Raiser sagte: «Kohidrenz ist nicht allein Kriterium fiir das Gelingen des herme-
neutischen Prozesses. Das Streben nach Kohidrenz muss auch seinen Ausdruck finden in
Strukturen verbindender und verbindlicher Gemeinschaft, in denen der Zusammenhang plu-
raler kirchlicher Identititen bewdihrt und vertieft werden kann. Konziliaritit bezeichnet die
Disziplin, welche Kirche als hermeneutische Gemeinschaft lebendig erhilt.»® Hier liegt ein
langer6 aber, wie ich meine, verheissungsvoller Weg vor uns, denn «wir stehen noch am An-
fang».

Streit um die Ekklesiologie

Was ist (die) Kirche? Wie verstehen wir sie? Die entscheidende Frage, die unseren Un-
terschieden und wechselseitigen Vorbehalten zugrundeliegt, wurde in aller Deutlichkeit
formuliert. Dies in einer Studie zur Ekklesiologie anzugehen, ist darum ein sehr mutiges
und selbstredend dusserst schwieriges Unterfangen. Die Studie versucht im vorliegenden
Entwurf, ausgehend von der bereits erwdhnten Erkldrung von Canberra 1991 zur Einheit
der Kirchen, Ziel, Charakteristika und Wege zu einer Ubereinstimmung in Fragen der Ek-
klesiologie zu beschreiben. Viele Fragen sind darin noch ungelost, nicht zuletzt diejenige,
welche Art von Konsens in einer Erklarung zur Ekklesiologie iiberhaupt festgehalten wer-
den konnte. Unser Umgang mit solchen Konsenstexten ist sehr unterschiedlich, ihr Status

650 suspendierte z.B. der Reformierte Weltbund (RWB) auf seiner Generalversamm-
lung in Ottawa/Kanada 1982 die Mitgliedschaft zweier reformierter Kirchen, indem er
festhielt: «Indem die Nederduitse Gereformeerde Kerk und die Nederduitse Hervormde
Kerk van Afrika das Apartheidsystem unter Missbrauch des Evangeliums und des refor-
mierten Bekenntnisses nicht nur hinnehmen, sondern aktiv rechtfertigen, widersprechen
sie in Lehre und Handeln der Verheissung, an welche sie zu glauben vorgeben.» Der RWB
sah hier einen status confessionis gegeben. Siehe Reformierter Weltbund (Hg.): General-
versammlung Ottawa ‘82: Dokumente und Berichte, 0.0. u. J., 66. Mittlerweile gibt es
Verhandlungen tiber die Wiederaufnahme dieser Kirchen in die RWB-Gemeinschaft.

7 Vgl. dazu den auch von Raiser zitierten Anton Houtepen, Okumenische Hermeneu-
tik. Auf der Suche nach Kriterien der Kohirenz im Christentum, in: Okumenische Rund-
schau 39 (1990) 279-296.

8 A.a.0. 414, Hervorhebung dort.

? So der Titel einer Aufsatzsammlung von Konrad Raiser: Wir stehen noch am
Anfang. Okumene in einer verinderten Welt, Giitersloh 1994.



Rudolf von Sinner, Am Fusse des «Berges der Einheit» 263

und ihre Breitenwirkung sehr verschieden - sogleich stellt sich wieder eine eminent herme-
neutische Frage. Die enge Verbindung zur Hermenecutikstudie liegt darum auf der Hand.

Eine Anniherung in ekklesiologischen Fragen ermoglicht Ubereinstimmung auch in an-
deren Bereichen, z.B. in der Frage der Anerkennung des ordinierten Amtes. Umgekehrt
wird jene Anniiherung durch Ubereinstimmung in anderen Bereichen erst gefordert. Die
Frage der Ekklesiologie rithrt darum an den Nerv der 6kumenischen Bewegung. Welche
Aspekte, welche moglichen Richtungen wurden aufgezeigt? Gehor fand der Aufruf der
Vorsitzenden der Kommission, der Anglikanerin Mary Tanner, der Gemeinschaft der Kir-
chen auf lokaler Ebene mehr Gewicht und Gehor zu verleihen. Einheit der Kirche diirfe
kein abstraktes Thema bleiben, sondern miisse sich vor Ort als forderlich erweisen. «Unse-
re Arbeit muss zeigen, warum die Einheit der Kirche wichtig ist; warum sie um dieser Welt
- Gottes Welt - willen notwendig ist, nicht nur in einem weltweiten, de-kontextualisierten,
dem Lokalen enthobenen Sinne, sondern warum sie fiir Gottes Welt wichtig ist an den Or-
ten, an denen die einzelnen Menschen leben und sterben, ‘Socken waschen und Essen tei-
len’ (E. Templeton) und mit den alltdglichen Dingen von Leben und Lieben, Leben und
Sterben beschiftigt sind.»1? Gelingt diese Verbindung von theologischer Arbeit auf Welt-
ebene und dem Leben der Christen an ihren jeweiligen Orten nicht, handelt es sich um ver-
lorene Liebesmiih’.

Der Direktor des Sekretariats fiir «Glauben und Kirchenverfassung», der schottische Re-
formierte und langjahrige Direktor der «Irish School of Ecumenics» in Dublin, Alan D. Fal-
coner, sprach von der Dringlichkeit der Umkehr. Wir brauchen, so Falconer, eine «kenoti-
sche Ekklesiologie». Er zitierte die «Gruppe von Dombes»!!, eine in Frankreich im Jahre
1937 um die Patres Paul Couturier und Laurent Rémillicux entstandene Gruppe dkumeni-
scher Vordenker, nach der dazu eine Haltung gehért, in der wir «authoren, darauf zu beste-
hen, dass ‘unser’ Weg der einzige Weg sci, Kirche zu sein.» Dies, «indem wir uns auf eine
gemeinsame Diskussion zu der Frage einlassen, wie wir als Kirche das Geschenk und den
Ruf unseres Herrn zur Einheit verkorpern kénnen, und wie wir unsere Treue zum Evange-
lium in unserer Zeit und in unserem Kontext besser leben konnen, damit die Kirche tat-
sdchlich ein Zeichen und Sakrament fiir die Welt sein kann, wie es Gottes Wille ist.» Falco-
ner griff ferner das afrikanische Konzept von «Ubuntu» auf, das davon ausgeht, dass wir
nur in Gemeinschaft Person sein konnen: «Eine Person ist eine Person durch andere.»!?
Dies gilt fiir uns als einzelne Menschen genauso wie fiir unsere Kirchen.

Die Kirche in der Welt

Immer wieder tauchten in Berichten und Gesprichen die vier «nota ecclesiae», die Merk-
male der Kirche auf, wie sie das Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel (381) fest-
gelegt hat: «Ich glaube an die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche». Die Be-
zugnahme auf dieses Bekenntnis ist alles andere als zuféllig, hat doch «Glaube und Kir-
chenverfassung» vor einigen Jahren eine Studie veroffentlicht, die dieses Glaubenbekennt-
nis - als von einer grossen Anzahl von Kirchen anerkanntes und gebriuchliches Bekenntnis
- auf dem Weg zur Einheit fruchtbar zu machen versucht.!? Es wird verstanden als Formu-

10" Zitiert aus der Tischvorlage des Berichts (FO/96:11), Ubersetzung RvS.

11 vgl. die 1988 verdffentlichte Jubiliumsschrift zum 50. Geburtstag der Gruppe,
deren deutsche Ausgabe 1994 erschien: Gruppe von Dombes: Fiir die Umkehr der Kir-
chen. Identitdt und Wandel im Vollzug der Kirchengemeinschaft, Frankfurt/Main 1994.
Dort findet sich auch eine Einfiihrung in die Geschichte der Gruppe, ebda., 12-16.

12 Alle Zitate aus der Tischvorlage (FO/96:10), Ubersetzung RvS.



264 Miszellen

lierung dessen, was mit «apostolischem Glauben» bezeichnet wird. Ein soeben erschiene-
ner Leitfaden zum Studium, der von der Kommission freundlich aufgenommen wurde, soll
die Arbeit mit diesem Glaubensbekenntnis in unseren lokalen Kirchen ermoglichen.'

Neue Akzente wurden in Bezug auf die «Heiligkeit» der Kirche gesetzt. Sowohl Konrad
Raiser, als auch Mary Tanner nahmen darauf Bezug und verwiesen auf die Bedeutung des
Handelns. Kirche kann nicht Kirche sein, wenn sie nicht in der Welt handelt, so etwa lautet
auch die Botschaft der Studie iiber «Ekklesiologie und Ethik». Die Notwendigkeit dieser
Beziechung wurde gleich zu Beginn der Versammlung durch die eindriickliche und profunde
Grussrede des Prisidenten von Tansania, Benjamin William Mkapa, unterstrichen: «Hoch-
wiirdige Geistliche, Sie sind nach Moshi gekommen, um - neben anderem - fiir die christli-
che Einheit zu arbeiten. Ich wiinsche Thnen viel Erfolg bei diesem edlen Unternehmen.
Doch bei meinem Grusswort heute nachmittag dringt es mich, mit Thnen auch die Notwen-
digkeit herauszustellen, tiber die Einheit in Fragen des Glaubens hinauszugehen zur Ein-
heit und Universalitdt der ganzen Menschheit. Denn wir sind alle Kinder Gottes, und als
solche miissen wir fir die Einheit in unserer Verschiedenheit arbeiten. Massstab fiir die
Menschlichkeit einer jeden Gesellschaft ist die Weise, wie sie ihre verwundbareren Glieder
behandelt. Auf der internationalen Ebene sollte Massstab fiir dic Menschlichkeit einer Na-
tion die Aufmerksamkeit sein, die sie Afrika und anderen weniger entwickelten Lindern
schenkt.»! In einem Land zusammenzukommen, in dem Einheit in der Vielfalt der Rassen
und Kulturen fiir den Aufbau eines friedlichen Landes unerlésslich ist, das sich andererseits
erst jiingst auf eine Vielfalt in der Parteienlandschaft eingelassen hat, war fiir unsere The-
matik hochst treffend. Prasident Mkapa hat es verstanden, diese Verbindung in seiner Rede
herzustellen. Dies fand in der Botschaft der Versammlung an die Kirchen seinen Widerhall,
wo festgehalten wird, dass wir nicht nur durch konfessionelle Grenzen als Kirchen getrennt
sind, sondern auch und gerade durch kontextuelle Faktoren: «Unsere Kirchen sind durch
konfessionelle Grenzen getrennt, aber auch durch Spannungen, die durch politische Optio-
nen, ethische Fragen und soziale und 6konomische Ungleichheiten entstehen.»'®

Ist auch die Notwendigkeit der Verbindung von Ethik und Ekklesiologie unbestritten, so
gibt es doch in den Einzelheiten gravierende Unterschiede. Nicht von ungefdhr wurde der
stark priskriptive Charakter des Textes, im Sinne von: «Wenn die Kirche wahre Kirche sein
will, muss sie...», vehement kritisiert. Hier tat sich ein Graben auf, der m.E. cinen der
grundlegenden Konflikte in der 6kumenischen Bewegung aufzeigt: Zwischen den Kirchen
der sog. «Dritten Welt» und den Kirchen der ehemals sogenannten «Zweiten Welt», womit
ich hier Osteuropa mit vornehmlich orthodoxen Kirchen meine. Wihrend erstere nicht
miide wurden, die Dringlichkeit und Zentralitit ethischer Fragen fiir das Sein der Kirche
zu betonen, mahnten letztere zur Vorsicht und betonten den Vorrang der Kirche als Ort
des Glaubens und der Begegnung mit Gott. Dabei scheint es zwischen beiden Positionen
und ihren Vertreterlnnen kaum Beriithrungspunkte zu geben. Die «westlichen», d.h. west-
europiischen und nordamerikanischen Kirchen, nach wie vor dominant im ORK, fanden
sich irgendwo zwischen den Fronten wieder. Hier sind noch viele Klirungen notwendig, um
Missverstandnisse aus dem Weg zu rdumen und eine Grundlage fiir einen wirklich 6kume-
nischen Dialog zu schaffen.

I3 Gemeinsam den einen Glauben bekennen. Eine 6kumenische Auslegung des apo-
stolischen Glaubens, wie er im Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel (381)
benannt wird, Frankfurt a. M./Paderborn 21993,

14 Commission on Faith and Order: Towards Sharing the One Faith. A Study Guide
for Discussion Groups (Faith and Order Paper No. 173), Genf 1996 (deutsche Uberset-
zun% in Vorbereitung).

> In: Una Sancta 51 (1996) H. 3, 219-226, erschienen : hier 226.

16 A.2.0. (Anm. 4).



Rudolf von Sinner, Am Fusse des «Berges der Einheit» 2635

Gottesdienst und Spiritualitiit

Schliesslich wurde die Rolle von Gottesdienst und Spiritualitit auf dem Weg zur Einheit
der Kirchen betont. Hier gab es keinen Textentwurf zu diskutieren, sondern in offener
Form Aspekte des Themas zu erortern. Viele Delegierte betonten in den Gespriachen, wie
zentral fiir sie selbst die Erfahrung 6kumenischer Gottesdienste an ORK-Konferenzen ge-
wesen ist - sie waren oft pragender als die thematischen Auseinandersetzungen.

Insbesondere ging es in den Gesprichen um Einheit und Vielfalt im Gottesdienst, seine
Rolle auf unserem Weg zur Einheit, Fragen der Inkulturation usw. Eigens wurde die Rolle
der Taufe mit ihren ethischen und ekklesiologischen Implikationen hervorgehoben. Trotz
Anregung aus dem Plenum wurde das «heisse Eisen» Eucharistie umgangen, obwohl sie fiir
die Frage von Liturgie und Gottesdienst zentral ist. Zu stark war wohl die Angst vor einer
erneuten Bekriftigung unversdhnlicher Gegensidtze. An der Versammlung selbst wurde
immerhin ein Buss- und Hoffnungsgottesdienst begangen, der unsere Trennung in der Eu-
charistic bedachte und klagend vor Gott brachte und der Hoffnung auf eine Gemeinschaft
am Tisch des Herrn Ausdruck gab. In den 60er Jahren hatte der Zentralausschuss die Ab-
haltung eines solchen Gottesdienstes angeregt, um die unertrigliche Situation getrennter
Abendmahlsfeiern konstruktiv aufzunehmen.!” Erst nach diesem Bussgottesdienst wurde
eine orthodoxe Liturgie einerseits, ein von der lutherischen Kirche Tansanias vorbereiteter
Abendmahlsgottesdienst andererseits gefeiert. An diesen Feiern nahmen jeweils auch die-
jenigen teil, die nicht an der Kommunion teilhaben konnten oder wollten. Dadurch mani-
festierten die Teilnehmenden immerhin, dass wir trotz unserer Trennung am Tisch des
Herrn an der bestehenden Gemeinschaft festhalten wollen. Es ist zu hoffen, dass das erneu-
te Erlebnis des Skandals dieser Trennung endlich zu einem Fortschritt fiihren moge.

Einem grosseren, konkreten Austausch dienten am Sonntag Besuche in ortlichen Ge-
meinden, die nebst lutherischen, romisch-katholischen, anglikanischen und einer orthodo-
xen Denomination auch Baptisten und Pfingstkirchen mit einbezogen. Dies waren sehr
wertvolle Besuche, die uns nicht nur die Vielfalt in Gottesdienst und Spiritualitit, sondern
auch den Einfluss des tansanischen Kontextes vor Augen fithrten.

Was bleibt? Herausforderungen fiir die reformierten Kirchen in der Schweiz

Zum Abschluss dieser Schilderung meiner Eindriicke méchte ich ein paar Nachgedan-
ken zu dem #ussern, was fiir mein Empfinden von der Tagung in Moshi als Herausforde-
rungen fiir unsere reformierten Kirchen in der Schweiz bleibt.

Erstens hat sich erneut gezeigt, dass schriftliche Ubereinstimmungen eine sehr be-
schrinkte Reichweite haben, weil sie so eminent von ihrer Auslegung und Umsetzung ab-
hingig sind. Sie sind fiir den lokalen Kontext nur von htchst mittelbarer Bedeutung, und
ich glaube, dass sie ihn kaum beeinflussen konnen. Okumene erweist sich zuerst und v.a.
vor Ort. Dennoch ist die Suche nach Kohirenz, nach Festhalten des Erreichten, nach Dau-
erhaftigkeit in der Ubereinstimmung eminent wichtig. Dabei ist der Prozess wahrscheinlich
wichtiger als das Papier, weil auf diese Weise eine Dynamik der Begegnung und Auseinan-
dersetzung in Gang gebracht wird. Wir sind dadurch gezwungen, stets wieder iiber unseren
cigenen Horizont hinauszublicken und schen zu lernen, dass es noch andere Aspekte und
Moglichkeiten des Kircheseins gibt. Nicht zuletzt wird uns unsere eigene Identitit erst

17" Angenommen an der Sitzung des Zentralausschusses in Rochester 1963, nach Vor-
schlidgen seitens der Weltkonferenzen fiir Glauben und Kirchenverfassung von Lund
(1952) und Montreal (1963).



266 Miszellen

durch die konkrete Begegnung mit dem Anderen bewusst. Darum halte ich es fiir entschei-
dend, uns an diesem Diskurs weiterhin zu beteiligen.

Zweitens beinhaltet unsere Teilnahme an der ckumenischen Bewegung, und damit auch
an «Glauben und Kirchenverfassung», eine Verpflichtung, diesen Diskurs aktiv mitzutra-
gen. Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund (SEK) und die von ihm bestellten De-
legierten haben die Aufgabe, die Kommunikation zwischen Organen der dkumenischen
Bewegung und der kirchlichen Basis sicherzustellen. Es scheint mir angesichts der gegen-
wirtigen Kommunikationsarmut wichtiger den je, sich um eine intensive Verbindung von
lokalem und globalem Diskurs zu bemiihen. Es geht dabei nicht priméar darum, Dokumente
des ORK als solche fiir die Gemeinden zuginglich zu machen, wie von vielen immer wieder
verlangt wird. Viele Dokumente sind ihrer Entstehung und Eigenart nach faktisch nur fiir
SpezialistInnen zugiinglich - und das wird sich grundsétzlich kaum dndern. Darum scheint
es mir wichtiger, die Essenz und Bedeutung der Studienprozesse fiir den lokalen Kontext
fruchtbar zu machen, und umgekehrt Ergebnisse wie Probleme lokaler Prozesse in diese
globalen Verhandlungen einzubringen.

Drittens konnten uns Themen wie «apostolischer Glaube», «Glaubensbekenntnis», «Epi-
skopé» und dergleichen, die unserer kirchlichen Realitdt zunédchst fremd oder unwichtig er-
scheinen, anregen, dariiber nachzudenken, was denn die Essenz unseres Glaubens ist, und
wie dem Ausdruck verliehen werden konnte. Kann uns die Arbeit mit dem Glaubensbe-
kenntnis helfen, unsere Identitit als ChristInnen zu formulieren? Sollten unsere Synoden
und auch der SEK stirker die Funktion von sichtbaren Zeichen der Einheit wahrnehmen,
die sich um theologische Kohédrenz bemiihen? Es gibt Anzeichen, dass dafiir Bedarf be-
steht; dies zeigt sich etwa in einem vermehrten Interesse an theologisch-ethischen Stellung-
nahmen des SEK, namentlich in der Diskussion um homosexuelle Trauungen, wie sic etwa
in der Berner Kirche vor kurzem stattgefunden hat.'® Bei solchen Uberlegungen sollte die
weltweite Kirche immer mit im Blick bleiben. Die Arbeit in Gemeinden und theologischen
Fakultiten, aber auch in 6kumenischen Gremien vor Ort mit dem neuen Leitfaden zur Stu-
die «Gemeinsam den einen Glauben bekennen» schiene mir eine vorziigliche Moglichkeit,
sich diesen Fragen in 6kumenischer Perspektive zu stellen.

Viertens schliesslich halte ich die grosse Freiheit in Fragen des Glaubens und der Glau-
benspraxis fiir eine grosse Stidrke unserer reformierten Kirchen. Ich vermisse jedoch ein
Gefiihl fiir die Zugehorigkeit zum einen Leib Christi. Ich meine, dass wir als lokale Kirche
immer auch Ausdruck der weltweiten Kirche sind, und dass dies erkennbar sein sollte. Dies
konnte sich z.B. darin zeigen, dass wir in unserer Kasual- und Gottesdienstpraxis verbin-
dende Elemente besonders fordern (z.B. Taufe immer mit fliessendem Wasser und trinita-
rischer Formel, konsequente Praxis der Ordination durch Handauflegung, hiufiger Ge-
brauch des Unservaters). Bei einer Anderung unserer Praxis sollte, wie ich meine, unsere
Verbindung mit anderen Kirchen eine Rolle spielen, und wir sollten einseitige Verdanderun-
gen nur dann vornehmen, wenn dafiir gewichtige Argumente vorliegen. In unseren Gottes-
diensten konnte ferner auch dann fiir die Einheit der Kirchen gebetet werden, wenn nicht
gerade ein Okumenischer Gottesdienst ansteht. Der 6kumenische Fiirbittkalender!? ist ein
sehr brauchbares Instrument, um in unserem lokalen gottesdienstlichen Leben anderer
Ortskirchen und ihrer kontextuellen Situation zu gedenken. All diese Dinge konnten es

13 Vgl. dazu: Ehe und Familie fiir homosexuelle Paare? Rechtliche und ethische
Aspekte, Studien und Berichte 49 aus dem Institut fiir Sozialethik (des SEK), Bern 1995.
Klarungsbedarf wurde auch angemeldet in Bezug auf Fragen des Zusammenlebens christ-
licher Gemeinden mit anderen Religionsgemeinschaften; konkret wird in einer neu for-
mierten Gruppe unter der Agide des SEK zur Zeit die Frage der Moglichkeit und
Durchfiihrung interreligioser Gebete behandelt. Bei der Verfolgung dieser Themen stellt
sich immer auch die Frage nach der eigenen Identitit.



Rudolf von Sinner, Am Fusse des «Berges der Einheit» 267

Christinnen, Christen aus anderen Kirchen leichter machen, sich auch bei uns zuhause zu
fithlen, und uns ermoglichen, uns iiber unseren eigenen Horizont hinaus inspirieren zu las-
sen. Dies wire auch ein glaubwiirdigeres Zeugnis gegeniiber Kirchenfernen und Anders-

gldubigen.
Rudolf von Sinner, Basel

19 Mit Gottes Volk auf Erden. Okumenischer Fiirbittkalender. In Verbindung mit John
Carden et al. hg. von Hans-Georg Link, Frankfurt/Main 1989. Der Kalender bietet Lin-
derinformationen, Texte und Gebete aus aller Welt, nach Wochen geordnet. Aufgrund der
heute sehr verinderten Weltkarte wiire eine Uberarbeitung und Aktualisierung angezeigt;
sie konnte aus Geldmangel bisher leider nicht ausgefiihrt werden.



	Miszellen

