
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 3

Artikel: Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft : zum 75jährigen
Jubiläum des Beitritts der Bischöflichen Methodistenkirche zum
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft

Zum 75jährigen Jubiläum des Beitritts der Bischöflichen
Methodistenkirche zum Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbund

Reformierte und Methodisten haben in der Schweiz eine lange Geschichte
des ökumenischen Miteinanders, an die in diesem Jahr zu erinnern besonderer

Anlass besteht: 75 Jahre sind es her, seit die damalige Bischöfliche
Methodistenkirche sich 1922 dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund
(SEK) anschloss. Wie sehr dieser im internationalen ökumenischen Horizont
gesehen erstaunliche Schritt als zukunftsweisend zu gelten hat, wie sehr damit
in der Schweiz etwas vorweggenommen wurde, was auf internationaler Ebene

erst viele Jahrzehnte später nachvollzogen werden sollte, erwies das

vergangene Jahr. 1996 nämlich kam es auch auf europäischer Ebene zur offiziellen

Aufnahme der methodistischen Kirchen in die Leuenberger
Kirchengemeinschaft, in der sich nun die meisten reformierten, lutherischen, unierten
und methodistischen Kirchen Europas zu einer grossen protestantischen
Kirchenfamilie zusammengeschlossen haben.

Im folgenden soll darum der Beitritt der Methodisten zum SEK historisch
nachgezeichnet und in den grösseren Rahmen innerprotestantisch-ökumenischer

Einigungsbemühungen hineingestellt werden.

Unterschiedliche geschichtliche Herkunft

Reformierte und methodistische Tradition sind in unterschiedlichen
geschichtlichen, geographischen und kirchlichen Kontexten entstanden. Während

die reformierten Kirchen ihren konfessionellen Ursprung in der
kontinental-europäischen Reformation des 16. Jh., d.h. in Auseinandersetzung mit
der katholischen Mutterkirche einerseits, mit der anerkannten lutherischen
Schwesterkirche und der abgelehnten täuferischen Bewegung andererseits
haben, entwickelte sich die methodistische Tradition im 18. Jh. als Erwek-
kungsbewegung aus der anglikanischen Tradition heraus und verbreitete sich

primär in England und in Nordamerika.1 Das bedeutet, dass die reformiert-
methodistischen Beziehungen nicht durch eine Abspaltung der einen Gruppe

1

Vgl. K. Steckel u. C.E. Sommer (Hg.), Geschichte der Evangelisch-methodistischen
Kirche. Weg, Wesen und Auftrag des Methodismus unter besonderer Berücksichtigung
der deutschsprachigen Länder Europas, Stuttgart 1982, sowie den Artikel: Methodistische
Kirchen (W.R. Ward), TRE XXII, Berlin 1992, 666-680.



Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft 241

aus der anderen mit all den damit einhergehenden Konflikten und Verwerfungen

belastet sind.
Was das Miteinander von Reformierten und Methodisten in der Schweiz

belastet hat (und es gelegentlich noch heute belastet), hat nicht so sehr mit
historischen Konflikten aus der jeweiligen Entstehungszeit oder mit klassischen
Lehrdifferenzen zu tun, als vielmehr mit dem meist nicht ganz einfachen
Beziehungsmuster zwischen einer relativ kleinen Minderheit und einer zahlen-
mässig überwältigenden Mehrheit resp. mit dem unterschiedlichen Selbstverständnis

von Freikirche und Volkskirche. Die reformierten Kirchen in der
Schweiz haben bis in die jüngste Gegenwart hinein in der Regel ziemlich
arrogant und intolerant auf alle protestantischen Minoritäten reagiert, die sich

anheischig machten, im - wie man empfand - bereits von der reformierten
Kirche besetzten schweizerischen Territorium Fuss zu fassen. Da der Methodismus

zudem ein angelsächsisches Gewächs war und ihm damit in den Augen

hiesiger Reformierter der Makel des Unschweizerischen anhaftete, war
man schnell bereit, die neue Gruppierung pauschal als «Sekte» zu diffamieren.

Glücklicherweise haben sich die Zeiten geändert.2 Reformierte haben im
grossen ganzen wahrgenommen, dass der Methodismus eine vielfältige, weltweit

verbreitete und ökumenisch engagierte protestantische Schwesterkirche
darstellt, die zahlenmässig mit der reformierten Familie vergleichbar ist. Ja,

es ist heute in den reformierten Kirchen weithin anerkannt, dass der Methodismus

diejenige protestantische Tradition ist, die den Reformierten nach den
Lutheranern am nächsten steht. Diese Sicht der Dinge ist allerdings bereits
die Frucht einer längeren ökumenischen Entwicklung und musste sich gegen
allerlei Widerstände durchsetzen, wie ein kurzer Blick auf die Geschichte des

Methodismus in der Schweiz deutlich macht.

Ausbreitung des Methodismus in der Schweiz

Erste Berührungen zwischen der methodistischen Bewegung und der

2 Es ist deshalb von Bedeutung, dass die internationale reformiert-methodistische
Dialogkommission in ihrem Bericht von 1987 festhält: «Wir bekennen, dass an gewissen Orten
Kirchen, welche sich in privilegierter Stellung befinden, den christlichen Minderheiten
nicht den geschuldeten Respekt zukommen lassen.» Entsprechend wird dann am Schluss
des Berichts die Empfehlung geäussert, «dass dort, wo die eine oder die andere unserer
Kirchen in der Mehrheit ist, äusscrste Sorge dafür getragen wird, dass sichergestellt wird,
dass dem kleineren Partner kein Anlass gegeben wird, sich als zurückgesetzt oder
minderwertig zu fühlen» (Zusammen in Gottes Gnade. Bericht der Internationalen
Reformiert/Methodistischen Konsultation, gehalten in Cambridge, Vereinigtes Königreich, 23.-
27. Juli 1987, in: Dokumente wachsender Übereinstimmung. Bd. 2: 1982-1990, hg.v. H.
Meyer et al., Paderborn/Frankfurt 1992, 307-315 [312.314]).



242 Heinz Riiegger

Schweiz reichen bis in die Zeit John Wesleys zurück.3 Dessen aus der Schweiz
stammender enger Mitarbeiter John Fletcher (Jean Guillaume de la
Fléchère), selbst ein ordinierter Geistlicher der Kirche von England, wirkte
ab 1770 eine kurze Zeit in der Schweiz, ohne allerdings eigene Gemeinden zu
gründen.4

Eine erste Phase nachhaltigerer methodistischer Missionsaktivitäten in
der welschen Schweiz ging vom englischen Methodismus aus. Die Genfer Er-
weckungsbewegung (Réveil) verdankte einzelne Impulse der wesleyanischen
Erweckung.5 Eigentliche methodistische Gemeindegründungen erfolgten
aber erst ab 1840 im Genferseegebiet. Nach einer jahrzehntelangen Wirksamkeit

der englischen Methodisten unter einer vorwiegend armen Schicht der
Bevölkerung musste die französischsprachige Arbeit im Jahre 1900 jedoch
wieder aufgegeben werden.

Dass der Methodismus in der Schweiz bleibend Fuss fassen konnte, sollte
das Verdienst des amerikanischen Methodismus werden. Zwei seiner kirchlichen

Ausprägungen, die Bischöfliche Methodistenkirche (Methodist Episcopal

Church) und die Evangelische Gemeinschaft (Evangelical Association,
später: Evangelical United Brethren Church) ergriffen missionarische Aktivitäten,

durch die ab den 1850er Jahren von Lausanne und von Zürich, später
auch von Basel und von Bern aus Menschen zu einem persönlichen Glauben
und zu einem Leben im Geiste der Heiligung gesammelt und in eigenen
Gemeinden zusammengefasst wurden. So kam es in der Schweiz zum organisatorisch

unverbundenen Nebeneinander zweier verschiedener Freikirchen
methodistischer Tradition, die sich 1968, nachdem sich die beiden Kirchen
weltweit zur United Methodist Church vereinigt hatten, auch in der Schweiz
zur Evangelisch-methodistischen Kirche zusammenschlössen.

Da sich die methodistischen Aktivitäten in der Schweiz im Rahmen der in
den reformierten Kirchen mancherorts aufbrechenden Erweckungsbewe-
gung des 19. Jahrhunderts entfalteten, wurden sie von den evangelischen
Landeskirchen doppelt beargwöhnt: als Vertreter der Erweckungsbewegung
versuchte man ihrem Wirken wie dem anderer, reformiert-erwecklicher Kreise
unter Einsatz kirchlicher wie politischer Massnahmen Einhalt zu gebieten;
dazu repräsentierten die Methodisten eine angelsächsische Form des
Christentums, die noch besonderes Misstrauen auslösen musste.

3 Vgl. A. Schütz, Die deutschsprachigen Methodistenkirchen im Genfer Sprengel, in:
Steckel/Sommer, Geschichte, 119-131.

4 Vgl. P. Ph. Streiff, Jean Guillaume de la Fléchère, John William Fletcher 1729-1785.
Ein Beitrag zur Geschichte des Methodismus, Frankfurt 1984 (BSHST 51). Fletcher wurde
später als erster Schweizer Methodist bezeichnet (vgl. J.L. Nuelsen, Jean Guillaume de la
Fléchère [John William Fletcher], der erste schweizerische Methodist, Zürich 1929).

5 Vgl. P. Ph. Streiff, Wie «methodistisch» war die Erweckung in der französischsprachigen
Schweiz? Mitteilungen der Studiengemeinschaft für Geschichte der EmK 16 (1995) 2,

30-56.



Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft 243

Alfred Schütz fasst die schwierigen Erfahrungen der ersten Methodisten
in der Schweiz wie folgt zusammen:

«Es scheint das Verhängnis des Methodismus zu sein, dass er überall dort, wo er zuerst
auftritt, auf staatlichen und kirchlichen Widerstand stösst. Als John W. Fletcher in seine

Vaterstadt Nyon zurückkehrte, wurde ihm zunächst jede kirchliche Tätigkeit untersagt,
obwohl er Pfarrer der Kirche von England war. Im Réveil griffen die kirchlichen Behörden
ebenfalls ein, und in Bern schritt die Staatsgewalt zu energischer Abwehr. In Lausanne
wurde der wesleyanische Prediger Charles Cook des Landes verwiesen, und dem ersten
deutschen Methodistenprediger in der Schweiz, Ernst Mann, wurde in Biel jede Ausübung
des Gottesdienstes untersagt, bis der Einspruch des amerikanischen Gesandten, der in dieser

Sache bemüht worden war, Erfolg zeigte. In Zürich schliesslich konnte E.
Riemenschneider auch nur durch die Intervention des amerikanischen Gesandten die Aufenthaltsbewilligung

bekommen.»6

Angesichts dieses durchaus nicht unproblematischen Nebeneinanders von
reformierten und methodistischen Kirchen in der Schweiz ist es alles andere
als selbstverständlich, dass sich die beiden kirchlichen Traditionen anfangs
des 20. Jahrhunderts so rasch und - wie es im Rückblick erscheint - so
weitgehend problemlos im neu gebildeten SEK zusammenfanden. Eine nicht
unbedeutende Rolle spielte dabei der Umstand, dass die reformierten Kirchen
der Schweiz unmittelbar nach dem 1. Weltkrieg mit dem amerikanischen
Protestantismus und seinen ökumenischen Erfahrungen in Kontakt kamen. Ja,

ohne diese amerikanischen Einflüsse wäre es wohl gar nicht zur Gründung
des SEK gekommen. Was aber gab den Anstoss zur Bildung des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes?

Der Anstoss des Federal Conned of Churches of Christ in America

Die reformierten Kirchen der Schweiz waren seit der Reformation und
sind noch heute weitgehend kantonal strukturiert. Nachdem mehrere
Jahrhunderte lang die evangelische Tagsatzung die einzige regelmässige Plattform
gemeinsamer Beratungen gewesen war, hatte sich 1858 eine Schweizerische
Reformierte Kirchenkonferenz herausgebildet, die i.d.R. jährlich im Juni
zum Austausch und zur Absprache allfälliger Aktionen zusammentrat. Aber
erst seit 1917 verfügte diese Kirchenkonferenz über ein ständiges Büro.7 Solche

Leichtstrukturen mochten für eine bloss lose Kontaktpflege und Absprache

unter den einzelnen reformierten Kirchen genügen; nicht aber für ein
verantwortliches Handeln und gemeinsames Auftreten in einem Europa, das

nach den furchtbaren Zerstörungen des 1. Weltkriegs wiederaufgebaut wer-

6 In: Steckel/Sommer. Geschichte, 127f.
7 Vgl. hierzu und zum Folgenden: A. Mobbs, Die evangelischen Kirchen der Schweiz

im Zeitalter der Oekumene und der zwischenkirchlichen Hilfe. 50 Jahre Kirchenbund
1920-1970, Bern 1970, 7ff.



244 Heinz Riiegger

den musste. Nun erging im Jahre 1919 eine Einladung des Federal Council of
Churches of Christ in America an die reformierten Kirchen in der Schweiz,
mit dem Federal Council Kontakt aufzunehmen in Hinblick auf eine
Zusammenarbeit bei der Hilfe für die Kriegsopfer in Europa. Die Kirchenkonferenz
beschloss daraufhin, den Zürcher Pfarrer Dr. Adolf Keller nach Amerika zu
schicken, damit er dort Abklärungen treffen könne. Keller brachte Ideen zu
verschiedenen Projekten von seiner Reise mit nach Hause, die von einer
Kommission geprüft und dann der am 8. Juni 1920 zum letztenmal tagenden
Kirchenkonferenz vorgelegt wurden.

Dies war der wohl wichtigste Anstoss zur Ablösung der Kirchenkonferenz
durch eine verbindlichere, tragfähigere und effizientere Struktur
gesamtschweizerischer reformierter Kirchengemeinschaft; an ihre Stelle trat der
Schweizerische Evangelische Kirchenbund, zu dessen Aufgaben insbesondere

die stärkere Zusammenarbeit innerhalb des Schweizer Protestantismus,
seine Vertretung in der nationalen Öffentlichkeit und gegenüber den
Bundesbehörden sowie die Kontaktpflege zu ausländischen Kirchen gehören sollte.

Der Kirchenbund - reformiert oder allgemein evangelisch?

Natürlich stellte sich beim Formulieren einer Verfassung für den neu zu
gründenden Kirchenbund manch grundsätzliche Frage, etwa im Blick auf die
Art. 1+2, die nach einem Vorschlag der Kirchen von St. Gallen und Bern fol-
gendermassen lauten sollten:

«Artikel 1. Die Kirchen und religiösen Gemeinschaften der Schweiz, die auf der
Grundlage der Reformation stehen, bilden den schweizerischen evangelischen Kirchenverband8.

Er hat die Aufgabe, alle evangelischen Christen der Schweiz zu einer im Geiste
einigen Gemeinschaft zusammenzuschliessen... Er vertritt seine Mitglieder in ihren gemeinsamen

Angelegenheiten im Verkehr mit den staatlichen Behörden und pflegt die Verbindung

mit den Glaubensgenossen des Auslandes.
Artikel 2. Mitglieder des KirchenVerbandes sind in erster Linie die Kirchen der

einzelnen Kantone und die bestehenden evangelischen Diasporaverbände der Schweiz. Es
können aber auch andere religiös-kirchliche Gemeinschaften, kantonale Freikirchen, neu
sich bildende Diasporaverbände und freie religiöse Vereinigungen dem Kirchenverband
als Mitglieder beitreten...»1'

Dieses Modell eines über den reformierten Rahmen hinausgehenden
protestantischen Zusammenschlusses wurde mit dem Argument gestützt, dass

«die Zeit da sei, auch den freien Kirchen, der bischöflichen Methodistenkirche

und der Heilsarmee, wenn sie schweizerisch organisiert ist, die Möglich-

8 Die Bezeichnung 'Kirchenverband' wurde schliesslich in 'Kirchenbund' umgewandelt.

9 Protokoll der 40. Jahresversammlung der Schweizerischen Reformierten
Kirchenkonferenz, vom 8. Juni 1920, 10.



Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft 245

keit zu schaffen, mit den Landeskirchen zusammen zu arbeiten».10 Ziel war
dabei laut Prof. W. Hadorn, dem Berner Synodalratspräsidenten, «gegenüber
der Front des Materialismus einerseits, und der der Kirche Roms anderseits
eine gemeinsame Front zu schaffen.» Zudem wurde in etwas paternalisti-
schem Geist argumentiert: «Sind die Gemeinschaften und Sekten, deren
Mitglieder meistens Mitglieder unserer Landeskirche sind, zugelassen, so können
sie zu schweizerischem Fühlen und Empfinden herangezogen werden»!11

Dr. K. Straub, Thurgauer Kirchenrat, unterstützte Hadorn, «zumal es

nicht lange gehen dürfte, bis auch die Landeskirchen rechtlich auf dem
gleichen Boden stehen werden wie die religiösen Gemeinschaften»!12 Ganz
anders, aber mit derselben Intention argumentierte der St.Galler Landamman
und Kirchenrat Dr. Baumgartner, der zu bedenken gab: «Im Völkerbunde
stehen Christen und Heiden miteinander im Bunde. Soll es nicht möglich
sein, in der Schweiz auf evangelischem Boden sich zusammenzufinden? Er
bittet, die neue Zeit zu erfassen und nicht sich in alten Bahnen zu bewegen.»13

Diesen Argumenten für einen gesamtprotestantisch-offenen Kirchenbund

hielt Prof. Böhringer im Namen des Kirchenrates von Basel-Stadt
entgegen, die Zeit sei noch nicht reif für die Aufnahme von «Gemeinschaften
und Sekten». Gegen Zusammenarbeit habe man nichts einzuwenden, aber sie
müsse in einem neuen Gefäss geschehen. Es brauche eine Plattform, wo die
Landeskirchen unter sich ihre spezifischen Fragen bereden könnten.14

Die Abstimmung ergab schliesslich ein Stimmenverhältnis von 16:9 für die
offenere Lösung15: der Kirchenbund sollte also nicht bloss ein konfessioneller,
d.h. rein reformierter Zusammenschluss werden, sondern ein allgemein
evangelischer, offen für alle evangelischen Gemeinschaften auf dem Boden der
Reformation. Diese Entscheidung des Jahres 1920 ist erstaunlich. Wie nahe
hätte es doch gelegen, ein institutionelles Gefäss zu schaffen, das exklusiv den
auf protestantischer Seite seit Jahrhunderten dominierenden reformierten
Kirchen eine nationale konfessionelle Identität gegeben hätte! Dass man von
Anfang an eine weitere Identität ins Auge fasste und zur Sammlung aller
protestantischen Kräfte im Lande beitragen wollte,16 ist sicher dem grundlegenden

Anstoss zu verdanken, den der amerikanische Federal Council zur Grün-

10 Ebd.
"Ebd., 11.
12 Ebd. Ein erstaunliches Argument, wenn man bedenkt, wie vehement man sich noch

heute, 75 Jahre später, mancherorts gegen alle Entwicklungen in dieser Richtung zur Wehr
setzt!

13 Ebd., 12.
14 Ebd., lOf.
15 Ebd., 13.
16 Dabei ist zu bedenken, dass sich die Freikirchen am 18.11.1919, also ein halbes Jahr

zuvor, zum sog. Aarauer Verband (heute Verband evangelischer Freikirchen und Gemeinden

in der Schweiz VFG) zusammengeschlossen hatten!



246 Heinz Rüegger

dung eines Schweizerischen Kirchenbundes gegeben hatte, denn der bereits
1908 gegründete Federal Council war gerade kein konfessioneller Dachverband,

sondern ein Rat, in dem unterschiedliche protestantische Kirchen
zusammenarbeiteten. Sein erster Präsident war der methodistische Bischof
Eugene R. Hendrix.

Der Beitritt der Bischöflichen Methodistenkirche zum Kirchenbund

Die Bischöfliche Methodistenkirche in der Schweiz stand damals unter der
Leitung des ökumenisch einflussreichen Bischofs John L. Nuelsen,17 der in
den Jahren nach Ende des 1. Weltkriegs auch - vergeblich - versucht hatte,
den sich bildenden Deutschen Evangelischen Kirchenbund für die Methodisten

zu öffnen. Da der SEK «ein, wenn auch bescheidenes, Abbild des
amerikanischen Federal Council war»,18 lag auf der Hand, dass die Schweizer
Methodisten unter Bischof Nuelsen sich so rasch wie möglich dem SEK an-
schliessen wollten. An einer Stuttgarter Tagung des Weltbunds für
Freundschaftsarbeit der Kirchen erklärte Nuelsen 1924 in einem Vortrag:

«Es gibt nicht 'Kirchen', nämlich Landeskirchen, und bloss 'Denominationen' oder
Freikirchen und Sekten. Das Gebot der Stunde ist die rückhaltlose Anerkennung auch der
kleineren Kirchen... Ein Kirchenbund, der nur die früheren Landeskirchen umfassen und
die anderen Kirchen ausschliessen würde, wäre auf dem kirchlichen Gebiet ungefähr
dasselbe, wie auf politischem ein Völkerbund, der grosse und freie Völker als unwürdig
fernhält.»19

17 John Louis Nuelsen (geb. 19.1.1867 in Zürich, gest. 26.6.1946 in Cincinnati/Ohio)
verbrachte seine Jugend in Deutschland und machte in Bremen sein Abitur. Danach folgte
das Theologiestudium in den USA (am Drew Theological Seminary in Madison) und in
Deutschland (Berlin und Halle). Nach Gemeindediensten und Lehrtätigkeiten in den
USA wurde er 1908 zum Bischof des Omaha-Sprengels (Nebraska) seiner Kirche berufen.
1912 wurde ihm die bischöfliche Aufsicht über die methodistische Kirche in Europa
übertragen. Diese umfasste die Jährlichen Konferenzen in der Schweiz, in Deutschland, in
Skandinavien, Russland, Frankreich, Spanien. Italien und Österreich-Ungarn. Sein Amtssitz

war bis zu seiner Pensionierung 1940 in Zürich. - 1914 vertrat Nuelsen zusammen mit
Bischof Hendrix die Methodisten an der Gründungskonferenz des Weltbundes für
Freundschaftsarbeit der Kirchen in Konstanz. Friedrich Siegmund Schultze, die treibende
Kraft dieses ökumenischen Weltbundes, war immer sehr offen für die Zusammenarbeit
mit Freikirchen. Auch an der Weltkonferenz für Praktisches Christentum in Stockholm
1925 nahm Bischof Nuelsen teil; er war dort einer der drei Sonntagsprediger. Für seine
Verdienste als ökumenischer Brückenbauer wurde ihm 1922 von der Theologischen
Fakultät der Universität Berlin der Dr.theol.h.c. verliehen (vgl. den Artikel: Nuelsen, John
Louis [K.H. Voigt], BBKL VI, Herzberg 1993,1049-1052).

18 K.H. Voigt, Ein ökumenischer Deutscher Evangelischer Kirchenbund? - 75 Jahre
nach Dresden 1919, epd-Dokumentation 15/94,11-20 (14).

19Zit. ebd.



Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft 247

Methodisten hatten bereits Erfahrung mit solchen protestantisch-ökumenischen

Zusammenschlüssen. In England gab es seit Ende des 19. Jahrhunderts

den National Council of Free Churches und seit 1916 den Federal
Council of the Evangelical Free Churches ofEngland, welch letzterer u.a.
Methodisten, Presbyterianer20 und Kongregationalisten zusammenschloss.

Die Schweizer Methodisten beschlossen am 20.6.1921, ein Gesuch um
Aufnahme in den SEK zu stellen. Als Begründung wurde darauf hingewiesen,

dass die Statuten des SEK «in entgegenkommender Weise auch den freien

Kirchen und Gemeinschaften den angemessenen Platz einräumen, (dass)
ferner mit dem Beitritt keinerlei finanzielle Verpflichtungen verbunden sind,
(dass) endlich der Bund aus der Not der Zeit heraus gewachsen von praktischem

Werte zu werden verspricht, und gleichzeitig einen Fortschritt in der
Richtung einer Einigung der Kirche Christi darstellt.»21

Das methodistische Beitrittsgesuch lag der Abgeordnetenversammlung
des SEK am 27.6.1922 zum Entscheid vor. Ausgerechnet Prof. Böhringer von
Basel, der noch zwei Jahre zuvor die Meinung vertreten hatte, die Zeit sei

noch nicht reif für einen Zusammenschluss von Landes- und Freikirchen im
SEK, begründete nun die das Gesuch befürwortende Stellungnahme des
Vorstandes wie folgt:

«Die bischöfliche Methodistenkirche steht auf dem Boden der Reformation. Sie zählt
heute in der Schweiz 10,226 Mitglieder und 71 Prediger, die in 53 Hauptgemeinden und 855

Filialstationen wirken. Eine ganze Anzahl von Anstalten, Krankenhäusern, Buchhandlungen,

periodischen Blättern, sowie namhafte finanzielle Leistungen zeugen von einem starken

Leben und einer gesegneten Tätigkeit dieser Kirche. Die Methodistenkirche der
Schweiz erfüllt die Aufnahmebedingungen unserer Statuten in jeder Hinsicht. Kommen in
der Zukunft Traktanden vor, die nicht alle Glieder des Bundes betreffen, so können, wie
auch schon bisher, für die Behandlung solcher Traktanden die Delegierten derjenigen
Kirchen gesondert zusammentreten, die daran interessiert sind. Der Eintritt der Methodistenkirche

bedeutet etwas Neues in der schweizerischen Kirchengeschichte, denn ihre Tätigkeit
in der Schweiz hat sich früher nur unter dem Widerstand der Landeskirchen durchsetzen
können. Die Methodistenkirche hat aber gerade durch ihren Zusammenhang mit einer
grossen weltumfassenden Kirche mehr und mehr den sektenhaften Charakter, mit dem sie

im europäischen Urteil vielfach behaftet war, abgestreift, im Unterschied zu andern sich

streng abschliessenden und kirchenfeindlichen Gemeinschaften mehr und mehr einen
grosskirchlichen und weitherzigen Zug betätigt, den protestantischen Zusammenschlussbewegungen

kräftige Förderung angedeihen lassen und ein grossartiges evangelisches Hilfswerk

in Europa durchgeführt, dem die allgemeine Anerkennung sich nicht versagen konnte.

Ihre Mitarbeit wird uns sehr wertvoll sein. Auch die grösseren Einigungsbestrebungen
können nicht wahrhaft gefördert werden, wenn wir nicht auch im Kleinen eine wirkliche
Zusammenarbeit pflegen und einander nicht als Konkurrenten, sondern als Mitarbeiter
betrachten, einander begreifen und verstehen, Rücksicht nehmen und gegenseitige Verpflich-

20 Presbyterianische resp. reformierte Kirchen in England gelten rechtlich gesehen bis
heute als Freikirchen.

21 Verhandlungen der 35. Jährlichen Konferenz der Bischöflichen Methodistenkirche
vom 16.-20.6.1921, 107.



248 Heinz Rüegger

tungen anerkennen. Wird diese Kirche Mitglied des Bundes, so müssen wir uns auch innerlich

näher kommen und uns in unserer gegenseitigen Eigenart ertragen und verstehen. Eine
Garantie für ein solches Verständnis ist die Persönlichkeit von Bischof Dr. Nuelsen, dessen

evangelische Weitherzigkeit und Hilfsbereitschaft die Berliner theologische Fakultät letzthin

durch Verleihung des theologischen Doktorhutes geehrt hat. Der schweizerische
evangelische Kirchenbund hat durch die Annahme seiner Statuten die Tore weit aufgetan und
auch den freieren evangelischen Gemeinschaften den Zutritt ermöglicht. Der Referent
empfiehlt die Annahme mit freudiger Zuversicht, mit Vertrauen und mit dem Wunsche,
dass dieser erste Beitritt einer freieren Gemeinschaft wirklich den Anfang von etwas
Neuem bedeute, ein besseres Verhältnis der Landeskirchen und der freien Gemeinschaften
anbahne und ein Zusammenwirken der aus der Reformation hervorgegangenen Kräfte
zum Nutzen und Frommen des Reiches Gottes fördere.»22

Dem so begründeten Antrag des Vorstandes, die Bischöfliche
Methodistenkirche in den Kirchenbund aufzunehmen, wurde ohne Diskussion
zugestimmt.23

Zur Bedeutung dieses Beitritts

Beachtenswert ist an diesem ganzen Vorgang, dass die Aufnahme der
Methodisten in den SEK nicht aufgrund einer vorgängig geprüften Lehrübereinstimmung

erfolgte, sondern dass ganz andere Kriterien dabei massgebend
gewesen zu sein scheinen:

- das gemeinsame Stehen auf dem Boden der Reformation (ohne dass das

im einzelnen ausbuchstabiert worden wäre);

- der Gesamteindruck einer «gesegneten» Wirksamkeit der methodisti¬
schen Kirche im diakonischen, zeugnismässigen und gemeindlichen
Bereich;

- die Feststellung, dass die Methodistenkirche «sektiererische» Züge
abgestreift und als Teil einer weltumfassenden Kirche einen «grosskirch-

22 Protokoll der Abgeordnetenversammlung des SEK vom 27. Juni 1922 in St.Gallen,
26-28.

23 Die Bischöfliche Methodistenkirche war dabei allerdings nicht die einzige Freikirche
im SEK, hatten sich doch bereits 1921 drei reformierte Freikirchen dem SEK angeschlossen:

die Eglise libre du Canton de Vaud (die sich 1846 von der Landeskirche getrennt hatte
und 1966 wieder mit ihr zusammenschliessen sollte), die Eglise indépendante du Canton
de Neuchâtel (die sich 1873 von der Landeskirche getrennt hatte und 1943 wieder mit ihr
vereinigen sollte) und die Eglise libre de Genève (die sich 1849 von der Landeskirche
getrennt hatte und bis heute selbständige Mitgliedkirche des SEK geblieben ist).



Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft 249

lichen und weitherzigen Zug» angenommen habe;24

das ökumenische Engagement der Methodisten;25
die internationale methodistische Hilfswerkarbeit;

- die überzeugende Persönlichkeit von Bischof Dr. Nuelsen.
Dieser Haltung entspricht auch, wenn in der methodistischen Zeitschrift

'Schweizer Evangelist1 zur Aufnahme der Methodistenkirche in den SEK
festgehalten wird:

«Es wurde mit recht betont, dass es sich heute nicht darum handelt, nachzuforschen,
was uns noch trennen möchte, sondern hervorzuheben, was uns eint und verbindet. Es gilt
hüben und drüben Hecken altangestammter Vorurteile niederzureissen und sich die Hände
zu gemeinsamem Vorgehen zu reichen. Nicht die engbegrenzte Kirche, sondern das Reich
Gottes in seinem Auf- und Ausbau muss uns vor den Augen stehen und für es sollen alle
dienstbaren Kräfte herangezogen werden.»26

Sowohl auf methodistischer wie auf reformierter Seite war man sich
damals über die Bedeutung dieses Schrittes im klaren. So berichtete etwa Dr.
R.E. Grob, der die Methodisten im Kirchenbund vertrat, in einem Brief vom
11.7.1922 an Bischof Nuelsen: «Ich glaube, dass die Aufnahme unserer Kirche

ein historischer Moment war, der seine Nachwirkungen auf die kommenden

Tage haben wird. Wir stehen nun nach aussen doch in einem ganz anderen

Licht da und die öffentliche Meinung wird sich uns zuwenden.»
Und aus reformierter Sicht meinte Prof. W. Hadorn:

«Tempora mutantur, nos et mutamur in Ulis! Ja, die Zeiten ändern sich! Wer hätte das
noch vor wenigen Jahren gedacht, dass die Methodistenkirche, die man kirchlicherseits so
oft als eine Sekte betrachtet und deren Auftreten in der Schweiz man als einen Einbruch

24 In einem Artikel im 'Kirchenfreund1 vom 4.8.1922 hält Prof. W. Hadorn fest: «Die
Methodisten haben sich geändert! Sie sind aus einer kleinen, aus Evangelisations- und
Erweckungsbewegungen heraus entstandenen Gemeinschaft zu einer Kirche geworden,
die die ersten Stadien einer aus Erweckung entstandenen Gemeinschaft hinter sich hat,
deren Zuwachs nicht mehr nur durch Bekehrung und Anschluss von Erwachsenen,
sondern auch durch Kindertaufe erfolgt, und hat infolge davon mehr und mehr sich verkirch-
licht. Dadurch ist diese Gemeinschaft uns näher gekommen... Sie hat ihre Anhänger nicht
zum Austritt aus der Landeskirche genötigt oder aufgefordert, und das ist ihr hoch
anzurechnen. Endlich ist sie auch dem Anstoss neuerer wirklicher Sekten ausgesetzt, die sie
mit der Landeskirche in ein Band der Verdammnis nehmen. So haben sich die Zeiten
geändert und die Menschen mit ihnen!»

25 Adolf Keller, der Schweizer Pionier der ökumenischen Hilfswerkarbeit und Sekretär
des Kirchenbundes, schrieb am 16.11.21 in einem Brief an Bischof Nuelsen: «Die
Methodistenkirche in der Schweiz ist, wohl dank Ihrer Führung die einzige der freien Kirchen, die
die neue Zeit des Zusammenschlusses ganz verstanden und die Folgen daraus gezogen
hat.»

26 Schweizer Evangelist vom 15.7.1922, 441.



250 Heinz Rüegger

und eine Störung des kirchlichen Friedens perhorresziert hatte,27 als ein vollberechtigtes
Glied in die Familie der schweizerischen evangelischen Landeskirchen aufgenommen werden

würde! Und das ohne dass sich irgendwelcher ernsthafter Widerstand regte. Nun
aber müssen wir lernen, auch als Brüder und Glieder eines Stammes zusammen zu leben!
Um ein Lernen handelt es sich denn das ergibt sich nicht ohne weiteres und von selbst.»28

Beitritt der Evangelischen Gemeinschaft

Der Beitritt der Evangelischen Gemeinschaft, der zweiten methodistischen

Freikirche,29 zum SEK vollzog sich erst sehr viel später. 1948 kam es zu
Kontakten zwischen einigen «Bischöfen und Brüdern» der Evangelischen
Gemeinschaft und dem damaligen SEK-Präsidenten Alphons Koechlin. Im
Protokoll der Konferenz der Evangelischen Gemeinschaft heisst es: «Bischof
Epp regt an,... Pfarrer Koechlin hin und wieder einzuladen, in unseren Kreisen

Vorträge zu halten, damit er Gelegenheit bekomme, unsere Sache kennen
zu lernen.»30 1952 beschloss die Evangelische Gemeinschaft dann, ein
Beitrittsgesuch an den SEK zu richten.31 Das Gesuch lag der SEK-Abgeordne-
tenversammlung vom 8.6.1953 in Glarus vor, die es einstimmig annahm.

Als sich 1968 die beiden methodistischen Kirchen in der Schweiz zur
Evangelisch-methodistischen Kirche vereinigten, waren also beide seit

langem Mitglied des SEK.

Kritische Zwischenbilanz

So erstaunlich und pionierhaft dieser frühe Schritt zu mehr
innerprotestantisch-ökumenischer Gemeinschaft gewesen sein mag und so sehr er si-

27 Störungen des «kirchlichen Friedens» musste bei den reformierten Landeskirchen
natürlich insbesondere das evangelistischc Engagement der Methodisten auslösen. Das

klingt noch nach in einem Bericht, den Adolf Keller 1919 nach seinem Amerika-Besuch
auf Einladung des dortigen Federal Council den Vertretern der Schweizer Landeskirchen
vorlegte: «Ich habe dabei, gerade bei der Tätigkeit der Methodisten, den Eindruck gewonnen,

dass der Methodismus durch seinen Ausbreitungswillen für die schweizerischen
Kirchen zu einem Problem werden wird, mit dem wir uns noch näher befassen müssen. Ich
freute mich aber im Gespräch mit einem leitenden Methodisten-Bischof, zu sehen, dass

der Methodismus diesem aufsteigenden Problem und vor allem der historischen Eigenart
einzelner fremder Landesteile gerecht zu werden sucht, wenigstens in seiner Leitung, und
in seiner Werbearbeit, die auf Erwärmung des kirchlichen Lebens zielt, freundliche
Berücksichtigung der bodenständigen Kirchen und ihrer Arbeit offiziell empfiehlt»
(Separatdruck, 12f.).

28In einem Artikel im 'Kirchenfreund1 vom 4.8.1922.
2g Diese zweite methodistische Freikirche zählte damals 5700 eingeschriebene Mitglieder

in der Schweiz.
,üProtokoll von Anfang Juni 1948.
31 Das offizielle Gesuch datiert vom 28.2.1953.



Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft 251

cherlich zu einer besseren Verständigung und Zusammenarbeit zwischen
Reformierten und Methodisten in der Schweiz beigetragen hat, so sehr muss
doch festgehalten werden, dass er keine allzugrossen ökumenischen Auswirkungen

hatte. Das dürfte mit verschiedenen Faktoren zusammenhängen:
Einmal mit der Tatsache, dass der Kirchenbund durch seine ausgeprägt

föderalistische Struktur auch für seine reformierten Mitgliedkirchen immer
noch ein hohes Mass an ekklesialer Unverbindlichkeit und weitestgehender
gliedkirchlicher Autonomie vorsah. Diskussionen, wie sie in den 60er Jahren
aufbrachen, ob der SEK nicht von einem Kirchenbund zu einer Kirche werden

sollte,32 fanden keine Zustimmung. Insofern eignet dem SEK bis heute in
mancher Hinsicht tatsächlich nicht mehr ekklesiale Autorität als jenem
Federal Council, durch dessen Anstoss er geschaffen wurde. Dies gilt unbeschadet

der Tatsache, dass der SEK im internationalen ökumenischen Rahmen de

facto mindestens so sehr als Schweizerische Evangelische Kirche auftritt und
wahrgenommen wird, wie das etwa bei der Evangelischen Kirche Deutschlands

(die klar «Kirche» ist!) der Fall ist.

Sodann erweist sich das relativ untheologisch-pragmatische (und darin
wahrscheinlich in einem gewissen Sinne typisch schweizerische) Vorgehen,
das beim Beitritt der Bischöflichen Methodistenkirche zum SEK auffällt,
nicht nur als Stärke - das zweifellos auch! -, sondern ebenso als Schwäche,
und zwar in zweifacher Hinsicht: Erstens dürfte die mangelnde theologische
Reflexion mit dazu geführt haben, dass der SEK von innen wie von aussen
noch zu häufig als rein reformierter Zusammenschluss wahrgenommen wird
und sich erst ansatzweise daran gemacht hat, den spezifisch methodistischen
Beitrag resp. die spezifisch freikirchlichen Anfragen ernstzunehmen, die sich

aus der SEK-Mitgliedschaft der Evangelisch-methodistischen Kirche ergeben.

Zweitens hat das 'Modell SEK' kaum irgendwelche Auswirkungen auf
die internationalen ökumenischen Entwicklungen, insbesondere die bilateralen

Dialoge zwischen den christlichen Konfessionsfamilien gehabt, auf die
nun abschliessend noch einzugehen ist.

Neuere Dialoge zwischen Methodisten und Reformierten

Im Rahmen der neueren ökumenischen Bewegung kam es zu einer grossen

Zahl von bilateralen Lehrgesprächen zwischen unterschiedlichen
konfessionellen Traditionen, auf nationaler wie auf internationaler Ebene. Auf me-

32 Vgl. die von L. Vischer vorgelegte Studie: Der Schweizerische Evangelische
Kirchenbund - Bund oder Kirche? Zürich 1962 (Polis 13). Der Schweizerische Reformierte
Pfarrverein hatte einmal sogar einen Verfassungsentwurf für eine schweizerische
reformierte Kirche ausgearbeitet, der dem Vorstand und der Kommission für Verfassungs- und
Strukturfragen des SEK vorgelegt wurde (vgl. Mobbs, Die evangelischen Kirchen der
Schweiz, 126f.).



252 Heinz Rüegger

thodistischer Seite fanden seit den 80er Jahren dieses Jahrhunderts intensive
Dialoge u.a. mit den Lutheranern statt: auf Ebene der Weltbünde (1979-84)33
wie auch auf nationaler Ebene (so etwa in Deutschland34, Schweden35,
Österreich36).

Auch zwischen Reformierten und Methodisten gab es eine Reihe von
Dialogen, so etwa in Grossbritannien37, Österreich38, Polen39 oder in Italien, wo
es 1975 gar zu einem weitgehenden reformiert-methodistischen Zusammen-
schluss kam.4" Auf internationaler Ebene fand nach Vorgesprächen zwischen
dem Weltrat Methodistischer Kirchen und dem Reformierten Weltbund vom
23.-27.7.1987 eine Konsultation in Cambridge statt, die in einem Bericht unter
dem Titel 'Zusammen in Gottes Gnade' eine «breite allgemeine Übereinstimmung

über das Wesen des Evangeliums und der Kirche» feststellte und zum
Schluss kam, dass «historische Unterschiede in der theologischen Perspektive
und in der Praxis ihren Einfluss noch geltend machen, ihr Gewicht aber nicht
ausreicht, uns zu trennen. Positiver formuliert: Sie sollten als gegenseitiges
Korrektiv und als Bereicherung betrachtet werden.»41

Aufgrund der zahlreichen Gespräche und der wachsenden Annäherung
zwischen Lutheranern und Reformierten einerseits und Methodisten
andererseits kam auf Einladung des Präsidenten des Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbundes und des für die Schweiz zuständigen Bischofs der EMK
am 2.-3.9.1993 eine kleine Konsultation in Basel zustande, an der eine Erklärung

zuhanden der 4. Vollversammlung der Leuenberger Kirchengemeinschaft

erarbeitet wurde, die den Beitritt der Methodisten Europas zur Leuenberger

Kirchengemeinschaft vorschlug. Die Erklärung stellte unter Verweis
auf die zahlreichen vorausgegangenen bilateralen Dialoge erneut eine
grundlegende Übereinstimmung zwischen Methodisten und Reformierten resp.
Lutheranern im Verständnis des Evangeliums fest, dergegenüber die bleibenden

Unterschiede nicht als kirchentrennend, sondern als «legitime, von einem
Grundkonsens getragene Verschiedenheiten»42 anzusehen seien.

33 Vgl. den Schlussbericht: 'Die Kirche: Gemeinschaft der Gnade' in: Dokumente
wachsender Übereinstimmung, Bd. 2, 231-257.

34 Vgl. C. Nussberger (Hg.), Wachsende Kirchengemeinschaft. Gespräche und
Vereinbarungen zwischen evangelischen Kirchen in Europa, Bern 1992 (TEAÖS 16), 73-92.

35 Vgl. ebd., 99-122.
36 Vgl. ebd., 95f.
37 Vgl. ebd., 92-94.
38 Vgl. ebd., 95f.
39 Vgl. ebd., 97f.
40 Vgl. ebd., 94.
41 In: Dokumente wachsender Übereinstimmung, Bd. 2, 307-315 (308).
42 Gemeinsame Erklärung zur Kirchengemeinschaft, §§ 3.1+2, abgedruckt in: W. Hüff-

meier u. Ch.-R. Müller (Hg.), Wachsende Gemeinschaft in Zeugnis und Dienst. Reformatorische

Kirchen in Europa. Texte der 4. Vollversammlung der Leuenberger
Kirchengemeinschaft in Wien, 3. bis 10. Mai 1994, Frankfurt 1995, 169-174.



Reformiert-inethodistische Kirchengemeinschaft 253

Diese Erklärung wurde von der Leuenberger Vollversammlung im Mai
1994 in Wien gutgeheissen und allen Leuenberger Signatarkirchen sowie den
methodistischen Kirchen Europas zur Ratifizierung zugestellt. Am 18.9.1996

konnte der Exekutivausschuss der Leuenberger Kirchengemeinschaft in
einem Kommuniqué mitteilen:

«Die engere Gemeinschaft zwischen den evangelischen Kirchen der Leuenberger Kon-
kordie (1973) und den methodistischen Kirchen in Europa kann in Kraft treten. Der
Exekutivausschuss der Leuenberger Kirchengemeinschaft (LKG), zu der 91 protestantische
Signatarkirchen gehören (fünf nordische lutherische Kirchen sind beteiligt), und der
Europäische Rat der Methodistischen Kirchen haben übereinstimmend festgestellt, dass das
nötige Quorum der Zustimmung zu einer 1993 erarbeiteten 'Gemeinsamen Erklärung zur
Kirchengemeinschaft' erreicht ist. Eine Kirchengemeinschaft strebt möglichst grosse
Gemeinsamkeit im Zeugnis und Dienst an der Welt an. Die gegenseitige Anerkennung der
Ordination und der Ämter sowie Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft sind Voraussetzungen.

In Gesamteuropa gibt es unterschiedlich dichte Beziehungen zwischen den methodistischen

Kirchen und den Kirchen der Leuenberger Konkordie. Dort, wo die Kontakte noch
nicht so stark sind, soll die Mitgliedschaft der methodistischen Kirchen in der LKG zu einer
Intensivierung der Beziehungen führen. Dort, wo diese Kontakte bereits vorhanden sind,
erhoffen sich der Europäische Rat Methodistischer Kirchen und der Exekutivausschuss der
LKG eine weitere Vertiefung der Beziehungen.»

Die genannte Erklärung hielt zugleich fest, dass der Beitritt der methodistischen

Kirchen zur Leuenberger Kirchengemeinschaft Anlass gebe, theologische

Fragen neu zu bedenken, die sich aus der unterschiedlichen Prägung
von methodistischer und reformierter resp. lutherischer Tradition ergeben:

«Zu den Themen, die sich aus der Beziehung zwischen methodistischen und den an der
Konkordie beteiligten Kirchen ergeben, gehören: Rechtfertigung und Heiligung, Glaube
und Erfahrung, Zeugnis einer Minderheit und die Frage des Proselytismus, Evangelisation
und Sozialethik. Taufe und Kirchenmitgliedschaft.»43

Über solche theologische Fragestellungen hinaus hielt die Gemeinsame
Erklärung fest, dass «für alle an dieser Vereinbarung beteiligten Kirchen die
Verpflichtung erwächst, in regionalen und lokalen Zusammenhängen die
gegenseitigen Beziehungen zu überprüfen und sie im Lichte dieser Vereinbarung

neu zu gestalten.»44

43 Ebd., § 3.2. Die letztgenannte Frage nach der Beziehung zwischen Taufe, Glaube
und Kirchenmitgliedschaft erwies sich auch in den deutschen Gesprächen als besonders
heikler Punkt. Angesichts der Problematik der Tauf- und Kirchenmitgliedschaftsfrage in
den heutigen protestantischen Volkskirchen Europas wäre es wohl von Gewinn, hier die
methodistische Anfrage ernsthaft aufzugreifen, die sich etwa in der methodistischen
Äusserung niederschlug: «Wir halten es für wichtig, dass für die Zugehörigkeit zur Kirche die
Bedeutung der persönlichen Zustimmung eines Menschen auch strukturell in Kirchenordnung

und Liturgie ihren Ausdruck findet» (ebd., § 2.4).
44 Ebd., §4.3.



254 Heinz Rüegger

Wenn das Jubiläum 75 Jahre reformiert-methodistischer Kirchengemeinschaft

im SEK dazu führt, die Bedeutung und die praktische Gestaltung dieses

Miteinanders ernsthaft «zu überprüfen», wo nötig «neu zu gestalten» und
auf jeden Fall einer «weiteren Vertiefung der Beziehungen» dienstbar zu
machen, dürfte es einen sinnvollen Beitrag zur weiteren Ökumene im europäischen

Horizont darstellen.

Heinz Rüegger, Bern


	Reformiert-methodistische Kirchengemeinschaft : zum 75jährigen Jubiläum des Beitritts der Bischöflichen Methodistenkirche zum Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund

