
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 3

Artikel: Epiphanius von Salamis : Panarion haereticorum 25

Autor: Wälchli, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Epiphanius von Salamis: Panarion haereticorum 25

Einleitung

Epiphanius von Salamis (auf Zypern) lebte ca. 315-403. Er stammte aus
Judäa und war von 367 an Metropolit (Erzbischof) von Zypern. Er setzte sich
sehr für die Orthodoxie ein, wie er sie verstand. Diesem Eifer für den richtigen

Glauben entsprangen zwei Werke: Ancoratus, «der (im Glauben) Festge-
ankerte», in dem der Glaube in positiver Darstellung bestimmt wird. 374-377
entstand das Panarion haereticorum, etwa: «Arzneikasten gegen die Häretiker»,

in dem er 80 heidnische, jüdische und christliche Häresien vorstellt und
in Abgrenzung vom rechten Glauben verwirft.

Das Panarion ist ein sehr umfangreiches Werk. Trotzdem erfährt man
nicht allzuviel Wesentliches über die dargestellten Sekten. Epiphanius
schiebt immer wieder kommentierende Bemerkungen, Ausrufe der Entrüstung

und Widerlegungen der Sektenmeinungen ein. Im übrigen weist er vor
allem auf den verdorbenen Lebenswandel der Häretiker hin und führt ihre
Mythen an. Ein Vergleich mit Originalschriften, soweit solche erhalten sind,
zeigt aber, dass er Mythen und Theologie dieser Gruppen kaum wirklich
verstanden hat.

Denn Epiphanius war alles andere als ein innovativer Theologe, theologisch

ist er überhaupt sehr beschränkt und in keiner Weise eigenständig. Was
er hingegen beherrschte, waren Sprachen, nicht allein Griechisch, sondern
auch verschiedene orientalische Sprachen, darunter natürlich Hebräisch, die
Sprache des Alten Testaments. In seiner geradezu übersteigerten Rechtgläubigkeit,

seinem Misstrauen gegen alles, was nicht ganz auf seiner engen Linie
lag, und im allzeit bereiten Vorwurf gegen den liederlichen Lebenswandel
seiner Gegner, vor allem im sexuellen Bereich, gleicht er weitgehend dem
Modell des drewermannschen «Klerikers».

Epiphanius' Ausdrucksweise ist sehr ausführlich und wortreich. Offenbar
im Bemühen um Genauigkeit bringt er teils sehr lange Genetiv- und Präposi-
tional-Verbindungen, die aber oft den Sinn eher verschleiern. Sein Griechisch
zeigt Merkmale später Sprachentwicklung: Der Optativ fehlt weitgehend, das

Medium herrscht vor, auch wo es nicht nötig wäre, Reihen von Infinitiven
oder Partizipien, deren Konstruktion bisweilen schwer zu ermitteln ist, häufen

sich, zusammengesetzte Wörter mit zwei oder mehr Präverben treten in
grösserer Zahl auf.

Vielleicht gerade wegen dieser Schwierigkeiten gibt es zur Zeit keine gute,
vor allem vollständige deutsche Übersetzung des Panarion. Die auszugsweisen

Übersetzungen in manchen Sammelbänden oder Textsammlungen lassen
einen oft gerade dort im Stich, wo es sprachliche oder inhaltliche Schwierig-



Epiphanius von Salamis: Panarion haereticorum 25 227

keiten gibt, oft gleichen sie mehr einem Lückentext. Für das in verschiedener
Hinsicht interessante «Gnostikerkapitel» 25 möchte ich hier eine Übersetzung

mit Kommentar wagen. Aus den sich aus dem oben Gesagten ergebenden

Gründen ist die gegebene Übersetzung bisweilen nur ein Versuch. Auf
wichtige Alternativen, Lesarten oder Störungen der Überlieferung wird im
Kommentar hingewiesen. Ergänzungen zum besseren Verständnis stehen in

eckigen Klammern. Die Anführungszeichen sind sinngemäss bei Zitaten,
direkter Rede und Hervorhebungen gesetzt. Der Übersetzung liegt im übrigen
der griechische Text in GCS zugrunde.

Im Kommentar erwähnt werden die Bibelstellen, auf die Epiphanius
verweist oder anspielt, und Parallelen (in Übersetzung), soweit sie im Apparat
bei GCS stehen. Weiter finden sich Hilfen zum Verständnis, Verweise auf
Hintergründe, Sachprobleme und auf Rudolphs Buch über die Gnosis.

Eine vollständige Übersetzung des Panarion haereticorum habe ich -

entgegen der öfter geäusserten Ansicht wohlmeinender Optimisten unter meinen

Bekannten - mir nicht vorgenommen, weil dies meine Zeit und meine
Kräfte nicht zulassen. Hingegen hoffe ich, im Abstand von je etwa zwei bis
drei Jahren die bekannten Kapitel 26 und 37 über Gnostiker und die Kapitel
über marienverehrende Sekten (ca. 72-78) folgen zu lassen.

Genau in der Woche, als ich den Text der vorliegenden Übersetzung ab-
schloss, ist Prof. G. W. Locher (Köniz) gestorben. Ihm verdanke ich Hinweise
und Ratschläge zu Beginn meiner Beschäftigung mit Epiphanius. Daher widme

ich diese Übersetzung dem Andenken G. W. Lochers.

Philipp Wälchli, Evilard

Literaturhinweise:

Epiphanius von Salamis, Band 1, Die griechischen christlichen Schriftsteller (GCS) 25,
Leipzig 1915 - zitiert als: GCS

Patrologia Graeca, ed. P. Migne, Tomus XLI (=41) - zitiert als: PG

The Panarion of Epiphanius of Salamis, Book I (Sects 1-46), translated by Frank Williams,
Leiden/New York/K<Zbenhavn/Köln 1987 - zitiert als: Williams

Novum Testamentum Graece, ed. Nestle-Aland, Stuttgart, 27. Auflage 1993 - zitiert als:
NTG27

Biblia Hebraica Stuttgartensia, ed. K. Elliger/W. Rudolph, Stuttgart, 4. Auflage 1990 - zitiert
als: BHS

Kurt Rudolph, Die Gnosis, Göttingen, 3. Auflage 1990 (=UTB 1577) - zitiert als: Rudolph



228 Philipp Wälchli

5. Gegen die Nikolaiten1, 25. in der Reihenfolge:

(25,1,1) Nikolaos war einer von den sieben Diakonen, die von den Aposteln

zusammen mit dem heiligen Stephanus, dem ersten Märtyrer, mit Pro-
choros, Parmenas und den andern ausgewählt wurden.2 (25,1,2) Dieser wurde,

nachdem er von Antiochien gekommen war, Proselyt;3 danach nahm er
den Bericht von der Predigt über Jesus Christus an4, schloss sich selbst den

Jüngern an und wurde unter den zu Wählenden zuerst geprüft, weshalb er
auch unter den damals zur Fürsorge für die Witwen Gewählten hinzugerechnet

wurde.5 (25,1,3) Später schlich sich aber der Teufel in ihn ein und täuschte
sein Flerz mit demselben Irrtum6 wie die vorher genannten Früheren,7 so dass

er stärker verwundet wurde als jene vorher. (25,1,4) Denn dieser hatte eine
schöne Frau und enthielt sich seiner Frau wie aus Nachahmung jener, die, wie
er sah, ihren Geist auf Gott richten,8 bis er einige Zeit ausgehalten hatte,
konnte es aber in der Tat nicht bis zu Ende ertragen, seine Unmässigkeit zu
bezwingen, sondern wollte wie ein Hund zu seinem eigenen Erbrochenen
zurückkehren9 und dachte sich irgendwelche unguten Vorwände, die er bei
sich gesucht hatte, zur Verteidigung seines eigenen Verlangens seiner
Unmässigkeit aus.10 Ihm war dies besser zuträglich." Dann, indem er von seiner
Absicht12 abfiel, vereinigte er sich einfach mit seiner eigenen Frau. (25,1,5)
Weil er sich aber seiner Niederlage schämte und sich ertappt wähnte, erdreistete

er sich zu behaupten, sofern jemand nicht jeden Tag den Samen lasse,
könne er nicht am ewigen Leben teilhaben.13 (25,1,6) Denn den einen
Vorwand änderte er in einen andern. Weil er nämlich seine Gattin einerseits mit
Schönheit geschmückt, anderseits in Demut sah, wurde er eifersüchtig auf sie,
und weil er die andern für nach seiner eigenen Zügellosigkeit geartet hielt,
behandelte er zuerst seine eigene Frau ununterbrochen schimpflich und
hängte ihr durch Reden irgendwelche Verleumdungen an, drückte er sich
selbst zuletzt nicht nur zum Gebrauch des Fleisches gemäss der Natur der
Menschen14 hinunter, sondern auch zum lästerlichen Verdacht, zum Unheil
der Sittenlosigkeit und zur Sünde der heimlich eingeschlichenen Hurerei.

(25,2,1) Von daher beginnen die Leute15 der fälschlich so genannten
«Erkenntnis»16 in der Welt auf üble Weise zu wachsen, ich meine die sogenannten
Gnostiker und Phibioniten und die nach Epiphanes Benannten, die Stratioti-
ker und Levitiker, Borboriten und die übrigen.17 Denn jeder von diesen
verschaffte sich seine eigene Häresie18 für seine Begierden und dachte unzählige
Wege der Schlechtigkeit aus. (25,2,2) Einige nämlich von ihnen verehren eine
gewisse Barbelo,19 von der sie behaupten, dass sie oben im achten Himmel20
sei, und diese, sagen sie, sei vom Vater hervorgebracht worden. Sie nun sei die
Mutter des laldabaoth, sagen die einen, die des Sabaoth die andern.21 (25,2,3)
Der Sohn von dieser habe über den siebten Himmel geherrscht in etlicher
Frechheit und in Tyrannei [und] habe denen unterhalb [von ihm] gesagt: «Ich



Epiphanias von Salamis: Panarion haereticorum 25 229

bin», sagte er, «der Erste und der Letzte, und ausser mir gibt es keinen anderen

Gott.»22 (25,2,4) Die Barbelo habe diesen Ausspruch gehört und
geklagt.23 Sie aber erscheine immer den Herrschern in erheblicher Schönheit
und raube den Samen aus ihnen durch Lust und Erguss, damit sie angeblich
ihre Kraft, die sie in verschiedene säte, wieder zurückerlange.24 (25,2,5) Und
auf diese Weise führte er auf dieser so gearteten Grundlage25 das Geheimnis26

seiner unsittlichen Rede in die Welt ein. Und einige, wie ich [schon] sagte, der
vorher Erwähnten lernten durch grosse Arglistigkeit - was nicht recht ist
auszusprechen! - in ständigem Verkehr mit Frauen und in unverzeihlicher
Unzucht zu leben, wie auch der heiligste Apostel sagt: «Denn was im Verborgenen

von ihnen getan wird, ist auch schändlich auszusprechen.»27

(25,3,1) Wer die aus dem heiligen Geist entgegengesetzte Widerlegung für
diese Häresie kennen will, muss aus der Offenbarung des heiligen Johannes
wissen, dass er, indem er an eine einzige der Gemeinden vom Angesichte des

Herrn her schreibt, das heisst dem Bischof, der dort eingesetzt wurde mit der
Kraft des heiligen Engels beim Altar2*, sagt: «Du hast aber etwas Gutes, dass

du die Werke der Nikolaiten hasst, die auch ich hasse.»29(25,3,2) Eine gewisse
Prunikos30 verehren andere, indem sie, so wie auch diese [vorher Genannten],
wiederum auf mythologische Weise in derselben Meinung über die Unzucht
ihre eigenen Begierden erfüllen und behaupten: «Die Kraft der Prunikos
sammeln wir von den Körpern und durch deren Ausflüsse», ich meine, dass

sie vom Samen und von der Menstruation sammeln.31 (25,3,3) Über sie wenig
später;32 wenn wir über sie einfach zu reden vornehmen, gehe ich mit Scharfsinn

langsam vor, dass ich nicht die Ohren der Hörer oder Leser beschmutze,
sondern dass ich den Verständigen eher Abscheu vor ihnen bereite und sie

vom Übeltun abwende, nicht indem ich die Frevler verleumde, sondern
gemäss der Wahrheit das bei ihnen Geschehene im Triumphzug ans Licht führe.
(25.3.4) Andere nun verehren den vorher erwähnten Ialdabaoth,33 indem sie

behaupten, er sei, wie ich [schon] sagte, der erste Sohn der Barbelo. Und
deswegen, sagen sie, müsse man ihm Ehre erweisen, weil er vieles offenbarte.
(25.3.5) Daher erdichten sie auch gewisse Bücher im Namen des Ialdabaoth34
und bilden auch unzählige barbarische Namen35 der Herrschaften, wie sie

sagen, und der Gewalten, die sich in jedem Himmel der Seele der Menschen
entgegenstellen.36 Und gross ist tatsächlich der durch ihre Irrlehre dem
Geschlecht der Menschen entstandene Anschlag. (25,3,6) Andere nun verehren
auf eben diese Weise den Kaulakau,37 den sie ebenso einen Archonten nennen,

weil sie sich bemühen, die Unverständigen aus Ehrfurcht vor den Namen
und wegen der barbarischen Benennung des erkünstelten Namens zu
täuschen. Den Erfahrenen und aus Gott über jeden Namen und jeden Gegenstand

dank der wahrhaftigen Erkenntnis Gottes Schöpfenden, wie sollten diesen

nicht die offen widerlegten Lehren ihres Mythos und ihrer Sünde als

unzuverlässig gelten?38



230 Philipp Wcilchli

(25,4,1) Denn wenn sie Prunikos sagen,39 ist das Ganze die Äusserung des

Luxus und der Unmässigkeit. Denn alles Prunikierende40 erweist sich als nach
der Wollust benannt und als Anschlag des Verderbens. (25,4,2) Denn für
diejenigen, die die Körper [der Frauen] entjungfern, gibt es einen griechischen
Ausdruck, nämlich: «Er schändete sie.»41 Daher schreiben auch in [ihren]
erfundenen Erzählungen42 die Verführer der Heiden43, die Erotisches44
aufzeichnen, über die Schönheit, indem sie behaupten, dass die Schönheit
Prunikos45 sei. (25,4,3) Aber wer von denen, die zu Erkenntnis auch über
Kaulakau gelangt sind, dürfte nicht in Lachen ausbrechen, weil jene die
hebräisch gut bezeugten und griechisch wohlübersetzten Ausdrücke, die auch
noch jetzt bei denen, die Hebräisch lesen [können], offenbar sind und nichts
Krummes haben, zum Herstellen von Götzen, zu Bildern und zu personifizierten

Wesenheiten, sozusagen zu Bildhauerarbeiten benutzen, den einfachen

Gemütern durch Vorstellungen die Sünde säen und zur Saat ihrer
Schlechtigkeit und trügerischen Kunstfertigkeit formen? (25,4,4) Denn
Kaulakau steht bei Jesaja und ist ein Ausdruck in der zwölften Vision, wo es

heisst: «Drangsal auf Drangsal, Hoffnung auf Hoffnung, noch ein wenig und
noch ein wenig sollst du empfangen!»46 (25,4,5) So setze ich auch die hebräischen

Ausdrücke selbst vollzählig hierhin in demselben Wortlaut47, wie sie

geschrieben sind: Denn «Saulasau saulasau» bedeutet: «Drangsal auf Drangsal»,

«Kaulakau kaulakau»: «Hoffnung auf Hoffnung», «Ziersam ziersam»:
«noch ein wenig und noch ein wenig sollst du empfangen.»48 (25,4,6) Wo
bleibt nun ihre Mythologie? Wo das Rankenwerk ihrer Vorstellungsgebäude?

Woher kommt der Lolch49 in die Welt? Wer zwingt die Menschen, sich
selbst zum Verderben zu verführen? (25,4,7) Denn wenn sie mit Wissen die

Begriffe in ein Vorstellungsgebäude verkehrten, sind sie ganz offensichtlich
an ihrem eigenen Verderben schuld. Wenn sie aber unwissend, was sie nicht
verstanden, behaupteten, ist nichts unglücklicher als sie. Denn solches ist in
der Tat töricht, wie auch jedem, der in Gott Verstand erworben hat, einzusehen

gegeben ist. (25,4,8) Denn wegen der Wollust stürzten sie sich selbst und
jene, die ihnen Glauben schenkten, ins Verderben und verderben sie [noch].
(25.4.9) Denn es ist der Geist der Sünde, der wie ein Hauch in einem
Blasinstrument mit verschiedenen Umwälzungen50 jeden einzelnen der Unverständigen

gegen die Wahrheit anstachelt. Denn das Blasinstrument ist auch selbst
ein Abbild der Schlange, durch die der Böse redete und Eva täuschte.51

(25.4.10) Vom Typus52 jener [Schlange] her nämlich wurde das Blasinstrument

im Wege der Nachahmung den Menschen zur Täuschung bereitet. Und
schau den Typus, den der Bläser selbst im Blasinstrument bietet!53 Denn beim
Blasen neigt er sich nach oben und neigt sich nach unten, wendet sich nach
rechts und nach links ebenso wie jene [Schlange], (25,4,11) Genau derselben
Weisen nämlich bedient sich auch der Teufel, damit er gegen die Himmlischen

seine Gotteslästerung zur Schau stelle und das auf der Erde [Befindliche]

durch Vernichtung vernichte54 und zugleich die bewohnte Welt umfasse,



Epiphanius von Salamis: Panarion haereticorum 25 231

indem er rechts und links die der Sünde Gehorchenden und von ihr wie durch
ein Musikinstrument mit den vorgespiegelten Klängen Verblendeten verderbe.

(25,5,1) Andere von ihnen nun bilden irgendwelche neue55 Namen, indem
sie behaupten, dass Finsternis, Tiefe und Wasser bestanden hätten und der
Geist mitten durch diese eine Abgrenzung geschaffen habe.56 Die Finsternis
aber war böse auf den Geist und grollte ihm, weswegen die Finsternis aufstieg
und den Geist umfing und, heisst es, eine gewisse sogenannte Gebärmutter
gebar, die nach ihrer Geburt nach eben diesem Geist lüstern wurde. (25,5,2)
Aus der Gebärmutter nun gingen gewisse vier Äone57 hervor, aus den vier
Äonen aber andere vierzehn, und es entstanden Rechts und Links, Licht und
Dunkelheit. (25,5,3) Zuletzt sei nach allen diesen ein gewisser böser Äon
hervorgegangen, dieser habe sich mit der oben vorgestellten58 Gebärmutter
vereinigt, und aus diesem bösen Äon und aus der Gebärmutter seien Götter, Engel,

Dämonen und sieben Geister entstanden. (25,5,4) Ertappt ist aber die
Maskeraden-Produktion ihrer Sünde! Denn am Anfang postulieren und
definieren sie einen einzigen Vater59, zuletzt aber zeigen sie viele Götter vor, so
dass klar wird, dass der Irrtum die von ihm geäusserten Lügen gegen sich
selbst rüstet und dass er sich selbst auflöst, weil die Wahrheit immer [einträchtig]60

an jedem Ort gefunden wird.
(25,6,1) Was soll ich nun zu dir sagen, o Nikolaos? Worüber soll ich [mit

dir] diskutieren61? Woher, o du da,62 kommst du uns mit dem bösen Äon, der
Wurzel der Schlechtigkeit63, der erzeugenden Gebärmutter, vielen Göttern
und Dämonen? (25,6,2) Denn der Apostel zeigt, indem er sagt: «Wenn es

sogenannte Götter gibt»,64 dass es sie nicht gibt. Denn im Ausdruck «sogenannte»

zeigte er, dass sie nur in der Rede existieren, dem Wesen nach nicht
existieren sondern nur nach der Meinung einiger [Leute]. (25,6,3) «Für uns
aber», sagt er, «gibt es einen einzigen Gott»,65 nämlich für die, die um die
Erkenntnis der Wahrheit66 wissen. Und er sagt nicht «sogenannter Gott»,
sondern «wirklicher Gott». Wenn wir aber einen einzigen Gott haben, dann nicht
viele Götter. (25,6,4) Und der Flerr sagt im Evangelium: «Damit sie dich, den

einzigen, wahrhaftigen Gott erkennen»,67 damit er die Meinung jener, die

Mythisches erzählen und glauben, es gebe eine Vielheit von Göttern, zerstöre.

Denn ein einziger ist unser Gott, Vater, Sohn und Fleiliger Geist, drei
Seinsweisen, eine einzige Herrschaft, eine einzige Gottheit, eine einzige
Lobpreisung, aber nicht viele Götter.68 (25,6,5) Wie hat sich, o Nikolaos, dich
betreffend erfüllt, was vom Erlöser gesagt worden ist: «Es gibt Verschnittene,
die von den Menschen verschnitten wurden, es gibt Verschnittene, die vom
Erzeuger erzeugt wurden,69 und es gibt Verschnittene, die sich selbst
verschnitten wegen des Himmelreiches.»70 (25,6,6) Wenn es nun also Verschnittene

wegen des Himmelreiches gibt, wie hast denn du dich selbst und die, die
dir Glauben schenken, in die Irre geführt, indem du durch Unzucht und
Übeltätigkeit die Wahrheit Gottes in Ungerechtigkeit niederhältst71 und indem du



232 Philipp Wälchli

Schimpfliches72 lehrst?73 (25,6,7) Wie aber erfüllt sich über dich das [Wort]:
«Über die Jungfrauen habe ich kein Gebot des Herrn, aber ich gebe das Urteil

ab als ein der Gnade teilhaft Gewordener, dass es so gut ist»,74 und ferner:
«Die Jungfrau sorge sich um die Sache des Herrn, wie sie dem Herrn gefalle,
damit sie heilig sei an Körper und Geist.»75 (25,6,8) Und wieviel gibt es über
die Heiligkeit, Enthaltsamkeit und Jungfräulichkeit zu sagen? Denn von dir
wird aller Schmutz der Unreinheit schamlos vorgeschrieben.76Aber von diesen

zwei oder drei Worten her sei, für die Leser zur Zerstörung dieser lächerlichen

Häresie, meine Absicht hier vorgelegt:
(25,7,1) Wenn ich der Reihe nach die mit diesem verbundene Häresie

beschreibe, will ich sie erweisen als wie ein verödeter Wald oder wie ein Dor-
nen-Gebüsch oder wie ein sich auf dem Acker erhebender Haufen Hölzer
und Reiser, die zum Verbrennen bereit sind,77 weil sie sich dieser Häresie des

kläglichen Nikolaos angeschlossen haben. (25,7,2) Denn wie durch Aufpfropfen
oder durch heftige Krätze oder durch Aussatz Körper um Körper vernichtet

zu werden pflegen, so haben sich die sogenannten Gnostiker der Reihe
nach mit diesem vereinigt, indem sie von Nikolaos und den Leuten vor ihm78

(Simon79 und die andern meine ich) ihre Anregungen genommen haben, die
angeblichen Erkenner, aber tatsächlich wegen ihrer in den Taten [gezeigten]
Unzucht in üblen Handlungen und Übeltätigkeit Erkenntnisfeinde.80 (25,7,3)
Denn da wir in der Tat auch diesen [Nikolaos], der sich nur kurz enthalten
hat, dann von der Enthaltsamkeit abgefallen ist nach Art des «Hydrops»
genannten Reptils,8' das aus dem Wasser aufs Land steigt und wieder ins Wasser
zurückkehrt, mit dem in Christi Hand gegebenen Rohr82 verspottet und
vernichtet haben, wollen wir zu den folgenden Häresien übergehen.

Anmerkungen (Kommentar)

(1) Zu Epiphanius' Darstellung vgl. besonders Irenaeus adv. haer. I 26,3: Hippolytus re-
futatio VII 36,3, Pseudo-Tertullian adv. omn. haer. 1,6; Filastrius haer. 33 (schöpft aus
Epiphanius); Clemens Alexandrinus ström. III 25,5ff. (=Eusebius h. e. III 29,2ff.), Tertullian
praescr. 33!

(2) Vgl. Apg 6,1-7; die Namen der Sieben Apg 6,5; zu Stephanus als erstem Märtyrer Apg
6,8-7,60! - Dass es sich beim Gründer der Nikolaiten-Gemeinschaft um denselben Nikolaos
handelt wie in der Apg, ist nicht gesichert.

(3) Proselyt war die Bezeichnung der Griechisch sprechenden Juden für denjenigen, der
sich der jüdischen Gemeinschaft anschloss.

(4) Mit andern Worten heisst das: Er bekehrte sich zum Christentum.
(5) Diese Satzperiode ist ein Beispiel für Epiphanius1 wortreichen Stil. Betont wird

Nikolaos' anfängliches Hervorragen in christlichen Tugenden, wovon sich sein späterer Abfall

desto stärker abhebt.
(6) 7i\(fvr|: Bedeutet Irrtum, Täuschung, aber auch speziell «Sünde». In der Folge übersetze

ich das Wort meist als «Sünde», wo vom Kontext her erforderlich aber als «Irrtum»
oder «Irrlehre». Beide Bedeutungen muss man aber jedesmal mitdenken.



Epiphanias von Salamis: Panarion haereticorum 25 233

(7) Die in den vorangehenden Kapiteln genannten Häretiker. Epiphanius behandelt die
einzelnen Häresien in einer von ihm rekonstruierten chronologischen Abfolge.

(8) Epiphanius meint hier damalige asketische Praktiken. Dabei handelte es sich um
individuelle, nicht durch eine feste Regel vorgeschriebene und meist auf eine bestimmte
Zeitdauer beschränkte Askese, vgl. Palladius Historia Lausiaca 18. Auch das Motiv der
«Josephs-Ehe», d. h. dass ein Paar die Ehe sexuell nicht vollzieht, ist geläufig, vgl. Palladius
Historia Lausiaca 8, Socrates Scholasticus Eccl. Hist. IV 23 §§2-11 und die Legenden über
Alexius und Caecilia von Rom.

(9) Prov 26,11; II Petr 2,22.

(10) Clemens Alexandrinus ström. III 25,6: «Denn dieser, heisst es, der eine blühende
Frau gehabt habe, habe, weil er nach der Himmelfahrt des Erlösers aus Eifersucht die Apostel

beneidete, seine Frau in die Öffentlichkeit geführt und zugelassen, dass sie sich jedem
Beliebigen vermählte. Diese Praxis soll nämlich jenem Wort entsprechen, dass das Fleisch
zu verachten sei, und daher sind die, die seiner Häresie nachgehen, dem Gewordenen und
dem Gesprochenen einfach und ungeprüft gefolgt und treiben offen Hurerei.» Vgl. auch
Photios Bibl. 232!

(11) to gä/Wov auvé(|)epev: Hier ergänzen GCS und Williams <aiaxüvea6ai kcù gexa-
voeïv>, anders ergänzt PG. Diese Ergänzung ist möglich, der überlieferte Text wirkt
syntaktisch sehr hart. Dennoch erscheint mir eine Ergänzung nicht absolut zwingend, und ob
sie so lauten müsste, ist fraglich. Ich versuche den Text so zu verstehen, wie er dasteht, was
m. E. möglich ist. Dann handelt es sich um eine «ironische» Feststellung: Das - nämlich
Unzucht zu treiben - bekam Nikolaos besser als die Enthaltsamkeit. Vgl. unten in diesem
Kapitel 4,6; 6,1, welche Stellen einen ähnlichen Charakter aufweisen.

(12) Vom Ziel, das er sich anfänglich gesetzt hatte, nämlich von der Enthaltsamkeit.
(13) Epiphanius nennt hier einen Kernsatz der nikolaitischen Theologie, ohne ihn zu

verstehen. Er unterstellt Nikolaos vielmehr schlechte Absichten, vgl. unten in diesem Kapitel
2,1! Im Samen befinden sich die göttlichen Lichtfunken, die eingesammelt werden müssen,
vgl. Rudolph 256-259!

(14) D. h. offenbar: Geschlechtsverkehr, wie er der menschlichen Natur gemäss ist, nämlich

im Rahmen der Ehe. Das entspricht Epiphanius' vorangehender Schilderung. Dagegen
handelt es sich bei den nachfolgend genannten Formen der Hurerei vermutlich um ausser-
ehelichcn Geschlechtsverkehr. Epiphanius1 wortreiche Umschreibung, die nicht eben sehr
klar ist, ist in ihrer Form sehr charakteristisch.

(15) oi -rfjç yeu5covi>|jou yvtooetoç: GCS und Williams ergänzen oi <àpyriyéxai> Diese
Ergänzung scheint mir überflüssig. Denn Ausdrücke mit blossem Artikel kommen im
Griechischen oft vor. oi Ttepi XY heisst «Die Anhänger/Gefolgsleute/Helfer usw. des XY», zà

xfjç (xuvoSou «die Angelegenheiten der Synode», oi xoû 6|ioonaion «die Vertreter der
Wesensgleichheit [Jesu mit dem Vater]». Vgl. unten in diesem Kapitel 7,2 oi npo crùxoù. Die
Ergänzung ist deshalb gar nicht nötig, weil oi allein àpxûyéxai schon heissen kann. Ausserdem
ist hier gleich anschliessend offenbar von den Anhängern verschiedener gnostischer
Richtungen die Rede, erst im nächsten Satz kommen dann die Urheber vor. Daher übersetze ich
lieber ohne die Ergänzung.

(16) Gnosis, woher der Name «Gnostiker» kommt.
(17) Gnostiker: «Erkennende», Stratiotiker: «Kriegerische», Borboriten: «Schmutzige».

Vgl. zu den Selbstbezeichnungen der Gnostiker Rudolph 222f.!
(18) a'ipeoiç: wörtlich «Spaltung», Abspaltung von der Gemeinde, übertragen Sekte,

dann auch «Irrlehre». Obwohl der heutige Gebrauch des Wortes «Häresie» vielleicht etwas
zu stark die Irrlehre betont, übersetze ich im Folgenden a'ipeoiç mit «Häresie». Irrtum und
Spaltung ebenso wie Irrtum und Sünde gehören für Epiphanius zusammen.

(19) Epiphanius erzählt Teile eines gnostischen Mythos nach. Barbelo auch Panarion
haer. 21,2,5 und Filastrius haer. 33,2: «Diese verehren Barbelo». Vgl. auch Rudolph 86f.,90!



234 Philipp Wälchli

(20) Vgl. Irenaeus adv. haer. I 30,4 (bei den Ophiten) octavum matre habentem locum.
(21) Ialdabaoth oder Sabaoth ist der Demiurg, der Schöpfer der bösen, vergänglichen

Welt. Vgl. Rudolph 83-86,88,120 u. A. Magris, Die gnostische Umdeutung des Piatonismus.
Die Lehre vom Bild, Grazer Beiträge 20 (1994) 165-194, darin S. 185.

(22) Jes 45,51.

(23) Vgl. Irenäus adv. haer. I 30,6: «Weshalb Jaldabaoth vor allen, die unter ihm waren,
geprahlt und sich rühmend behauptet habe: <Ich bin der Vater und Gott und niemand ist
über mir!> [Jes 45,5f.J Aber seine Mutter habe es gehört und gegen ihn gerufen: <Lüge nicht,
Jaldabaoth, denn über dir ist dein Vater, der erste Mensch, und der Mensch, der Sohn des
Menschen!»» (primus Anthropus et Anthropus filius Anthropi). Vgl. a. A. Magris, Die
gnostische Umdeutung des Piatonismus. Die Lehre vom Bild, Grazer Beiträge 20 (1994) 165-
194, darin S. 184: «Der gnostische Weltherrscher hingegen [i. Ggs. zu Piatos Demiurgen im
Timaios], des wahren Gottes unkundig und sogar potentiell widergöttlich, ist kaum imstande,

das bonum diffusivum sui zu versinnbildlichen. Anders als bei den Kindern des Lichtes
(und ebenso seinem platonischen Gegenspieler [gemeint ist wohl eher: Gegenstück,
Entsprechung]) ist die gigrioK;, die er im Benehmen und Wirken aufweist, entweder eine leere
oder eine bösartige, jedenfalls vom Negativen behaftete Nachahmung. Das gilt zuerst für
die Behauptung, die alle gnostischen Lehren (die Hermetik ausgenommen) dem
Weltschöpfer zuschreiben: <Ich bin der einzige Gott, es kann keinen anderen ausser mir
geben!»»* Mit dieser widersprüchlichen Selbstproklamation, die in Wahrheit von seinem
Mangel an Erkenntnis herkommt, enthüllt er sich als eine tatsächliche Nachäffung, eine
lächerliche Karikatur des Göttlichen, auf dessen Erhabenheit er Anspruch erhebt.» Bei *

Hinweis auf: Irenäus I, 5.4; 29.4; 30.6; NHC II, 11; 103; VII, 53; Hippolytus VI, 33.

(24) Über die Herrscher vgl. unten Anm. 36 zu diesem Kapitel 3,5! Über die zerstreuten,
wiedereinzusammelnden Lichtsamen vgl. Rudolph 256-259! - Zum Thema «sexuelle
Vereinigung mit Barbelo» vgl. A. Magris, Die gnostische Umdeutung des Piatonismus. Die Lehre
vom Bild, Grazer Beiträge 20 (1994) 165-194, darin S. 186f.!

(25) Das heisst in Analogie zum Mythos der Barbelo gestaltete er die Verpflichtung zum
rituellen Geschlechtsverkehr.

(26) gwxfipiov, eigentlich «Geheimnis», hat auch einen Beiklang im Sinne von «Sakrament,

Ritualhandlung».
(27) Eph 5,12.

(28) coç ypàpcov giâ xtov £KKLr|oa(5v èk repooraTtou Kupiou xouxéaxtv xrâ ejiicncojKp xrô èKeîoe
KaxaaxaOévxi aùv xfj ôuvàgei xoû àyiou àyyéÀou xoû èjtl xoû öuataaxripiou érioiv: Anspielung
auf Apk 2,1.8.12.18; 3,1.7.14 xto àyyétap xfjç èv XY éici<Ar|aiaç ypàt|/ov, mit der um einen
Artikel erweiterten Lesart xrâ àyyéZro x® èv XY èKtc>.r|cri.aç ypd\|/ov. Es fragt sich, ob aûv xfj
Suvagei xoû àyiou àyyéZou xoû èjù xoû Guoiaaxripiou auf KaxaoxaGévxi zu beziehen ist oder
auf (|>r|aiv. Die erste Möglichkeit scheint mir grammatikalisch etwas wahrscheinlicher, ohne
dass ich die zweite ausschliessen kann. Deshalb habe ich so übersetzt, ebenfalls Williams.
Für die andere Möglichkeit hat sich PG entschieden. Dann muss es heissen: «... das heisst
dem dort eingesetzten Bischof, mit der Kraft des heiligen Engels beim Altar sagt ...». Bei
Evagrius, Gnostikos 47, zitiert bei Socrates Scholasticus, Eccl. Hist. IV 23 §69, findet sich
die Vorstellung vom Bischof als dem «Engel der Gemeinde»; "E>.eyev o xfjç ©pouïxmv êk-
K^riolaç âyye^oç Zapanicov... Die Herausgeber A. und C. Guillaumont, Sources Chrétiennes
356, Paris 1989 bemerken z. St.: «expression empruntée àApoc. 2,1.8.12; 3,1.7.14, désignant
le chef de l'Église de ce lieu. Le mot <ange> évoque peut-être ici le fait que Sérapion, avant
de devenir évêque de Thmuis, mena longtemps la vie monastique (dite <angélique>) ...» Es
ist aber wohl kaum anzunehmen, dass in der Apk unter dem jeweiligen Engel der
Gemeindebischof zu verstehen ist, da ja zu ihrer Zeit der Monepiskopat noch kaum verbreitet war;
eher wird an die Vorstellung eines Schutzengels, der über der Gemeinde wacht, zu denken
sein. Epiphanius setzt den Engel offenbar nicht mit dem Bischof gleich, sondern denkt eher



Epiphanius von Salamis: Panarion haereticorum 25 235

an einen Engel, der dem Bischof von der Weihe an beisteht. Falls man aber wie PG
übersetzen muss, dann bezieht sich der Beistand des Engels nicht auf den Bischof, sondern auf
den Autor der Apk, der Engel selbst müsste eine Art Thronengel beim himmlischen Altar
sein.

(29) Apk 2,6 (Der Wortlaut des Hauptsatzes entspricht nicht ganz dem Text des NT).
(30) Vgl. zur Prunikos Panarion haer. 21,2,4f. und 37,3,2f.
(31) Eine Lücke im überlieferten Text fülle ich in Anlehnung an die in GCS vorgeschlagene

Konjektur.
(32) Vgl. unten Panarion haer. 26,4,5ff.
(33) Vgl. Filastrius haer. 33,3: «Andere von ihnen aber verehren einen gewissen Jalda-

baoth», Irenaeus adv. haer. I 30,5: «Jener aber, der der Erstgeborene der Mutter sei, heisse
Jaldabaoth.»

(34) Andere Bücher eiç rov laSaßawG Panarion haer. 26,8,1 erwähnt.
(35) Vgl. Irenaeus adv. haer. I 24,5f.: «Auch heften sie gewisse Namen wie von Engeln an

und behaupten, diese seien im ersten, jene im zweiten Himmel... Wer deshalb dies gelernt
hat und alle Engel und ihre Geschäfte kennengelernt hat, [weiss,] dass er sämtlichen Engeln
und Gewalten unsichtbar und unbegreiflich ist, wie auch Kaulakau gewesen ist.»

(36) Die Vorstellung von Mächten im Himmel, insbesondere auf Sternen, war in der Antike

geläufig, ebenso deren Einfluss auf die Menschen, vgl. R. Merkelbach, Zwei Beiträge
zum Neuen Testament. 1. Die Dunkelsterne im Brief des Judas (§13), Rheinisches Museum
134 (1991) 346-349. Epiphanius nennt hier zwei Arten, ôpxovreç, <Herrschaften, Herrschen
oder oft auch als Archonten übersetzt, und è^ouolcu, Gewalten, Mächte. Motive dieses

Vorstellungsbereiches flössen später in die christliche Engellehre ein. Vgl. auch Rudolph
67f„ 83f., 285!

(37) Ebenso, wohl aus Epiphanius schöpfend, Filastrius haer. 33,3: «Andere aber [verehren]

den Menschen Kalakau...» (Ob er ävGpomov statt öpxovra las?); vgl. Irenäus adv. haer.
124,5f.: «Wie auch die Erde [nur ein] Name sei, auf die, wie sie sagen, der Erlöser herabgestiegen

und hinaufgestiegen sei, es sei Kaulakau wie auch Kaulakau [unsichtbar für die
Engel und Mächte] gewesen sei.»; Hippolytos refutatio V 8,4: «Dies sind die drei unförmigen

Wörter: Kaulakau, Saulasau, Zeesar, Kaulakau für den oberen Adam, Saulasau für den

unteren, sterblichen Adam, Zeesar für den durchs Obere fliessenden Jordan.»
(38) Die Überlieferung dieses Satzes ist gestört, die Übersetzung daher nicht völlig

sicher.

(39) Vgl. Panarion haer. 37,6,Iff.!
(40) Ein unübersetzbares Wortspiel: Zum Namen Prunikos wird hier ein Partizip

npoimKeuogevov gestellt in der Bedeutung etwa von «wollüstig, geil». itpouviKoç wurde als

Variante zu 7topviKOÇ angesehen und bedeutet «Wollust, Geilheit; Geschlechtsverkehr,
Sex». Vgl. Thesaurus linguae Graecae s. v. 7ipoiiviKoç! - Meine Übersetzung versucht das
Karikierende in Epiphanius1 Ausdrucksweise wiederzugeben.

(41) ètipouviiceuGe rijvSe: Woher Epiphanius diesen Ausdruck hat, ist mir schleierhaft.
jtpouviKeüto entspricht nopviKeho), vgl. Thesaurus linguae Graecae s. v. 7rpotmKe6a>!

(42) év pùGoiç: Es fragt sich, was dieser Ausdruck hier bedeutet. Er kann heissen
«Mythos» im geläufigen Sinne, aber auch im literaturtheoretischen Sinn «fiktive/fiktionale
Erzählung», d. h. eine Erzählung, die nicht tatsächlich geschehene Ereignisse berichtet, aber
gleichwohl den Eindruck erweckt, als berichte sie tatsächlich Geschehenes. Vgl. dazu U.
Luz, Fiktivität und Traditionstreue im Matthäusevangelium im Lichte griechischer Literatur,

ZNW 84 (1993) 153-177! Im Zusammenhang mit dem als èpcmicâ umschriebenen
Inhalt, vgl. Anm. 44, läge der Schluss nahe, dass antike Liebesromane gemeint seien.

(43) "E/U.ryvEç: ist die normale Bezeichnung für die Heiden, heisst aber natürlich auch
«Griechen», als was es Williams und PG übersetzen. Nun gab es damals keine Bildung oder
Gelehrsamkeit, die nicht zugleich griechisch und heidnisch war. Falls hier von antiken Ro-



236 Philipp Wälchli

manschriftstellern die Rede sein sollte, vgl. Anmm. 42 u. 44, so liesse sich natürlich einwenden,

dass diese eben auf Griechisch schrieben. Aber es gab auch lateinische Romane, und
Spuren antiker Romane oder ihrer Inhalte haben sich auch in andern Sprachen erhalten.
Jedenfalls galten Romane nicht als Lektüre für Christen, weil sie nicht tatsächliche
Geschehnisse berichteten und insofern «unwahr» waren, eben eine Täuschung oder Verführung.

(Diese Ansicht wird auch heute noch vertreten, vgl. die Auseinandersetzung
zwischen G. Gabriel, Fiktion und Wahrheit, Problemata 51, 1975, und K. Hamburger, Wahrheit

und Ästhetische Wahrheit, Stuttgart 1979, von denen die letztere ungefähr die eben
dargestellte Position vertritt.) Vgl. Augustin Confessiones 1,10,16 «... weil ich gierig war
nach erfundenen Geschichten, die mir die Ohren berauschten ...» u. 1,13,22, wo der Vorwurf

der Unwahrheit und Täuschung gegen die gesamte antike Literatur erhoben wird!
Vgl. a. unten in diesem Kapitel 4,11 Epiphanius' eigene Äusserung über die Klänge der Musik!

Aus diesen Gründen habe ich mich entschieden, «Heiden» in den Text zu setzen.
(44) oi xà èpcoxiKà auyypat|/d|revoi: èptoxncà ist ein oft verwendeter Ausdruck zur

Bezeichnung von Liebesromanen (oder von deren Inhalt), vgl. Suda Ç49: Zevoßüiv, Âvxxoxeûç,
iotopiKÔç. BaßrAcovioiKor ëaxi 5è èpwxiKà, ^50: Hevoptov, 'E<|)éaioç, ioxopucoç. 'E<|>£0iaKcr ëaxi
5è ëpcoxucà ßtßÜa, Ç51: ëaxi 8è Ka! aùxà èpcoxiKcov imoGéaecov iaxopia... Im Zusammenhang
mit den unter Anm. 42 aufgeführten Überlegungen liesse sich folgern, dass hier Autoren
antiker Liebesromane gemeint seien. Aber dieser Schluss ist nicht sicher, weil Epiphanius
sich nicht genauer ausdrückt. Ich habe daher eine vorsichtige Übersetzung gewählt.

(45) Mitzudenken: Prunikos=Wollust, Geilheit; Geschlechtsverkehr.
(46) Jes 28,10. Der hebräische Text dieser Stelle, den Epiphanius richtig transliteriert, ist

in seiner Bedeutung umstritten, wie schon ein Vergleich verschiedener moderner Übersetzungen

zeigt. Epiphanius bezieht seine Übersetzung und Deutung aus der Septuaginta,
deren Wortlaut er zitiert (ausser dass in der Septuaginta îtpocrôéxou «empfange!» voransteht).
- Die Ableitung von Namen für Engel, Dämonen und Geister aus Bibelstellen war, wie
Epiphanius richtig erkennt, ein gängiges Verfahren.

(47) aùxcâç fo^eaiv: Diese Stelle ist schwierig, weil zuvor schon von den ppgaxa die Rede
ist. Ài^iç muss hier also in einem engeren Sinn verstanden werden. Bei Grammatikern wird
es oft zur Bezeichnung des konkreten Wortes, der Wortgestalt benutzt; zu denken ist also

an etwas wie «Silbe für Silbe» (PG) oder an den Wortlaut, also an die genaue lautliche
Wiedergabe der hebräischen Wörter. Eine andere Möglichkeit wäre vielleicht noch, 7iapa0f|ao-

gcu crùxcûç 7-é^eaiv zu verstehen als «...stelle ich zu denselben, d. h. griechischen, Wörtern»,
was genau dem Folgenden entspräche. Das wäre jedoch eine sehr weitgehende Interpretation

des Textes.

(48) Zum Vergleich hier der hebräische Wortlaut der BHS in deutscher Umschrift: saw
läsäw säw läsäw qaw läqäw qaw läqäw zaïr säm zalr säm.Epiphanius1 griechische Umschrift
ist qualitativ sehr gut!

(49) Vgl. Ml 13,27. Der Lolch ist Sinnbild für die «Saat des Teufels», das heisst hier die
Häretiker.

(50) 5iac|)ôpoi<; Kivrjoecnv: Kivqaiç kann einfach die Bewegung, die Umwälzung der Luft
im Rohr bezeichnen. In übertragener Bedeutung bezeichnet es aber auch den politischen
Aufstand, den Umsturz oder eine taktische Bewegung, ein Täuschungsmanöver. Epiphanius

meint hier zweifellos auch Täuschungsmanöver.
(51) Dass die Schlange aus Gen 3 der Teufel gewesen sei, ist eine sehr alte Überzeugung.

Ebenso war die Überzeugung von der verführerischen und magischen Wirkung der Musik
und der Musikinstrumente in der Antike allgemein verbreitet. Musik wurde auch zum
Hervorrufen von Trance und Ekstase verwendet. Vgl. zum christlichen Vorstellungshorizont
Schatzhöhle 4,8-13; «Wer einen Vogel die griechische Sprache lehrt, bringt einen grossen
Spiegel her und stellt ihn zwischen sich und ihn; dann fängt er mit ihm zu reden an. Sobald
der Vogel seine Stimme hört, dreht er sich nach rückwärts; da sieht er seine eigene Gestalt



Epiphanius von Salamis: Panarion haereticorum 25 221

im Spiegel und gerät alsbald in Freude darüber, dass der vermeintliche Genosse mit ihm
spricht. Und so neigt er in Ruhe sein Ohr und hört die Worte des mit ihm Redenden an,
merkt auf und lernt so griechisch sprechen. Ebenso fuhr der Satan in die Schlange und
wohnte darin; dann gewahrte er den richtigen Zeitpunkt, als er Eva allein sah, und rief sie
bei ihrem Namen. Als sie sich zu ihm wandte, sah sie in ihm ihr Bild, und er redete mit ihr
und täuschte sie mit seinen lügenhaften Worten; denn die Natur des Weibes ist schwach.»,
Schatzhöhle 11,3-7 (zu Gen 4,21f.): «Jubal und Tubalkain, zwei Brüder und Söhne Lamechs
des Blinden, der Kain getötet hatte, machten alle Arten von Musik, Jubal machte Flöten,
Zithern und Pfeifen. Da fuhren die Dämonen in diese und wohnten darin. Blies man hinein,
dann sangen die Dämonen aus den Flöten heraus, und spielte man auf den Zithern, dann

sangen die Dämonen daraus hervor. Und Tubalkain machte Zymbeln, Klappern und
Trommeln.» und Schatzhöhle 12,7: «Sie bliesen unter Gejohl die Flöten, spielten die Zithern

unter Einwirkung der Dämonen und schlugen die Trommeln und Klappern unter
Mitwirkung der bösen Geister.» (alle Zitate nach P. Riessler, Altjüdisches Schrifttum ausserhalb

der Bibel, Heidelberg, 1928,61988). Die «Schatzhöhle» ist in der überlieferten Form
jünger als Epiphanius, dürfte wohl aber im Grundbestand ins 4. oder frühe 5. Jahrhundert
zurückgehen, schöpft ausserdem aus älteren Quellen, so dass sie als ungefähr gleichzeitig
zu Epiphanius angesehen werden kann.

(52) xwtoç: Dieses Wort bedeutet wörtlich «Muster, Beispiel, Bild, Vorbild, Urbild». So
übersetzen Williams und PG. Ich habe es bei «Typus» belassen, da das Wort hier gleich
zweimal vorkommt und dabei in besonderem Zusammenhang steht: Epiphanius benutzt
hier anscheinend die Typologie, das heisst die Vorstellung, dass gewisse Ereignisse im Alten

solchen im Neuen Testament entsprechen. Der Typus im AT kündigt jeweils den Anti-
typus im NT an, der den Typus erfüllt. Berühmte Typologien sind Jona - Christi Auferstehung,

Moses' Gesetzgebung - Christi Bergpredigt, Isaaks Opferung - Christi Kreuzestod
und andere mehr. Nach diesem Modell baut Epiphanius hier anscheinend seine Vergleiche
auf.

(53)koI öpa tôv tütcov öv aûxôç ô avXâv èv xrô axtXà jtoieïxai: Dazu findet sich bei Evagri-
us, Gnostikos 46, überliefert bei Socrates Scholasticus, Eccl. Hist. IV 23 §68, eine auffallend
ähnlich formulierte Stelle, ebenfalls auf den Teufel bezogen: yivcooKéxcooav oi yvcoaxncol,
xtç 6 7tvécov èox! mx' aùxcov...

(54) Oder, weniger hart verstanden: «durch Verdunkelung verdunkle». Es handelt sich
um eine figura etymologica.

(55) Lesart: «leere».
(56) Vgl. zum folgenden Mythos Pseudo-Tertullian adv. omn. haer. 1: «Dieser sagt, dass

die Finsternis in hässlicher und unsittlicher Begierde zum Licht gewesen sei. Es ist schändlich

zu sagen, was aus dieser Verbindung Stinkendes und Schmutziges entstand! Auch das

übrige ist unsittlich: Denn er berichtet, dass gewisse Äone, die Kinder der Schändlichkeit,
sowohl Umarmungen als auch fluchwürdige und unsittliche Verbindungen eingegangen
seien und dass aus diesen bis jetzt immer Schändlicheres hervorgegangen sei, dass ausserdem

die Dämonen und Götter und sieben Geister und anderes, reichlich Frevelhaftes und
Hässliches, geboren worden seien.» und, aus Epiphanius schöpfend, Filastrius haer. 33,3ff.:
«Sie behaupten aber und stellen folgende Glaubenslehre auf: Vorher, sagt er, gab es nur
Finsternis, Tiefe und Wasser, und aus diesen wurde in der Mitte eine Trennung gemacht
und der Geist schied diese Grundstoffe. Danach also ging die Finsternis auf den Geist los
und gebar vier Äone, und diese vier Äone gebaren andere vier Äone. Diese aber, sagt er,
sind Rechts und Links, Licht und Dunkelheit. Auch sagen sie, dass jemand mit jener Frau
und Kraft den Beischlaf ausgeübt habe, woraus Götter, Menschen, Engel und sieben
Dämonengeister geboren wurden.»

(57) Äone: Eine sehr beliebte Vorstellung, besonders in apokalyptischer und spekulativer
Literatur. Die Äone werden je nach Schrift als Weltzeitalter, die aufeinander folgen, als



238 Philipp Wälchli

unterschiedliche Bereiche oder Zustände des Kosmos oder auch als personifizierte
Weltmächte vorgestellt.

(58) 7tpo8e8riX.o)|révr(: PG und Williams übersetzen im Sinne von «vorher erwähnten», was
mir aber zu schwach scheint. 8t|L6cû ist ein recht starker Ausdruck im Sinne von «klar-machen,

offen zeigen, offenbaren».
(59) Auch die Gnostiker anerkennen einen einzigen obersten und wahren Gott, daneben

kennen sie jedoch auch eine ganze Reihe überirdischer Wesen minderen Ranges, die zwar
Abbild dieses Gottes, aber doch auch nicht im vollen Sinne Gott sind. Vgl. A. Magris, Die
gnostische Umdeutung des Piatonismus. Die Lehre vom Bild, Grazer Beiträge 20 (1994)
165-194, darin S. 174-186! Indem Epiphanius diesen Unterschied verwischt, kann er hier
den Vorwurf des Widerspruchs gegen das gnostische System erheben.

(60) GCS und Williams machen diese Ergänzung, die auch mir sinnvoll erscheint, weil
Konsistenz von Fakten, Theorien usw. als Merkmal für Wahrheit schon in der Antike
bekannt war und weil dies gut zu dem Vorwurf passt, den Epiphanius gleich davor gegen die
gnostische Theorie erhebt, dass sie widersprüchlich sei. Allerdings könnte Epiphanius auch
nur gesagt haben, dass die Wahrheit sich immer und überall zeige, was ebenfalls einen Sinn
ergibt. So gesehen ist diese Ergänzung vielleicht unnötig.

(61) SiaLexOfiaogcu meint eine argumentierende Unterhaltung, eine Diskussion.
(62) co ouxoç ist stark abwertende Anrede.
(63) Eine solche wird in diesem Kapitel nicht erwähnt!
(64) I Kor 8,5.

(65) I Kor 8,6.

(66) Weshalb Williams diesen Ausdruck wie ein Bibelzitat in Anführungszeichen setzt,
ist mir unklar. Im NT kommt der Ausdruck «Erkenntnis der Wahrheit» nicht vor, im I Kor
8,1.7.10.11 kommt yvtûaiç stets nur allein vor.

(67) Joh 17,3.

(68) Dieser Satz fasst kurz das christliche Bekenntnis zusammen und benützt dieselben
Begriffe, wie sie auch in damaligen Glaubensbekenntnissen vorkommen. Zu Epiphanius1
eigenem Bekenntnis vgl. Ancoratus 118! Das dortige Bekenntnis ist mit dem bis heute
gültigen Nicaeno-Constantinopolitanum fast völlig identisch, und es wird an dieser Stelle
erstmals bezeugt. Nach Epiphanius1 einleitenden Worten zu schliessen und in Anbetracht der
Tatsache, dass Epiphanius selbst theologisch nicht innovativ wirkte, dürfte dieses Bekenntnis

nicht von ihm selbst stammen. Ancoratus 119 führt Epiphanius ein weiteres, ähnlich
lautendes, aber darüber hinaus ausführlicheres und präzisierendes Bekenntnis an. - Immer
noch nützliche Übersicht über die alten Bekenntnisse: Symbole der Alten Kirche, ausgew.
v. H. Lietzmann, Kleine Texte für Vorlesungen und Übungen 17/18, Berlin 'T968.

(69) Das heisst von Geburt an.
(70) Mt 19,12 in abweichender Fassung. Die Stelle lautet nach NTG27: «Denn es gibt

Verschnittene, die aus dem Mutterschoss so geboren wurden, es gibt Verschnittene, die von
den Menschen verschnitten wurden, und es gibt Verschnittene, die sich selbst verschnitten
wegen des Himmelreiches.» Epiphanius' Fassung verdunkelt Sinn und Aufbau des Wortes.

(71) Rom 1,18 (wo das Attribut «Gottes» fehlt).
(72) Dieses Wort ist in der Überlieferung ausgefallen; ich folge der Konjektur in GCS.
(73) Epiphanius stellt dem von Nikolaos und seinen Anhängern geübten Geschlechtsverkehr

das Lob der Verschnittenen aus Mt 19,12 gegenüber, um so die Sündhaftigkeit ihrer
Praxis zu erweisen.

(74) Es handelt sich um eine Kontamination von Versteilen aus I Kor 7,25f., die zu
sinngemässer, freier Übersetzung zwingt.

(75) I Kor 7,34. - Zum Motiv, Gott bzw. den Menschen gefallen zu wollen, vgl. a. Socrates
Scholasticus Eccl. Hist. IV 23 §§26f.



Epiphanius von Salamis: Panarion haereticorum 25 239

(76) Der Sinn des Abschnittes über die Jungfrauen besteht darin, die gottgefällige
Enthaltsamkeit und Keuschheit der Jungfrauen dem unzüchtigen Verhalten der Nikolaiten
gegenüberzustellen und dieses dadurch als Gott missfällig zu entlarven. Besonders schamlos
erscheint dabei Epiphanius am Ende, dass bei den Nikolaiten die Unzucht anscheinend zur
Pflicht gemacht wird.

(77) Ich habe vergeblich nach Vorbildern für diese Vergleiche gesucht. Ob vielleicht Stellen

wie Ps 118,12, Jes 47,14 oder Mt 13,30 Epiphanius dazu angeregt haben mögen?
(78) Vgl. Anm. 15!

(79) Ein berüchtigter Häretiker, vgl. Apg 8,9-25 und Rudolph 315-319!
(80) rvgxttikoI- Kaxàyvcoaxoi: Kaxäyvoxrxoi auch in der Bedeutung: «Schandkerle»; vgl.

oben Anm. 14 u. 15!

(81) üSpcoy im Original, was nach Auskunft aller Lexika «Wassersucht/Wassersüchtiger»
bedeutet. Ich vermute, dass Epiphanius die Ringelnatter, eine in der Antike für giftig
angesehene Wasserschlange, meint, die griechisch iiôpoç heisst. Die lautliche Ähnlichkeit beider
Wörter könnte zu einer Verwechslung geführt haben, wenn nicht bei Epiphanius selbst, so
vielleicht beim Abschreiben nach Diktat. Vielleicht hat sich aber auch Epiphanius ganz
einfach geirrt. Über die Ringelnatter vgl. Otto Keller, Die antike Tierwelt, Leipzig 1913, Nachdruck

Hildesheim 1963, Band 2 Seite 298f.! - Das tiefe Wasser ist ein sowohl biblisches als
auch antikes Bild für Unreinheit, Sünde und Verderben. Entsprechend gelten die dort
lebenden Tiere als Geschöpfe des Unreinen. Bösen oder Verderblichen.

(82) Vgl. Mt 27,29!


	Epiphanius von Salamis : Panarion haereticorum 25

