
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 3

Artikel: Die unvernünftigen Tiere

Autor: Wälchli, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die unvernünftigen Tiere

/. Die unvernünftigen Tiere

Kann eine Maus in den Himmel kommen, wenn sie vom Abendmahlsbrot
erhält?

Die Antwort auf diese Frage hat für das Mittelalter Thomas von Aquin zu-
sammengefasst: Nein, die Maus kann nicht in den Himmel kommen, weil ihr
dazu gewisse Voraussetzungen fehlen.

Es sind halt eben die Tiere «unvernünftig» im Gegensatz zum «vernünftigen»

Menschen. Nur wer mit der richtigen geistigen Haltung und dem richtigen

Verständnis das Abendmahl empfängt, kann dadurch erlöst werden. Dies
ist eine Bedingung, die nur die höheren Seelenteile erfüllen, die dem
Menschen vorbehalten sind, wohingegen die Tiere nur die niederen Seelenteile
besitzen.1

Dahinter steht eine Einteilung der Seele in verschiedene Bereiche oder
Teile, wie sie im Mittelalter in verschiedenen Formen üblich war. Es wurden
vier Elemente der Seele unterschieden:

1. Anima, die physisch-biologische Seele oder Lebenskraft; sie kam allen
belebten Wesen zu.

2. Sensus (oder auch mens), die sensitiv-gefühlshafte Seele oder Empfindung;

sie kam Menschen und Tieren zu.
3. Ratio, die vernünftig-rationale Seele oder Vernunft; sie besassen nur die

Menschen.
4. Fides, die geistig-transzendente (ewige) Seele, der Glaube; auch sie

besassen nur Menschen, aber nicht alle: Nur der gläubige Christ hatte diesen
Seelenteil voll entwickelt, während die Heiden diesen Seelenteil nur
rudimentär besassen, bei der Bekehrung aber ihn voll entwickeln konnten.2

Diese Einteilung lässt sich in Tabellenform vielleicht am leichtesten erfassen:

Stufe: Seelenteil: Bedeutung: findet sich bei:
1. Stufe: anima Lebenskraft Pflanzen, Tieren, Menschen
2. Stufe: sensus Empfindung, Gemüt Tieren, Menschen
3. Stufe: ratio Vernunft, Denken Menschen (und Engeln)
4. Stufe: fides (christlicher) Glaube Gläubigen (d. h. Christen)

1 So spricht sich Thomas von Aquin auch in seinem Fronleichnamshymnus Lauda,
Sion, Salvatorem aus, wo er sagt: quod non capis, quod non vides, animosafirmat fides. Vgl.
dazu unten!

2 Dieses Schema scheint auch in den Bildern von Oberzell auf der Reichenau dargestellt

zu sein, vgl. K. Hublow, Die tausendjährigen Fresken von Oberzell auf der
Reichenau, o. O. 1969. Ich vermute ausserdem, dass diese Einteilung auch Parallelen zum
Modell des vierfachen Schriftsinns aufweist.



Die unvernünftigen Tiere 217

Den kürzesten und zugleich prägnantesten Beleg, der jedoch gewisser-
massen eine Stufe tiefer, bei der Existenz, beginnt und die fides auslässt, habe
ich bei Alanus ab fnsulis im Sermol De Spiritu sanctoi gefunden: Vel orbis ter-
rarum dicitur homo, qui cum omni creatura aliquam habet similitudinem: esse

cum lapidibus, vivere cum arboribus et herbis, sentire cum brutis, rationari cum
spiritibus. Deutlich wird hier, dass jede höhere Stufe die Seelenteile der
vorangehenden Stufen besitzt, so dass dem Menschen alle diese Teile zukommen.

Dem Menschen gleich stehen die spiritus, also die Engel, Geister und
Dämonen (Teufel), die ebenfalls ratio besitzen. Der sensus findet sich dagegen

schon bei den Tieren, die hier bezeichnenderweise brutae genannt werden

im Hinblick auf das Fehlen der ratio.
Dieses Schema konnte nun, wie gesagt, auch verschieden variiert werden.

Es lieferte jedoch immer eine deutliche hierarchische Abstufung allen Seins:
Die Materie ohne Seele, die Pflanzen mit der biologischen Seele, die Tiere
schon mit der Gefühl-Seele, der Mensch auch mit der Vernunft und die
erleuchteten Gläubigen mit der transzendenten Seelenkraft der fides.

Am markantesten sind natürlich die Unterscheidungen vernünftig /
unvernünftig zwischen Menschen und Tieren einerseits, zwischen gläubig und
ungläubig unter den Menschen anderseits.4

Thomas von Aquin führt das Problem des Glaubens und der richtigen
Einstellung des Abendmahlsempfängers mehrfach aus; aus Gründen, die sich im
nächsten Kapitel zeigen werden, illustriere ich seine Gedanken nur am
Beispiel dreier Hymnen, die sich alle mit dem Abendmahl beschäftigen. Sie
eignen sich unter anderm deshalb gut zur Darstellung des Gedankens, weil sie
sich als Hymnen nicht nur ans damalige theologisch gebildete Publikum,
sondern an alle, die Latein verstanden, richteten und weil sie besonders prägnant
die geltenden Anschauungen ausdrückten.

Die beiden ersten Hymnen finden sich im officium defesto corporis Christi,

in der Fronleichnamsliturgie, die Thomas von Aquin 1264 im Auftrag des

Papstes Urban IV. zusammenstellte.5 Es ist umstritten, ob die Hymnen ganz
oder teilweise auf Thomas von Aquin selber zurückgehen oder ob er bloss
sammelnd und ordnend tätig war. Die Überlieferung behauptet jedenfalls für
die Hymnen seine Verfasserschaft, und deren Inhalt entspricht weitgehend
seinen eigenen Ansichten über das Abendmahl.

Der Hymnus Fange lingua enthält in der 4. Strophe folgende Aussagen:

3 Alanus ab Insulis, Sermo I De Spiritu sancto, PL 210, Sp. 222D.
4 Diese Trennungen spielten, bevor das vierteilige System ausgebildet war, eine besondere

Rolle, wie ich unten zeigen werde.
5 Das Officium de festo corporis Christi findet sich in: S. Thomae Aquinatis opera omnia

(cur. R. Busa) 6, 580f. Die folgenden Zitate sind jedoch nach H. Hugenroth, Hymnen und
Sequenzen, Aschendorffs Klassikerausgaben, Münster 21961 zitiert. Alle Hervorhebungen
stammen von mir.



218 Philipp Wälchli

Verbum caro panem verbum
Verbo carnem efficit,

Fitque sanguis Christi merum,
Etsi sensus deficit:

Ad firmandum cor sincerum
Sola fides sufficit.

Der sensus gehört einem niederen Seelenteil an. da auch die Tiere über
eine Wahrnehmung verfügen. Was entscheidet, ist die fides im cor sincerum.
Ganz ähnlich heisst es denn auch in Strophe 5, Zeilen 5/6:

Praestet fides supplementum
sensuum defectui.

Der Glaube gleicht den Mangel an Wahrnehmung aus.
Der längere und fast überwältigend zu nennende Hymnus Lauda Sion Sal-

vatorem folgt etwas später in der Fronleichnamsliturgie. Seine Strophe 6 lautet:

Dogma datur Christianis,
Quod in carnem transit panis

Et vinum in sanguinem;
Quod non capis, quod non vides,
Animosa firmat fides

Praeter rerum ordinem.
Auch hier finden sich dieselben Stichwörter, nun einfach zum Teil durch

Verben der Wahrnehmung umschrieben. Das Begreifen liegt eher auf der
Vernunftebene; Sehen liegt tiefer in der Seele, weil dies auch die "Piere können.

Wieder ist das Entscheidende die fides.
Anmerken möchte ich noch, dass natürlich Thomas' Lehre von der

Transsubstantiation im Hintergrunde steht, die in der Tat vernünftig nur schwierig
und mit Augenschein überhaupt nicht einzusehen ist, da sich äusserlich (ak-
zidentiell) ja eben gar nichts verändert. In der zitierten Strophe nun stehen
nicht zufällig Transsubstantiation und das Unvermögen der Wahrnehmung
sowie des Verstandes, das nur durch den Glauben überwunden werden kann,
beieinander.

Nicht in der Fronleichnamsliturgie enthalten, aber ebenfalls aufs
Abendmahlsbrot gerichtet ist der Hymnus Adoro devote:6

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
Sed auditu solo tuto creditur:
Credo, quidquid dixit dei Filius:
Verbo veritatis nihil verius.

Man sieht also, wie Thomas von Aquin genau unterscheidet zwischen
Glauben und Vernunft, zwischen Wahrnehmung und gläubiger Einsicht. Und

6 Vorzügliche Ausgabe mit kurzem Kommentar leicht greifbar in: P. Klopsch, Lateinische

Lyrik des Mittelalters, Reclam-Universalbibliothek 8088, Ditzingen 1985.



Die unvernünftigen Tiere 219

weil, was hier allerdings nicht gesagt wird, die Tiere weder Vernunft noch
Glauben besitzen, nützt ihnen das Abendmahlsbrot nichts. Mit Thomas von
Aquin liesse sich hier sagen:

Vide paris sumptionis
Quam sit dispar exitus.1

II. Die unvernünftigen Heiden

Nicht erst Thomas von Aquin hat sich im Zusammenhang mit dem
Abendmahl oder dem Glauben Gedanken über Vernunft und Unvernunft,
sei es der Menschen oder sei es der Tiere, gemacht. Schon die alte Kirche
stellte Überlegungen an, was denn das Proprium des Glaubens ausmache und
wie sich der Gläubige vom Ungläubigen beziehungsweise von den Tieren
unterscheide.

Eine ganz besonders aufschlussreiche Stelle ist mir bei Origenes begegnet.
In seinem Kommentar zu Matthäus kommt er auch auf die Geschichte von

Jesu Begegnung mit einer Heidin (Mt 15, 21-28) zu sprechen. Dazu sei kurz
das Wichtigste aus deren Inhalt wiedergegeben:8

Jesus begegnet in der Nähe von Tyrus und Sidon einer Heidin kanaanäi-
scher Abstammung, die ihn um Hilfe für ihre kranke Tochter angeht. Jesus

geht jedoch seines Weges. Die Jünger bitten Jesus, er möge sie doch von der
Frau, die ihnen nachläuft, befreien. Jesus sagt darauf nur: «Ich bin nur zu den
verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt.» Die Heiden gehen ihn offenbar

nichts an. Diesen Augenblick nutzt die Frau, spricht Jesus als den KÛptoç

an, fällt vor ihm nieder und macht eine jipooKÙvsciç. Jesus entgegnet ihr
jedoch: «Es ist nicht recht, das Brot den Kindern wegzunehmen und den Hunden

vorzuwerfen.» (Mt 15,26)9 Und die Frau entgegnet: «Ja, du hast recht,
Herr! Aber selbst die Hunde bekommen von den Brotresten, die vom Tisch
ihrer Herren fallen.» (Mt 15,27) Und Jesus anerkennt den Glauben der Frau
mit den Worten: «Frau, dein Glaube ist gross. Was du willst, soll geschehen.»
(Mt 15,28) Ihre Tochter ist in diesem Augenblick geheilt.

Origenes' Deutung der Perikope findet sich in seinem Matthäuskommentar
11,16.17.10 Zunächst diskutiert er die Bedeutung des Gebietes und der

7 Zitat aus der Strophe 9b des Hymnus Lancia Sion Salvatorem.
8 Diese Perikope hat Mt von Mk 7,24-30 übernommen. Vgl. an neueren Kommentaren

etwa: Gnilka, Mk, EKK II/l, 1978; Lührmann, Mk, HNT 3, 1987; Pesch, Mk, HThK 2,
1984; Luz, Mt II, EKK 1/2, 1991; Trilling, Mt, 2. Teil, Düsseldorf 1984; ausserdem Theissen,
ZNW 75 (1984) 202-225.

9 Alle Zitate nach der Einheitsübersetzung. Mt 15,26.27 Mk 7,27.28.
10 Alle Zitate im Folgenden nach GCS 40 (Origenes 10) und H. J. Vogt, Origenes, der

Kommentar zum Evangelium nach Matthäus, 1. Teil, Bibliothek der griechischen Literatur
Bd. 18, Stuttgart 1983.



220 Philipp Wiilchli

Reise Jesu aus Israel hinaus (11,16). Für den Zusammenhang ist wichtig, dass

Origenes betont, dass Jesus zu den Heiden hinausgehe beziehungsweise die
heidnische Frau ihm entgegenkomme.

Interessant ist dann vor allem 11,17: «Ich bin aber davon überzeugt, dass

darin Aussagen enthalten sind über die verschiedenen Arten unter den Seelen,

welche Jesus lebendig macht und heilt.» ë%Ew Sè xaüxa 7rel0ogai Wyouç
7iept YEvrâv èv \|/u%aTç 5iat|)6pcov, âaxivaç ô 'Iriaoùç Çcûottokbv iàxat." Es geht
also erklärtermassen um die Seelen. Man wird sehen, dass Origenes die ganze
Geschichte als Aussage über die einsichtigeren und uneinsichtigeren Seelen
deutet.

Von den Juden gilt dann: «dass er [=Jesus] vom Vater zu nichts anderem
gesandt war als zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel, zum verlorenen
Geschlecht einsichtiger Seelen [yévoç i|/i)%à>v StopaxiKcov äroAcü/toq].»'2 Darauf

führt Origenes aus, dass die Kanaanäerin den Vorrang der Juden respektive

der einsichtigeren Seelen anerkenne, sich in ihre bescheidenere Stellung
füge und eben darin einsichtig und gläubig sich erweise; diesem Verhalten
zolle Jesus denn auch die angemessene Achtung.

Er fährt dann fort: «Dadurch lehrt er, dass es gewisse vorzügliche,
verstandhafte und einsichtige Seelen gibt [ön eiai xtveç Ttporiyonpevai i|/uxat
voepai Kai StopaxiKai], die verloren sind und die übertragen Schafe des Hauses

Israel heissen; dies verstehen die Einfältigeren [oi â7i^oûoxepoi] (meine
ich) als von Israel dem Fleische nach gesagt und werden deshalb notwendigerweise

zugeben, dass unser Heiland vom Vater zu niemand anderem
gesandt wurde als nur zu jenen verlorenen Juden. Wir aber, die wir darum
beten, wahrhaftig sagen zu können: <Wenn wir Christus auch irgendwann dem
Fleische nach gekannt haben, jetzt kennen wir ihn nicht mehr so> [II Kor
5,16], wir wissen, dass es das vorzügliche Werk des Logos ist, die Verständigeren

[xoùç auvexcoxépouç] zu retten; diese sind ihm nämlich verwandter als

die Stumpfsinnigen. Da aber die verlorenen Schafe des Hauses Israel mit
Ausnahme <des gnadenhaft auserwählten Restes> [Rom 11,5] dem Logos den
Glauben verweigert haben, deswegen hat er <das Törichte der Welt (was nicht
Israel und nicht einsichtig ist) erwählt, um die Weisen (aus Israel) zu beschä-

men>, und er berief, <was nicht (ein verständiges Volk [Rom 10,19]) war> und
übergab ihnen, was sie aufnehmen konnten, nämlich <die Torheit der Verkün-
digung> [II Kor 1,21]; und es gefiel ihm, zu retten, die daran glauben, um so
<das, was ist>, [I Kor 1,28] zu widerlegen (indem er sich <aus dem Munde von
Unmündigen und Säuglingen Lob bereitete» [Ps 8,3]), weil es der Wahrheit
Feind geworden war.»13

11 GCS 40, S. 62 / Vogt 135.
12 Ebenda einige Zeilen weiter unten.
"GCS 40, S. 63/Vogt 136.



Die unvernünftigen Tiere 221

Das paradoxe Spiel mit vernünftig / unvernünftig zu nennenden Menschen
läuft darauf hinaus, dass eben gerade die cruvexcoxepot erwählt sind, nicht die
â7tÀoûaxepoi, unbeschadet ihrer Zugehörigkeit zu einem Volk. Hingegen sind

eigentlich die Juden von Natur aus vernünftig, während die Heiden die
Unvernunft zu eigen haben.

Origenes deutet noch etwas präziser, was es heissen soll, das Brot der Kinder

nicht den Hündlein vorzuwerfen: «Vielleicht aber gibt es auch unter den
Worten Jesu manche Brote, die man nur den Vernünftigeren, als den
Kindern, geben darf, und andere Worte, die wie Brosamen vom grossen Essen
und vom Tisch der Wohlgeborenen und Herren herabfallen, von denen sich

gewisse Seelen wohl wie Hunde ernähren dürften.» xa/a 8e Kai xwv Xôywv

Jr|aoù eiai xiveç apxot, oùç xoîç koyiKCoxépotç wç xéKvotç eiçecrxi 8i86vat pàvoiç,
Kai äkkoi kàyot oiovei xj/i^ia àno xrjç peydkriç écxiaç Kai xparcéÇriç xrôv

eùyeveaxépcov Kai Kupicov, otç %pncaivx' äv xweç i|/u%ai coç KÙveç.14

Und endlich, fast am Ende seiner Deutung, kommen die folgenden
Ausführungen: «Andere Leute, welche der kirchlichen Lehre fremd sind, mögen
die Vermutung aussprechen, die Seelen wanderten aus menschlichen Leibern
je nach ihrer verschiedenen Schlechtigkeit in Körper von Hunden. Wir aber
haben das keineswegs in der Heiligen Schrift gefunden;15 deshalb sagen wir,
dass die vernünftigere Veranlagung in eine vernunftlose umschlägt, weil sie
dies aufgrund vieler Sorglosigkeit und Nachlässigkeit erleidet. Ähnlich kehrt
auch der freie Wille, der durch Vernachlässigung dessen, was Sache der
Vernunft ist, weniger vernünftig ist, manchmal um und wird vernünftig, sodass
das einstige Hündlein, welches es liebt, von den Brosamen zu essen, die vom
Tisch seiner Herren fallen, bis zum Zustand des Kindseins kommt. Viel trägt
nämlich die Tugend dazu bei. jemanden zum Kind Gottes zu machen, die
Schlechtigkeit aber und die Unbeherrschtheit in hochmütigen Reden und die
Unverschämtheit dazu, dass jemand (gemäss dem Wort der Schrift) Hund
heisst. Das gleiche wirst du auch bei den übrigen Namen, die zu den
unvernünftigen Tieren passen, denken.» 'AXKox pèv oùv imokagßavexcoaav, Çévot xoù

ÈKKkriaiaôxiKOÙ Àoyou, pexaßaivetv xàç yu/àç àno acogdxwv dvOpamvrov èrci

acnpaxa KÙveia Kaxà xpv Stdpopov KaKÎav. npeîç Sè priSapcûç xoùxo eùpiaKovxeç
èv xrj 0eia ypacßrj, 4>apev öxi Kaxaaxaaiç koyiKcoxépa pexaßäk^ei eiç
dkoycoxépav, sk rcoDifiç paGupiaç Kat dpekeiaç xà xoioûxov 7idaxouaa- àpoicoç
8è Kai àkoyœxépa 7tpoaipeatç 7iapà xo xoù À.ôyov fipekr|Kévai èjtiaxpébei 7ioxè

eiç xo koyiKri eivar, cbç xo 7toxe Kuvi8iov, xà dyaraàv èaGieiv àrcà xœv vjnxicov xcov

7U71XOVXCOV Ù7tà xfjç xpa7iéÇr|ç xcov Kupicov aùxoù, ijKerv eiç Kaxdaxaarv xéKvou.

géya yàp aupßd^kexat dpexp pèv 7tpàç xo 7iorfjaai xéKvov 0eoù, Kama 8è Kai xà

14 G CS 40, S. 64 / Vogt 137.
15 Nebenbei sei angemerkt, dass diese Stelle diejenigen, die unverbesserlich verkünden,

Origenes habe die Wiedergeburtslehre vertreten und sei deshalb später von der Kirche

exkommuniziert worden, in Verlegenheit bringen dürfte.



222 Philipp Wälchli

LucocBSeç èv Àoyoïç ùPpicïxiKoîç Kai to àvaiôèç rcpôç tô Ttoifjoai xtva %pripatiaai
(Taxa tôv xfjç ypat|>fjç Abyov) KÜva. to §' öpotov vof|G£tç Kai ètù tcûv A,ouköv

àvopâxcov tcôv raxà xä äA,oya Çcoa.16

Origenes führt zum Schluss also aus, dass sich die Seelenveranlagungen
durch den jeweiligen Umgang und Gebrauch zum Guten oder Schlechten
verändern könnten. Er schliesst daher auch damit, dass er betont, dass derjenige,
der seine Unwürdigkeit eingestehe, von Jesus gerettet werde, wie es mit der
Kanaanäerin geschehen sei.

Den Abschluss des eben gebrachten Zitates bildet der Ausdruck äXoya
Çaia. Es ist nicht zu übersehen, dass die ganze Deutung des Origenes darauf
aufbaut, dass er die Seelen nach Vernünftigkeit klassifiziert. Die unvernünftigen

Seelen sieht er in den Tieren, hier eben dem Hund, symbolisiert. Diese
wiederum sind Sinnbild für die Heiden, für die Nicht-Israeliten.17 Die Kinder,
als junge, der väterlichen (d. h. offenbar: göttlichen) Führung bedürftige
Menschen, symbolisieren die vernünftigeren18 Menschen. Und so vermutet
Origenes auch, dass nicht alle Schriftworte für alle Menschen gut seien, je
nach ihrer Verständlichkeit beziehungsweise nach der Verständnisfähigkeit
derer, die diese Worte empfangen. Die Seelen können sich aber auch verändern,

vernünftiger und einsichtiger werden. Dazu gehören die Einsicht in die

eigene Unvernünftigkeit und natürlich der Glaube.
Was sich also bei Origenes findet, zeigt schon ganz ähnliche Züge wie Thomas

von Aquins Lehre über den Empfang des Abendmahls und die Stellung
der Heiden beziehungsweise der Tiere. Allerdings ist das Ganze bei Origenes
anders ausgeprägt und klassifikatorisch eher weniger scharf und noch weniger

entwickelt.

III. Tiere und Heiden

Es gibt nun aber einen Weg, von Origenes wieder zu Thomas von Aquin
zurückzukehren. Schlägt man die Vulgata auf, und zwar in ihrer rekonstruierten

Form,19 so wird man feststellen, dass der Schlüsselsatz aus der Perikope
Mk 7,27 II Mt 15,26 dort lautet: non est enim bonum sumerepanem filiorum et

mittere canibus. Schaut man wieder ins officium de festo corporis Christi, findet

man die Strophe IIa des Hymnus Lauda Sion Salvatorem:
Ecce panis angelorum

16 GCS 40, S. 64, zweiter Absatz / Vogt 137, zweiter Absatz.
17

Vgl. RAC s. v. «Hund», Sp. 773-828, bes. Sp. 812 «Die Hunde von Mt 15,26f. als Vorbild

der Heidenkonversion».
'"Origenes spricht nicht von auveiol sondern nur von awexareepot, was seinen Vorbehalt

ausdrücken dürfte, dass selbst die vernünftigsten Menschen an der göttlichen Weisheit

gemessen Toren sind.
19 Vulgata in der Ausgabe von R. Weber OSB.



Die unvernünftigen Tiere 223

Factus cibus viatorum,
Verepanis filiorum,

Non mittendus canibus.
Es ist offensichtlich, dass der Hymnus die Bibelstelle aus Mk 7,27 II Mt

15,26 zitiert. Eine andere Bibelstelle, auf die der Hymnus allenfalls hätte
anspielen können, Mt 7,6, benutzt ganz andere Vokabeln: Nolite dare sanctum
canibus Sonst gibt es keine Bilbelstelle, die Hunde und ein Verb, das

«Vorsetzen, Zuwerfen» bedeutet, miteinander kombiniert. Auffällig ist auch, dass

sowohl die Vulgata als auch der Hymnus das griechische Deminutiv plural ku-
vöpta mit dem Simplex canes übersetzen.

Dass der Hymnus Mk 7,27 II Mt 15,26 zitiert, scheint mir erwiesen.
Nun habe ich an anderer Stelle2" gezeigt, wie die Perikope Mk 7,24-30 II Mt

15,21 -28 im Mittelalter offenbar als Geschichte über das Abendmahl gedeutet
wurde. Das Brot, das man den Hunden nicht hinwerfen solle, ist deshalb das

Abendmahlsbrot. Und nach allem, was in diesem Hymnus vorher über die

Wahrnehmung und den Glauben gesagt wurde, ist es auch klar, weshalb man
den Hunden kein Brot geben darf: Weil sie weder Vernunft haben noch glauben

können.
Das Zitat verweist zugleich aber auf die biblische Perikope, in der es auch

um die Heiden geht, für die dasselbe wie für die Tiere gilt: Sie sind unvernünftig

und glauben nicht, weshalb ihnen die Hostie wie den Tieren nichts nützt.
An diesem Punkte treffen sich Thomas von Aquin und Origenes: Beide

halten sie fest, dass Tiere und Heiden unvernünftig sind und keinen Glauben
haben; beides sind aber Voraussetzungen zum Heil. Immerhin haben die Heiden,

anders als die Tiere, die Möglichkeit, sich zur Vernunft und zum Glauben

zu bekehren. Origenes allerdings deutet die Perikope nicht aufs Abendmahl,

wie dies hingegen der Hymnus, den Thomas von Aquin in die
Fronleichnamsliturgie aufnahm, tut.

Um wieder zur eingangs gestellten Frage zurückzukommen, ob eine Maus
durch den Genuss des Abendmahlsbrotes in den Himmel kommen könne, so
lässt sie sich jetzt für das Mittelalter verneinen, weil beide alten Theologen
übereinstimmend zum Schluss kamen, dass es den Tieren unmöglich sei, weil
sie unvernünftig, äkoya seien.

IV. Mensch und Tier

Es liesse sich nun fragen, inwiefern die eingangs gestellte Frage überhaupt
wichtig sei, ob sie nicht bloss der weltfremden Phantasie systematischer Theo-

20 Ph. Wälchli. Hund und Katze im Abendmahl. Ein Bildmotiv und sein biblischer
Ursprung, ThZ 46 (1990) 321-331. Vgl. Anm. 17!



224 Philipp Wälchli

logen entspringe und ob sie für den gewöhnlichen Menschen irgendeine
Bedeutung habe.

Ja, die Frage hat eine konkrete Bedeutung und scheint die Menschen,
auch die ganz gewöhnlichen, durchaus beschäftigt zu haben. Denn es scheint
eine volkstümliche Geschichte oder Erzählform zu geben, die sich mit diesem
Problem beschäftigt. Leider verfüge ich, weil ich mich auf dem Gebiet der
volkstümlichen Erzählformen, der «Geschichten», zuwenig auskenne und nie
systematisch Material gesammelt habe, nur über spärliche Belege, von denen
ich einige mangels eben solcher Systematik nicht mehr auffinden konnte.21

Dies macht insofern nichts aus, als über die Ursprünge und Wandlungen dieser

Erzählform die Fachleute urteilen müssen, denen das notwendige Material

zur Verfügung steht.
Immerhin habe ich mehrere ähnliche Geschichten gelesen, die alle ungefähr

folgendem Schema folgen:
Ein Mensch hat ein Tier, das er sehr liebt, das ihm besonders wert ist oder

das ausserordentlich zutraulich ist. Weil er es in den Himmel mitnehmen und
nicht vermissen möchte (gelegentlich auch aus Übermut, weil das Tier so
zutraulich und «menschlich» ist) beschliesst der Mensch, das Tier zu taufen und
ihm die Hostie zu geben, manchmal nur eines von beiden. Dieser Plan wird
heimlich ins Werk gesetzt. Kaum ist es aber ausgeführt, verwandelt sich das

Tier in einen Drachen oder ein ähnliches Untier, dessen erstes Opfer der
Mensch ist, der es taufte oder ihm die Hostie gab.

Öfters wird dann noch erzählt, wie schwierig es den übrigen Menschen in
der Gegend war, das Untier zu vernichten.

Zweierlei drückt diese Erzählform aus: Zum einen sind die Sakramente
für den Menschen, nicht für Tiere bestimmt. Zum andern aber sorgen sich die
Menschen um das Schicksal der Tiere, und es beschäftigt sie, dass die Tiere
nicht in den Himmel kommen sollen.

Diese Frage steckt auch in Fouqués «Undine» und in Andersens
bezauberndem Märchen von der kleinen Seejungfrau, die eine unsterbliche Seele
haben wollte.

Und gerade auch heute, da Tiere und Pflanzen vom Untergang bedroht
sind und die ökologischen Probleme uns am meisten beschäftigen, stellt sich
diese Frage wieder neu und ganz anders: Ob die Tiere wohl wirklich nur un-

21 Immerhin möchte ich verweisen auf: M. Lienert, Schweizer Sagen und Heldengeschichten,

27. Auflage, Bern o. J., S. 37ff. («Der Stier von Uri», Hauptsache S. 37f.), und
auf eine Geschichte bei Caesarius von Heisterbach, die das Motiv in gedrängtester Form
enthält, zu finden unter dem Titel «Wie Schüler einen Hund tauften», in: Von Geheimnissen

und Wundern des Caesarius von Heisterbach. Ein Lesebuch von H. Herles, Bonn
21991, S. 255. Bei Caesarius würde sich vielleicht noch mehr linden, doch fehlt sowohl eine
moderne kritische Ausgabe als auch eine vollständige und zuverlässige Übersetzung; und
die älteren Übersetzungen beziehungsweise Übersetzungsversuche seines Dialogus mira-
culorum konnte ich mit vernünftigem Aufwand nicht auffinden.



Die unvernünftigen Tiere 225

vernünftig und vergänglich sind? Wie würden Thomas von Aquin und Orige-
nes wohl heute antworten? Und wie steht es mit dem Verhältnis zwischen
Menschen und Tieren? Gibt es etwa auch ein Heil für Tiere, das mit unserem
Heil vielleicht sogar zusammenhängt?

Solche Fragen stellen sich uns Menschen heute drängender denn je; sie

endgültig beantworten zu wollen, kann ich an dieser Stelle jedoch nicht
unternehmen.

Philipp Wälchli, Evilard


	Die unvernünftigen Tiere

