Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 3

Artikel: Die unvernunftigen Tiere

Autor: Walchli, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die unverniinftigen Tiere

I. Die unverniinftigen Tiere

Kann eine Maus in den Himmel kommen, wenn sie vom Abendmahlsbrot
erhilt?

Die Antwort auf diese Frage hat fiir das Mittelalter Thomas von Aquin zu-
sammengefasst: Nein, die Maus kann nicht in den Himmel kommen, weil ihr
dazu gewisse Voraussetzungen fehlen.

Es sind halt eben die Tiere «unverniinftig» im Gegensatz zum «verniinfti-
gen» Menschen. Nur wer mit der richtigen geistigen Haltung und dem richti-
gen Verstindnis das Abendmahl empféingt, kann dadurch erlést werden. Dies
ist eine Bedingung, die nur die hoheren Seelenteile erfiillen, die dem Men-
schen vorbehalten sind, wohingegen die Tiere nur die niederen Seelenteile
besitzen.!

Dahinter steht eine Einteilung der Seele in verschiedene Bereiche oder
Teile, wie sie im Mittelalter in verschiedenen Formen iiblich war. Es wurden
vier Elemente der Seele unterschieden:

1. Anima, die physisch-biologische Seele oder Lebenskraft; sie kam allen
belebten Wesen zu.

2. Sensus (oder auch mens), die sensitiv-gefiihlshafte Seele oder Empfin-
dung; sie kam Menschen und Tieren zu.

3. Ratio, die verniinftig-rationale Seele oder Vernunft; sie besassen nur die
Menschen.

4. Fides, die geistig-transzendente (ewige) Seele, der Glaube; auch sie be-
sassen nur Menschen, aber nicht alle: Nur der glaubige Christ hatte diesen
Seelenteil voll entwickelt, wihrend die Heiden diesen Seelenteil nur rudi-
mentar besassen, bei der Bekehrung aber ihn voll entwickeln konnten.?

Diese Einteilung ldsst sich in Tabellenform vielleicht am leichtesten erfas-
sen:

Stufe: Seelenteil: Bedeutung: findet sich bei:

1. Stufe: anima Lebenskraft Pflanzen, Tieren, Menschen
2. Stufe: Sensus Empfindung, Gemiit Tieren, Menschen

3. Stufe: ratio Vernunft, Denken Menschen (und Engeln)

4. Stufe: fides (christlicher) Glaube Glaubigen (d. h. Christen)

!'So spricht sich Thomas von Aquin auch in seinem Fronleichnamshymnus Lauda,
Sion, Salvatorem aus, wo er sagt: quod non capis, quod non vides, animosa firmat fides. Vgl.
dazu unten!

? Dieses Schema scheint auch in den Bildern von Oberzell auf der Reichenau darge-
stellt zu sein, vgl. K. Hublow, Die tausendjidhrigen Fresken von Oberzell auf der Rei-
chenau, 0. O. 1969. Ich vermute ausserdem, dass diese Einteilung auch Parallelen zum
Modell des vierfachen Schriftsinns aufweist.



Die unverniinftigen Tiere 217

Den kiirzesten und zugleich priagnantesten Beleg, der jedoch gewisser-
massen eine Stufe tiefer, bei der Existenz, beginnt und die fides ausldsst, habe
ich bei Alanus ab Insulis im Sermo I De Spiritu sancto® gefunden: Vel orbis ter-
rarum dicitur homo, qui cum omni creatura aliquam habet similitudinem: esse
cum lapidibus, vivere cum arboribus et herbis, sentire cum brutis, rationari cum
spiritibus. Deutlich wird hier, dass jede hohere Stufe die Seelenteile der vor-
angehenden Stufen besitzt, so dass dem Menschen alle diese Teile zukom-
men. Dem Menschen gleich stehen die spiritus, also die Engel, Geister und
Diamonen (Teufel), die ebenfalls ratio besitzen. Der sensus findet sich dage-
gen schon bei den Tieren, die hier bezeichnenderweise brutae genannt wer-
den im Hinblick auf das Fehlen der ratio.

Dieses Schema konnte nun, wie gesagt, auch verschieden variiert werden.
Es lieferte jedoch immer eine deutliche hierarchische Abstufung allen Seins:
Die Materie ohne Seele, die Pflanzen mit der biologischen Seele, die Tiere
schon mit der Gefiihl-Seele, der Mensch auch mit der Vernunft und die er-
leuchteten Glaubigen mit der transzendenten Seelenkraft der fides.

Am markantesten sind natiirlich die Unterscheidungen verniinftig / unver-
niinftig zwischen Menschen und Tieren einerseits, zwischen gldubig und un-
gldubig unter den Menschen anderseits.*

Thomas von Aquin fiihrt das Problem des Glaubens und der richtigen Ein-
stellung des Abendmahlsempfingers mehrfach aus; aus Griinden, die sich im
nichsten Kapitel zeigen werden, illustriere ich seine Gedanken nur am Bei-
spiel dreier Hymnen, die sich alle mit dem Abendmahl beschiéftigen. Sie eig-
nen sich unter anderm deshalb gut zur Darstellung des Gedankens, weil sie
sich als Hymnen nicht nur ans damalige theologisch gebildete Publikum, son-
dern an alle, die Latein verstanden, richteten und weil sie besonders prignant
die geltenden Anschauungen ausdriickten.

Die beiden ersten Hymnen finden sich im officium de festo corporis Chri-
sti, in der Fronleichnamsliturgie, die Thomas von Aquin 1264 im Auftrag des
Papstes Urban IV. zusammenstellte.” Es ist umstritten, ob die Hymnen ganz
oder teilweise auf Thomas von Aquin selber zuriickgehen oder ob er bloss
sammelnd und ordnend titig war. Die Uberlieferung behauptet jedenfalls fiir
die Hymnen seine Verfasserschaft, und deren Inhalt entspricht weitgehend
seinen eigenen Ansichten iiber das Abendmahl.

Der Hymnus Pange lingua enthilt in der 4. Strophe folgende Aussagen:

3 Alanus ab Insulis, Sermo I De Spiritu sancto, PL 210, Sp. 222D.

*Diese Trennungen spielten, bevor das vierteilige System ausgebildet war, eine beson-
dere Rolle, wie ich unten zeigen werde.

S Das Officium de festo corporis Christi findet sich in: S. Thomae Aquinatis opera omnia
(cur. R. Busa) 6, 580f. Die folgenden Zitate sind jedoch nach H. Hugenroth, Hymnen und
Sequenzen, Aschendorffs Klassikerausgaben, Miinster 1961 zitiert. Alle Hervorhebungen
stammen von mir.



218 Philipp Wiilchli

Verbum caro panem verbum
Verbo carnem efficit,

Fitque sanguis Christi merum,
Etsi sensus deficit:

Ad firmandum cor sincerum
Sola fides sufficit.

Der sensus gehort einem niederen Seelenteil an, da auch die Tiere iiber
eine Wahrnehmung verfiigen. Was entscheidet, ist die fides im cor sincerum.
Ganz dhnlich heisst es denn auch in Strophe 5, Zeilen 5/6:

Praestet fides supplementum
sensuum defectui.

Der Glaube gleicht den Mangel an Wahrnehmung aus.

Der ldangere und fast tiberwéltigend zu nennende Hymnus Lauda Sion Sal-
vatorem folgt etwas spiiter in der Fronleichnamsliturgie. Seine Strophe 6 lau-
tet:

Dogma datur Christianis,
Quod in carnem transit panis

Et vinum in sanguinem;
Quod non capis, quod non vides,
Animosa firmat fides

Praeter rerum ordinem.

Auch hier finden sich dieselben Stichworter, nun einfach zum Teil durch
Verben der Wahrnehmung umschrieben. Das Begreifen liegt eher auf der
Vernunftebene; Sehen liegt tiefer in der Seele, weil dies auch die Tiere kon-
nen. Wieder ist das Entscheidende die fides.

Anmerken mochte ich noch, dass natiirlich Thomas' Lehre von der Trans-
substantiation im Hintergrunde steht, die in der Tat verniinftig nur schwierig
und mit Augenschein iiberhaupt nicht einzusehen ist, da sich dusserlich (ak-
zidentiell) ja eben gar nichts veridndert. In der zitierten Strophe nun stehen
nicht zufillig Transsubstantiation und das Unvermogen der Wahrnehmung
sowie des Verstandes, das nur durch den Glauben iiberwunden werden kann,
beieinander.

Nicht in der Fronleichnamsliturgie enthalten, aber ebenfalls aufs Abend-
mahlsbrot gerichtet ist der Hymnus Adoro devote:®

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
Sed auditu solo tuto creditur:
Credo, quidquid dixit dei Filius:

Verbo veritatis nihil verius.

Man sieht also, wie Thomas von Aquin genau unterscheidet zwischen
Glauben und Vernunft, zwischen Wahrnehmung und glidubiger Einsicht. Und

¢ Vorziigliche Ausgabe mit kurzem Kommentar leicht greifbar in: P. Klopsch, Lateini-
sche Lyrik des Mittelalters, Reclam-Universalbibliothek 8088, Ditzingen 1985.



Die unverniinftigen Tiere 219

weil, was hier allerdings nicht gesagt wird, die Tiere weder Vernunft noch
Glauben besitzen, niitzt ihnen das Abendmahlsbrot nichts. Mit Thomas von
Aquin liesse sich hier sagen:
Vide paris sumptionis
Quam sit dispar exitus.”

I1. Die unverniinftigen Heiden

Nicht erst Thomas von Aquin hat sich im Zusammenhang mit dem
Abendmahl oder dem Glauben Gedanken iiber Vernunft und Unvernunft,
sei es der Menschen oder sei es der Tiere, gemacht. Schon die alte Kirche
stellte Uberlegungen an, was denn das Proprium des Glaubens ausmache und
wie sich der Gldaubige vom Ungldubigen beziehungsweise von den Tieren un-
terscheide.

Eine ganz besonders aufschlussreiche Stelle ist mir bei Origenes begegnet.

In seinem Kommentar zu Matthdus kommt er auch auf die Geschichte von
Jesu Begegnung mit einer Heidin (Mt 15, 21-28) zu sprechen. Dazu sei kurz
das Wichtigste aus deren Inhalt wiedergegeben:®

Jesus begegnet in der Ndhe von Tyrus und Sidon einer Heidin kanaanii-
scher Abstammung, die ihn um Hilfe fiir ihre kranke Tochter angeht. Jesus
geht jedoch seines Weges. Die Jiinger bitten Jesus, er moge sie doch von der
Frau, die ihnen nachliuft, befreien. Jesus sagt darauf nur: «Ich bin nur zu den
verlorenen Schafen des Hauses Israel gesandt.» Die Heiden gehen ihn offen-
bar nichts an. Diesen Augenblick nutzt die Frau, spricht Jesus als den k0piog
an, fillt vor ihm nieder und macht eine npooxUveoig. Jesus entgegnet ihr je-
doch: «Es ist nicht recht, das Brot den Kindern wegzunehmen und den Hun-
den vorzuwerfen.» (Mt 15,26)” Und die Frau entgegnet: «Ja, du hast recht,
Herr! Aber selbst die Hunde bekommen von den Brotresten, die vom Tisch
ihrer Herren fallen.» (Mt 15,27) Und Jesus anerkennt den Glauben der Frau
mit den Worten: «Frau, dein Glaube ist gross. Was du willst, soll geschehen.»
(Mt 15,28) Thre Tochter ist in diesem Augenblick geheilt.

Origenes’ Deutung der Perikope findet sich in seinem Matthduskommen-
tar 11,16.17."° Zunichst diskutiert er die Bedeutung des Gebietes und der

7 Zitat aus der Strophe 9b des Hymnus Lauda Sion Salvatorem.

¥ Diese Perikope hat Mt von Mk 7,24-30 iibernommen. Vgl. an neueren Kommentaren
etwa: Gnilka, Mk, EKK II/1, 1978; Lithrmann, Mk, HNT 3, 1987; Pesch, Mk, HThK 2,
1984; Luz, Mt II, EKK 1/2, 1991; Trilling, Mt, 2. Teil, Diisseldorf 1984; ausserdem Theissen,
ZNW 75 (1984) 202-225.

? Alle Zitate nach der Einheitsiibersetzung. Mt 15,26.27 = Mk 7,27.28.

19 Alle Zitate im Folgenden nach GCS 40 (Origenes 10) und H. J. Vogt, Origenes, der
Kommentar zum Evangelium nach Matthius, 1. Teil, Bibliothek der griechischen Literatur
Bd. 18, Stuttgart 1983.



220 Philipp Wiilchli

Reise Jesu aus Israel hinaus (11,16). Fiir den Zusammenhang ist wichtig, dass
Origenes betont, dass Jesus zu den Heiden hinausgehe bezichungsweise die
heidnische Frau ihm entgegenkomme.

Interessant ist dann vor allem 11,17: «Ich bin aber davon tiberzeugt, dass
darin Aussagen enthalten sind iiber die verschiedenen Arten unter den See-
len, welche Jesus lebendig macht und heilt.» €xewv € Tavto neiBopot Adyoug
TEPL YEVAY €V Yuxoic dlavdpav, dotvac o Incovg {womol@v idtat.'' Es geht
also erklirtermassen um die Seelern. Man wird sehen, dass Origenes die ganze
Geschichte als Aussage liber die einsichtigeren und uneinsichtigeren Seelen
deutet.

Von den Juden gilt dann: «dass er [=Jesus| vom Vater zu nichts anderem
gesandt war als zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel, zum verlorenen
Geschlecht einsichtiger Seelen [yévog yuydv dtopatikdv dmormrdc].»'? Dar-
auf fithrt Origenes aus, dass die Kanaanéerin den Vorrang der Juden respek-
tive der einsichtigeren Seelen anerkenne, sich in ihre bescheidenere Stellung
flige und eben darin einsichtig und gldaubig sich erweise; diesem Verhalten
zolle Jesus denn auch die angemessene Achtung.

Er fihrt dann fort: «Dadurch lehrt er, dass es gewisse vorziigliche, ver-
standhafte und einsichtige Seelen gibt [611 €161 Tveg mponyovueval yuyol
vogpal kot dropatikati], die verloren sind und die tibertragen Schafe des Hau-
ses Israel heissen; dies verstehen die Einfiltigeren [0l anioVotepor] (meine
ich) als von Israel dem Fleische nach gesagt und werden deshalb notwendi-
gerweise zugeben, dass unser Heiland vom Vater zu niemand anderem ge-
sandt wurde als nur zu jenen verlorenen Juden. Wir aber, die wir darum be-
ten, wahrhaftig sagen zu konnen: <Wenn wir Christus auch irgendwann dem
Fleische nach gekannt haben, jetzt kennen wir ihn nicht mehr so» [II Kor
5,16], wir wissen, dass es das vorziigliche Werk des Logos ist, die Verstédndi-
geren [toUg cuvetmtEpovg| zu retten; diese sind ihm ndmlich verwandter als
die Stumpfsinnigen. Da aber die verlorenen Schafe des Hauses Israel mit Aus-
nahme «des gnadenhaft auserwihlten Restes> [Rom 11,5] dem Logos den
Glauben verweigert haben, deswegen hat er «das Torichte der Welt (was nicht
Israel und nicht einsichtig ist) erwéhlt, um die Weisen (aus Israel) zu beschi-
men>, und er berief, <was nicht (ein verstiandiges Volk [Rom 10,19]) war> und
iibergab ihnen, was sie aufnehmen konnten, ndmlich «die Torheit der Verkiin-
digung> [II Kor 1,21]; und es gefiel ihm, zu retten, die daran glauben, um so
«das, was ist>, [I Kor 1,28] zu widerlegen (indem er sich <aus dem Munde von
Unmiindigen und Séduglingen Lob bereitete> [Ps 8,3]), weil es der Wahrheit
Feind geworden war.»"

'""GCS 40, S. 62/ Vogt 135.
"2Ebenda einige Zeilen weiter unten.
B GCS 40, S. 63/ Vogt 136.



Die unverniinftigen Tiere 221

Das paradoxe Spiel mit verniinftig / unverniinftig zu nennenden Menschen
ldauft darauf hinaus, dass eben gerade die cuvetotepot erwihlt sind, nicht die
amAovotepotl, unbeschadet ithrer Zugehorigkeit zu einem Volk. Hingegen sind
eigentlich die Juden von Natur aus verniinftig, wihrend die Heiden die Un-
vernunft zu eigen haben.

Origenes deutet noch etwas préiziser, was es heissen soll, das Brot der Kin-
der nicht den Hiindlein vorzuwerfen: «Vielleicht aber gibt es auch unter den
Worten Jesu manche Brote, die man nur den Verniinftigeren, als den Kin-
dern, geben darf, und andere Worte, die wie Brosamen vom grossen Essen
und vom Tisch der Wohlgeborenen und Herren herabfallen, von denen sich
gewisse Seelen wohl wie Hunde erndhren diirften.» tdyo 8¢ kot 1@v Adywv
'Incod 1ol TIveg dpTot, 0Ug T01¢ AOYIKOTEPOLG WG TEKVOLG £EEGTL B18OVAL LOVOLG,
Kol GAAOL AOYOL Olovel wtxtoz amno tng UEeYAANG sc‘cu]g KOl tpomeCng TV
£VYEVESTEPMY KOl KLPL®Y, O1¢ XPACOLVT (v TLVEC WLYOL Mg KVvec.

Und endlich, fast am Ende seiner Deutung, kommen die folgenden Aus-
fiihrungen: «Andere Leute, welche der kirchlichen Lehre fremd sind, mogen
die Vermutung aussprechen, die Seelen wanderten aus menschlichen Leibern
je nach ihrer verschiedenen Schlechtigkeit in Korper von Hunden. Wir aber
haben das keineswegs in der Heiligen Schrift gefunden;'"” deshalb sagen wir,
dass die verniinftigere Veranlagung in eine vernunftlose umschligt, weil sie
dies aufgrund vieler Sorglosigkeit und Nachlissigkeit erleidet. Ahnlich kehrt
auch der freie Wille, der durch Vernachléssigung dessen, was Sache der Ver-
nunft ist, weniger verniinftig ist, manchmal um und wird verniinftig, sodass
das einstige Hiindlein, welches es liebt, von den Brosamen zu essen, die vom
Tisch seiner Herren fallen, bis zum Zustand des Kindseins kommt. Viel trigt
ndmlich die Tugend dazu bei, jemanden zum Kind Gottes zu machen, die
Schlechtigkeit aber und die Unbeherrschtheit in hochmiitigen Reden und die
Unverschdmtheit dazu, dass jemand (gemédss dem Wort der Schrift) Hund
heisst. Das gleiche wirst du auch bei den iibrigen Namen, die zu den unver-
niinftigen Tieren passen, denken.» AALot pév ovv Ymodappovétmoay, EEvot 1o
£KKANOLOOTIKOD AOYOU, HETOPULVELY TAG YLXOC GO COUATOV avOpoOrivmy £ml
COUOTO KUVELQ KOTA TNV S1AG0POV KOKLOV. NUELS OE UNdaU®S TOVTO EVPLGKOVIEG
ev 1 Oelg ypoadfl, douEv OTL KOTAOTOOLS AOYIKWTEPO UETOPCAAEL €1
OAOYOTEPOY, £K TOAANG PAOVULOG KOL GUEAELRG TO TOLOVTOV TACKOVON OUOL®G
0& KOl GAOYWTEPO TPOOLPESLS TOPG TO TOD AOYOU NUEANKE VUL EMLCTPEDEL TOTE
£1¢ 10 AOYIKT £1vat, O¢ T6 TOTE KLViSLov, T0 Ayomdv €60iety dnd @V yixiov tdv
TUTTOVIOV G0 THG TPanElNg TV KLPLOV aVToD, NKELV €1¢ KATAOTUGLY TEKVOU.
UEYO Yap CVUPBGAAETOL GPETN UEV TPOG TO TOINoUL TEKVOV BEOD, KoKl O€ Kol TO

" GCS 40, S. 64 / Vogt 137.

' Nebenbei sei angemerkt, dass diese Stelle diejenigen, die unverbesserlich verkiin-
den, Origenes habe die Wiedergeburtslehre vertreten und sei deshalb spiter von der Kir-
che exkommuniziert worden, in Verlegenheit bringen diirfte.



222 Philipp Wiilchli

AEGMOEC £V AOYO015 DPPLOTIKOLS KOl TO AVOLSES TPOG TO TONGOL TV XPNUATLCOL
(kota OV THg YPudilc AOYOV) KUVO. TO & OMOLOV VONGELS KoL €Tl TAV Aomdv
ovoudTmY TAY KaTd 0 GAoya (o'

Origenes fiihrt zum Schluss also aus, dass sich die Seelenveranlagungen
durch den jeweiligen Umgang und Gebrauch zum Guten oder Schlechten ver-
andern konnten. Er schliesst daher auch damit, dass er betont, dass derjenige,
der seine Unwiirdigkeit eingestehe, von Jesus gerettet werde, wie es mit der
Kanaanderin geschehen sei.

Den Abschluss des eben gebrachten Zitates bildet der Ausdruck dioyo
{mo. Es ist nicht zu tibersehen, dass die ganze Deutung des Origenes darauf
aufbaut, dass er die Seelen nach Verniinftigkeit klassifiziert. Die unverniinf-
tigen Seelen sieht er in den Tieren, hier eben dem Hund, symbolisiert. Diese
wiederum sind Sinnbild fiir die Heiden, fiir die Nicht-Israeliten.!” Die Kinder,
als junge, der viterlichen (d. h. offenbar: gottlichen) Fiihrung bediirftige
Menschen, symbolisieren die verniinftigeren'® Menschen. Und so vermutet
Origenes auch, dass nicht alle Schriftworte fiir alle Menschen gut seien, je
nach ihrer Verstindlichkeit beziechungsweise nach der Verstandnisfiahigkeit
derer, die diese Worte empfangen. Die Seelen konnen sich aber auch verén-
dern, verniinftiger und einsichtiger werden. Dazu gehoren die Einsicht in die
eigene Unverniinftigkeit und natiirlich der Glaube.

Was sich also bei Origenes findet, zeigt schon ganz dhnliche Ziige wie Tho-
mas von Aquins Lehre tiber den Empfang des Abendmahls und die Stellung
der Heiden beziehungsweise der Tiere. Allerdings ist das Ganze bei Origenes
anders ausgeprigt und klassifikatorisch eher weniger scharf und noch weni-
ger entwickelt.

111. Tiere und Heiden

Es gibt nun aber einen Weg, von Origenes wieder zu Thomas von Aquin
zuriickzukehren. Schldgt man die Vulgata auf, und zwar in ihrer rekonstruier-
ten Form,' so wird man feststellen, dass der Schliisselsatz aus der Perikope
Mk 7,27 Il Mt 15,26 dort lautet: non est enim bonum sumere panem filiorum et
mittere canibus. Schaut man wieder ins officium de festo corporis Christi, fin-
det man die Strophe 11a des Hymnus Lauda Sion Salvatorem:

Ecce panis angelorum

1©GCS 40, S. 64, zweiter Absatz / Vogt 137, zweiter Absatz.

17Vgl. RAC s. v. «<Hund», Sp. 773-828, bes. Sp. 812 «Die Hunde von Mt 15,26f. als Vor-
bild der Heidenkonversion».

™ Origenes spricht nicht von cuvetot, sondern nur von cuvetdtepot, was seinen Vorbe-
halt ausdriicken diirfte, dass selbst die verniinftigsten Menschen an der gottlichen Weisheit
gemessen Toren sind.

' Vulgata in der Ausgabe von R. Weber OSB.



Die unverniinftigen Tiere 223

Factus cibus viatorum,
Vere panis filiorum,
Non mittendus canibus.

Es ist offensichtlich, dass der Hymnus die Bibelstelle aus Mk 7,27 |l Mt
15,26 zitiert. Eine andere Bibelstelle, auf die der Hymnus allenfalls hitte an-
spielen kénnen, Mt 7,6, benutzt ganz andere Vokabeln: Nolite dare sanctum
canibus ... Sonst gibt es keine Bilbelstelle, die Hunde und ein Verb, das «Vor-
setzen, Zuwerfen» bedeutet, miteinander kombiniert. Aufféllig ist auch, dass
sowohl die Vulgata als auch der Hymnus das griechische Deminutiv plural xv-
vapro mit dem Simplex canes libersetzen.

Dass der Hymnus Mk 7,27 || Mt 15,26 zitiert, scheint mir erwiesen.

Nun habe ich an anderer Stelle® gezeigt, wie die Perikope Mk 7,24-30 || Mt
15,21-28 im Mittelalter offenbar als Geschichte iiber das Abendmahl gedeutet
wurde. Das Brot, das man den Hunden nicht hinwerfen solle, ist deshalb das
Abendmahlsbrot. Und nach allem, was in diesem Hymnus vorher iiber die
Wahrnehmung und den Glauben gesagt wurde, ist es auch klar, weshalb man
den Hunden kein Brot geben darf: Weil sie weder Vernunft haben noch glau-
ben konnen.

Das Zitat verweist zugleich aber auf die biblische Perikope, in der es auch
um die Heiden geht, fiir die dasselbe wie fiir die Tiere gilt: Sie sind unverntinf-
tig und glauben nicht, weshalb ihnen die Hostie wie den Tieren nichts niitzt.

An diesem Punkte treffen sich Thomas von Aquin und Origenes: Beide
halten sie fest, dass Tiere und Heiden unverniinftig sind und keinen Glauben
haben; beides sind aber Voraussetzungen zum Heil. Immerhin haben die Hei-
den, anders als die Tiere, die Moglichkeit, sich zur Vernunft und zum Glau-
ben zu bekehren. Origenes allerdings deutet die Perikope nicht aufs Abend-
mahl, wie dies hingegen der Hymnus, den Thomas von Aquin in die Fron-
leichnamsliturgie aufnahm, tut.

Um wieder zur eingangs gestellten Frage zurlickzukommen, ob eine Maus
durch den Genuss des Abendmahlsbrotes in den Himmel kommen konne, so
lasst sie sich jetzt fiir das Mittelalter verneinen, weil beide alten Theologen
iibereinstimmend zum Schluss kamen, dass es den Tieren unmaoglich sei, weil
sie unverniinftig, dAoya seien.

1V. Mensch und Tier

Es liesse sich nun fragen, inwiefern die eingangs gestellte Frage tiberhaupt
wichtig sei, ob sie nicht bloss der weltfremden Phantasie systematischer Theo-

20 Ph. Wilchli, Hund und Katze im Abendmahl. Ein Bildmotiv und sein biblischer
Ursprung, ThZ 46 (1990) 321-331. Vgl. Anm. 17!



224 Philipp Wiilchli

logen entspringe und ob sie fiir den gewohnlichen Menschen irgendeine Be-
deutung habe.

Ja, die Frage hat eine konkrete Bedeutung und scheint die Menschen,
auch die ganz gewohnlichen, durchaus beschiftigt zu haben. Denn es scheint
eine volkstiimliche Geschichte oder Erzihlform zu geben, die sich mit diesem
Problem beschiftigt. Leider verfiige ich, weil ich mich auf dem Gebiet der
volkstiimlichen Erzdhlformen, der «Geschichten», zuwenig auskenne und nie
systematisch Material gesammelt habe, nur tiber spérliche Belege, von denen
ich einige mangels eben solcher Systematik nicht mehr auffinden konnte.?!
Dies macht insofern nichts aus, als iber die Urspriinge und Wandlungen die-
ser Erzdhlform die Fachleute urteilen miissen, denen das notwendige Materi-
al zur Verfiigung steht.

Immerhin habe ich mehrere dhnliche Geschichten gelesen, die alle unge-
fahr folgendem Schema folgen:

Ein Mensch hat ein Tier, das er sehr liebt, das ihm besonders wert ist oder
das ausserordentlich zutraulich ist. Weil er es in den Himmel mitnehmen und
nicht vermissen mochte (gelegentlich auch aus Ubermut, weil das Tier so zu-
traulich und «menschlich» ist) beschliesst der Mensch, das Tier zu taufen und
ihm die Hostie zu geben, manchmal nur eines von beiden. Dieser Plan wird
heimlich ins Werk gesetzt. Kaum ist es aber ausgefiihrt, verwandelt sich das
Tier in einen Drachen oder ein dhnliches Untier, dessen erstes Opfer der
Mensch ist, der es taufte oder ihm die Hostie gab.

Ofters wird dann noch erzihlt, wie schwierig es den iibrigen Menschen in
der Gegend war, das Untier zu vernichten.

Zweierlel driickt diese Erzidhlform aus: Zum einen sind die Sakramente
fiir den Menschen, nicht fiir Tiere bestimmt. Zum andern aber sorgen sich die
Menschen um das Schicksal der Tiere, und es beschiftigt sie, dass die Tiere
nicht in den Himmel kommen sollen.

Diese Frage steckt auch in Fouqués «Undine» und in Andersens bezau-
berndem Mirchen von der kleinen Seejungfrau, die eine unsterbliche Seele
haben wollte.

Und gerade auch heute, da Tiere und Pflanzen vom Untergang bedroht
sind und die 6kologischen Probleme uns am meisten beschiftigen, stellt sich
diese Frage wieder neu und ganz anders: Ob die Tiere wohl wirklich nur un-

' Immerhin mochte ich verweisen auf: M. Lienert, Schweizer Sagen und Heldenge-
schichten, 27. Auflage, Bern o. J., S. 37ff. («Der Stier von Uri», Hauptsache S. 37f.), und
auf eine Geschichte bei Caesarius von Heisterbach, die das Motiv in gedringtester Form
enthilt, zu finden unter dem Titel «Wie Schiiler einen Hund tauften», in: Von Geheimnis-
sen und Wundern des Caesarius von Heisterbach. Ein Lesebuch von H. Herles, Bonn
21991, S. 255. Bei Caesarius wiirde sich vielleicht noch mehr finden, doch fehlt sowohl eine
moderne kritische Ausgabe als auch eine vollstindige und zuverlissige Ubersetzung; und
die #lteren Ubersetzungen bezichungsweise Ubersetzungsversuche seines Dialogus mira-
culorum konnte ich mit verniinftigem Aufwand nicht auffinden.



Die unverniinftigen Tiere 225

verniinftig und vergénglich sind? Wie wiirden Thomas von Aquin und Orige-
nes wohl heute antworten? Und wie steht es mit dem Verhiltnis zwischen
Menschen und Tieren? Gibt es etwa auch ein Helil fiir Tiere, das mit unserem
Heil vielleicht sogar zusammenhéngt?

Solche Fragen stellen sich uns Menschen heute dringender denn je; sie
endgiiltig beantworten zu wollen, kann ich an dieser Stelle jedoch nicht unter-

nehmen.

Philipp Wiilchli, Evilard



	Die unvernünftigen Tiere

