Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)
Heft: 3
Artikel: Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung der

christlichen Verkiindung : mit einem Anhang: Bultmanns
Vorlesungseinleitung vom 2.5.1933

Autor: Meding, Wichmann von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die
Mythologisierung der christlichen Verkiindigung'

mit einem Anhang: Bultmanns Vorlesungseinleitung vom
2.5.1933

Rudolf Bultmanns Entmythologisierungsprogramm ist nicht nur berithmt,
es wird nach iiber 50 Jahren immer noch theoretisch und durch kirchliche Pra-
xis bestritten. Intendiert es die «<Entmythologisierung des Christentums», wie
behauptet worden ist?* Muss es folglich als Widerspruch zur Bibel und «als
iiberholt betrachtet werden»?* Oder bringt es die «konsequente Durchfiih-
rung» der paulinisch-lutherischen Rechtfertigungslehre «fiir das Gebiet des
Erkennens», wie die Gegenthese lautet?* Dann widerspriche es der Bibel
nicht, konnte als «unaufgebbar» gelten’ und miisste in verdnderter Situation
neu praktiziert werden.

Ein derart scharfer Dissens bezeichnet kein Randphidnomen. Unklarhei-
ten iiber den Gegenstand der Entmythologisierung einerseits und ihre Rele-
vanz fiir die Gegenwart andererseits deuten auf eine Interdependenz syste-
matisch- und praktisch-theologischer Fragen. Ihr gehen wir nach, indem wir
Bultmanns Entmythologisierungsvortrag und seine Rezeption ins Gedéchtnis
rufen. Zuvor jedoch ist eine terminologische Bemerkung angebracht. Im Titel
dieses Beitrags erscheint der Begriff des Widerstands, den Bultmanns Auf-
satz nicht enthélt. Er soll nicht zum politischen Widerstand gegen das 3.Reich
umgebogen werden. Gemeint ist vielmehr der von Gottes eigenem Handeln
ausgehende Widerstand, der im 1.Petrusbrief so zur Sprache kommt: «Gott
widersteht den Hochfahrenden, aber den Demiitigen gibt er Gnade» (5,5).
Bultmann selber hat diesen Satz in der Zeit seines Vortrags als Mahnung «zur
schlechthinigen Freiheit von ... angstvoller Sorge» gedeutet®. Um ihretwillen
folgt die Mahnung zu niichterner Wachsamkeit, «denn euer Widersacher, der
Teufel, geht umher wie ein briillender Lowe, und sucht, wen er verschlinge.

! Probevortrag im Verfahren zur Habilitation fiir das Fach der systematischen Theolo-
gie, gehalten am 16.6.1995 vor der Theologischen Fakultét der Christian-Albrecht-Univer-
sitiit Kiel. Frau Prof. Antje Bultmann Lemke danke ich fiir die Erlaubnis zum Abdruck der
Vorlesung ihres Vaters.

2 A.Oepke, Entmythologisierung des Christentums, in: H-W.Bartsch, Kerygma und My-
thos 2, Hamburg-Volksdorf 1952, 170ft.

*K.Hiibner, Mythos I, TRE 23, 1994, 607.

*G.Bornkamm, Die Theologie Rudolf Bultmanns in der neueren Diskussion, in dessel-
ben: Geschichte und Glaube 1, Gesammelte Aufsitze 3, Miinchen 1968, 64.

SH.Weder, Der Mythos vom Logos. Uberlegungen zum Problem der Entmythologisie-
rung, EK 20, 1987, 629.

® R.Bultmann, pepijvdo, Tpopepuvao, pépuva, duépiuvog, ThW 4, 1942, 595.



196 Wichmann von Meding

Dem widersteht, fest im Glauben» (5,8f.). Daher wird Bultmanns Entmytho-
logisierungsforderung als theologisches Widerstehen verstanden werden
miissen, das notfalls auch in politische Konsequenzen fiihrt.

1. Bultmanns Vortrag

Ende 19417 erschien Bultmanns Aufsatz «Neues Testament und Mytholo-
gie. Das Problem der Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkiin-
digung»®. Er hatte ihn am 21.April 1941 der Gesellschaft fiir evangelische
Theologie in Frankfurt am Main sowie am 4.Juni 109 Horern’ der 40. Alpirs-
bacher Woche!” vorgetragen'!. Der lesenden Offentlichkeit wurde dieser Bei-
trag mit Bultmanns Arbeit iber «Die Frage der natiirlichen Offenbarung»
iibergeben'?, obwohl er in Alpirsbach noch iiber «Theologie als Wissen-
schaft» gesprochen hatte'. Der der Verdffentlichung eigene Offenbarungs-
aufsatz erschien bald nach dem Krieg, 1952, erneut im zweiten Band der Auf-
satzsammlung Bultmanns'. Nicht so die Alpirsbacher Vortriige: Bultmann
hat sie nie wieder drucken lassen. Den Wissenschaftsvortrag gab Klaus
W.Miiller erst 1984 heraus", den Entmythologisierungsaufsatz edierten
Hans-Werner Bartsch 1948'° und Eberhard Jiingel 19887

Die verwirrenden Publikationstatbestdnde zeigen an, dass Bultmann seine
Vortrdge von 1941 nach dem Kriegsende nicht beforderte, also offenbar fiir
zeitbedingt hielt. Thre Rezeption ist vollig anders verlaufen. Wihrend Julius
Schniewind bereits 1946 konstatierte, man habe den Offenbarungsaufsatz «in
der Debatte vergessen»'®, fiihrte der Entmythologisierungsvortrag zu einem
Aufruhr, von dem Heinz Zahrnt schrieb: «Kein anderer Theologe — nicht ein-

’H.Wassmann, Der «Fall Bultmann» in Wiirttemberg (1941-1953). Der Alpirsbacher
Mythologievortrag im Spannungsfeld von Kirchenleitung und Universitédtstheologie, in:
V.Schifer, Bausteine zur Tiibinger Universitidtsgeschichte 4, Tiibingen 1989, 147.

8 R.Bultmann, Offenbarung und Heilsgeschehen, BEvTh 7, Miinchen 1941, 27ff.

?Wassmann, Fall, 144.

'"Ein Bild Bultmanns, «1941 in Alpirsbach», bei Wassmann, Fall, 142.

K. W.Miiller, Zu Rudolf Bultmanns Alpirsbacher Vortrag iiber «Theologie als Wissen-
schalt», ZThK 81 (1984) 470.

2 Bultmann, Offenbarung, 3ff.

3 Miiller, Bultmann, 471.

4 R.Bultmann, Glauben und Verstehen (G1+V) 2, Tiibingen 1958 (2.A.), 79ff.

I5R.Bultmann, Theologie als Wissenschaft, ZThK 81 (1984) 447ff.

1o H-W.Bartsch, Kerygma und Mythos. Ein theologisches Gespriich 1, Hamburg-Berg-
stedt 1960 (4.A.), 151,

"E.Jiingel, Rudolf Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Ent-
mythologisierung der neutestamentlichen Verkiindigung. Nachdruck der 1941 erschiene-
nen Fassung, BEvTh 96, Miinchen 1988, 11ff.

'8 J.Schniewind, Antwort an Rudolf Bultmann. Thesen zum Problem der Entmytholo-
gisierung, in: Bartsch, Kerygma 1, 88.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 197

mal die beiden anderen «Sdulen> der protestantischen Theologie im 20.Jahr-
hundert: Karl Barth und Paul Tillich — hat die christlichen und nichtchristli-
chen Gemiiter in Deutschland nach dem Kriege so sehr erregt wie Rudolf
Bultmann. Den dusseren Anlass zu dieser Erregung gab eine kleine, bereits
im Krieg erschienene Schrift von kaum 50 Seiten mit dem Titel <Neues Testa-
ment und Mythologie>. In ihr hat Bultmann sein bekanntes Programm der
<Entmythologisierung> des Neuen Testaments entworfen, und das hat seinen
Namen alsbald in aller Leute Munde gebracht»'"”. In aller Munde war das
kriegsbedingt wenig verbreitete, von Bultmann nie bestitigte Votum.

Diese Diskrepanz von Publikation und Rezeption® fillt auf, da Bult-
manns Aufsatzsammlung mehrere Ausserungen zur Entmythologisierung
enthilt’', die ohne die fundamentale Erérterung von 1941 kaum ganz versteh-
bar sind. Eine Erkldrung fiir seine Zuriickhaltung gegeniiber dem Kriegsvor-
trag bietet Bartsch, der 1960 «eine demnichst erscheinende Neubearbeitung»
ankiindigte®. Der nie realisierte Hinweis zeigt, dass Bultmann dem 1941 Vor-
getragenen nach dem Ende des Hitlerreiches und aufgrund einer intensiven
Debatte eine andere Gestalt geben wollte.” Neue Umsténde erforderten eine
neue Darstellung. Darum wird der Vortrag ohne Beachtung seines Zeitbe-
zugs nicht angemessen verstanden. Er ist kein exegetischer Fachaufsatz des
Neutestamentlers. In dessen Theologie des Neuen Testaments hat er keine
deutlichen Spuren hinterlassen.*

Auch die Kombination von Offenbarungs- und Entmythologisierungsauf-
satz in der Erstpublikation weist auf eine 1941 aktuelle Thematik. «Die Frage
der natiirlichen Offenbarung»”’ war gestellt durch den nationalsozialistischen
Mythus. Wenn Bultmann bereits im ersten Satz fragt, «ob es neben der Offen-
barung in Christus noch andere Offenbarungen gibt»”°, beispielsweise eine
volkische, markiert er die Grenze gegeniiber den Deutschen Christen. So
fragt der Historiker nicht. Er weiss von anderen Offenbarungen. Bultmann

'H.Zahrnt, Rudolf Bultmann zum Gedichtnis, Luther 48, 1977, 1.

“ H-W.Bartsch, Bibliographie der Diskussionsbeitriige seit 1953, Kerygma 1, 318ff;
E.Brandenburger, Bibliographie Rudolf Bultmann, ThR 29 (1963) 33{f.

I Mindestens zu nennen sind: Die christliche Hoffnung und das Problem der Entmytho-
logisierung, G1+V 3, Tiibingen 1960, 81ff.; Zum Problem der Entmythologisierung, G1+V 4,
Tibingen 1965, 128ff; Jesus Christus und die Mythologie, GI+V 4, 141ff. Weitere, zahlen-
missig geringe Nachweise bei M.Lattke, Register zu Rudolf Bultmanns Glauben und Ver-
stehen Band 1-4, Tiibingen 1984, 54.

22 Bartsch, Kerygma 1, 301.

21964 nannte Bultmann die Entmythologisierung «ein sicherlich unbefriedigendes
Wort»: GI+V 4, 146.

* R.Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1958 (3.A.). Das Register
enthilt weder die Stichworte «Entmythologisierung» noch «Mythos».

»S.Anm.12.

**Bultmann, Offenbarung, 3; G1+V 2, 79.



198 Wichmann von Meding

bestreitet als systematischer Theologe, dass Offenbarungen ausser Christus
zu verkiindigen sind.

Dem zeitbedingt polemischen Charakter des 1941 Vorgetragenen wenden
wir uns zu. Er wurde sofort von Hans Asmussen empfunden?’, aber nach dem
Krieg kaum beachtet neben drei anderen Dimensionen der Entmythologisie-
rungsproblematik, ndmlich der exegetischen, ob die biblischen Tatbestdnde
wirklich sind, wie Bultmann meint*®, der philosophisch-theologischen, ob sein
Mythosbegriff hinauslaufe auf eine Entweltlichung des Glaubens®, und der
folgenreichen hermeneutischen™. Unser Nach-Denken vollzieht sich in drei
Teilen, deren erster an einige Aussagen Bultmanns erinnert, deren zweiter
exemplarisch rekonstruiert, wogegen er Widerstand leistet, deren dritter aber
die Gegenwartsbedeutung einer gut 50 Jahre alten «programmatischen
Schrift»*! anzeigen wird.

Il. Bultmanns Polemik

Im Frithjahr 1960 berichtete Bultmann, man habe ihm geweissagt, «dass
ich so schrecklich enden werde wie Voltaire oder Nietzsche», wiahrend andere
versichert hitten, «dass sie fiir meine Bekehrung beten»*. Solche Ausserun-
gen «im Ton entriisteter Ablehnung»* empfand er als «hochmiitig» und
nannte es «unverantwortlich, dass Sonntags- und Gemeindeblitter das The-
ma —ich sollte wohl sagen: das Schlagwort — der Entmythologisierung vor Lai-
en bringen, ein Thema, von dem sie nichts verstehen oder das sie notwendig
missverstehen, weil fiir das Verstehen theologische Bildung vorausgesetzt
ist»**. Diese Klage darf nicht vergessen machen, dass er selber das zum
Schlaginstrument gewordene Schlagwort in einem Vortrag aufgebracht hatte,
dessen Zuhorerschaft nicht auf Theologen begrenzt war. Die ihm widerfah-
rende Polemik respondierte seiner eigenen.

Bultmanns Polemik steckt nicht nur in einem Begriff, sie prigt die Diktion
seines Vortrags, dessen «apologetische Tendenz unverkennbar» ist*, wenn er
sagt: Die «einzelnen Motive» der «mythologischen Rede» im Neuen Testa-

7 Sein Diktum vom 21.3.1942 «Ausfiihrungen dieser Art kann die Christenheit nicht
anders begegnen als den Irrtiimern der Deutschen Christen» zitiert Wassmann, Fall, 148.

28 Schniewind, Antwort, 79.

» E.Lohmeyer, Die rechte Interpretation des Mythologischen, in: Bartsch, Kerygma 1,
142; E.Kasemann, Gottesgerechtigkeit bei Paulus, ZThK 58 (1961) 377f.

¥ E.Grisser, Notwendigkeit und Moglichkeiten heutiger Bultmannrezeption, ZThK 91
(1994) 272ff.

I Bartsch, Kerygma 1, 1.

32 Bartsch, Kerygma 1, 7 und 8.

3 Schniewind, Antwort, 77.

¥ Bartsch, Kerygma 1, 8.

3 H.Ott, Entmythologisierung, RGG 2 (3.A.), Tiibingen 1958, 498.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 199

ment «lassen sich leicht auf die zeitgeschichtliche Mythologie der jiidischen
Apokalyptik und des gnostischen Erlosermythos zuriickfithren. Sofern es nun
mythologische Rede ist, ist es fiir den Menschen von heute unglaubhaft, weil
fiir ihn das mythische Weltbild vergangen ist. Die heutige christliche Verkiin-
digung steht also vor der Frage, ob sie, wenn sie vom Menschen Glauben for-
dert, ihm zumutet, das vergangene mythische Weltbild anzuerkennen». Dies
zu fordern sei «sinnlos und unmaoglich ... Ein blindes Akzeptieren der neute-
stamentlichen Mythologie wire Willkiir; und solche Forderung als Glaubens-
forderung erheben, wiirde bedeuten, den Glauben zum Werk erniedrigen ...
Kein erwachsener Mensch stellt sich Gott als ein oben im Himmel vorhande-
nes Wesen vor; ja, den <Himmel> im alten Sinne gibt es fiir uns gar nicht mehr.
Und ebensowenig gibt es die Holle, die mythische Unterwelt unterhalb des
Bodens, auf dem unsere Fiisse stehen. Erledigt sind damit die Geschichten
von der Himmel- und Héllenfahrt Christi; erledigt ist die Erwartung des mit
den Wolken des Himmels kommenden <Menschensohnes> und des Entrafft-
werdens der Gldaubigen in die Luft, ihm entgegen ... Erledigt ist durch die
Kenntnis der Krifte und Gesetze der Natur der Geister- und Ddmonenglaube
... Die Wunder des Neuen Testaments sind damit als Wunder erledigt ... die
mythische Eschatologie ist im Grunde durch die einfache Tatsache erledigt,
dass Christi Parusie nicht, wie das Neue Testament erwartet, alsbald stattge-
funden hat»*®. Musste ein Christ, der solche Texte als gottesdienstliche Le-
sungen kennt, nicht Polemik eines Exegeten gegen das Neue Testament wit-
tern und argwdhnen, es solle im Namen des modernen Weltbilds und der mo-
dernen Anthropologie erledigt werden?

Vor allem konservative Christen kennen und benennen seither Bultmann
als Hauptadressaten ihrer Klage tiber kirchlichen Identitédtsverlust: «Eine tie-
fe grundlegende Verunsicherung prigt die gegenwirtige evangelische Theo-
logie. Rudolf Bultmanns Programm der <Entmythologisierung> ist nur ein
dusserstes Signal fiir ein untergriindig weit verbreitetes und in allen kirchli-
chen Entscheidungen wirksames Empfinden, dass sich viele Aussagen des
Glaubens <nicht mehr> halten liessen und <erledigt> seien»’’. Diese Zuschrei-
bung ist ein Trugschluss. Bultmann hat nicht das Neue Testament, sondern
seine mythologische Auslegung fiir erledigt erkldrt. Darum spricht er statt
iber Entmythung von Entmythologisierung®, sachgerechte Interpretation
fordernd. Das allerdings tut er ungeschiitzt in dem Bewusstsein, ein ldngst ge-
klartes Thema nur in Erinnerung rufen zu miissen. An der Entmythologisie-
rung «arbeitet die Theologie nicht erst seit heute. Vielmehr hitte alles bisher

* Bultmann, Offenbarung, 28ff.; Bartsch, Kerygma 1, 16ff.

7 B.Rothen, Die Klarheit der Schrift 1: Martin Luther. Die wiederentdeckten Grundla-
gen, Gottingen 1990, 11.

3% K.Hiibner, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985, 109: «Der mythische Grieche
wire zu dieser Darstellung niemals imstande gewesen».



200 Wichmann von Meding

Gesagte auch vor 30 oder 40 Jahren schon dhnlich gesagt werden kénnen; und
es ist eigentlich ein testimonium paupertatis fiir unsere theologische Situati-
on, dass es heute wieder gesagt werden muss ... Die kritische Arbeit fritherer
Generationen darf nicht einfach weggewischt werden, sondern sie muss posi-
tiv aufgenommen werden»*’.

Bultmann widmete sich 1941 also einer gegenwirtigen, mythologischen
Fehlauslegung des Neuen Testaments. Sein polemischer Vortrag hat aus-
driicklich die «heutige christliche Verkiindigung» im Blick*. Sie, nicht die
Exegese als solche, «steht also vor der Frage, ob sie, wenn sie vom Menschen
Glauben fordert, ihm zumutet, das vergangene Weltbild anzuerkennen»*',
Davor warnt, ohne dass das gegeneinander ausgespielt werden sollte, mehr
der Prediger Bultmann als der Gelehrte. Der Untertitel seiner Rede muss ge-
nau beachtet werden. Er kiindigt kein Nachdenken iiber die Entmythologisie-
rung des Neuen Testaments an, wie behauptet wird*, sondern eine Ausse-
rung zum «Problem der Entmythologisierung der neutestamentlichen Ver-
kiindigung»*. Sie ist neutestamentliches Kerygma und am Neuen Testament
orientierte Predigt zugleich. Bultmann will keine «die Substanz des NT auflo-
senden Aussagen machen»*, er kiimpft fiir die Erledigung biblizistischer, den
Glauben in Menschenwerk wandelnder Interpretations- und Verkiindigungs-
prinzipien. Dies prigt die Diktion seines Vortrags, besonders in den Passa-
gen, die den meisten Anstoss erregt haben. In welchem Sinne sind Himmel-
und Hollenfahrt, Geister- und Ddmonenglaube, Wunder und Eschatologic
erledigt? Sie kénnen es fiir den Exegeten nicht sein, denn samtliche Bibeltex-
te bleiben seiner Interpretation aufgegeben. Nur fiir die neutestamentliche
Verkiindigung der Gegenwart konnen sie iiberhaupt als erledigt gelten wie
spdtjiidische Gesetzlichkeit. Bultmann erinnert christliche Verkiindiger, zu
denen er sprach, dass Mythen im Neuen Testament nicht essentiell und seit
der Aufklarung fiir den Glauben erledigt sind.

Seine Erklédrung, es sei ein testimonium paupertatis fiir die gegenwiértige
Verkiindigung, wenn sie daran iberhaupt erinnert werden muss, stellt sich ei-

¥ Bultmann, Offenbarung, 37f.; Bartsch, Kerygma 1, 23f.

“Bultmann, Offenbarung, 29; Bartsch, Kerygma 1, 16. Dazu Bornkamm, Theologie, 52:
«Nicht zufiillig sind die ersten Ausserungen zu einem guten Teil von Pfarrern, also aus Per-
spektive und Verantwortung der Verkiindigung geschrieben».

1S, Anm. 40.

“*H.Thielicke, Zu Gast auf einem schénen Stern. Erinnerungen, Hamburg 1984, 171;
Zahrnt oben bei Anm.19; Redaktionelle Formulierung EvKomm 20 (1987) 629.

# Bultmann, Offenbarung, 27; Bartsch, Kerygma 1, 15. Noch eindeutiger ist Bultmanns
Formulierung, er rede iiber «die Aufgabe der Entmythologisierung der christlichen Ver-
kiindigung»: Wassmann, Fall, 146.

#F.Rienecker, Stellungnahme zu Bultmanns «Entmythologisierung». Eine Antwort fiir
die Bibelgldubige Gemeinde, Wuppertal 1951, 13.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 201

ner «vor 30 oder 40 Jahren»*, also vor dem ersten Weltkrieg, undenkbar ge-
wesenen Fehlentwicklung entgegen, die «mit jedem rechten Prediger»* zu
korrigieren sei*’. Bultmanns Polemik gegen eine Mythologisierung der Pre-
digt dient der Freiheit ihres Wirklichkeitsverstéindnisses.*® Er warnt vor einer
Remythologisierung, wie sie im Weltkrieg aufkam.* Es trifft nicht zu, «dass
Bultmann sich hier schillernd ausdriickt»™. Sein Wort von der Entmythologi-
sierung greift nicht den Mythos im Neuen Testament, sondern eine neue My-
thologisierung der Verkiindigung an.

Welcher zeittypische Fortschritt der um 1914 anhebenden Mythologisie-
rung den polemischen Vortrag von 1941 veranlasst hat, diirfte kaum ritsel-
haft sein. Dennoch vermag es Bultmanns Intention zu erhellen, wenn wir die-
ser Frage im folgenden Abschnitt ndhertreten.

l11. Bultmanns Gegner

Die Dringlichkeit von Bultmanns Entmythologisierungsprogramm, mit
dem der Exeget in Erinnerung ruft, was ldngst erarbeitet wurde, um als Syste-
matiker die Prediger vor einem akuten Irrweg zu warnen, kann deutlich wer-
den, wenn sich erkennen ldsst, wogegen es sich richtet. Welche Mythologisie-
rung machte eine Entmythologisierung notig?

Uniibersehbar widerstreitet Bultmann einer kirchlichen Fehlentwicklung.
Sein Vortrag ist kirchenkritisch. Dies erkldrt den breiten kirchlichen Auf-

4 Bultmann, Offenbarung, 37; Bartsch, Kerygma 1, 23.

4 Schniewind, Antwort, 77.

‘7 Bultmanns Entmythologisierungsprogramm wurzelt in der Aufklirung. Von dem
Aufklarungsexegeten H.E.G. Paulus (1.9.1761-10.8.1851) sagt sein Biograph K.A Freiherr
von Reichlin-Meldegg (Heinrich Eberhard Gottlob Paulus und seine Zeit, nach dessen li-
terarischem Nachlasse, bisher ungedrucktem Briefwechsel und miindlichen Mittheilungen
dargestellt, 2.Bd., Stuttgart 1853, 47): «Hitte er die Thaten des Christenthums in neblichte
Mythen aufgehen lassen miissen, so wire ihm der historische Boden des Christenthums un-
ter den Fiissen weggeriickt worden».

*®0.Bayer, Entmythologisierung? Christliche Theologie zwischen Metaphysik und My-
thologie im Blick auf Rudolf Bultmann, NZSTh 34 (1992) 116f. Bultmann am 2.3.1943
brieflich an Jochen Niemdoller, den 1945 gefallenen Sohn Martin Niemollers: «Die Frage ist
niamlich die (und das hétte ich in meiner Schrift gleich deutlich sagen sollen), ob wir unsere
eigene Existenz aus dem wissenschaftlich entworfenen Weltbild verstehen sollen; ob wir
uns selbst also als Welt verstehen sollen. Dagegen protestiert der Glaube»: A.Bultmann-
Lemke, Der unveroffentlichte Nachlass Rudolf Bultmanns. Ausschnitte aus dem biogra-
phischen Quellenmaterial, in: B.Jaspert, Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt
1984, 204.

“Den Begriff hat R.Prenter (Bartsch, Kerygma 1, 83) allerdings gegen Bultmann ver-
wendet.

" Lohmeyer, Interpretation, 142.



202 Wichmann von Meding

schrei nach 1945 wie die eingangs beachtete Publikation mit dem Offenba-
rungsaufsatz. Dessen Frage, «ob es neben der Offenbarung in Christus noch
andere Offenbarungen gibt»’!, ist wie die Mythologisierung «fiir den christli-
chen Glauben ... erledigt»>*. Bultmann arbeitet den kritischen Sinn der Got-
tesrede gegen eine Verkiindigung heraus, die Gott in Natur, Geschichte und
Mythos sucht.

Um dies prézisieren zu konnen, fehlt uns biographisches Material. Leider
gibt es noch keine grosse wissenschaftliche Bultmannbiographie.”® Nur ihr
liesse sich entnehmen, wann der Vortrag konzipiert wurde,” welche Lektiire
voranging, ob eigene Auseinandersetzungen oder Erfahrungen seiner Schii-
ler ihn beschiftigten. Bislang ist nicht einmal sein Nachlass publiziert.”> Harry
Wassmann musste unlédngst feststellen: «Biographisch ... existiert Bultmann
in der theologischen Literatur faktisch nicht»>. So ist es derzeit unmoglich,
den Entmythologisierungsvortrag als Reaktion auf bestimmte Ereignisse zu
deuten®. Nur generell lisst sich auf eine Fiille an Erfahrungen hinweisen, die
ein seit 1908 publizierender Theologe™ und Mitglied der Bekennenden Kir-
che®® seit dem Weltkrieg® hat machen miissen mit einem mythologisierenden
Einfluss auf die Verkiindigung, wie er im germanischen Mythus des Hitlerrei-
ches gipfelte. Dieser kommt am profiliertesten zur Sprache in Alfred Rosen-
bergs Buch «Der Mythus des 20.Jahrhunderts»®".

S1S.Anm. 26.

32 Bultmann, Offenbarung, 22; GI1+V 2, 100.

3 Kleinere Arbeiten: Wassmann, Fall; Bultmann-Lemke, Nachlass; W.Schmithals, Bult-
mann, Rudolf (1884-1976), TRE 7, 1981, 387ff.; B.Jaspert, Rudolf Bultmanns Wende von
der liberalen zur dialektischen Theologie, in: Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darm-
stadt 1984, 25ff.; M.Evang, Rudolf Bultmann in seiner Friithzeit, BHTh 74, Tiibingen 1988.

3* B.Jaspert, Existenz-Mythos-Theologie. Fiinfzig Jahre nach Rudolf Bultmanns Ent-
mythologisierungsprogramm, NZSTh 34, 1992, 126: Entmythologisierung ist eine «Frage,
die ihn [Bultmann] schon zwei Jahrzehnte lang beschiftigte».

33 Bultmann-Lemke, Nachlass, 203 weist auf grosse Bestiinde hin: «Die Jahre des Natio-
nalsozialismus, insbesondere der Kirchenkampf, die Emigration néchster Freunde und
schliesslich der Krieg sind eindriicklich dokumentiert».

5 Wassmann, Fall, 138.

37 Auffillig ist die zeitliche Nihe von G.Stihlins Artikel ud0og, ThW 4, 1942, 769ff. Soll-
te Bultmann ihn vorab gekannt haben?

¥ Bibliographia Bultmanniana, FS Rudolf Bultmann, Stuttgart/Koln 1949, 2411f.

% Jiingel, Bultmann, 7ff.

%K. Hammer, Deutsche Kriegstheologie (1870-1918), Miinchen 1971.

1 A.Rosenberg, Der Mythus des 20.Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-geistigen
Gestaltenkampfe unserer Zeit, Miinchen (1930) 1931, 2.A.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 203

Wer dieses Buch im Blick auf Bultmanns Vortrag liest, muss weder anneh-
men, dass jener es kannte oder gar auf sein Konzept reagierte®, noch dass es
mit der Ideologie des Nationalsozialismus identisch war®. Anders als Rosen-
berg ndmlich schied Hitler «die religiosen Elemente aus, die er mit dem vol-
kischen Gedanken aufgenommen hatte»*, und bezeichnete dessen Buch, wie
Albert Speer berichtet, «kurzweg als <Zeug, das niemand verstehen kann,
verfasst von <einem engstirnigen Balten, der furchtbar kompliziert denkt>», ja
als «Riickschritt in mittelalterliche Vorstellungen»®. Trotzdem bleibt es da-
bei: «<Rosenberg verkaufte seinen 700seitigen <Mythus des Zwanzigsten Jahr-
hunderts> zu Hunderttausenden. Das Buch wurde in der Offentlichkeit weit-
hin als Standardwerk der Partei-Ideologie angesehen»®. In dieser Rolle be-
einflusste es auch Prediger. Als Pamphlet gegen ein Christentum, wie Rosen-
berg es als Konfirmand Traugott Hahns erlebt hatte®’, zeigt es, warum
Bultmann der Mythologisierung christlicher Verkiindigung entgegentrat.®®
Die Richtung seines Angriffs lédsst sich veranschaulichen durch einen Ver-
gleich mit Rosenbergs Buch.?”’

Der Ideologe der NSDAP schreibt, sein Werk griinde in Erfahrungen des
Jahres 1917.7° Diese Angabe entspricht Bultmanns Bemerkung, die Remy-
thologisierung habe im Weltkrieg begonnen. Rosenberg nennt das Jubeljahr

%2 Jaspert, Existenz, 128, setzt Bultmanns Vortrag in Bezichung zu Rosenbergs Buch;
H.Iber, Christlicher Glaube oder rassischer Mythus. Die Auseinandersetzung der Beken-
nenden Kirche mit Alfred Rosenberg: «Der Mythus des 20.Jahrhunderts», Frankfurt/Bern/
New York/Paris 1987, geht auf ihn nicht ein.

% H.Sauter, Fiir und wider die Entmythologisierung des Neuen Testamentes, in:
Bartsch, Kerygma 1, 49, ortet Bultmanns Vortrag «in der gegenwirtigen Auseinanderset-
zung», denkt dabei jedoch an «seine Auseinandersetzung mit Heidegger».

4 K.Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich 1: Vorgeschichte und Zeit der Illusio-
nen. 1918-1934, Frankfurt/Berlin/Wien 1977, 102.

6 A Speer, Erinnerungen, Frankfurt/Berlin 1969, 110.

% Speer, Erinnerungen, 110.

" Iber, Glaube, 33.

% Jaspert, Existenz, 145: Bultmanns Vortrag hatte das «Ziel einer dem Sinn der bibli-
schen Botschaft entsprechenden zeitgemissen Verkiindigung des Evangeliums. Die Ab-
sicht war dabei auch, die pseudoreligidsen Irrlehren einer Theologie, die der Blut- und
Boden-, der deutschen Volkstums- und arischen Rassenideologie anhing, zu entmythologi-
sieren und ad absurdum zu fiithren. Diese Stellungnahme zum <Dritten Reich> war nicht un-
gefihrlich».

% Auch Bultmanns Offenbarungsaufsatz iiberschreitet die innertheologische Auseinan-
dersetzung und verweist auf die nationalsozialistische Ideologie. «Das naturalistische Men-
schenverstidndnis der Stoa ist heute ja nicht als ganzes und konsequentes versucherisch,
sondern nur in einer Verkiirzung, indem dem Menschen eingeredet wird, dass er in der Hin-
gabe an die Lebenskrifte der Natur sein eigentliches Leben finde, dass die Macht des Blu-
tes ihn schicksalshaft bestimme» (Bultmann, Offenbarung, 11; GI+V 2, 87). Wenig spiter
fragt er: «Mit welchem Recht kann man sagen, dass die deutsche Urgeschichte klarer offen-
bare, was deutsch ist, als die Geschichte des deutschen Mittelalters?» (15/92).

" Rosenberg, Mythus, 23; vgl. Iber, Rosenberg, 36.



204 Wichmann von Meding

der Reformation. Bei dieser Feier war nichts so hiufig traktiert worden «wie
das Thema <Luther und Deutschland!>», was sie zur Station auf «dem Wege
zum Deutschchristentum» machte.”’ Rosenbergs Buch steht einer Entwick-
lung innerhalb der Kirche nahe. Die hatte ihren Grundkonsens verloren. «Im
Reformationsjubilaumsjahr 1917 war der Protestantismus auf dem Wege ei-
ner radikalen Polarisierung».”” Auf sie reagiert die Polemik des Entmytholo-
gisierungsvortrags.

Rosenbergs Mythus-Buch emport zu lesen wire unangemessen. Indem es
die bislang giiltigen Werte der «Christlichkeit und der Humanitas», aber auch
«das von den Blutzusammenhingen geloste, selbstherrliche Ich» als blutleere
Abstraktionen verhohnt™, signalisiert es den Bezugsverlust zwischen dem Ich
und seinem «Haupt voll Blut und Wunden»" in der zeittypischen Predigt”.
Es charakterisiert kirchliche Verkiindigung, wenn Rosenberg jenes Haupt
unter «die Ideale lebens- und luftleer gewordener Michte» rechnet und durch
das «Gesetz des Blutes» selber ersetzt.”” Wo das Haupt fehlt, fehlen Leben
und Vernunft.

Rosenberg sieht «in der Predigt von der Reinerhaltung der Rasse die hei-
ligste und grosste Aufgabe der Frau»”’. Von Predigt und Verkiindigung
spricht er oft, sagt iber artgebundenes Volksbewusstsein: «Wir verkiinden es
... als die Religion der deutschen Zukunft». Seine Verkiindigung bekdmpft
jede «Humanitéitspredigt», auch die «verlockenden Predigten einer Interna-
tionale des Proletariats». Er verdeutlicht: «Um inmitten des heutigen chaoti-
schen Durcheinanders die Seelen emporzureissen, dazu bedarf es Predigten
der Luther-Naturen, die hypnotisieren, und Schriftsteller, welche die Herzen
bewusst ummagnetisieren». Ihr Ziel wire «Wegfall der Predigten tiber den
Knecht und den Siindenbock als Lamm Gottes, die Betrauung des Petrus mit
der Griindung der rémischen Kirche, der <Erfiillung> des Alten Testaments,
des Ablasses, von den magischen Wundermitteln usw»’®. Rosenberg elimi-
niert aus christlicher Predigt, was nicht zu volkischer Verkiindigung passt —er

' G.Maron, Luther 1917. Beobachtungen zur Literatur des 400.Reformationsjubili-
ums, ZKG 93 (1982) 190.

2G.Brakelmann, Der deutsche Protestantismus im Epochenjahr 1917, Witten 1974, 13.

" Rosenberg, Mythus, 28.

4 P.Gerhardt EG 85, 1.1.

" Diesen Verlust bezeugt der Predigthdrer Jochen Klepper mit einer Notiz vom
7.9.1935: «Das Lied <O Haupt voll Blut und Wunden> beginne ich erst jetzt zu verstehen,
von der menschlichen Liebe her» (Unter dem Schatten deiner Fliigel. Aus den Tagebii-
chern der Jahre 1932-1942, Stuttgart 1983, 282).

® Rosenberg, Mythus, 28.

" Rosenberg, Mythus, 482f.; auch in: Blut und Ehre. Ein Kampf fiir deutsche Wieder-
geburt. Reden und Aufsitze von 1919-1933. Hgg.v.T.v.Trotha, Miinchen 1936 (11.A.), 222.

S Rosenberg, Mythus, 84. 191. 192. 492, 576f.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 205

ersetzt, auf seinen Begriff gebracht, negatives Christentum durch positives.”
Die Kirche hitte bei Rosenberg lesen konnen, der Terminus <positives Chri-
stentum> bedeute in der Sprache des NSDAP nicht, «dass im Dritten Reich
der christliche Glaube gemaiss den Bekenntnissen und der Predigt der Kirche
Freiheit und Schutz, ja Hilfe und Forderung erfahren sollte», wie die Vorldu-
fige Kirchenleitung wihnte™, sondern im Gegenteil Tilgung dessen, was an
ihrer Predigt als negativ empfunden wurde. Bultmann ist mit dem interpretie-
renden Entmythologisierungsprogramm dieser aggressiv eliminierenden Pre-
digt eines neuen, positiven Mythus entgegengetreten, der die Kirche umge-
staltete.

Aus Rosenbergs Sicht gelesen, erneuert Bultmanns Vortrag die «Tragik
einer mythenlosen Zeit». Im Impressionismus habe sich die «mythenlose
Welt ... eine mythenlose Sinnlichkeitskunst» geschaffen. Nun aber — Rosen-
berg veroffentlichte 1930 — erwache «ein neuer Glaube: der Mythus des Blu-
tes, der Glaube, mit dem Blute auch das gottliche Wesen des Menschen iiber-
haupt zu verteidigen. Der mit hellstem Wissen verkorperte Glaube, dass das
nordische Blut jenes Mysterium darstellt, welches die alten Sakramente er-
setzt und iiberwunden hat»*'. Mythus und Glaube sind identisch. Der Glaube
wird als Mysterium der eigenen Rasse ein Glaube an sich selbst, Verkldrung
menschlichen Wesens ins Gottliche. Gott wird vom Schopfer zur Ursache des
Menschseins. Der Gott, der nicht mehr Knecht sein soll, bleibt auch nicht
Hexr:

Gegen solche, dem Menschen schmeichelnde und in diesem Sinne positi-
ve, Identifikation protestiert Bultmann. Glaube sei Treue zu dem, der «unser
Riihmen zerbricht»*, konne also keine Selbstversicherung und Selbstverkli-
rung werden, auf welche Mythen immer gegriindet. Christlicher Glaube an
Gott den Herrn und Knecht miisse sich von jeder Mythologisierung lossagen
und das Wagnis der eschatologischen Existenz auf sich nehmen. Anders wiir-
de er dem Zeitgeist ausgeliefert. So steht Bultmann in der Kontinuitét pauli-
nisch-lutherischer Gesetzespolemik, wenn er zwar nicht gegen das Gesetz der
Judenchristen oder des Papstes streitet, wohl aber gegen das Gesetz einer
Rasse. Dieser Streit um wahre Verkiindigung vollzieht sich mit den Waffen
des Neutestamentlers.

Noch einmal sei gesagt: Bultmanns Arbeit setzt sich nicht direkt mit Ro-
senbergs Buch auseinander. Sie reflektiert die Aufgabe der christlichen Ver-
kiindigung in einer Situation, die geprdgt wurde von der Mythologie einer

" Rosenberg, Mythus, 77/203. 565/577.

% Denkschrift der Vorldufigen Kirchenleitung an den Fiihrer und Reichskanzler im
Frithjahr 1936, in: K.Kupisch, Quellen zur Geschichte des deutschen Protestantismus 1871
bis 1945, Miinchen/Hamburg 1965, 296.

% Rosenberg, Mythus, 283. 282. 111.

% Bultmann, Offenbarung, 26; G1+V 2, 103; vgl. 44ff; Bartsch, Kerygma 1, 29ff.



206 Wichmann von Meding

vOlkisch-doktrindren Gesetzesreligion. Ihr Einfluss in der Kirche fusste auch
auf der Wirkung des Rosenbergbuches, das die Sehnsucht nach einem positi-
ven Christentum kultiviert, den Menschen glorifiziert und Herrenmenschen
an die Stelle des Gottesknechtes setzt. Bultmanns Polemik ist sicher nicht in
jeder Hinsicht gelungen. Kurt Hiibner konnte zeigen, «dass Bultmann eher
intuitive Vorstellungen von Mythos und Wissenschaft hatte und ihm eine sy-
stematische Einsicht in beider Grundlagen nicht verfiigbar war»®, Sein Vor-
trag hat unnotige Missverstdndnisse ausgelost. Er hatte Grund, ihn nach dem
Krieg nicht mehr zu publizieren.

Trotzdem bleibt Bultmanns Programmatik bedeutungsvoll, unter ande-
rem, weil die Sehnsucht nach einem positiven Christentum 1945 weder erfiillt
noch verschwunden war. Der abschliessende Teil dieser Darlegungen gilt da-
her der Gegenwartsbedeutung von Bultmanns christlichem Widerstand.

IV. Bultmanns Geltung

Als Auseinandersetzung mit der seit 1914 zunehmenden Mythologisie-
rung christlicher Verkiindigung bietet Bultmanns Vortrag von 1941 eine
wichtige Orientierung fiir den Widerstand gegen erneut auf die Verkiindi-
gung einwirkende Mythologien, nicht nur der extremen Rechten™. Bernd
Jaspert formuliert mit Nachdruck: «Die christliche Theologie erlebt gegen-
wirtig eine Mythenrenaissance wie nie zuvor in threr Geschichte», sdkulare
Menschen tendieren zur «neuerlichen Remythisierung ihrer bislang rational
erkldrten Welt». In einer «multireligiés gewordenen Welt» sei Entmythologi-
sierung «eine Aufgabe, die angesichts eines zunehmenden religiésen Synkre-
tismus heute mindestens so notwendig ist wie am Anfang des Christen-
tums»™. Gerhard Ebeling veranschaulicht Remythologisierung an der nach-
richteniiblichen Rede «von den Opfern, die der Moloch Verkehr fordert» und
an der grotesken Verwendung des gleichen Begriffs fiir bescheidenste Kir-
chenkollekten.* Aus Kurt Hiibners Darstellung lésst sich lernen, wie eng Re-
mythologisierung einer rationalen Welterklidrung verwandt bleibt.*” Insofern
Bultmanns Widerstand das durch Reformation® und Aufklirung® theolo-

8 Hiibner, Wahrheit, 329f.

8 PHolzle, Gotter aus der Ddmmerung. Neuheidnische Renaissance von rechts, EK 26
(1993) 322ff.

% Jaspert, Existenz, 121. 146.

% G.Ebeling, Der Siihnetod Christi als Glaubensaussage. Eine hermeneutische Rechen-
schaft, ZThK 88 (1990) 6.

7 Hiibner, Wahrheit, passim.

% S.oben S. 205.

% S.oben Anm. 47.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 207

gisch Erarbeitete anmahnt, ist Hans Weder zuzustimmen: Sein «Sachanliegen
scheint mir unaufgebbar zu sein»”.

Soll Bultmanns Impetus heute zur Geltung gebracht werden, ist zweierlei
zu bedenken. Erstens unterscheidet sich sein und unser Problem darin, dass
er es mit einer einzigen Mythologie, wir aber mit vielen, diffusen zu tun ha-
ben. Zweitens droht seine Beanspruchung heute aus einem Theologen der
Moderne ihren Gegner zu machen. Als er 1941 der Remythologisierung ent-
gegentrat, wirkte er jedoch nicht zeitgemass. Andererseits hat er das «Urchri-
stentum als synkretistisches Phinomen»®' zu genau gekannt, um sich ein syn-
kretismusfreies zu ertraumen; er hat «die Verderbtheit der Menschen vor
Gott»” zu tief verstanden, um sich iiber Multireligiositit auch nur wundern
zu konnen. Nicht einmal 1933, als er zu Beginn des Sommersemesters vor Stu-
denten reflektierte, «<in welcher politischen Situation wir dieses neue Seme-
ster beginnen», ging es ihm darum, «wie wir zu den Ereignissen stehen», son-
dern ausschliesslich um das Eine, dass «wir als Theologen im Dienste der Kir-
che den Grund und Sinn des christlichen Glaubens fiir unsere Generation zu
entwickeln haben»”. Er nahm weder Anteil an noch Abstand «von einer all-
gemeinen Flucht in das Mythologische»; er intendierte «echte Aneignung»
dessen, was «das Evangelium meint», und zwar «durch Ubersetzung in meine
Wirklichkeit»”*. Seine Arbeit verwehrt somit auch heute Zeit- und Unzeitge-
madssheit als solche, sondern ruft zu sachgemaisser theologischer Arbeit und
Verkiindigung.

Darum bedenken wir hier nicht den Sinn verschiedener Mythologien in
unserer Zeit, sondern ihr Eindringen in die kirchliche Verkiindigung. Doch
wo findet sich in multireligioser Weite auf dem Markt der Moglichkeiten eine
Verkiindigung, die als repriasentativ gelten konnte, und wéren es Bischofspre-
digten? Reprisentativ ist das neue Evangelische Gesangbuch” — wenn auch
gewiss nicht fiir alles, was sich in der Kirche tummelt. Das von den deutschen
Territorialkirchen approbierte Werk (EG) mit seinem gegeniiber dem EKG
verinderten Aufbau” berechtigt, in ihm auf Tendenzen zur Remythologisie-

Y Weder, Mythos, 629.

T R.Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen, Stuttgart 1962,
163.

2 Bultmann, Theologie, 23.

% R.Bultmann, Die Aufgabe der Theologie in der gegenwirtigen Situation, ThBI 12
(1933) 161. Der nur teilweise nachgedruckte (G.v.Norden, Der deutsche Protestantismus
im Jahr der nationalsozialistischen Machtergreifung, Giitersloh 1979, 339ff.) und daher we-
nig beachtete Text (B.Jaspert, Sachkritik und Widerstand. Das Beispiel Rudolf Bultmanns,
ThLZ 115 [1990] 161ff. S.170 Bultmanns Erkldrungen und Veroffentlichungen gegen den
Nationalsozialismus 1933/4) wird unten erneut herausgegeben.

% G.Harbsmeier am 21.7.1944 an J.B.Soucek, in: Bartsch, Kerygma 1, 153f.

»Ich zitiere die Ausgabe des charakteristischen Titels: Antwort finden in alten und neu-
en Liedern, in Worten zum Nachdenken und Beten. Evangelisches Gesangbuch. Ausgabe
fuir die Evangelisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thiiringen, Miinchen/Weimar o.J.



208 Wichmann von Meding

rung der christlichen Botschaft zu achten, ohne sich an Sonderphdnomene zu
verlieren. Dreierlei wihle ich aus:

1. Kirchliche Rede von der Schépfung

In Gottesdiensten unserer Zeit kommt die Schopfung wohl hiufiger zur
Sprache als jeder andere in der Dogmatik zu kldrende locus theologicus. Das
konnte ein Zeichen sein, nun werde ernstgenommen, was Hans Asmussen
1935 anmahnte: «Es diirfte an der Zeit sein, dass die Christenheit sich fragt,
ob es ihr mit dem Glauben an Gott den Schopfer ernst ist»”. Es konnte ein
Zeichen sein fiir dringende Probleme, vor allem durch das Ausbeuten und
Belasten der Natur sowie im Umgang mit Menschen. Es konnte ein Zeichen
sein, dass in einer zwar religionslos, aber mythenreich gewordenen Welt die
Schopfungsaussage am leichtesten vermittelbar scheint. Das aber geschieht in
einer bedenklichen Neufassung, die eines der neu in den Stammteil des Ge-
sangbuchs aufgenommenen Lieder auf den Begriff bringt in der Anrede
«Gott, unser Ursprung, Herr des Raums»”®. Aus unserem Schopfer ist wie bei
Rosenberg unser Ursprung geworden, als sei vergessen, dass eine apyn aus ih-
rer Wirkung, nie aber der Schopfer aus seinem Geschopf erkannt werden
kann. Ist Gott unser Ursprung, wird er mit der Natur verwechselt und seiner
Transzendenz beraubt. So wird der natiirliche Mensch zu einem gottlichen
Wesen. Dabei ist ohne Gewicht, ob die natiirliche Gotteskindschaft heute”
expressis verbis auf Blut und Rasse zuriickgefiihrt wird'". Es ist bedriickend,
wie dicht ein kirchenoffizielles Buch bei jener Remythologisierung steht, die
Bultmann bekidmpfte.

% C.Hoffleit, Gesangbuchrevision: Ein neues «Evangelisches Gesangbuch» anstelle des
«Evangelischen Kirchengesangbuches». Eine erste theologische Kritik am neuen «Evange-
lischen Gesangbuch» im Kontext von Gesangbucharbeit und Gesangbuchgeschichte, MuK
64 (1994) 215ff.

’"H.Asmussen, Theologie und Kirchenleitung, ThExh 31, Miinchen 1935, 34.

SEG 431, 1.1.

PEG 427, 1-4 und 5.1-4.

""Dass es so sei, behauptet H-J.Kriiger, Das Bild der Jugend im Spiegel der rechtsex-
tremen Presse, Berlin 1968, 26; K.Hahn interpretiert das der apokryphen Rede des India-
nerhiduptlings Seattle nachempfundene Lied «Jeder Teil dieser Erde ist meinem Volk
heilig»: «Ich ersetze bei diesem Lied das Wort <Volk> durch «Gott>» (ku-Praxis Heft 28: Die
Schopfung gestalten. Bausteine-Unterrichtseinheiten-Beitrige, Giitersloh 1990, 36).



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 209

2. Kirchliche Rede vom Menschen

In einem neuen Abendmabhlslied des EG heisst es lapidar: «was wir mit-
einander tun,/ will uns neu mit ihm verbinden», namlich mit Gott'’!. Dass wir
im Abendmahl etwas miteinander tun, trifft zu. Dass uns unser Tun jedoch
mit Gott verbinden konne, widerstreitet der dlteren Aussage im gleichen
Buch, dass Christi «Blut an uns gross Wunder tat und bezahlt unsre Schuld,
dass uns Gott ist worden hold»'". Zugleich hebt es den Konsens von Arnolds-
hain auf: «Im Abendmahl handelt Jesus Christus»'”. Wird menschlichem
Tun realitétsfliichtig® die Macht zugesprochen, uns mit Gott zu verbiinden,
so wird der mediatorische solus Christus iiberfliissig und die Konsequenz aus
der Mythologie menschlicher Gottlichkeit gezogen: Der Mensch schenkt
Gott seine Gegenwart und schafft von sich aus Verbindung zu ihm, die keine
Gabe mehr ist. Eine Gesetzlichkeit der wieder kollektiven guten Werke deu-
tet sich an. Bultmann aber steht in der Tradition des Widerstands gegen jede
Heilskraft eigener Werke.

3. Kirchliche Rede vom positiven Christentum

Den Terminus <Positives Christentum> gibt es in kirchlicher Rede derzeit
nicht. Aber die Aufforderung zu positivem Denken ist verbreitet und richtet
sich oft genug gegen die Kreuzestheologie. Wie dngstlich die Kirche «vermei-
det, Unangenehmes und Widriges laut werden zu lassen»'", mag die belieb-
teste Kirchenschnulze unserer Tage zeigen, die erstaunlicherweise nicht in
den Stammteil des EG gelangt ist'", obwohl sie in seinem Vorentwurf
stand'"’: «Herr, deine Liebe ist wie Gras und Ufer». An die Stelle der Siinder,
denen Gottes Liebe gilt, sind die erfreulichen Begriffe Gras, Ufer, Wind,
Weite, Zuhaus getreten. Herbert Krimm hat zu &hnlichen Verschiebungen

W'EG 226, 6.2-3. Anders Luthers These 13 der Heidelberger Disputation: «Liberum ar-
bitrium post peccatum res est de solo titulo, et dum facit, quod in se est, peccat mortaliter»
(Clemen 5, 378).

12EG 214, 2.6-8.

103 Zur Lehre vom heiligen Abendmahl. Berichte iiber das Abendmahlsgespriich der
Evangelischen Kirche in Deutschland 1947-1957 und Erlduterungen seines Ergebnisses, in
Gemeinschaft mit H.Gollwitzer, W.Kreck und H.Meyer erstattet von G.Niemeier, Miin-
chen 1960, 16: These 2.

104 1. Niethammer, Nach dem dritten Reich ein neuer Faschismus? Zum Wandel der
rechtsextremen Szene in der Geschichte der Bundesrepublik, Loccumer Protokolle 26,
1982, 7ft.

105 R Bultmann, Marburger Predigten, Tiibingen 1956, 7.

1% Jedoch EG, Regionalteil Bayern und Thiiringen, 638.

WEG Vorentwurf 420.



210 Wichmann von Meding

notiert: «Das Ehepaar Mitscherlich in Frankfurt hat uns unsere <Unfdhigkeit
zu trauern> bescheinigt. Die Armen wussten gar nicht, dass es noch viel
schlimmer ist. Wir wissen nicht mehr, wovon die Rede ist, wenn die Worte
Siinde und Vergebung fallen»'®™. Darum fallen sie meist nur noch, wenn die
Liturgie abgelesen wird. Von Erbsiinde gar «wollen die wenigsten heute noch
etwas wissen»'". Die Kirche richtet sich nach diesem Wunsch, intendiert kein
wahres Menschenbild mehr. Lieber sammelt man unter der absurden Devise
«Kirche ist klasse. Argumente gegen den Austritt»''"", als sei er durch Schon-
rednerei zu verhindern. Sogar im neu iibersetzten Apostolikum wurde der ne-
gativ wirkende Begriff Holle eliminiert, wihrend der positiv klingende des
Himmels stehenblieb. Man entmythologisiert auch, aber wie Rosenberg in
willkiirlicher Auswahl das als storend Empfundene streichend, und scheut
sich nicht, schlichte Ubersetzungsregeln zu missachten, um den Zeitgenossen
ein positives Christentum darbieten zu konnen.

So wird es Zeit, neu von Bultmann zu lernen, dass Entmythologisierung,
nicht aber Remythologisierung der kirchlichen Verkiindigung immer und
also auch heute not ist, da «wir als Theologen im Dienste der Kirche den
Grund und Sinn des christlichen Glaubens fiir unsere Generation zu entwik-
keln haben»'"". Bultmanns Ansatz darf «noch ldngst nicht der Theologiege-
schichte iiberstellt werden»!''>. Das nachfolgend abgedruckte Votum aus
Bultmanns erster Vorlesung unter Hitlers Kanzlerschaft vermag das im Wi-
derstehen theologisch umfassend orientierte Entmythologisierungspro-
grammm zu verdeutlichen.

Wichmann von Meding, Lauenburg

Rudolf Bultmann'"?:
«Die Aufgabe der Theologie in der gegenwiirtigen Situation''”,

Meine Damen und Herren! Ich habe in meinen Vorlesungen grundsétzlich nie {iber die
Tagespolitik geredet und gedenke, es auch in Zukunft nicht zu tun. Aber es erscheint mir
doch als unnatiirlich, wenn ich heute ignorieren wiirde, in welcher politischen Situation wir

1% H.Krimm, Der Beichtstuhl, DtPfBI 92 (1992) 146.

'"”H.Kremers, Notabene: Erbsiinde, LM 33, 1994, 41.

"0H . M.Schmidt, Kirche ist klasse. Argumente gegen den Austritt, EK 27 (1994) 265.

""" Bultmann, Aufgabe, 161.

'12G.Klein, Rudolf Bultmann (1884-1976), in: M.Greschat, Theologen des Protestantis-
mus im 19. und 20. Jahrhundert, Bd.2, Stuttgart 1978, 404.

1138 oben Anm. 93.

¥ Die folgenden Ausfithrungen wurden zur Einleitung meiner Vorlesung am 2.Mai
1933 vorgetragen. Rudolf Bultmann.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 211

dieses neue Semester beginnen. Denn die Bedeutsamkeit des politischen Geschehens fiir
unsere ganze Existenz ist uns derart zum Bewusstsein gekommen, dass wir uns der Pflicht
nicht entzichen konnen, uns auf den Sinn unserer theologischen Arbeit in dieser Situation
zu besinnen.

Es handelt sich also hier nicht um eine politische Stellungnahme, und unsere Sache kann
es hier weder sein, ein heute oft allzuschnell gesprochenes «freudiges Ja» zu den politischen
Ereignissen zu wiederholen, noch auch — je nachdem wie wir zu den Ereignissen stehen —
skeptischer oder grollender Kritik Ausdruck zu geben. Wir haben hier die Ereignisse ein-
fach daraufhin anzusehen, dass in ithnen grosse Mdglichkeiten fiir die Zukunft gegeben
sind, und uns zu fragen, welche Verantwortung wir gerade als Theologen angesichts dieser
Moglichkeiten haben.

Da wir als Theologen im Dienste der Kirche den Grund und Sinn des christlichen Glau-
bens fiir unsere Generation zu entwickeln haben, muss das Erste die Besinnung auf das
grundsitzliche Verhiltnis des Glaubens zu Volk und Staat, auf das grundsétzliche Verhélt-
nis zwischen glaubendem und politischem Leben sein. Dieses Verhiiltnis ist aber dadurch
bestimmt, dass sich der Glaube auf den Gott richtet, der der Schopfer und Richter der Welt
und ihr Erloser in Jesus Christus ist. Das bedeutet, dass das Verhiltnis Gottes zur Welt und
deshalb des Glaubens zum weltlichen und damit zum politischen Leben cin eigentiimlich
doppelseitiges ist.

Gott ist der Schopfer, d.h. die Welt ist sein, seine Gabe begegnet uns in der Welt, in der
wir stehen, in thren Giitern und Aufgaben, in ihren begliickenden und erschreckenden Er-
scheinungen, in ihren reich und arm machenden Ereignissen. Gott ist der Schopfer, d.h.
nicht: Gott ist die Ursache (oitic), auf die das Denken die Welt zuriickfiihrt, oder der Ur-
sprung (apyn), von dem aus das Weltgeschehen in seiner Einheit und Gesetzlichkeit vom
Verstande begriffen werden konnte. Gott ist der Schopter, d.h. vielmehr, dass er uns in un-
serer konkreten Welt, in der geschichtlich bestimmten Welt, in der Gegenwart unseres Le-
bens als der Herr begegnet. Der Schopferglaube ist nicht eine philosophische oder weltan-
schauliche Theorie, die man im Hintergrund oder neben dem konkreten Erleben und Han-
deln hitte; sondern wir sollen ihn im konkreten Erleben und Handeln als den Gehorsam
gegen unseren Herrn durchfiihren. Gott ist der Schopfer, d.h. das Tun des Menschen ist
nicht durch zeitlose Prinzipien bestimmt, sondern durch die konkrete Situation des Augen-
blicks.

Die Situation gewinnt ihre Konkretheit durch verschiedene Faktoren. Zu ihnen gehort
das, was wir die Schopfungsordnungen nennen. Denn durch solche Ordnungen sind wir
nicht Menschen im allgemeinen, die ihr Menschentum auszubilden haben; sondern wir sind
dieser und jener Mensch, der diesem oder jenem Volke angehort, wir sind Mann oder Frau,
Vater oder Sohn, jung oder alt, stark oder schwach, klug oder dumm usw. Zu solchen
Schopfungsordnungen gehort auch unser Volkstum und gehort die politische Ordnung des
Staates, in der allein das Volkstum zum Gegenstand unserer Sorge und unseres Handelns
werden kann. Wir brauchen uns hier nicht darauf zu besinnen, welche Stelle in der Rang-
ordnung der uns begegnenden Anspriiche Staat und Volkstum einnehmen, ob es tiberhaupt
Sinn hat, hier von Rangordnung zu reden, oder ob die Rangordnung der Anspriiche gerade
nur die jeweils zu entscheidende Frage des Augenblicks ist. Es geniigt fiir jetzt zu erkennen,
dass Gottesglaube und Volkstum in einem positiven Verhdltnis stehen, sofern Gott uns in un-
ser Volk und unseren Staat hineingestellt hat. Es geniigt zu verstehen, dass — mit einem
Wort von Fr.K.Schumann — «Volk urspriingliches Beanspruchtsein bedeutet, dass im Volk
stehen, Glied des Volkes sein heisst: Gemeinschaft des Schicksals tragen, sich beanspru-
chendem Willen der Vergangenheit stellen, das eigene Sein vom Andern her bestimmt sein
lassen, gemeinsamer Zukunft verantwortlich sein, sich selbst empfangen und so auch sich



212 Wichmann von Meding

selbst wieder opfern knnen».'"” Es geniigt zu wissen, dass der Glaube an Gott den Schép-
fer dies von uns fordert.

Aber damit ist noch nicht Alles gesagt. Denn Gott ist der Schapfer, d.h. er ist nicht den
Ordnungen der Welt immanent, und nichts, was uns als Erscheinung dieser Welt begegnet,
ist direkt gottlich. Gott steht jenseits der Welt. Deshalb gewinnt der Glaube, so sehr er die
Welt als Schopfung Gottes versteht, ja eben deshalb, weil er sie als Schopfung versteht, —
er gewinnt ein eigentiimliches Distanzverhdltnis zur Welt. Jenes Verhiltnis, das Paulus mit
dem eigentiimlichen ®g U1 bezeichnet:

«Das aber sage ich, meine Briider: Die Zeit ist nur noch kurz.

Hinfort gilt, dass die, die Weiber haben., seien, als hitten sie keine,

Und die da weinen, als weinten sie nicht,

Und die da sich freuen, als freuten sie sich nicht,

Und die da kaufen, als behielten sie es nicht,

Und die mit der Welt verkehren, als hitten sie nichts davon.

Denn die Gestalt dieser Welt geht dahin.» (I Kor 7, 29-31).

Das bedeutet nicht, dass der Glaube ein negatives Verhiltnis zur Welt habe, sondern
dass das positive Verhiltnis, das er zu ihr und ihren Ordnungen hat, ein kritisches ist. Denn
der Glaube weiss, dass Gott der Schopfer auch der Richter der Welt ist. Er weiss, dass die
Menschen es immer vergessen, dass die Giiter und Ordnungen der Welt den Menschen in
den Dienst stellen, ihm seine Aufgaben weisen und ihm nicht zu Besitz und Genuss gege-
ben sind. Er weiss, dass menschliches Streben, als individuelles wie als kollektives, immer
dahin geht, iiber die Welt zu verfiigen, sich zu sichern. Er weiss, dass der Mensch immer,
seiner Geschopflichkeit vergessend, sich als den Herrn seines Lebens verstehen will. Durch
solche siindige Verkehrung des menschlichen Selbstverstandnisses werden auch die Ord-
nungen der Schopfung zu Ordnungen der Siinde, und zwar umsomehr, je mehr sich der
Mensch die siindige Tendenz seines Wollens verschleiert und die Ordnungen, in die er ge-
stellt ist, mit dem Charakter direkter Gottlichkeit bekleidet. Alles kann dem Menschen zur
Siinde werden, d.h. zum Mittel, sich selbst durchsetzen zu wollen, iiber sein Dasein verfii-
gen zu wollen, auch Besitz und Familie, Bildung und Recht, Volkstum und Staat.

Deshalb sind alle Ordnungen, in denen wir uns vorfinden, zweideutig. Sie sind Gottes
Ordnungen, aber nur, sofern sie uns zu unserer konkreten Aufgabe im Dienst rufen. Sie
sind Ordnungen der Siinde in ihrer blossen Gegebenheit.

Um das klar zu machen, brauche ich nur daran zu erinnern, wie verschieden die Stellung
der alttestamentlichen Propheten und Jesu zum Recht ist. Einer Zeit, die ihrer Pflicht ge-
gen Gott durch prunkvollen Vollzug des Kultus zu geniigen meint, und die im Volksleben
ungebundene Eigensucht herrschen ldsst, stellt die prophetische Predigt die Forderung von
Recht und Gerechtigkeit als die Forderung Gottes entgegen. Das Recht bindet den Eigen-
willen des Menschen. Denken Sie an einige Gesetze, auf die Jesu Bergpredigt Bezug
nimmt. Das Gesetz der Ehescheidung sichert die Frau gegen die Willkiir des Mannes, in-
dem es ihm rechtliche Schranken setzt. Das Jus Talionis («Auge um Auge, Zahn um
Zahn») schrinkt die Vergeltung der Rachsucht auf ein fiir das politische Leben ertrigliches
Mass ein. Das «Du sollst deinen Nichsten lieben und deinen Feind hassen» bindet den blin-
den Hass, der in jedem Gegner den Feind sicht, und erhebt den Begriff des Néchsten zu
rechtlicher Geltung. Jesu «Ich aber sage euch» 6ffnet die Augen dafiir, wie sich die Siinde
des Menschen das Recht dienstbar macht, wie die rechtlichen Bindungen als Konzessionen
gedeutet werden: ich darf ..., ich darf meine Ehe scheiden, ich darf vergelten, ich darf has-
sen, — kurz ich kann bei formaler Legalitit meinem Eigenwillen seinen Spielraum lassen. So
protestiert Jesus gegen eine Ordnung des Rechts, die zur Ordnung der Stinde geworden ist.

"5 Fr.K.Schumann, Gegenwartsdéimonie und Christusglaube, Nordlingen, Druck u.Ver-
lag Georg Wagner, 1932, S.26.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 213

Jeder, der sein Weib entlisst, bricht die Ehe! Wer dich auf die rechte Wange schligt, dem
biete die andere auch dar! Liebet eure Feinde!

Nicht dass Jesus einen Anarchismus gefordert habe; aber sein Kampf gilt der Ordnung
des Rechts, sofern sie zur Ordnung der Siinde geworden ist. Ein Rechtsleben, das vom Ge-
danken des Dienstes bestimmt ist, das seinen urspriinglichen Sinn erfiillt, den Menschen an
den Mitmenschen zu binden, wird von seinem Protest nicht getroffen. Gott fordert Recht
und Gerechtigkeit.

Aber es liegt ja so, dass jede Rechtsordnung die doppelte Moglichkeit hat, in den Dienst
der Siinde und in den Dienst Gottes gestellt zu werden. Alle Ordnungen sind zweideutig,
und unser Verstindnis der Ordnungen, in denen wir uns vorfinden, ist immer schon geleitet
durch die Geschichte, aus der wir kommen. Und alle Geschichte der Menschen ist ebenfalls
zweideutig. Sie bringt uns das grosse Erbe der Moglichkeiten zu einem adeligen und freien
Tun, und sie bringt uns gleichzeitig die Versuchungen zu gemeinem, gebundenem Handeln.
Alle Geschichte birgt gleichzeitig die Taten des Heldentums und Opfermuts, und den
Kampf Aller gegen Alle. Alle Geschichte ist infiziert von der Siinde, alles menschliche Tun
von vornherein geleitet von jenem siindigen Selbstverstdndnis, in dem der Mensch sich
selbst durchsetzen und tiber sein Dasein verfiigen will. Und zu jeder grossen und guten Tat
muss die Kraft erst durch Selbstiiberwindung gewonnen werden. Kein Staat und kein
Volkstum ist eine so eindeutige Grosse, ist so rein von Siinde, dass aus seinem puren Be-
stande Gottes Willen eindeutig abzulesen wire. Kein Volkstum ist so rein und lauter, dass
man jede Regung des Volkswillens direkt als Forderung Gottes erkldren dirfte. Wie die
Natur uns unheimlich geworden ist durch die Stinde, so unser ganzes menschliches Mitein-
ander, so auch das Volkstum. Aus ihm erwachsen Taten der Schonheit und des Adels; aus
ihm brechen aber auch die Ddmonien der Siinde hervor. Jeder Staat und jedes Volkstum
enthalt wie die Moglichkeiten und Aufgaben zum Guten und Schonen, so auch die Versu-
chungen zum Bosen und Gemeinen.

Der christliche Glaube hat seine kritische Kraft gerade darin zu bewihren, dass in einer
Zeit, in der das Volkstum als Schopfungsordnung wieder in das allgemeine Bewusstsein
tritt, auch die Besinnung darauf lebendig bleibt[,] dass das Volkstum zweideutig ist, und
dass gerade um des Gehorsams unter das Volkstum als einer Schopfungsordnung willen,
die Frage lebendig bleiben muss, was echte Forderung des Volkstums ist, und was nicht.
Wir empfinden es ja gerade in dieser Zeit der Krisis, dass wir erst wieder suchen und finden
miissen, welches der echte Sinn von Besitz und Familie, die echte Ordnung von Geschlech-
tern und Altersstufen, der echte Sinn von Autoritiit und Erziehung ist. Und so gilt es auch,
sich zu besinnen, welches der echte und geforderte Sinn von Volkstum ist. Wohl ist dem
Menschen ein urspriingliches Wissen darum gegeben, das, was wir den volkischen Instinkt
nennen konnen. Aber hier wie iiberall ist der urspriingliche Instinkt verschiittet, verkiim-
mert oder verbogen und entstellt durch die Geschichte der Siinde, aus der wir kommen.

Christlicher Glaube muss eine kritische Kraft in den Fragen der Gegenwart sein, und er
muss seine Posifivitit gerade in seiner kritischen Haltung bewihren. Wie kann er das? Weil
er nicht nur von Siinde, sondern auch von Grnade weiss. Weil er Gott nicht nur als den Rich-
ter kennt, sondern auch als den Erldser, der durch Jesus Christus seine urspriingliche
Schopfung wiederherstellt. Die Erlosung durch Jesus Christus bedeutet die Vergebung der
Stinde durch die Offenbarung der Liebe Gottes, und sie bedeutet deshalb die Befreiung des
Menschen zur Liebe.

Nur wer den jenseitigen Gott kennt, der in Christus sein Wort der Liebe in diese Welt
hineinspricht, der vermag sich aus der Verstrickung dieser stindigen Welt zu befreien und
einen Blick zu gewinnen, fiir den die Ordnungen der Welt wirklich als Schépfungsordnun-
gen erkennbar sind, deren er sich dankbar zu freuen hat, in denen er still zu leiden hat, in
denen er als Liebender zu wirken hat. Er hat fiir solches Wirken den kritischen Blick ge-
wonnen, den kritischen Blick gegeniiber den lauten Forderungen des Tages, indem er das



214 Wichmann von Meding

Gute und das Bose in ihnen misst an der Frage, ob und wieweit in ihnen das Gebot der Lie-
be durchgefiihrt werde. Den kritischen Blick aber auch sich selbst gegeniiber, ob sein Tun
ein selbstloser Dienst sei.

Solcher kritische Blick wird das Werben und den Kampf fiir Staat und Volkstum nie zu
einem Werben und einem Kampf fiir Abstrakta werden lassen. Denn wir diirfen uns nicht
den Blick dafiir verschleiern lassen, dass Staat und Volkstum aus konkreten Menschen be-
stehen, die unsere Néchsten sind. Volkstum birgt ebenso wie Menschentum die Gefahr, aus
einem Konkretum zu einem Abstraktum zu werden! Ist unser Kampf fiir das Ideal des
Volkstums der Kampf fiir ein Abstraktum oder fiir eine konkrete Realitdt? Das Kriterium
fiir jeden unter uns ist doch dieses, ob er bei seinem Kampfe wirklich getragen ist von der
Liebe, die nicht nur in eine Zukunft blickt, in der sie ihr Ideal verwirklichen will, sondern
die auch den konkreten Nichsten sieht, der in der Alltdglichkeit des Lebens gegenwiirtig
mit uns verbunden ist. Wohl gibt es Hérten in jedem Kampf, und es fallen Opfer. Das
Recht, Opfer zu fordern und Hirte zu tiben, hat nur der, der in denen, die getroffen werden,
die Néchsten sicht! Er wird die Art und Weise und die Grenze seines Handelns dann fin-
den. Nur der kann seinem Volkstum echt dienen, der durch den Empfang der Liebe Gottes
in Christus zur Liebe befreit ist.

M.D.u.H.! Dass dies der Sinn und die Forderung des christlichen Glaubens ist, und dass
der Theologe diese Gedanken zu vertreten hat, daran kann gar kein Zweifel sein. Denn was
ich gesagt habe, das ist einfach aus den Gedanken des Neuen Testaments und der Refor-
matoren geschopft. Es mag also bequem oder unbequem sein, jedenfalls ist es so, und ich
habe nicht vorzutragen, wie es nach unseren Wiinschen vielleicht sein sollte, sondern wie es
nach der Lehre der Kirche ist.

M.D.u.H.! Wir wollten uns angesichts der grossen Moglichkeiten, die uns gerade jetzt er-
schlossen sind, unsere Verantwortung klar machen, so wie sie uns aus der kritischen Kraft
des christlichen Glaubens deutlich wird. Wir verschliessen unseren Blick nicht dagegen,
dass mit den Moglichkeiten auch die Versuchungen gegeben sind; ja, es ist unsere Pflicht
als Theologen, gerade darauf hinzuweisen, damit die Freude am Neuen rein und der Glau-
be an die neuen Mdéglichkeiten chrlich sei.

Werden wir uns die Kraft des kritischen Blicks erhalten und den Versuchungen nicht er-
liegen? dass wir mit reinen Hinden an Deutschlands Zukunft mitarbeiten und ehrlich an
diese Zukunft glauben? Muss ich erst darauf hinweisen, dass in dieser entscheidungsvollen
Zeit auch die Ddmonie der Siinde auf der Lauer liegt? «Wir wollen die Liige ausmerzen»
lautet ein schoner und grosser Satz in der Kundgebung der deutschen Studentenschaft. Zur
Liige gehort es auch, sich die Wahrheit zu verschleiern. Und ich will offen an drei Beispie-
len zeigen, welche Verantwortung wir als Kdmpfer fiir das neue Deutschland diesen Ver-
suchungen gegeniiber haben; an den Beispielen der «Vorschusslorbeeren», des Denunzian-
tentums und des Kampfesmittels der Diffamierung.

Das erste Beispiel ist verhédltnismissig harmlos. Wenn Ad.Hitler in einem sehr erfreuli-
chen Erlass mahnte, alte Namen von Strassen und Plidtzen nicht zu dndern, so musste sich
die neue Marburger Stadtverordneten-Versammlung doch beschidmen lassen, die in ihrer
ersten Sitzung keine dringlichere Pflicht der neuen Zeit erkannte, als einigen Strassen und
Pliatzen neue Namen zu geben. Die Sache ist jedoch nicht so harmlos, wie sie auf den ersten
Blick aussieht. Denn durch solches Verfahren, Vorschusslorbeeren zu verteilen, nahrt man
ein eigentiimliches Gefiihl der Sicherheit, das nicht mit dem Glauben an die Zukunft zu
verwechseln ist. Denn der Glaube schliesst Ernst ein, und der Ernst weiss, was Ad.Hitler
in seiner Rede gestern wieder betonte, dass wir erst am Anfang stehen, und dass noch un-
endlich viel von uns gefordert ist an geduldiger Arbeit und klarer Opferbereitschaft. Und
ich brauche kaum darauf hinzuweisen, dass jene leichtsinnige Sicherheit am schnellsten um-
schldgt in Enttduschung, wenn die Fiihrung Opfer verlangt. Der Versuchung des Leicht-
sinns gegeniiber haben wir den Ernst der Aufgabe einzuschirfen.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 215

Das zweite Beispiel ist schlimmer, und die wiederholten Kundgebungen der Regierung
gegen das Denunziantentum zeigen, welche Gefahr hier besteht. Ich weiss, dass z.B. der
Kultusminister taglich Korbe voll Denunziationen erhilt; ich weiss zum Gliick auch, dass
sie in die verdienten Papierkdrbe wandern. Aber es liegt dabei nicht nur an dem etwaigen
Erfolg der Denunziationen; sondern das Schlimmste ist dieses, dass solches Denunzianten-
tum die Atmosphire vergiftet, Misstrauen zwischen den Volksgenossen stiftet und das freie
und ehrliche Wort des Mannes unterdriickt. «Wir wollen die Liige ausmerzen», — dazu ge-
hort auch, dass man das freie Wort ehrt, auch dann, wenn es anders lautet, als man zu hdoren
wiinscht. Denn sonst erzieht man zur Liige.

Das fiihrt uns schon auf das Dritte. Die Diffamierung anders Denkender ist kein edles
Kampfmittel. Und wieder darf ich mich auf ein Wort Ad.Hitlers berufen, dass die anders
Denkenden nicht unterdriickt, sondern gewonnen werden sollen. Durch Diffamierung
iiberzeugt und gewinnt man nicht, sondern man stosst die besten der Gegner ab. Man ge-
winnt durch den Kampf des Geistes, in dem man den Gegner ehrt. Ich muss als Christ das
Unrecht beklagen, das gerade auch den deutschen Juden durch solche Diffamierung ange-
tan wird. Ich weiss wohl, wie kompliziert das Judenproblem gerade in Deutschland ist.
Aber: «Wir wollen die Liige ausmerzen» — so muss ich denn ehrlich sagen, dass gerade die
Diffamierung der Juden, die jene Kundgebung enthilt, aus der dieses schone Gelobnis
stammt, nicht vom Geiste der Liebe getragen ist. Halten Sie den Kampf fiir das deutsche
Volkstum rein, und sorgen Sie dafiir, dass edles Wollen fiir Wahrheit und Deutschtum nicht
durch ddmonische Verzerrung entstellt wird!

Aber noch ein Letztes ist endlich zu sagen. Haben wir Sinn und Forderung des christli-
chen Glaubens richtig verstanden, so ist allerdings angesichts der Stimmen der Gegenwart
klar, dass dieser christliche Glaube selbst in Frage gestellt ist; m.a.W. dass wir uns zu ent-
scheiden haben, ob christlicher Glaube fiir uns Geltung haben soll oder nicht. Er kann von
seinem Wesen und Anspruch nichts preisgeben; denn «Verbum Domini manet in Aeter-
num». Und vor Verfilschungen des Glaubens durch eine vélkische Religiositit sollen wir
uns chrlicherweise ebenso hiiten wie vor einer Verfilschung des volkischen Glaubens
durch christlichen Aufputz. Es gilt: Entweder-Oder!

Die kurzen Worte dieser Stunde konnen an diese Entscheidung nur erinnern. Aber die
Arbeit des Semesters wird die Entscheidungsfrage immer wieder zum Bewusstsein bringen
und kliren, damit die Entscheidung klar und gewissenhaft gefillt werden kann.

Marburg. Rudolf Bultmann.»



	Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung der christlichen Verkündung : mit einem Anhang: Bultmanns Vorlesungseinleitung vom 2.5.1933

