
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 3

Artikel: Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung der
christlichen Verkündung : mit einem Anhang: Bultmanns
Vorlesungseinleitung vom 2.5.1933

Autor: Meding, Wichmann von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die

Mythologisierung der christlichen Verkündigung1
mit einem Anhang: Bultmanns Vorlesungseinleitung vom

2.5.1933

Rudolf Bultmanns Entmythologisierungsprogramm ist nicht nur berühmt,
es wird nach über 50 Jahren immer noch theoretisch und durch kirchliche Praxis

bestritten. Intendiert es die «Entmythologisierung des Christentums», wie
behauptet worden ist?2 Muss es folglich als Widerspruch zur Bibel und «als

überholt betrachtet werden»?3 Oder bringt es die «konsequente Durchführung»

der paulinisch-lutherischen Rechtfertigungslehre «für das Gebiet des

Erkennens», wie die Gegenthese lautet?4 Dann widerspräche es der Bibel
nicht, könnte als «unaufgebbar» gelten5 und müsste in veränderter Situation
neu praktiziert werden.

Ein derart scharfer Dissens bezeichnet kein Randphänomen. Unklarheiten

über den Gegenstand der Entmythologisierung einerseits und ihre Relevanz

für die Gegenwart andererseits deuten auf eine Interdependenz
systematisch- und praktisch-theologischer Fragen. Ihr gehen wir nach, indem wir
Bultmanns Entmythologisierungsvortrag und seine Rezeption ins Gedächtnis
rufen. Zuvor jedoch ist eine terminologische Bemerkung angebracht. Im Titel
dieses Beitrags erscheint der Begriff des Widerstands, den Bultmanns Aufsatz

nicht enthält. Er soll nicht zum politischen Widerstand gegen das 3.Reich
umgebogen werden. Gemeint ist vielmehr der von Gottes eigenem Handeln
ausgehende Widerstand, der im 1.Petrusbrief so zur Sprache kommt: «Gott
widersteht den Hochfahrenden, aber den Demütigen gibt er Gnade» (5,5).
Bultmann selber hat diesen Satz in der Zeit seines Vortrags als Mahnung «zur
schlechthinigen Freiheit von angstvoller Sorge» gedeutet6. Um ihretwillen
folgt die Mahnung zu nüchterner Wachsamkeit, «denn euer Widersacher, der
Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe, und sucht, wen er verschlinge.

1

Probevortrag im Verfahren zur Habilitation für das Fach der systematischen Theologie,

gehalten am 16.6.1995 vor der Theologischen Fakultät der Christian-Albrecht-Univer-
sität Kiel. Frau Prof. Antje Bultmann Lemke danke ich für die Erlaubnis zum Abdruck der
Vorlesung ihres Vaters.

2 A.Oepke, Entmythologisierung des Christentums, in: H-W.Bartsch, Kerygma und
Mythos 2, Hamburg-Volksdorf 1952, 170ff.

3 K.Hübner, Mythos I, TRE 23,1994, 607.
4 G.Bornkamm, Die Theologie Rudolf Bultmanns in der neueren Diskussion, in desselben:

Geschichte und Glaube 1, Gesammelte Aufsätze 3, München 1968, 64.
5 H.Weder, Der Mythos vom Logos. Überlegungen zum Problem der Entmythologisierung,

EK 20,1987, 629.

6R.Bultmann, pepipvaco, 7cpo|tepi|rvâû), pépigva, à|répip.voç. ThW 4,1942, 595.



196 Wichmann von Meding

Dem widersteht, fest im Glauben» (5,8f.). Daher wird Bultmanns Entmytho-
logisierungsforderung als theologisches Widerstehen verstanden werden
müssen, das notfalls auch in politische Konsequenzen führt.

I. Bultmanns Vortrag

Ende 19417 erschien Bultmanns Aufsatz «Neues Testament und Mythologie.

Das Problem der Entmythologisierung der neutestamentlichen
Verkündigung»8. Er hatte ihn am 21.April 1941 der Gesellschaft für evangelische
Theologie in Frankfurt am Main sowie am 4.Juni 109 Hörern'' der 40.Alpirs-
bacher Woche10 vorgetragen". Der lesenden Öffentlichkeit wurde dieser Beitrag

mit Bultmanns Arbeit über «Die Frage der natürlichen Offenbarung»
übergeben12, obwohl er in Alpirsbach noch über «Theologie als Wissenschaft»

gesprochen hatte13. Der der Veröffentlichung eigene Offenbarungsaufsatz

erschien bald nach dem Krieg, 1952, erneut im zweiten Band der
Aufsatzsammlung Bultmanns14. Nicht so die Alpirsbacher Vorträge: Bultmann
hat sie nie wieder drucken lassen. Den Wissenschaftsvortrag gab Klaus
W.Müller erst 1984 heraus17, den Entmythologisierungsaufsatz edierten
Hans-Werner Bartsch 194816 und Eberhard Jüngel 198817.

Die verwirrenden Publikationstatbestände zeigen an, dass Bultmann seine

Vorträge von 1941 nach dem Kriegsende nicht beförderte, also offenbar für
zeitbedingt hielt. Ihre Rezeption ist völlig anders verlaufen. Während Julius
Schniewind bereits 1946 konstatierte, man habe den Offenbarungsaufsatz «in
der Debatte vergessen»18, führte der Entmythologisierungsvortrag zu einem
Aufruhr, von dem Heinz Zahrnt schrieb: «Kein anderer Theologe - nicht ein-

7H.Wassmann, Der «Fall Bultmann» in Württemberg (1941-1953). Der Alpirsbacher
Mythologievortrag im Spannungsfeld von Kirchenleitung und Universitätslheologie, in:
V.Schäfer, Bausteine zur Tübinger Universitätsgeschichte 4, Tübingen 1989, 147.

8R.Bultmann, Offenbarung und Heilsgeschehen, BEvTh 7, München 1941, 27ff.
lJWassmann, Fall, 144.

"'Ein Bild Bultmanns, «1941 in Alpirsbach», bei Wassmann, Fall, 142.
'1 K.W.Müller, Zu Rudolf Bultmanns Alpirsbacher Vortrag über «Theologie als Wissenschaft»,

ZThK 81 (1984) 470.
12 Bullmann, Offenbarung, 3ff.
13Müller, Bultmann, 471.
14 R.Bultmann, Glauben und Verstehen (Gl+V) 2. Tübingen 1958 (2.A.), 79ff.
15 R.Bultmann, Theologie als Wissenschaft, ZThK 81 (1984) 447ff.
16 H-W.Bartsch, Kerygma und Mythos. Ein theologisches Gespräch 1, Hamburg-Bergstedt

1960 (4.A.), 15ff.
17 E.Jüngel, Rudolf Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der

Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkündigung. Nachdruck der 1941 erschienenen

Fassung, BEvTh 96, München 1988, llff.
18 J.Schniewind, Antwort an Rudolf Bultmann. Thesen zum Problem der Entmythologisierung,

in: Bartsch, Kerygma 1, 88.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 197

mal die beiden anderen <Säulen> der protestantischen Theologie im 20.Jahr-
hundert: Karl Barth und Paul Tillich - hat die christlichen und nichtchristlichen

Gemüter in Deutschland nach dem Kriege so sehr erregt wie Rudolf
Bultmann. Den äusseren Anlass zu dieser Erregung gab eine kleine, bereits
im Krieg erschienene Schrift von kaum 50 Seiten mit dem Titel <Neues Testament

und Mythologien In ihr hat Bultmann sein bekanntes Programm der
<Entmythologisierung> des Neuen Testaments entworfen, und das hat seinen
Namen alsbald in aller Leute Munde gebracht»19. In aller Munde war das

kriegsbedingt wenig verbreitete, von Bultmann nie bestätigte Votum.
Diese Diskrepanz von Publikation und Rezeption20 fällt auf, da

Bultmanns Aufsatzsammlung mehrere Äusserungen zur Entmythologisierung
enthält21, die ohne die fundamentale Erörterung von 1941 kaum ganz verstehbar

sind. Eine Erklärung für seine Zurückhaltung gegenüber dem Kriegsvortrag

bietet Bartsch, der 1960 «eine demnächst erscheinende Neubearbeitung»
ankündigte22. Der nie realisierte Hinweis zeigt, dass Bultmann dem 1941

Vorgetragenen nach dem Ende des Hitlerreiches und aufgrund einer intensiven
Debatte eine andere Gestalt geben wollte.23 Neue Umstände erforderten eine
neue Darstellung. Darum wird der Vortrag ohne Beachtung seines Zeitbezugs

nicht angemessen verstanden. Er ist kein exegetischer Fachaufsatz des

Neutestamentiers. In dessen Theologie des Neuen Testaments hat er keine
deutlichen Spuren hinterlassen.24

Auch die Kombination von Offenbarungs- und Entmythologisierungsauf-
satz in der Erstpublikation weist auf eine 1941 aktuelle Thematik. «Die Frage
der natürlichen Offenbarung»25 war gestellt durch den nationalsozialistischen
Mythus. Wenn Bultmann bereits im ersten Satz fragt, «ob es neben der
Offenbarung in Christus noch andere Offenbarungen gibt»26, beispielsweise eine
völkische, markiert er die Grenze gegenüber den Deutschen Christen. So

fragt der Historiker nicht. Er weiss von anderen Offenbarungen. Bultmann

"H.Zahrnt, Rudolf Bultmann zum Gedächtnis, Luther 48,1977, 1.

20 H-W.Bartsch, Bibliographie der Diskussionsbeiträge seit 1953, Kerygma 1, 318ff;
E.Brandenburger, Bibliographie Rudolf Bultmann, ThR 29 (1963) 33ff.

21 Mindestens zu nennen sind: Die christliche Hoffnung und das Problem der
Entmythologisierung, Gl+V 3, Tübingen 1960,81ff.; Zum Problem der Entmythologisierung, Gl+V 4,

Tübingen 1965, 128ff; Jesus Christus und die Mythologie, Gl+V 4, 141ff. Weitere, zahlen-
mässig geringe Nachweise bei M.Lattke, Register zu Rudolf Bultmanns Glauben und
Verstehen Band 1-4, Tübingen 1984, 54.

22 Bartsch, Kerygma 1, 301.
23 1964 nannte Bultmann die Entmythologisierung «ein sicherlich unbefriedigendes

Wort»: Gl+V 4,146.
24 R.Bultmann. Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 1958 (3.A.). Das Register

enthält weder die Stichworte «Entmythologisierung» noch «Mythos».
25 S.Anm.12.
26 Bultmann, Offenbarung, 3; Gl+V 2, 79.



198 Wichmann von Meding

bestreitet als systematischer Theologe, dass Offenbarungen ausser Christus
zu verkündigen sind.

Dem zeitbedingt polemischen Charakter des 1941 Vorgetragenen wenden
wir uns zu. Er wurde sofort von Hans Asmussen empfunden27, aber nach dem
Krieg kaum beachtet neben drei anderen Dimensionen der Entmythologisie-
rungsproblematik, nämlich der exegetischen, ob die biblischen Tatbestände
wirklich sind, wie Bultmann meint28, der philosophisch-theologischen, ob sein

Mythosbegriff hinauslaufe auf eine Entweltlichung des Glaubens29, und der
folgenreichen hermeneutischen30. Unser Nach-Denken vollzieht sich in drei
Teilen, deren erster an einige Aussagen Bultmanns erinnert, deren zweiter
exemplarisch rekonstruiert, wogegen er Widerstand leistet, deren dritter aber
die Gegenwartsbedeutung einer gut 50 Jahre alten «programmatischen
Schrift»31 anzeigen wird.

II. Bultmanns Polemik

Im Frühjahr 1960 berichtete Bultmann, man habe ihm geweissagt, «dass

ich so schrecklich enden werde wie Voltaire oder Nietzsche», während andere
versichert hätten, «dass sie für meine Bekehrung beten»32. Solche Äusserungen

«im Ton entrüsteter Ablehnung»33 empfand er als «hochmütig» und
nannte es «unverantwortlich, dass Sonntags- und Gemeindeblätter das Thema

- ich sollte wohl sagen: das Schlagwort - der Entmythologisierung vor Laien

bringen, ein Thema, von dem sie nichts verstehen oder das sie notwendig
missverstehen, weil für das Verstehen theologische Bildung vorausgesetzt
ist»34. Diese Klage darf nicht vergessen machen, dass er selber das zum
Schlaginstrument gewordene Schlagwort in einem Vortrag aufgebracht hatte,
dessen Zuhörerschaft nicht auf Theologen begrenzt war. Die ihm widerfahrende

Polemik respondierte seiner eigenen.
Bultmanns Polemik steckt nicht nur in einem Begriff, sie prägt die Diktion

seines Vortrags, dessen «apologetische Tendenz unverkennbar» ist35, wenn er
sagt: Die «einzelnen Motive» der «mythologischen Rede» im Neuen Testa-

27 Sein Diktum vom 21.3.1942 «Ausführungen dieser Art kann die Christenheit nicht
anders begegnen als den Irrtümern der Deutschen Christen» zitiert Wassmann, Fall, 148.

28Schniewind, Antwort, 79.
24 E.Lohmeyer, Die rechte Interpretation des Mythologischen, in: Bartsch, Kerygma 1,

142; E.Käsemann, Gottesgerechtigkeit bei Paulus, ZThK 58 (1961) 377f.
"'E.Grässer, Notwendigkeit und Möglichkeiten heutiger Bultmannrezeption, ZThK 91

(1994) 272ff.
31 Bartsch, Kerygma 1,1.
32 Bartsch, Kerygma 1, 7 und 8.
33 Schniewind, Antwort, 77.
34 Bartsch, Kerygma 1, 8.
35 Fl.Ott, Entmythologisierung, RGG 2 (3.A.), Tübingen 1958, 498.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 199

ment «lassen sich leicht auf die zeitgeschichtliche Mythologie der jüdischen
Apokalyptik und des gnostischen Erlösermythos zurückführen. Sofern es nun
mythologische Rede ist, ist es für den Menschen von heute unglaubhaft, weil
für ihn das mythische Weltbild vergangen ist. Die heutige christliche Verkündigung

steht also vor der Frage, ob sie, wenn sie vom Menschen Glauben
fordert, ihm zumutet, das vergangene mythische Weltbild anzuerkennen». Dies
zu fordern sei «sinnlos und unmöglich Ein blindes Akzeptieren der neute-
stamentlichen Mythologie wäre Willkür; und solche Forderung als Glaubensforderung

erheben, würde bedeuten, den Glauben zum Werk erniedrigen
Kein erwachsener Mensch stellt sich Gott als ein oben im Flimmel vorhandenes

Wesen vor; ja, den <FIimmel> im alten Sinne gibt es für uns gar nicht mehr.
Und ebensowenig gibt es die Hölle, die mythische Unterwelt unterhalb des

Bodens, auf dem unsere Füsse stehen. Erledigt sind damit die Geschichten
von der Himmel- und Höllenfahrt Christi; erledigt ist die Erwartung des mit
den Wolken des Himmels kommenden <Menschensohnes> und des Entrafft-
werdens der Gläubigen in die Luft, ihm entgegen Erledigt ist durch die
Kenntnis der Kräfte und Gesetze der Natur der Geister- und Dämonenglaube

Die Wunder des Neuen Testaments sind damit als Wunder erledigt... die
mythische Eschatologie ist im Grunde durch die einfache Tatsache erledigt,
dass Christi Parusie nicht, wie das Neue Testament erwartet, alsbald stattgefunden

hat»36. Musste ein Christ, der solche Texte als gottesdienstliche
Lesungen kennt, nicht Polemik eines Exegeten gegen das Neue Testament
wittern und argwöhnen, es solle im Namen des modernen Weltbilds und der
modernen Anthropologie erledigt werden?

Vor allem konservative Christen kennen und benennen seither Bultmann
als Hauptadressaten ihrer Klage über kirchlichen Identitätsverlust: «Eine tiefe

grundlegende Verunsicherung prägt die gegenwärtige evangelische Theologie.

Rudolf Bultmanns Programm der <Entmythologisierung> ist nur ein
äusserstes Signal für ein untergründig weit verbreitetes und in allen kirchlichen

Entscheidungen wirksames Empfinden, dass sich viele Aussagen des

Glaubens <nicht mehr> halten Hessen und <erledigt> seien»37. Diese Zuschrei-
bung ist ein Trugschluss. Bultmann hat nicht das Neue Testament, sondern
seine mythologische Auslegung für erledigt erklärt. Darum spricht er statt
über Entmythung von Entmythologisierung38, sachgerechte Interpretation
fordernd. Das allerdings tut er ungeschützt in dem Bewusstsein, ein längst
geklärtes Thema nur in Erinnerung rufen zu müssen. An der Entmythologisierung

«arbeitet die Theologie nicht erst seit heute. Vielmehr hätte alles bisher

"'Bultmann, Offenbarung, 28ff.; Bartsch, Kerygma 1, 16ff.
37B.Rothen, Die Klarheit der Schrift 1: Martin Luther. Die wiederentdeckten Grundlagen,

Göttingen 1990,11.
38 K.Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München 1985, 109: «Der mythische Grieche

wäre zu dieser Darstellung niemals imstande gewesen».



200 Wichmann von Meding

Gesagte auch vor 30 oder 40 Jahren schon ähnlich gesagt werden können; und
es ist eigentlich ein testimonium paupertatis für unsere theologische Situation,

dass es heute wieder gesagt werden muss Die kritische Arbeit früherer
Generationen darf nicht einfach weggewischt werden, sondern sie muss positiv

aufgenommen werden»39.

Bultmann widmete sich 1941 also einer gegenwärtigen, mythologischen
Fehlauslegung des Neuen Testaments. Sein polemischer Vortrag hat
ausdrücklich die «heutige christliche Verkündigung» im Blick40. Sie, nicht die
Exegese als solche, «steht also vor der Frage, ob sie, wenn sie vom Menschen
Glauben fordert, ihm zumutet, das vergangene Weltbild anzuerkennen»41.
Davor warnt, ohne dass das gegeneinander ausgespielt werden sollte, mehr
der Prediger Bultmann als der Gelehrte. Der Untertitel seiner Rede muss
genau beachtet werden. Er kündigt kein Nachdenken über die Entmythologisie-
rung des Neuen Testaments an, wie behauptet wird42, sondern eine Äusserung

zum «Problem der Entmythologisierung der neutestamentlichen
Verkündigung»43. Sie ist neutestamentliches Kerygma und am Neuen Testament
orientierte Predigt zugleich. Bultmann will keine «die Substanz des NT
auflösenden Aussagen machen»44, er kämpft für die Erledigung biblizistischer, den
Glauben in Menschenwerk wandelnder Interpretations- und Verkündigungsprinzipien.

Dies prägt die Diktion seines Vortrags, besonders in den Passagen,

die den meisten Anstoss erregt haben. In welchem Sinne sind Himmel-
und Höllenfahrt, Geister- und Dämonenglaube, Wunder und Eschatologie
erledigt? Sie können es für den Exegeten nicht sein, denn sämtliche Bibeltexte

bleiben seiner Interpretation aufgegeben. Nur für die neutestamentliche
Verkündigung der Gegenwart können sie überhaupt als erledigt gelten wie
spätjüdische Gesetzlichkeit. Bultmann erinnert christliche Verkündiger, zu
denen er sprach, dass Mythen im Neuen Testament nicht essentiell und seit
der Aufklärung für den Glauben erledigt sind.

Seine Erklärung, es sei ein testimonium paupertatis für die gegenwärtige
Verkündigung, wenn sie daran überhaupt erinnert werden muss, stellt sich ei-

39Bullmann, Offenbarung, 37f.; Bartsch. Kerygma 1, 23f.
4üBultmann, Offenbarung, 29; Barisch, Kerygma 1,16. Dazu Bornkamm, Theologie, 52:

«Nicht zufällig sind die ersten Äusserungen zu einem guten Teil von Pfarrern, also aus
Perspektive und Verantwortung der Verkündigung geschrieben».

41 S.Anm. 40.
42 H.Thielicke, Zu Gast auf einem schönen Stern. Erinnerungen, Hamburg 1984, 171;

Zahrnt oben bei Anm.19; Redaktionelle Formulierung EvKomm 20 (1987) 629.
43 Bultmann, Offenbarung, 27; Bartsch, Kerygma 1, 15. Noch eindeutiger ist Bultmanns

Formulierung, er rede über «die Aufgabe der Entmythologisierung der christlichen
Verkündigung»; Wassmann, Fall, 146.

44F.Rienecker, Stellungnahme zu Bultmanns «Entmythologisierung». Eine Antwort für
die Bibelgläubige Gemeinde, Wuppertal 1951, 13.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 201

ner «vor 30 oder 40 Jahren»45, also vor dem ersten Weltkrieg, undenkbar
gewesenen Fehlentwicklung entgegen, die «mit jedem rechten Prediger»46 zu
korrigieren sei47. Bultmanns Polemik gegen eine Mythologisierung der Predigt

dient der Freiheit ihres Wirklichkeitsverständnisses.48 Er warnt vor einer
Remythologisierung, wie sie im Weltkrieg aufkam.49 Es trifft nicht zu, «dass

Bultmann sich hier schillernd ausdrückt»50. Sein Wort von der Entmythologi-
sierung greift nicht den Mythos im Neuen Testament, sondern eine neue
Mythologisierung der Verkündigung an.

Welcher zeittypische Fortschritt der um 1914 anhebenden Mythologisierung

den polemischen Vortrag von 1941 veranlasst hat, dürfte kaum rätselhaft

sein. Dennoch vermag es Bultmanns Intention zu erhellen, wenn wir dieser

Frage im folgenden Abschnitt nähertreten.

III. Bultmanns Gegner

Die Dringlichkeit von Bultmanns Entmythologisierungsprogramm, mit
dem der Exeget in Erinnerung ruft, was längst erarbeitet wurde, um als
Systematiker die Prediger vor einem akuten Irrweg zu warnen, kann deutlich werden,

wenn sich erkennen lässt, wogegen es sich richtet. Welche Mythologisierung

machte eine Entmythologisierung nötig?
Unübersehbar widerstreitet Bultmann einer kirchlichen Fehlentwicklung.

Sein Vortrag ist kirchenkritisch. Dies erklärt den breiten kirchlichen Auf-

45 Bultmann, Offenbarung, 37; Bartsch, Kerygma 1, 23.
4" Schniewind, Antwort, 77.
47 Bultmanns Entmythologisierungsprogramm wurzelt in der Aufklärung. Von dem

Aufklärungsexegeten H.E.G. Paulus (1.9.1761-10.8.1851) sagt sein Biograph K.A.Freiherr
von Reichlin-Meldegg (Heinrich Eberhard Gottlob Paulus und seine Zeit, nach dessen
literarischem Nachlasse, bisher ungedrucktem Briefwechsel und mündlichen Mittheilungen
dargestellt, 2.Bd., Stuttgart 1853, 47): «Hätte er die Thaten des Christenthums in neblichte
Mythen aufgehen lassen müssen, so wäre ihm der historische Boden des Christenthums unter

den Füssen weggerückt worden».
48 O.Bayer, Entmythologisierung? Christliche Theologie zwischen Metaphysik und

Mythologie im Blick auf Rudolf Bultmann, NZSTh 34 (1992) 116f. Bultmann am 2.3.1943
brieflich an Jochen Niemöller, den 1945 gefallenen Sohn Martin Niemöllers: «Die Frage ist
nämlich die (und das hätte ich in meiner Schrift gleich deutlich sagen sollen), ob wir unsere
eigene Existenz aus dem wissenschaftlich entworfenen Weltbild verstehen sollen; ob wir
uns selbst also als Welt verstehen sollen. Dagegen protestiert der Glaube»: A.Bultmann-
Lemke, Der unveröffentlichte Nachlass Rudolf Bultmanns. Ausschnitte aus dem
biographischen Quellenmatcrial, in: B.Jaspert, Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt
1984, 204.

49 Den Begriff hat R.Prenter (Bartsch, Kerygma 1, 83) allerdings gegen Bultmann
verwendet.

50 Lohmeyer, Interpretation, 142.



202 Wichmann von Meding

schrei nach 1945 wie die eingangs beachtete Publikation mit dem
Offenbarungsaufsatz. Dessen Frage, «ob es neben der Offenbarung in Christus noch
andere Offenbarungen gibt»51, ist wie die Mythologisierung «für den christlichen

Glauben erledigt»52. Bultmann arbeitet den kritischen Sinn der
Gottesrede gegen eine Verkündigung heraus, die Gott in Natur, Geschichte und
Mythos sucht.

Um dies präzisieren zu können, fehlt uns biographisches Material. Leider
gibt es noch keine grosse wissenschaftliche Bultmannbiographie.53 Nur ihr
liesse sich entnehmen, wann der Vortrag konzipiert wurde,54 welche Lektüre
voranging, ob eigene Auseinandersetzungen oder Erfahrungen seiner Schüler

ihn beschäftigten. Bislang ist nicht einmal sein Nachlass publiziert.55 Harry
Wassmann musste unlängst feststellen: «Biographisch existiert Bultmann
in der theologischen Literatur faktisch nicht»56. So ist es derzeit unmöglich,
den Entmythologisierungsvortrag als Reaktion auf bestimmte Ereignisse zu
deuten57. Nur generell lässt sich auf eine Fülle an Erfahrungen hinweisen, die
ein seit 1908 publizierender Theologe58 und Mitglied der Bekennenden
Kirche59 seit dem Weltkrieg60 hat machen müssen mit einem mythologisierenden
Einfluss auf die Verkündigung, wie er im germanischen Mythus des Hitlerreiches

gipfelte. Dieser kommt am profiliertesten zur Sprache in Alfred Rosenbergs

Buch «Der Mythus des 20.Jahrhunderts»61.

51 S.Anm. 26.
52 Bultmann, Offenbarung, 22; Gl+V 2,100.
53 Kleinere Arbeiten: Wassmann. Fall; Bultmann-Lemke, Nachlass; W.Schmithals,

Bultmann, Rudolf (1884-1976), TRE 7, 1981, 387ff.; B.Jaspert, Rudolf Bultmanns Wende von
der liberalen zur dialektischen Theologie, in: Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt

1984, 25ff.; M.Evang, Rudolf Bultmann in seiner Frühzeit, BHTh 74, Tübingen 1988.
54 B.Jaspert, Existenz-Mythos-Theologie. Fünfzig Jahre nach Rudolf Bultmanns Ent-

mythologisierungsprogramm, NZSTh 34, 1992, 126: Entmythologisierung ist eine «Frage,
die ihn [Bultmann] schon zwei Jahrzehnte lang beschäftigte».

55 Bultmann-Lemke, Nachlass, 203 weist auf grosse Bestände hin: «Die Jahre des
Nationalsozialismus, insbesondere der Kirchenkampf, die Emigration nächster Freunde und
schliesslich der Krieg sind eindrücklich dokumentiert».

56 Wassmann, Fall, 138.
57 Auffällig ist die zeitliche Nähe von G.Stählins Artikel gû0oç, ThW 4,1942,769ff. Sollte

Bultmann ihn vorab gekannt haben?
58Bibliographia Bultmanniana, FS Rudolf Bultmann, Stuttgart/Köln 1949, 241ff.
57 Jüngel, Bultmann, 7ff.
60K.Hammer, Deutsche Kriegstheologie (1870-1918), München 1971.
61 A.Rosenberg, Der Mythus des 20.Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-geistigen

Gestaltenkämpfe unserer Zeit, München (1930) 1931, 2.A.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 203

Wer dieses Buch im Blick auf Bultmanns Vortrag liest, muss weder annehmen,

dass jener es kannte oder gar auf sein Konzept reagierte62, noch dass es

mit der Ideologie des Nationalsozialismus identisch war63. Anders als Rosenberg

nämlich schied Hitler «die religiösen Elemente aus, die er mit dem
völkischen Gedanken aufgenommen hatte»64, und bezeichnete dessen Buch, wie
Albert Speer berichtet, «kurzweg als <Zeug, das niemand verstehen kann>,
verfasst von <einem engstirnigen Balten, der furchtbar kompliziert denkt>», ja
als «Rückschritt in mittelalterliche Vorstellungen»65. Trotzdem bleibt es
dabei: «Rosenberg verkaufte seinen 700seitigen <Mythus des Zwanzigsten Jahr-
hunderts> zu Hunderttausenden. Das Buch wurde in der Öffentlichkeit weithin

als Standardwerk der Partei-Ideologie angesehen»66. In dieser Rolle be-
einflusste es auch Prediger. Als Pamphlet gegen ein Christentum, wie Rosenberg

es als Konfirmand Traugott Hahns erlebt hatte67, zeigt es, warum
Bultmann der Mythologisierung christlicher Verkündigung entgegentrat.68
Die Richtung seines Angriffs lässt sich veranschaulichen durch einen
Vergleich mit Rosenbergs Buch.69

Der Ideologe der NSDAP schreibt, sein Werk gründe in Erfahrungen des
Jahres 1917.70 Diese Angabe entspricht Bultmanns Bemerkung, die Remy-
thologisierung habe im Weltkrieg begonnen. Rosenberg nennt das Jubeljahr

62 Jaspert, Existenz, 128, setzt Bultmanns Vortrag in Beziehung zu Rosenbergs Buch;
H.Iber, Christlicher Glaube oder rassischer Mythus. Die Auseinandersetzung der
Bekennenden Kirche mit Alfred Rosenberg: «Der Mythus des 20Jahrhunderts», Frankfurt/Bern/
New York/Paris 1987, geht auf ihn nicht ein.

63 H.Sauter, Für und wider die Entmythologisierung des Neuen Testamentes, in:
Bartsch, Kerygma 1, 49, ortet Bultmanns Vortrag «in der gegenwärtigen Auseinandersetzung»,

denkt dabei jedoch an «seine Auseinandersetzung mit Heidegger».
64 K.Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich 1: Vorgeschichte und Zeit der Illusionen.

1918-1934, Frankfurt/Berlin/Wien 1977,102.
65 A.Speer, Erinnerungen, Frankfurt/Berlin 1969,110.
66 Speer, Erinnerungen, 110.

"Iber, Glaube, 33.
68 Jaspert, Existenz, 145: Bultmanns Vortrag hatte das «Ziel einer dem Sinn der

biblischen Botschaft entsprechenden zeitgemässen Verkündigung des Evangeliums. Die
Absicht war dabei auch, die pseudoreligiösen Irrlehren einer Theologie, die der Blut- und
Boden-, der deutschen Volkstums- und arischen Rassenideologie anhing, zu entmythologisieren

und ad absurdum zu führen. Diese Stellungnahme zum <Dritten Reich» war nicht
ungefährlich».

69 Auch Bultmanns Offenbarungsaufsatz überschreitet die innertheologische
Auseinandersetzung und verweist auf die nationalsozialistische Ideologie. «Das naturalistische
Menschenverständnis der Stoa ist heute ja nicht als ganzes und konsequentes versucherisch,
sondern nur in einer Verkürzung, indem dem Menschen eingeredet wird, dass er in der
Hingabe an die Lebenskräfte der Natur sein eigentliches Leben finde, dass die Macht des Blutes

ihn schicksalshaft bestimme» (Bultmann, Offenbarung, 11; Gl+V 2, 87). Wenig später
fragt er: «Mit welchem Recht kann man sagen, dass die deutsche Urgeschichte klarer offenbare,

was deutsch ist, als die Geschichte des deutschen Mittelalters?» (15/92).
70 Rosenberg, Mythus, 23; vgl. Iber, Rosenberg, 36.



204 Wichmann von Meeting

der Reformation. Bei dieser Feier war nichts so häufig traktiert worden «wie
das Thema <Luther und Deutschlands», was sie zur Station auf «dem Wege
zum Deutschchristentum» machte.71 Rosenbergs Buch steht einer Entwicklung

innerhalb der Kirche nahe. Die hatte ihren Grundkonsens verloren. «Im
Reformationsjubiläumsjahr 1917 war der Protestantismus auf dem Wege
einer radikalen Polarisierung».72 Auf sie reagiert die Polemik des Entmytholo-
gisierungsvortrags.

Rosenbergs Mythus-Buch empört zu lesen wäre unangemessen. Indem es
die bislang gültigen Werte der «Christlichkeit und der Humanitas», aber auch
«das von den Blutzusammenhängen gelöste, selbstherrliche Ich» als blutleere
Abstraktionen verhöhnt73, signalisiert es den Bezugsverlust zwischen dem Ich
und seinem «Haupt voll Blut und Wunden»74 in der zeittypischen Predigt75.
Es charakterisiert kirchliche Verkündigung, wenn Rosenberg jenes Haupt
unter «die Ideale lebens- und luftleer gewordener Mächte» rechnet und durch
das «Gesetz des Blutes» selber ersetzt.76 Wo das Haupt fehlt, fehlen Leben
und Vernunft.

Rosenberg sieht «in der Predigt von der Reinerhaltung der Rasse die
heiligste und grösste Aufgabe der Frau»77. Von Predigt und Verkündigung
spricht er oft, sagt über artgebundenes Volksbewusstsein: «Wir verkünden es

als die Religion der deutschen Zukunft». Seine Verkündigung bekämpft
jede «Humanitätspredigt», auch die «verlockenden Predigten einer Internationale

des Proletariats». Er verdeutlicht: «Um inmitten des heutigen chaotischen

Durcheinanders die Seelen emporzureissen, dazu bedarf es Predigten
der Luther-Naturen, die hypnotisieren, und Schriftsteller, welche die Herzen
bewusst ummagnetisieren». Ihr Ziel wäre «Wegfall der Predigten über den
Knecht und den Sündenbock als Lamm Gottes, die Betrauung des Petrus mit
der Gründung der römischen Kirche, der <Erfüllung> des Alten Testaments,
des Ablasses, von den magischen Wundermitteln usw»7x. Rosenberg eliminiert

aus christlicher Predigt, was nicht zu völkischer Verkündigung passt - er

71 G.Maron, Luther 1917. Beobachtungen zur Literatur des 400.Reformationsjubilä¬
ums, ZKG 93 (1982) 190.

72 G.Brakelmann, Der deutsche Protestantismus im Epochenjahr 1917, Witten 1974,13.
73 Rosenberg, Mythus, 28.
74 P.Gerhardt EG 85,1.1.
75 Diesen Verlust bezeugt der Predigthörer Jochen Klepper mit einer Notiz vom

7.9.1935: «Das Lied <0 Haupt voll Blut und Wundem beginne ich erst jetzt zu verstehen,
von der menschlichen Liebe her» (Unter dem Schatten deiner Flügel. Aus den Tagebüchern

der Jahre 1932-1942, Stuttgart 1983, 282).
16 Rosenberg, Mythus, 28.
77 Rosenberg, Mythus, 482f.; auch in: Blut und Ehre. Ein Kampf für deutsche Wiedergeburt.

Reden und Aufsätze von 1919-1933. Hgg.v.T.v.Trotha, München 1936 (H.A.), 222.
78 Rosenberg, Mythus, 84. 191. 192. 492. 576f.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 205

ersetzt, auf seinen Begriff gebracht, negatives Christentum durch positives.79
Die Kirche hätte bei Rosenberg lesen können, der Terminus <positives
Christenturm bedeute in der Sprache des NSDAP nicht, «dass im Dritten Reich
der christliche Glaube gemäss den Bekenntnissen und der Predigt der Kirche
Freiheit und Schutz, ja Hilfe und Förderung erfahren sollte», wie die Vorläufige

Kirchenleitung wähnte80, sondern im Gegenteil Tilgung dessen, was an
ihrer Predigt als negativ empfunden wurde. Bultmann ist mit dem interpretierenden

Entmythologisierungsprogramm dieser aggressiv eliminierenden Predigt

eines neuen, positiven Mythus entgegengetreten, der die Kirche
umgestaltete.

Aus Rosenbergs Sicht gelesen, erneuert Bultmanns Vortrag die «Tragik
einer mythenlosen Zeit». Im Impressionismus habe sich die «mythenlose
Welt eine mythenlose Sinnlichkeitskunst» geschaffen. Nun aber - Rosenberg

veröffentlichte 1930 - erwache «ein neuer Glaube: der Mythus des Blutes,

der Glaube, mit dem Blute auch das göttliche Wesen des Menschen
überhaupt zu verteidigen. Der mit hellstem Wissen verkörperte Glaube, dass das
nordische Blut jenes Mysterium darstellt, welches die alten Sakramente
ersetzt und überwunden hat»81. Mythus und Glaube sind identisch. Der Glaube
wird als Mysterium der eigenen Rasse ein Glaube an sich selbst, Verklärung
menschlichen Wesens ins Göttliche. Gott wird vom Schöpfer zur Ursache des
Menschseins. Der Gott, der nicht mehr Knecht sein soll, bleibt auch nicht
Herr.

Gegen solche, dem Menschen schmeichelnde und in diesem Sinne positive,

Identifikation protestiert Bultmann. Glaube sei Treue zu dem, der «unser
Rühmen zerbricht»82, könne also keine Selbstversicherung und Selbstverklärung

werden, auf welche Mythen immer gegründet. Christlicher Glaube an
Gott den Herrn und Knecht müsse sich von jeder Mythologisierung lossagen
und das Wagnis der eschatologischen Existenz auf sich nehmen. Anders würde

er dem Zeitgeist ausgeliefert. So steht Bultmann in der Kontinuität pauli-
nisch-lutherischer Gesetzespolemik, wenn er zwar nicht gegen das Gesetz der
Judenchristen oder des Papstes streitet, wohl aber gegen das Gesetz einer
Rasse. Dieser Streit um wahre Verkündigung vollzieht sich mit den Waffen
des Neutestamentiers.

Noch einmal sei gesagt: Bultmanns Arbeit setzt sich nicht direkt mit
Rosenbergs Buch auseinander. Sie reflektiert die Aufgabe der christlichen
Verkündigung in einer Situation, die geprägt wurde von der Mythologie einer

79 Rosenberg, Mythus, 77/203. 565/577.
80 Denkschrift der Vorläufigen Kirchenleitung an den Führer und Reichskanzler im

Frühjahr 1936, in: K.Kupisch, Quellen zur Geschichte des deutschen Protestantismus 1871
bis 1945, München/Hamburg 1965, 296.

81 Rosenberg, Mythus, 283. 282. 111.
82 Bultmann, Offenbarung, 26; Gl+V 2, 103; vgl. 44ff; Bartsch, Kerygma 1, 29ff.



206 Wichmann von Meding

völkisch-doktrinären Gesetzesreligion. Ihr Einfluss in der Kirche fusste auch
auf der Wirkung des Rosenbergbuches, das die Sehnsucht nach einem positiven

Christentum kultiviert, den Menschen glorifiziert und Herrenmenschen
an die Stelle des Gottesknechtes setzt. Bultmanns Polemik ist sicher nicht in
jeder Hinsicht gelungen. Kurt Hübner konnte zeigen, «dass Bultmann eher
intuitive Vorstellungen von Mythos und Wissenschaft hatte und ihm eine
systematische Einsicht in beider Grundlagen nicht verfügbar war»83. Sein Vortrag

hat unnötige Missverständnisse ausgelöst. Er hatte Grund, ihn nach dem
Krieg nicht mehr zu publizieren.

Trotzdem bleibt Bultmanns Programmatik bedeutungsvoll, unter anderem,

weil die Sehnsucht nach einem positiven Christentum 1945 weder erfüllt
noch verschwunden war. Der abschliessende Teil dieser Darlegungen gilt
daher der Gegenwartsbedeutung von Bultmanns christlichem Widerstand.

IV. Bultmanns Geltung

Als Auseinandersetzung mit der seit 1914 zunehmenden Mythologisierung

christlicher Verkündigung bietet Bultmanns Vortrag von 1941 eine
wichtige Orientierung für den Widerstand gegen erneut auf die Verkündigung

einwirkende Mythologien, nicht nur der extremen Rechten84. Bernd
Jaspert formuliert mit Nachdruck: «Die christliche Theologie erlebt gegenwärtig

eine Mythenrenaissance wie nie zuvor in ihrer Geschichte», säkulare
Menschen tendieren zur «neuerlichen Remythisierung ihrer bislang rational
erklärten Welt». In einer «multireligiös gewordenen Welt» sei Entmythologi-
sierung «eine Aufgabe, die angesichts eines zunehmenden religiösen Synkretismus

heute mindestens so notwendig ist wie am Anfang des Christentums»85.

Gerhard Ebeling veranschaulicht Remythologisierung an der
nachrichtenüblichen Rede «von den Opfern, die der Moloch Verkehr fordert» und
an der grotesken Verwendung des gleichen Begriffs für bescheidenste
Kirchenkollekten.86 Aus Kurt Hübners Darstellung lässt sich lernen, wie eng
Remythologisierung einer rationalen Welterklärung verwandt bleibt.87 Insofern
Bultmanns Widerstand das durch Reformation88 und Aufklärung89 theolo-

83 Hübner, Wahrheit, 329f.
^P.Hölzle, Götter aus der Dämmerung. Neuheidnische Renaissance von rechts, EK 26

(1993) 322ff.
85 Jaspert, Existenz, 121.146.
86G.Ebeling, Der Sühnetod Christi als Glaubensaussage. Eine hermeneutische Rechenschaft,

ZThK 88 (1990) 6.
87 Hübner, Wahrheit, passim.
88S.obenS. 205.
89 S.oben Anm. 47.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 207

gisch Erarbeitete anmahnt, ist Hans Weder zuzustimmen: Sein «Sachanliegen
scheint mir unaufgebbar zu sein»90.

Soll Bultmanns Impetus heute zur Geltung gebracht werden, ist zweierlei
zu bedenken. Erstens unterscheidet sich sein und unser Problem darin, dass

er es mit einer einzigen Mythologie, wir aber mit vielen, diffusen zu tun
haben. Zweitens droht seine Beanspruchung heute aus einem Theologen der
Moderne ihren Gegner zu machen. Als er 1941 der Remythologisierung
entgegentrat, wirkte er jedoch nicht zeitgemäss. Andererseits hat er das «Urchristentum

als synkretistisches Phänomen»91 zu genau gekannt, um sich ein
synkretismusfreies zu erträumen; er hat «die Verderbtheit der Menschen vor
Gott»92 zu tief verstanden, um sich über Multireligiosität auch nur wundern
zu können. Nicht einmal 1933, als er zu Beginn des Sommersemesters vor
Studenten reflektierte, «in welcher politischen Situation wir dieses neue Semester

beginnen», ging es ihm darum, «wie wir zu den Ereignissen stehen»,
sondern ausschliesslich um das Eine, dass «wir als Theologen im Dienste der Kirche

den Grund und Sinn des christlichen Glaubens für unsere Generation zu
entwickeln haben»93. Er nahm weder Anteil an noch Abstand «von einer
allgemeinen Flucht in das Mythologische»; er intendierte «echte Aneignung»
dessen, was «das Evangelium meint», und zwar «durch Übersetzung in meine
Wirklichkeit»94. Seine Arbeit verwehrt somit auch heute Zeit- und Unzeitge-
mässheit als solche, sondern ruft zu sachgemässer theologischer Arbeit und
Verkündigung.

Darum bedenken wir hier nicht den Sinn verschiedener Mythologien in
unserer Zeit, sondern ihr Eindringen in die kirchliche Verkündigung. Doch
wo findet sich in multireligiöser Weite auf dem Markt der Möglichkeiten eine
Verkündigung, die als repräsentativ gelten könnte, und wären es Bischofspredigten?

Repräsentativ ist das neue Evangelische Gesangbuch95 - wenn auch
gewiss nicht für alles, was sich in der Kirche tummelt. Das von den deutschen
Territorialkirchen approbierte Werk (EG) mit seinem gegenüber dem EKG
veränderten Aufbau95 berechtigt, in ihm auf Tendenzen zur Remythologisie-

90 Weder, Mythos, 629.
91R.Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen, Stuttgart 1962,

163.
92 Bultmann, Theologie, 23.
93 R.Bultmann, Die Aufgabe der Theologie in der gegenwärtigen Situation, ThBl 12

(1933) 161. Der nur teilweise nachgedruckte (G.v.Norden, Der deutsche Protestantismus
im Jahr der nationalsozialistischen Machtergreifung, Gütersloh 1979,339ff.) und daher wenig

beachtete Text (B.Jaspert, Sachkritik und Widerstand. Das Beispiel Rudolf Bultmanns,
ThLZ 115 [1990] 161ff. S.170 Bultmanns Erklärungen und Veröffentlichungen gegen den
Nationalsozialismus 1933/4) wird unten erneut herausgegeben.

94 G.Harbsmeier am 21.7.1944 an J.B.Soucek, in: Bartsch, Kerygma 1,153f.
95 Ich zitiere die Ausgabe des charakteristischen Titels: Antwort finden in alten und neuen

Liedern, in Worten zum Nachdenken und Beten. Evangelisches Gesangbuch. Ausgabe
für die Evangelisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thüringen, München/Weimar o.J.



208 Wichmann von Meding

rung der christlichen Botschaft zu achten, ohne sich an Sonderphänomene zu
verlieren. Dreierlei wähle ich aus:

1. Kirchliche Rede von der Schöpfung

In Gottesdiensten unserer Zeit kommt die Schöpfung wohl häufiger zur
Sprache als jeder andere in der Dogmatik zu klärende locus theologicus. Das
könnte ein Zeichen sein, nun werde ernstgenommen, was Hans Asmussen
1935 anmahnte: «Es dürfte an der Zeit sein, dass die Christenheit sich fragt,
ob es ihr mit dem Glauben an Gott den Schöpfer ernst ist»97. Es könnte ein
Zeichen sein für drängende Probleme, vor allem durch das Ausbeuten und
Belasten der Natur sowie im Umgang mit Menschen. Es könnte ein Zeichen
sein, dass in einer zwar religionslos, aber mythenreich gewordenen Welt die
Schöpfungsaussage am leichtesten vermittelbar scheint. Das aber geschieht in
einer bedenklichen Neufassung, die eines der neu in den Stammteil des

Gesangbuchs aufgenommenen Lieder auf den Begriff bringt in der Anrede
«Gott, unser Ursprung, Herr des Raums»98. Aus unserem Schöpfer ist wie bei
Rosenberg unser Ursprung geworden, als sei vergessen, dass eine äpxtj aus
ihrer Wirkung, nie aber der Schöpfer aus seinem Geschöpf erkannt werden
kann. Ist Gott unser Ursprung, wird er mit der Natur verwechselt und seiner
Transzendenz beraubt. So wird der natürliche Mensch zu einem göttlichen
Wesen. Dabei ist ohne Gewicht, ob die natürliche Gotteskindschaft heute99

expressis verbis auf Blut und Rasse zurückgeführt wird100. Es ist bedrückend,
wie dicht ein kirchenoffizielles Buch bei jener Remythologisierung steht, die
Bultmann bekämpfte.

'"'C.Hoffleit, Gesangbuchrevision: Ein neues «Evangelisches Gesangbuch» anstelle des

«Evangelischen Kirchengesangbuches». Eine erste theologische Kritik am neuen «Evangelischen

Gesangbuch» im Kontext von Gesangbucharbeit und Gesangbuchgeschichte, MuK
64(1994) 215ff.

97 H.Asmussen, Theologie und Kirchenleitung, ThExh 31, München 1935, 34.
98EG 431. 1.1.

"EG 427,1-4 und 5.1-4.
100Dass es so sei, behauptet H-J.Krüger, Das Bild der Jugend im Spiegel der rechtsextremen

Presse, Berlin 1968, 26; K.Hahn interpretiert das der apokryphen Rede des

Indianerhäuptlings Seattle nachempfundene Lied «Jeder Teil dieser Erde ist meinem Volk
heilig»: «Ich ersetze bei diesem Lied das Wort <Volk> durch <Gott>» (ku-Praxis Heft 28: Die
Schöpfung gestalten. Bausteine-Unterrichtseinheiten-Beilräge, Gütersloh 1990,36).



RudolfBultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 209

2. Kirchliche Rede vom Menschen

In einem neuen Abendmahlslied des EG heisst es lapidar: «was wir
miteinander tun,/ will uns neu mit ihm verbinden», nämlich mit Gott101. Dass wir
im Abendmahl etwas miteinander tun, trifft zu. Dass uns unser Tun jedoch
mit Gott verbinden könne, widerstreitet der älteren Aussage im gleichen
Buch, dass Christi «Blut an uns gross Wunder tat und bezahlt unsre Schuld,
dass uns Gott ist worden hold»102. Zugleich hebt es den Konsens von Arnoldshain

auf: «Im Abendmahl handelt Jesus Christus»103. Wird menschlichem
Tun realitätsflüchtig104 die Macht zugesprochen, uns mit Gott zu verbünden,
so wird der mediatorische solus Christus überflüssig und die Konsequenz aus
der Mythologie menschlicher Göttlichkeit gezogen: Der Mensch schenkt
Gott seine Gegenwart und schafft von sich aus Verbindung zu ihm, die keine
Gabe mehr ist. Eine Gesetzlichkeit der wieder kollektiven guten Werke deutet

sich an. Bultmann aber steht in der Tradition des Widerstands gegen jede
Heilskraft eigener Werke.

3. Kirchliche Rede vom positiven Christentum

Den Terminus <Positives Christentum> gibt es in kirchlicher Rede derzeit
nicht. Aber die Aufforderung zu positivem Denken ist verbreitet und richtet
sich oft genug gegen die Kreuzestheologie. Wie ängstlich die Kirche «vermeidet,

Unangenehmes und Widriges laut werden zu lassen»105, mag die beliebteste

Kirchenschnulze unserer Tage zeigen, die erstaunlicherweise nicht in
den Stammteil des EG gelangt ist106, obwohl sie in seinem Vorentwurf
stand107: «Herr, deine Liebe ist wie Gras und Ufer». An die Stelle der Sünder,
denen Gottes Liebe gilt, sind die erfreulichen Begriffe Gras, Ufer, Wind,
Weite, Zuhaus getreten. Herbert Krimm hat zu ähnlichen Verschiebungen

11)1 EG 226,6.2-3. Anders Luthers These 13 der Heidelberger Disputation: «Liberum ar-
bitrium post peccatum res est de solo titulo, et dum faeit. quod in se est, peccat mortaliter»
(Clemen 5, 378).

102 EG 214, 2.6-8.
103 Zur Lehre vom heiligen Abendmahl. Berichte über das Abendmahlsgespräch der

Evangelischen Kirche in Deutschland 1947-1957 und Erläuterungen seines Ergebnisses, in
Gemeinschaft mit H.Gollwitzer, W.Kreck und H.Meyer erstattet von G.Niemeier, München

I960, 16: These 2.
104 L.Niethammer, Nach dem dritten Reich ein neuer Faschismus? Zum Wandel der

rechtsextremen Szene in der Geschichte der Bundesrepublik, Loccumer Protokolle 26,
1982, 7ff.

105R.Bultmann, Marburger Predigten, Tübingen 1956, 7.
1116 Jedoch EG, Regionaltcil Bayern und Thüringen, 638.
107 EG Vorentwurf 420.



210 Wichmann von Meding

notiert: «Das Ehepaar Mitscherlich in Frankfurt hat uns unsere <Unfähigkeit
zu trauern> bescheinigt. Die Armen wussten gar nicht, dass es noch viel
schlimmer ist. Wir wissen nicht mehr, wovon die Rede ist, wenn die Worte
Sünde und Vergebung fallen»108. Darum fallen sie meist nur noch, wenn die
Liturgie abgelesen wird. Von Erbsünde gar «wollen die wenigsten heute noch
etwas wissen»109. Die Kirche richtet sich nach diesem Wunsch, intendiert kein
wahres Menschenbild mehr. Lieber sammelt man unter der absurden Devise
«Kirche ist klasse. Argumente gegen den Austritt»110, als sei er durch
Schönrednerei zu verhindern. Sogar im neu übersetzten Apostolikum wurde der
negativ wirkende Begriff Hölle eliminiert, während der positiv klingende des

Himmels stehenblieb. Man entmythologisiert auch, aber wie Rosenberg in
willkürlicher Auswahl das als störend Empfundene streichend, und scheut
sich nicht, schlichte Übersetzungsregeln zu missachten, um den Zeitgenossen
ein positives Christentum darbieten zu können.

So wird es Zeit, neu von Bultmann zu lernen, dass Entmythologisierung,
nicht aber Remythologisierung der kirchlichen Verkündigung immer und
also auch heute not ist, da «wir als Theologen im Dienste der Kirche den
Grund und Sinn des christlichen Glaubens für unsere Generation zu entwik-
keln haben»111. Bultmanns Ansatz darf «noch längst nicht der Theologiegeschichte

überstellt werden»112. Das nachfolgend abgedruckte Votum aus
Bultmanns erster Vorlesung unter Hitlers Kanzlerschaft vermag das im
Widerstehen theologisch umfassend orientierte Entmythologisierungspro-
grammm zu verdeutlichen.

Wichmann von Meding, Lauenburg

Rudolf Bultmann113:

«Die Aufgabe der Theologie in der gegenwärtigen Situation114.

Meine Damen und Herren! Ich habe in meinen Vorlesungen grundsätzlich nie über die

Tagespolitik geredet und gedenke, es auch in Zukunft nicht zu tun. Aber es erscheint mir
doch als unnatürlich, wenn ich heute ignorieren würde, in welcher politischen Situation wir

'""H.Krimm, Der Beichtstuhl. DtPfBl 92 (1992) 146.
109 H.Kremers, Notabene: Erbsünde, LM 33,1994, 41.

110H.M.Schmidt, Kirche ist klasse. Argumente gegen den Austritt, EK 27 1994) 265.
111 Bultmann, Aufgabe, 161.

I12G.Klein. Rudolf Bultmann (1884-1976), in: M.Greschat, Theologen des Protestantismus

im 19. und 20. Jahrhundert, Bd.2, Stuttgart 1978, 404.
n1S.oben Anm. 93.
114 Die folgenden Ausführungen wurden zur Einleitung meiner Vorlesung am 2.Mai

1933 vorgetragen. Rudolf Bultmann.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 211

dieses neue Semester beginnen. Denn die Bedeutsamkeit des politischen Geschehens für
unsere ganze Existenz ist uns derart zum Bewusstsein gekommen, dass wir uns der Pflicht
nicht entziehen können, uns auf den Sinn unserer theologischen Arbeit in dieser Situation
zu besinnen.

Es handelt sich also hier nicht um eine politische Stellungnahme, und unsere Sache kann
es hier weder sein, ein heute oft allzuschnell gesprochenes «freudiges Ja» zu den politischen
Ereignissen zu wiederholen, noch auch - je nachdem wie wir zu den Ereignissen stehen -
skeptischer oder grollender Kritik Ausdruck zu geben. Wir haben hier die Ereignisse
einfach daraufhin anzusehen, dass in ihnen grosse Möglichkeiten für die Zukunft gegeben
sind, und uns zu fragen, welche Verantwortung wir gerade als Theologen angesichts dieser
Möglichkeiten haben.

Da wir als Theologen im Dienste der Kirche den Grund und Sinn des christlichen Glaubens

für unsere Generation zu entwickeln haben, muss das Erste die Besinnung auf das

grundsätzliche Verhältnis des Glaubens zu Volk und Staat, auf das grundsätzliche Verhältnis

zwischen glaubendem und politischem Leben sein. Dieses Verhältnis ist aber dadurch
bestimmt, dass sich der Glaube auf den Gott richtet, der der Schöpfer und Richter der Welt
und ihr Erlöser in Jesus Christus ist. Das bedeutet, dass das Verhältnis Gottes zur Welt und
deshalb des Glaubens zum weltlichen und damit zum politischen Leben ein eigentümlich
doppelseitiges ist.

Gott ist der Schöpfer, d.h. die Welt ist sein; seine Gabe begegnet uns in der Welt, in der
wir stehen, in ihren Gütern und Aufgaben, in ihren beglückenden und erschreckenden
Erscheinungen, in ihren reich und arm machenden Ereignissen. Gott ist der Schöpfer, d.h.
nicht: Gott ist die Ursache (airia), auf die das Denken die Welt zurückführt, oder der
Ursprung (àpxn), von dem aus das Weltgeschehen in seiner Einheit und Gesetzlichkeit vom
Verstände begriffen werden könnte. Gott ist der Schöpfer, d.h. vielmehr, dass er uns in
unserer konkreten Welt, in der geschichtlich bestimmten Welt, in der Gegenwart unseres
Lebens als der Herr begegnet. Der Schöpferglaube ist nicht eine philosophische oder
weltanschauliche Theorie, die man im Hintergrund oder neben dem konkreten Erleben und Handeln

hätte; sondern wir sollen ihn im konkreten Erleben und Handeln als den Gehorsam

gegen unseren Herrn durchführen. Gott ist der Schöpfer, d.h. das Tun des Menschen ist
nicht durch zeitlose Prinzipien bestimmt, sondern durch die konkrete Situation des Augenblicks.

Die Situation gewinnt ihre Konkretheit durch verschiedene Faktoren. Zu ihnen gehört
das, was wir die Schöpfungsordnungen nennen. Denn durch solche Ordnungen sind wir
nicht Menschen im allgemeinen, die ihr Menschentum auszubilden haben; sondern wir sind
dieser und jener Mensch, der diesem oder jenem Volke angehört, wir sind Mann oder Frau,
Vater oder Sohn, jung oder alt, stark oder schwach, klug oder dumm usw. Zu solchen
Schöpfungsordnungen gehört auch unser Volkstum und gehört die politische Ordnung des

Staates, in der allein das Volkstum zum Gegenstand unserer Sorge und unseres Handelns
werden kann. Wir brauchen uns hier nicht darauf zu besinnen, welche Stelle in der
Rangordnung der uns begegnenden Ansprüche Staat und Volkstum einnehmen, ob es überhaupt
Sinn hat, hier von Rangordnung zu reden, oder ob die Rangordnung der Ansprüche gerade
nur die jeweils zu entscheidende Frage des Augenblicks ist. Es genügt für jetzt zu erkennen,
dass Gottesglaube und Volkstum in einem positiven Verhältnis stehen, sofern Gott uns in unser

Volk und unseren Staat hineingestellt hat. Es genügt zu verstehen, dass - mit einem
Wort von Fr.K.Schumann - «Volk ursprüngliches Beanspruchtsein bedeutet, dass im Volk
stehen, Glied des Volkes sein heisst: Gemeinschaft des Schicksals tragen, sich beanspruchendem

Willen der Vergangenheit stellen, das eigene Sein vom Andern her bestimmt sein
lassen, gemeinsamer Zukunft verantwortlich sein, sich selbst empfangen und so auch sich



212 Wichmann von Meding

selbst wieder opfern können»."5 Es genügt zu wissen, dass der Glaube an Gott den Schöpfer

dies von uns fordert.
Aber damit ist noch nicht Alles gesagt. Denn Gott ist der Schöpfer, d.h. er ist nicht den

Ordnungen der Welt immanent, und nichts, was uns als Erscheinung dieser Welt begegnet,
ist direkt göttlich. Gott steht jenseits der Welt. Deshalb gewinnt der Glaube, so sehr er die
Welt als Schöpfung Gottes versteht, ja eben deshalb, weil er sie als Schöpfung versteht, -
er gewinnt ein eigentümliches Distanzverhältnis zur Welt. Jenes Verhältnis, das Paulus mit
dem eigentümlichen d)Ç pr| bezeichnet:

«Das aber sage ich, meine Brüder: Die Zeit ist nur noch kurz.
Hinfort gilt, dass die, die Weiber haben, seien, als hätten sie keine,
Und die da weinen, als weinten sie nicht.
Und die da sich freuen, als freuten sie sich nicht.
Und die da kaufen, als behielten sie es nicht,
Und die mit der Welt verkehren, als hätten sie nichts davon.
Denn die Gestalt dieser Welt geht dahin.» (I Kor 7, 29-31).
Das bedeutet nicht, dass der Glaube ein negatives Verhältnis zur Welt habe, sondern

dass das positive Verhältnis, das er zu ihr und ihren Ordnungen hat, ein kritisches ist. Denn
der Glaube weiss, dass Gott der Schöpfer auch der Richter der Welt ist. Er weiss, dass die
Menschen es immer vergessen, dass die Güter und Ordnungen der Welt den Menschen in
den Dienst stellen, ihm seine Aufgaben weisen und ihm nicht zu Besitz und Genuss gegeben

sind. Er weiss, dass menschliches Streben, als individuelles wie als kollektives, immer
dahin geht, über die Welt zu verfügen, sich zu sichern. Er weiss, dass der Mensch immer,
seiner Geschöpflichkeit vergessend, sich als den Herrn seines Lebens verstehen will. Durch
solche sündige Verkehrung des menschlichen Selbstverständnisses werden auch die
Ordnungen der Schöpfung zu Ordnungen der Sünde, und zwar umsomehr, je mehr sich der
Mensch die sündige Tendenz seines Wollens verschleiert und die Ordnungen, in die er
gestellt ist, mit dem Charakter direkter Göttlichkeit bekleidet. Alles kann dem Menschen zur
Sünde werden, d.h. zum Mittel, sich selbst durchsetzen zu wollen, über sein Dasein verfügen

zu wollen, auch Besitz und Familie, Bildung und Recht, Volkstum und Staat.
Deshalb sind alle Ordnungen, in denen wir uns vorfinden, zweideutig. Sie sind Gottes

Ordnungen, aber nur, sofern sie uns zu unserer konkreten Aufgabe im Dienst rufen. Sie
sind Ordnungen der Sünde in ihrer blossen Gegebenheit.

Um das klar zu machen, brauche ich nur daran zu erinnern, wie verschieden die Stellung
der alttestamentlichen Propheten und Jesu zum Recht ist. Einer Zeit, die ihrer Pflicht
gegen Gott durch prunkvollen Vollzug des Kultus zu genügen meint, und die im Volksleben
ungebundene Eigensucht herrschen lässt, stellt die prophetische Predigt die Forderung von
Recht und Gerechtigkeit als die Forderung Gottes entgegen. Das Recht bindet den Eigenwillen

des Menschen. Denken Sie an einige Gesetze, auf die Jesu Bergpredigt Bezug
nimmt. Das Gesetz der Ehescheidung sichert die Frau gegen die Willkür des Mannes,
indem es ihm rechtliche Schranken setzt. Das Jus Talionis («Auge um Auge, Zahn um
Zahn») schränkt die Vergeltung der Rachsucht auf ein für das politische Leben erträgliches
Mass ein. Das «Du sollst deinen Nächsten lieben und deinen Feind hassen» bindet den blinden

Hass, der in jedem Gegner den Feind sieht, und erhebt den Begriff des Nächsten zu
rechtlicher Geltung. Jesu «Ich aber sage euch» öffnet die Augen dafür, wie sich die Sünde
des Menschen das Recht dienstbar macht, wie die rechtlichen Bindungen als Konzessionen
gedeutet werden: ich darf.... ich darf meine Ehe scheiden, ich darf vergelten, ich darf hassen,

- kurz ich kann bei formaler Legalität meinem Eigenwillen seinen Spielraum lassen. So

protestiert Jesus gegen eine Ordnung des Rechts, die zur Ordnung der Sünde geworden ist.

115Fr.K.Schumann, Gegenwartsdämonie und Christusglaube, Nördlingen, Druck u.Ver¬

lag Georg Wagner, 1932, S.26.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 213

Jeder, der sein Weib entlässt, bricht die Ehe! Wer dich auf die rechte Wange schlägt, dem
biete die andere auch dar! Liebet eure Feinde!

Nicht dass Jesus einen Anarchismus gefordert habe; aber sein Kampf gilt der Ordnung
des Rechts, sofern sie zur Ordnung der Sünde geworden ist. Ein Rechtsleben, das vom
Gedanken des Dienstes bestimmt ist, das seinen ursprünglichen Sinn erfüllt, den Menschen an
den Mitmenschen zu binden, wird von seinem Protest nicht getroffen. Gott fordert Recht
und Gerechtigkeit.

Aber es liegt ja so, dass jede Rechtsordnung die doppelte Möglichkeit hat, in den Dienst
der Sünde und in den Dienst Gottes gestellt zu werden. Alle Ordnungen sind zweideutig,
und unser Verständnis der Ordnungen, in denen wir uns vorfinden, ist immer schon geleitet
durch die Geschichte, aus der wir kommen. Und alle Geschichte der Menschen ist ebenfalls
zweideutig. Sie bringt uns das grosse Erbe der Möglichkeiten zu einem adeligen und freien
Tun, und sie bringt uns gleichzeitig die Versuchungen zu gemeinem, gebundenem Handeln.
Alle Geschichte birgt gleichzeitig die Taten des Heldentums und Opfermuts, und den
Kampf Aller gegen Alle. Alle Geschichte ist infiziert von der Sünde, alles menschliche Tun
von vornherein geleitet von jenem sündigen Selbstverständnis, in dem der Mensch sich
selbst durchsetzen und über sein Dasein verfügen will. Und zu jeder grossen und guten Tat
muss die Kraft erst durch Selbstüberwindung gewonnen werden. Kein Staat und kein
Volkstum ist eine so eindeutige Grösse, ist so rein von Sünde, dass aus seinem puren
Bestände Gottes Willen eindeutig abzulesen wäre. Kein Volkstum ist so rein und lauter, dass

man jede Regung des Volkswillens direkt als Forderung Gottes erklären dürfte. Wie die
Natur uns unheimlich geworden ist durch die Sünde, so unser ganzes menschliches Miteinander,

so auch das Volkstum. Aus ihm erwachsen Taten der Schönheit und des Adels; aus
ihm brechen aber auch die Dämonien der Sünde hervor. Jeder Staat und jedes Volkstum
enthält wie die Möglichkeiten und Aufgaben zum Guten und Schönen, so auch die
Versuchungen zum Bösen und Gemeinen.

Der christliche Glaube hat seine kritische Kraft gerade darin zu bewähren, dass in einer
Zeit, in der das Volkstum als Schöpfungsordnung wieder in das allgemeine Bewusstsein
tritt, auch die Besinnung darauf lebendig bleibtf,] dass das Volkstum zweideutig ist, und
dass gerade um des Gehorsams unter das Volkstum als einer Schöpfungsordnung willen,
die Frage lebendig bleiben muss, was echte Forderung des Volkstums ist, und was nicht.
Wir empfinden es ja gerade in dieser Zeit der Krisis, dass wir erst wieder suchen und finden
müssen, welches der echte Sinn von Besitz und Familie, die echte Ordnung von Geschlechtern

und Altersstufen, der echte Sinn von Autorität und Erziehung ist. Und so gilt es auch,
sich zu besinnen, welches der echte und geforderte Sinn von Volkstum ist. Wohl ist dem
Menschen ein ursprüngliches Wissen darum gegeben, das, was wir den völkischen Instinkt
nennen können. Aber hier wie überall ist der ursprüngliche Instinkt verschüttet, verkümmert

oder verbogen und entstellt durch die Geschichte der Sünde, aus der wir kommen.
Christlicher Glaube muss eine kritische Kraft in den Fragen der Gegenwart sein, und er

muss seine Positivität gerade in seiner kritischen Haltung bewähren. Wie kann er das? Weil
er nicht nur von Sünde, sondern auch von Gnade weiss. Weil er Gott nicht nur als den Richter

kennt, sondern auch als den Erlöser, der durch Jesus Christus seine ursprüngliche
Schöpfung wiederherstellt. Die Erlösung durch Jesus Christus bedeutet die Vergebung der
Sünde durch die Offenbarung der Liebe Gottes, und sie bedeutet deshalb die Befreiung des

Menschen zur Liebe.
Nur wer den jenseitigen Gott kennt, der in Christus sein Wort der Liebe in diese Welt

hineinspricht, der vermag sich aus der Verstrickung dieser sündigen Welt zu befreien und
einen Blick zu gewinnen, für den die Ordnungen der Welt wirklich als Schöpfungsordnungen

erkennbar sind, deren er sich dankbar zu freuen hat, in denen er still zu leiden hat, in
denen er als Liebender zu wirken hat. Er hat für solches Wirken den kritischen Blick
gewonnen, den kritischen Blick gegenüber den lauten Forderungen des Tages, indem er das



214 Wichmann von Meding

Gute und das Böse in ihnen misst an der Frage, ob und wieweit in ihnen das Gebot der Liebe

durchgeführt werde. Den kritischen Blick aber auch sich selbst gegenüber, ob sein Tun
ein selbstloser Dienst sei.

Solcher kritische Blick wird das Werben und den Kampf für Staat und Volkstum nie zu
einem Werben und einem Kampf für Abstrakta werden lassen. Denn wir dürfen uns nicht
den Blick dafür verschleiern lassen, dass Staat und Volkstum aus konkreten Menschen
bestehen, die unsere Nächsten sind. Volkstum birgt ebenso wie Menschentum die Gefahr, aus
einem Konkretum zu einem Abstraktum zu werden! Ist unser Kampf für das Ideal des
Volkstums der Kampf für ein Abstraktum oder für eine konkrete Realität? Das Kriterium
für jeden unter uns ist doch dieses, ob er bei seinem Kampfe wirklich getragen ist von der
Liebe, die nicht nur in eine Zukunft blickt, in der sie ihr Ideal verwirklichen will, sondern
die auch den konkreten Nächsten sieht, der in der Alltäglichkeit des Lebens gegenwärtig
mit uns verbunden ist. Wohl gibt es Härten in jedem Kampf, und es fallen Opfer. Das
Recht, Opfer zu fordern und Härte zu üben, hat nur der, der in denen, die getroffen werden,
die Nächsten sieht! Er wird die Art und Weise und die Grenze seines Handelns dann
finden. Nur der kann seinem Volkstum echt dienen, der durch den Empfang der Liebe Gottes
in Christus zur Liebe befreit ist.

M.D.u.H.! Dass dies der Sinn und die Forderung des christlichen Glaubens ist, und dass

der Theologe diese Gedanken zu vertreten hat, daran kann gar kein Zweifel sein. Denn was
ich gesagt habe, das ist einfach aus den Gedanken des Neuen Testaments und der
Reformatoren geschöpft. Es mag also bequem oder unbequem sein, jedenfalls ist es so, und ich
habe nicht vorzutragen, wie es nach unseren Wünschen vielleicht sein sollte, sondern wie es
nach der Lehre der Kirche ist.

M.D.u.H.! Wir wollten uns angesichts der grossen Möglichkeiten, die uns gerade jetzt
erschlossen sind, unsere Verantwortung klar machen, so wie sie uns aus der kritischen Kraft
des christlichen Glaubens deutlich wird. Wir verschliessen unseren Blick nicht dagegen,
dass mit den Möglichkeiten auch die Versuchungen gegeben sind; ja, es ist unsere Pflicht
als Theologen, gerade darauf hinzuweisen, damit die Freude am Neuen rein und der Glaube

an die neuen Möglichkeiten ehrlich sei.

Werden wir uns die Kraft des kritischen Blicks erhalten und den Versuchungen nicht
erliegen? dass wir mit reinen Händen an Deutschlands Zukunft mitarbeiten und ehrlich an
diese Zukunft glauben? Muss ich erst darauf hinweisen, dass in dieser entscheidungsvollen
Zeit auch die Dämonie der Sünde auf der Lauer hegt? «Wir wollen die Lüge ausmerzen»
lautet ein schöner und grosser Satz in der Kundgebung der deutschen Studentenschaft. Zur
Lüge gehört es auch, sich die Wahrheit zu verschleiern. Und ich will offen an drei Beispielen

zeigen, welche Verantwortung wir als Kämpfer für das neue Deutschland diesen
Versuchungen gegenüber haben; an den Beispielen der «Vorschusslorbeeren», des Denunziantentums

und des Kampfesmittels der Diffamierung.
Das erste Beispiel ist verhältnismässig harmlos. Wenn Ad.Hitler in einem sehr erfreulichen

Erlass mahnte, alte Namen von Strassen und Plätzen nicht zu ändern, so musste sich
die neue Marburger Stadtverordneten-Versammlung doch beschämen lassen, die in ihrer
ersten Sitzung keine dringlichere Pflicht der neuen Zeit erkannte, als einigen Strassen und
Plätzen neue Namen zu geben. Die Sache ist jedoch nicht so harmlos, wie sie auf den ersten
Blick aussieht. Denn durch solches Verfahren, Vorschusslorbeeren zu verteilen, nährt man
ein eigentümliches Gefühl der Sicherheit, das nicht mit dem Glauben an die Zukunft zu
verwechseln ist. Denn der Glaube schliesst Ernst ein, und der Ernst weiss, was Ad.Hitler
in seiner Rede gestern wieder betonte, dass wir erst am Anfang stehen, und dass noch
unendlich viel von uns gefordert ist an geduldiger Arbeit und klarer Opferbereitschaft. Und
ich brauche kaum daraufhinzuweisen, dassjene leichtsinnige Sicherheit am schnellsten
umschlägt in Enttäuschung, wenn die Führung Opfer verlangt. Der Versuchung des Leichtsinns

gegenüber haben wir den Ernst der Aufgabe einzuschärfen.



Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung 215

Das zweite Beispiel ist schlimmer, und die wiederholten Kundgebungen der Regierung
gegen das Denunziantentum zeigen, welche Gefahr hier besteht. Ich weiss, dass z.B. der
Kultusminister täglich Körbe voll Denunziationen erhält; ich weiss zum Glück auch, dass
sie in die verdienten Papierkörbe wandern. Aber es liegt dabei nicht nur an dem etwaigen
Erfolg der Denunziationen; sondern das Schlimmste ist dieses, dass solches Denunziantentum

die Atmosphäre vergiftet, Misstrauen zwischen den Volksgenossen stiftet und das freie
und ehrliche Wort des Mannes unterdrückt. «Wir wollen die Lüge ausmerzen», - dazu
gehört auch, dass man das freie Wort ehrt, auch dann, wenn es anders lautet, als man zu hören
wünscht. Denn sonst erzieht man zur Lüge.

Das führt uns schon auf das Dritte. Die Diffamierung anders Denkender ist kein edles
Kampfmittel. Und wieder darf ich mich auf ein Wort Ad.Hitlers berufen, dass die anders
Denkenden nicht unterdrückt, sondern gewonnen werden sollen. Durch Diffamierung
überzeugt und gewinnt man nicht, sondern man stössl die besten der Gegner ab. Man
gewinnt durch den Kampf des Geistes, in dem man den Gegner ehrt. Ich muss als Christ das

Unrecht beklagen, das gerade auch den deutschen Juden durch solche Diffamierung angetan

wird. Ich weiss wohl, wie kompliziert das ludenproblem gerade in Deutschland ist.
Aber: «Wir wollen die Lüge ausmerzen» - so muss ich denn ehrlich sagen, dass gerade die
Diffamierung der luden, die jene Kundgebung enthält, aus der dieses schöne Gelöbnis
stammt, nicht vom Geiste der Liebe getragen ist. Halten Sie den Kampf für das deutsche
Volkstum rein, und sorgen Sie dafür, dass edles Wollen für Wahrheit und Deutschtum nicht
durch dämonische Verzerrung entstellt wird!

Aber noch ein Letztes ist endlich zu sagen. Haben wir Sinn und Forderung des christlichen

Glaubens richtig verstanden, so ist allerdings angesichts der Stimmen der Gegenwart
klar, dass dieser christliche Glaube selbst in Frage gestellt ist; m.a.W. dass wir uns zu
entscheiden haben, ob christlicher Glaube für uns Geltung haben soll oder nicht. Er kann von
seinem Wesen und Anspruch nichts preisgeben; denn «Verbum Domini manet in Aeter-
num». Und vor Verfälschungen des Glaubens durch eine völkische Religiosität sollen wir
uns ehrlicherweise ebenso hüten wie vor einer Verfälschung des völkischen Glaubens
durch christlichen Aufputz. Es gilt: Entweder-Oder!

Die kurzen Worte dieser Stunde können an diese Entscheidung nur erinnern. Aber die
Arbeit des Semesters wird die Entscheidungsfrage immer wieder zum Bewusstsein bringen
und klären, damit die Entscheidung klar und gewissenhaft gefällt werden kann.
Marburg. Rudolf Bultmann.»


	Rudolf Bultmanns Widerstand gegen die Mythologisierung der christlichen Verkündung : mit einem Anhang: Bultmanns Vorlesungseinleitung vom 2.5.1933

