
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 3

Artikel: Die Besiedlung des zentralpalästinensischen Berglands zur Eisen-I-Zeit

Autor: Kellenberger, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 53 1997 Heft 3

Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands
zur Eisen-I-Zeit1

A: Methodische Überlegungen zum «soziologischen Modell» der Landnahme

a) Zur Forschungslage

In den letzten Jahrzehnten hat sich in der Frühgeschichte Israels die
Forschungslandschaft stark verändert. Standen sich vorher das Albright'sche
Modell einer kriegerischen Eroberung und das Alt'sche Modell einer friedlichen

und langsamen Infiltration gegenüber, so nehmen doch beide gleicher-
massen an, dass die Israeliten von aussen ins palästinische Kulturland
eingewandert sind. Ein drittes, erstmals 1962 von Mendenhall vertretenes
«soziologisches Modell»2 hingegen rechnet mit einem inner-palästinischen
Vorgang, wonach einheimische Bauern aus den Städten ins Bergland zogen.
Dieses dritte Modell wird zunehmend beachtet und ausgebaut. Dabei werden
recht unterschiedliche Motive für eine innerpalästinische Bevölkerungs-Verschiebung

genannt: Sah Mendenhall noch den Jahwe-Glauben als treibende
Kraft, so sind es für Gottwald säkulare egalitäre Ideen; seit Lemche sehen viele

mehr Evolution als Revolution, etwa verursacht durch den Zusammen-

1 Den Teilnehmern an der Tagung der Schweiz. Theol. Gesellschaft zum Thema
«Moderne Soziologie und Theologie» im Sept. 1995 in Emmetten sei für ihr kritisches
Wohlwollen gegenüber meiner ersten Fassung herzlich gedankt, ebenso Felix Mathys
(Wädenswil) für kritische Flinweise.

2 Siehe insbesondere: G. Ahlström, The Flistory of Ancient Palestine from the Palaeolithic

Period to Alexander's Conquest, JSOT Suppl 146, 1993. R. Albertz, Religionsgeschichte

Israels in alttestamentlicher Zeit, Göttingen 1992. R.B. Coote & K.W. Whitelam,
The Emergence of Early Israel in Historical Perspective, 1987. R.B. Coole, Early Israel. A
New Horizon, Minneapolis 1990. Ph.R. Davies, In Search of 'Ancient Israel', JSOT Suppl
148,1992. N.K. Gottwald, The Tribes of Yahweh; A Sociology of the Religion of Liberated
Israel, 1250-1050 B.C.E., New York 1979. N.P. Lemche, Early Israel: Anthropological and
Historical Studies on the Israelite Society before the Monarchy, SVT 37, 1985. G.E.
Mendenhall, The Hebrew Conquest of Palestine, BA 25 (1962) 66-87. Th.L. Thompson, Early
History of the Israelite People from the Written and Archaeological Sources, Leiden 1992.



178 Edgar Kellenberger

bruch des Fernhandels (Coote/Whitelam) oder durch Dürrekatastrophen
(Thompson). Höchstens eine zahlenmässig unbedeutende Gruppe sei samt
dem Jahwe-Glauben aus dem Süden eingewandert.

Dieses «soziologische Modell» verbreitete sich zunächst vor allem im
englischsprachigen (und dänischen) Raum. Im neuen grossen «Anchor Bible
Dictionary» (1992) hat es über die anderen Modelle weitgehend gesiegt.3
Aber auch die deutsche und israelische Forschung zeigt zunehmend Annäherungen.4

Manches deutet auf einen bevorstehenden «Paradigmenwechsel»,
den einige als schon vollzogen bezeichnen.5

b) Methodische Eigenheiten des «soziologischen Modells»

1. Der Stellenwert der alttestamentlichen Texte: Die alttestamentlichen
Quellen werden als unbrauchbar für die Rekonstruktion der Frühgeschichte
Israels erachtet. Dabei spielt es keine Rolle, ob die Texte in persische oder gar
hellenistische Zeit (Lemche) datiert werden; ja sogar bei einer teilweisen
Datierung in davidische Zeit (Coote) werden die durch die Interessen des

Königshofes geprägten Texte für die Rekonstruktion vorköniglicher Zeiten als

unbrauchbar erklärt. Offenbar darf einem Text nur eine Aussage über die
Zeit seiner Niederschrift entnommen werden. Die Eindimensionalität dieses
Textverständnisses erstaunt; fast möchte ich von einem «säkular-fundamentalistischen»

Textverständnis reden.
2. Der Stellenwert ausserbiblischer Texte: In archäologischem Kontext

gefundene Inschriften werden dank ihrer «Gleichzeitigkeit» mit dem erzählten
Ereignis als zuverlässige Quelle gesehen. Die grosse Zufälligkeit solcher Funde

führt zum eher grotesken Ergebnis, an Davids Historizität mangels
zeitgenössischer Quellen zu zweifeln,6 aber doch den Namen «Israel» als im 13. Jht.
existierend ansehen zu müssen, weil er auf der «Israel-Stele» Merneptahs er-

3 Siehe die grossen repräsentativen Artikel «Israel», «Palestine, Archaeology Bronze-
Iron Age», «Historiography» und «Sociology» (Lemche, Dever, Thompson, Gottwald).
Näher bei Alt liegt der Artikel «Settlement» (Halpern).

4 H. Donner (Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen,
Göttingen 1984, 127) und andere reden von einer teilweisen Herkunft Israels aus den Städten
und integrieren so das soziologische Modell. Auch I. Finkelstein (The Archaeology of the
Israelite Settlement, Jerusalem 1988, 348) teilt letztlich die Annahme eines innerpalästinischen

Prozesses, wenn er in den aus dem Steppengebiet einwandernden Nomaden
Nachkommen ehemaliger Sesshafter aus dem Palästina der mittleren Bronzezeit sieht. Voll
aufgenommen wird die Sicht des «soziologischen Modells» z.B. durch R. Albertz,
Religionsgeschichte, 11 Off.

5 So z.B. K.W. Whitelam in JSOT 63 (1994) 58.
6 Siehe z.B. Ph. Davies (In Search, 67f) und Lemche, SJOT 7 (1993) 175ff.



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 179

scheint. Wie würden wohl die Rekonstruktionen aussehen, wenn diese
Inschrift nicht gefunden worden wäre?

Im weitern erstaunt, wie ausserbiblische Texte vielfach unkritischer als die
biblischen Texte betrachtet werden. Quellen über die nicht-sesshaften Shasu
und die aufsässigen 'Apiru sind jedoch geprägt von den Wertungen sesshafter
Städter, was zu mangelnder Differenzierung und mancherlei Ausblendung
führen muss.7 Dies erschwert den Gebrauch dieser Quellen für den heutigen
Historiker mehr, als es die Vertreter des «soziologischen Modells» zugeben.

3. Der Stellenwert der Archäologie: Die Archäologie wird gleich hoch wie
die epigraphischen Quellen gewertet, verspricht sie doch ebenso «gleichzeitige»

Zeugnisse. Allerdings sind es stumme Zeugen, welche der Interpretation
bedürfen. Und der weitere Verlauf der Diskussion zeigt, wie dieselben
archäologischen Sachverhalte dafür herhalten müssen, die unterschiedlichsten
Ansichten zu untermauern. Zeigen z.B. die Tongefässe in früheisenzeitlichen
(«israelitischen») Fundorten einen kulturellen Bruch zu den spätbronzezeit-
lichen («kanaanäischen») oder eine natürliche Fortsetzung? Dies ist auch unter

erfahrenen Archäologen umstritten.8 Zunehmend wird deutlich, wie wenig

Präzises die Archäologie zum ethnischen Charakter einer Siedlung sagen
kann, hingegen mehr zur Lebensweise ihrer Menschen.

Wie mangelhaft die Archäologie auch historisch unbestrittene Einwanderungen

erkennen kann, hat Isserlin9 anhand der Invasionen der Moslems,
Normannen und Angelsachsen eindrücklich gezeigt.

4. Der Stellenwert der Soziologie: Soziologische Überlegungen prägten
z.B. bereits Albrecht Alt. Doch haben Vertreter des «soziologischen
Modells» eine breite und notwendige Diskussion über das Nomadentum eingeführt

und bisherige romantisierende Vorstellungen ausgeräumt. Damit wurden

u.a. durch Lemche zahlreiche ethno-soziologische Forschungsergebnisse
eingebracht, die von der alttestamentlichen Wissenschaft zuvor wenig zur
Kenntnis genommen worden waren, und die nun ein differenzierteres und vor
allem vielfältigeres Bild über die nicht-sesshafte Bevölkerungen sowie deren
Beziehungen zu Sesshaften geben. Gerade wegen dieser Vielfalt wäre es

wünschenswert, zur Kontrolle und Präzisierung eine Brücke zur Archäologie zu
schlagen; doch steckt die archäologische Erkennung nomadischer Spuren in

7 Siehe Th. Staubli, Das Image der Nomaden im Alten Israel und in der Ikonographie
seiner sesshaften Nachbarn, OBO 107,1991.

8 Vgl. die unterschiedliche Beurteilung der Keramik durch Finkelstein (Anm. 4) und
W.G. Dever, Cultural Continuity, Ethnicity in the Archaeological Record and the Question

of Israelite Origins, EJ 24 (1993) 22*-33*.
9 B.S J. Isserlin, The Israelite Conquest of Canaan: a Comparative Review of the

Arguments applicable, PEQ 115 (1983) 85-94.



180 Edgar Kellenberger

Palästina noch in den Anfängen.1"
In der Praxis dient die Soziologie den Vertretern des «soziologischen

Modells» erst einmal dazu, die punktuellen (und zufälligen) epigraphischen und
archäologischen Zeugnisse zu einem leidlich geschlossenen Bild der
Geschichtsentwicklung zu verbinden. Nachdem die alttestamentlichen Texte als
ernstzunehmende Quelle wegfallen, muss nun die Soziologie als «Lückenbiis-
serin»11 einspringen und vergleichbare Modelle aus dem vielfältigen ethnologischen

Material liefern, ohne dass die Kriterien der Auswahl solcher
Vergleichsmodelle genügend reflektiert werden.12

Es wäre ungerecht, den Pionieren einer soziologischen Betrachtungsweise
nur vorzuwerfen, was sie vernachlässigt oder noch nicht beachtet haben.
Fruchtbarer ist es, über sie hinaus einen verantwortlichen Gebrauch methodisch

zu reflektieren.

B: Ein anderer Ansatz in der Methoden-Diskussion

a) Das Selbstverständnis der Quellen

Unsere heutigen Fragen an die Quellen sind häufig nicht die Fragen, welche

die alten Quellen selbst beantworten wollen. Fläufig gehört es geradezu
zur Kunst historischer Wissenschaft, den alten Quellen Antworten auf Fragen
abzutrotzen, welche nicht die ihrigen sind.

Wer die Soziologie ernst nimmt, muss die von den Quellen selbst
intendierten Antworten als Ausdruck der damaligen gesellschaftlichen Beziehungen

ernst nehmen. Ich plädiere also für den Primat der ursprünglich inten-

"'Siehe grundsätzlich R. Cribb, Nomads in Archaelogy, Cambridge 1991. Für Transjordanien:

E.B. Banning & I. Köhler-Rollefson, Ethnoarchaeological Survey in the Beda
Area, Southern Jordan, ZDPV 102 (1986) 152-170. Skeptischer neustens I. Finkelstein, On
the Fringe, Sheffield 1995.

11 So M. & H. Weippert, Die Vorgeschichte Israels in neuem Licht, ThR 56 (1991) 341 -

390 (347). Siehe auch die fundamentale Kritik des «soziologischen Modells» durch den
Soziologen J. Milbank, Theology and Social Theory Beyond Secular Reason. Oxford 1990,
112-114.

12 Häufig werden die Vergleiche aus dem alten und auch rezenten Orient geholt; z.T.

versucht die deutsche Forschung, aus afrikanischen Stammesgesellschaften Analogien für
die Erkenntnis einer egalitären «segmentären» Gesellschaft im frühen Israel zu gewinnen:
zuletzt R. Neu, Von der Anarchie zum Staat. Entwicklungsgeschichte Israels vom Noma-
dentum zur Monarchie im Spiegel der Ethnosoziologie, Neukirchen 1992 (mit grösserer
Nähe zu den Ergebnissen von A. Alt).



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 181

dierten Fragen und Antworten, d.h. für das Selbstverständnis der Quellen.
Unsere heutigen Fragen sind daran kritisch zu messen.13

Zwei willkürlich gewählte Beispiele mögen dies illustrieren: Das Hinhö-
ren auf das Selbstverständnis eines ägyptischen Textes kann mich davor
bewahren, diesen Text zu überlasten und ihm Aussagen abpressen zu wollen, an
welchen der ägyptische Schreiber gar nicht interessiert war. Oder die
bestimmte Form eines Kochtopfes will in erster Linie funktionalen (und
vielleicht auch ästhetischen) Anliegen dienen, hingegen nicht unbedingt auch
Ausdruck ethnischer Differenzierung sein.

b) Das Selbstverständnis alttestamentlicher Texte

Es gehört zur Eigenart dieser Texte, dass sie auf mehreren zeitlichen Ebenen

sprechen. Gewiss ist oft eine Prägung durch die Ideologie zur Zeit der
Niederschrift mit Händen zu greifen. Doch gleichzeitig transportieren die
Texte auch eine ältere Kunde, welche der nachstehenden Ideologie
widerspricht: So kann etwa ohne drohenden Moralfinger erzählt werden, dass die
Erzväter Mazzeben errichten, an selbstgebauten Altären opfern und sich bei
heiligen Bäumen versammeln. Und Mose darf ungeniert die Tochter eines
midianitischen Priesters heiraten. Die Texte bewahren somit eine deutliche
Distanz zu Ansichten zur Zeit ihrer vermuteten Niederschrift.

Gerade dort, wo die Texte von späterer Ideologie abweichen oder ihr gar
widersprechen, darf eine alte Erinnerung angenommen werden. Für eine
vorsichtige historische Auswertung ist das Gespräch mit ausserbiblischen Quellen

wichtig und hilfreich.14
Vom mehrdimensionalen Charakter der Texte her ist es nicht erstaunlich,

dass die Exegeten bezüglich der Datierung desselben Textes von vor-davi-
disch bis hellenistisch differieren und jeweils einleuchtende zeitgeschichtliche
Begründungen dafür geben können. Offensichtlich fühlten sich Israeliten
verschiedener Jahrhunderte von diesen Texten angesprochen, ohne dass sie

deswegen die Spuren älterer Kunde als überflüssig bzw. überholt getilgt hätten.
Das komplexe Verhältnis von Literatur und Gesellschaft15 ist also noch

komplexer, insofern die alttestamentlichen Texte auch die gesellschaftlichen

13 Diese soziologische Betrachtungsweise fördert also den Respekt vor den Quellen
und den «schlichten Anstand», sie ausreden zu lassen.

14 Das Achten auf das Selbstverständnis auch der ausserbiblischen Quellen schützt vor
der Gefahr einer vorschnellen Harmonisierung im Sinne von «und die Bibel hat doch
Recht».

15 Vgl. K.W. Whitelam, Israel's Tradition of Origin: Reclaiming the Land, JSOT 44

(1989) 19-42 (29).



182 Edgar Kellenberger

Beziehungen früherer Zeiten und meist auch zukünftiger Generationen im
Blick haben.

Die Texte über die Frühgeschichte Israels reden zu den Nachgeborenen
und wollen zu deren Legitimation sowie kritischen Infragestellung Kunde aus
früherer Zeit vermitteln. Auch als heutiger Exeget zähle ich mich zur
Gemeinschaft dieser Nachgeborenen, denen die Texte etwas zu sagen haben,
weil ich mich als «aufgepropftes Reis» (Rom ll,17ff.) verstehe.

Wenn heute viele Exegeten dies anders sehen, so liegen dahinter auch
soziologische Gründe: Die unterschiedlichen Wertungen der Bibel in der heutigen

Gesellschaft spiegeln sich auch in der alttestamentlichen Wissenschaft.

c) Die Eigenheit der Sage als Verdichtung von Geschichtserfahrung

Wo ein Volk sich mit den Anfängen seiner Volkswerdung beschäftigt,
geschieht dies stets im Gefäss der Sage. Zu Unrecht wird die Sage vielfach als

minderwertig und ungeschichtlich beurteilt. In Wirklichkeit vermag die Sage
sehr präzise und zutreffende geschichtliche Aussagen zu machen, wo die
dokumentarische Geschichtsschreibung nur tastende Auskünfte geben kann.
Die Sage verdichtet eine Epoche in anschaulichen Bildern, was meist z.B. mit
einer Zeitraffung verbunden ist.16 Wo die sog. objektive Geschichtsschreibung

stets eine deutliche Distanz zwischen damals und heute erkennen lässt,

spricht die anschauliche Sage viel direkter auch den Hörer in dessen eigener
zeitgebundener Problematik an. Das Selbstverständnis der Sage lässt es meist
nicht zu, einen «historischen Kern» von einem zeitgeschichtlichen Gehäuse
säuberlich zu trennen, auch wenn sich Anachronismen oft klar zu erkennen
geben. Die Intention ihrer Aussage geht jedoch über ein zeitgebundenes
Interesse hinaus.

Nun stellen allerdings V. Fritz (und andere) grundsätzlich in Abrede, dass
sich Sagen länger als 200 Jahre in mündlicher Weitergabe erhalten, sondern
sie würden «ohne Verschriftung aus der Tradition nach wenigen Generationen

wieder verschwinden.»17 Fritz beruft sich dabei summarisch auf die
«moderne Sagenforschung», ohne dies genauer bibliographisch zu belegen. Ein
Blick in die internationale Sagenforschung ergibt jedoch das überraschende
Bild, dass sich diese trendmässig offenbar antizyklisch zur alttestamentlichen
Forschung verhält: Fritz's Auffassung wurde zwar in der ersten Hälfte unse-

16 A. Malamat, Die Frühgeschichte Israels - eine methodologische Studie, ThZ 39

(1983) 1-16(9).
17 V. Fritz, Die Entstehung Israels im 12. und 11. Jht. v. Chr., Stuttgart 1996, 203.



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 183

res Jahrhunderts von europäischen Sagenforschern vertreten,18 aber in den
letzten Jahrzehnten ist wieder mehr Vertrauen in die historischen Aussagen
der Sagen zu beobachten.19 Die heutige Sagenforschung nimmt ein Ineinan-
der-Wirken von mündlicher und schriftlicher Tradition an und rechnet mit
geschulten Kreisen als Traditionsträgern, welche zur Identität eines Volkes
beitragen.20 Solche Kreise sind für das Alte Testament nicht erst unter den
Deuteronomisten zu erwarten.

d) Der Primat des Selbstverständnisses und seine Konsequenzen für die
soziologische Betrachtungsweise

Die soziologische Betrachtungsweise setzt die Vergleichbarkeit bzw.
Analogie-Fähigkeit der Phänomene voraus. Insofern kann sie eine grosse Hilfe
sein, um die uns nur bruchstückhaft vermittelte Kultur des frühen Israel besser

zu erfassen, indem sie sie in ihrer Eingebundenheit in einen Gesamtkontext

verstehen lehrt.
Die soziologische Betrachtungsweise darf dabei von unsern heutigen

Fragestellungen ausgehen. Insofern gerät sie wohl unweigerlich in eine Spannung
zum Selbstverständnis der alttestamentlichen Texte, welche häufig ein
analogieloses Geschehen erzählen wollen. Diese Spannung muss ausgehalten werden.

Es wäre verfehlt, die Soziologie zum Beweis der Einzigartigkeit Israels
zu missbrauchen. Ebenso verfehlt wäre es, durch die soziologische
Betrachtungsweise Analogielosigkeiten grundsätzlich ausschliessen zu wollen.

Nach diesen methodischen Überlegungen versuche ich, einige konkrete
Erwägungen einzubringen. An der Weite des Themas gemessen, kann es sich

naturgemäss nur um ausgewählte Punkte handeln.

18 Siehe besonders F. Ranke, Volkssagenforschung - Vorträge und Aufsätze, Breslau
1935, 76. Vgl. neustens modifiziert: U. Brunold-Bigler in Beitr. z. Europ. Ethnologie und
Folklore 3 (1990) 43.

19 Siehe die klassische Darstellung von L. Röhrich, Sage, Stuttgart 21971, 47-49; ders.
in: Beitr. z. Europ. Ethnologie und Folklore 4 (1993) 33-35. Ferner H. Bausinger, Artikel
'Geschichtlichkeit', in EdM V (1987) 1129-1131; W. Seidenspinner, Sage und Geschichte,
Fabula 33 (1992) 14-38 (Lit. S. 27!).

20Siehe z.B. K. Graf, Thesen zur Verabschiedung der 'historischen Sage', Fabula 29

(1988)21-47.



184 Edgar Kellenberger

C: Überlegungen zur Besiedlung des Berglands
Zentralpalästinas (Eisen-I-Zeit)

a) Zur Herkunft der Siedelnden

1. Die Herkunft der Israeliten im Selbstverständnis der alttestamentlichen
Sagen: Das Bild, das die alttestamentlichen Texte von der Einwanderung
israelitischer Gruppen vermitteln, ist erstaunlich vielfältig. Es bestehen
Beziehungen zum Norden, Osten und Süden. Abraham gelangt von Mesopotamien
her nach Kanaan. Auch Jakob hat Verbindungen zu den Aramäern
Nordmesopotamiens und pendelt hin und her. Er betritt von Osten her das
zentralpalästinische Bergland (Gen 32), ähnlich wie auch Josua. Schliesslich gibt es

Texte, die eine Einwanderung einzelner Gruppen direkt von Süden her
voraussetzen.21

Nun zeigen gewiss die zugrunde liegenden Texte meist junge Formulierungen.

Dass die unterschiedlichen geographischen Aussagen nicht stärker
vereinheitlicht worden sind, zeigt jedoch, dass die dahinter liegende Kunde
älter sein muss. Auch kann ein Konnubium mit aramäischen Stämmen nicht
mehr in der Königszeit erfunden worden sein.

Zu den Auskünften der Sagen passt ferner das Bekenntnis Dt 26,5 «mein
Vater war ein umherirrender / dem Untergang naher Aramäer». Diese Aussage

entspricht nicht den deuteronomistischen Aussagen und erweist sich
dadurch als älter, wofür auch die alliterierende Sprache zeugt.

Es fällt im weitern auf, dass Israel sich im AT nie als autochthon versteht.
Auch Ez 16,3.45 bildet keine Ausnahme, weil hier ausdrücklich Jerusalem
(und nicht Israel) als Tochter eines Amoriters und einer Hethiterin bezeichnet

wird. Dass die Erinnerung an frühere Einwanderung so lange und so
ausdrücklich festgehalten wurde, ist keineswegs selbstverständlich, wie ein
Vergleich mit andern Völkern22 oder auch Äusserungen von Israelis in unserem
Jahrhundert23 zeigen.

In diesem Zusammenhang ist es zu beachten, dass das Alte Testament - im
Unterschied zum «soziologischen Modell» - nie von einer Einwanderung
einer israelitischen Gruppe von Westen her spricht.

21 L.E. Axelsson, The Lord Rose up from Seir, Studies in the History and Tradition of
the Negev and Southern Judah, CB.OT 25,1987, 125ff.

22 Die Aeneis Vergils leitet die Römer zwar vom nach Italien eingewanderten Aeneas
her, doch stammen die Vorfahren des Aeneas ursprünglich selber aus Italien (Iasius und
Dardanus: Aen III 166ff und VII 206f). Vergil hat sich damit weit von Homer entfernt.

23 Zum «Kanaanäismus» im Israel der Fünfzigerjahre, wo auch Ben-Gurion sich die
Auffassung eines in Kanaan verwurzelten Volkes zu eigen machte und die Exodus-Tradition

minimalisierte, siehe: A. Kempinski, Die Archäologie als bestimmender Faktor in der
israelischen Gesellschaft und Kultur, Jud 45 (1989) 2-20 (13f).



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 185

2. Der archäologische Befund: Dank den neueren Surveys ist unbestritten,
dass das Bergland in der Spätbronzezeit nur wenige Siedlungen aufweist,
doch mit Beginn der Eisen-I-Zeit eine rasch wachsende Zunahme vor allem
kleinerer Siedlungen beginnt: zuerst im zentralpalästinischen Bergland24
sowie im Ostjordanland, dann auch im Norden und schliesslich im judäischen
Süden. Der Verschiedenartigkeit des Landschafts-Charakters entspricht
offenbar auch eine unterschiedliche und zeitlich gestaffelte Besiedlungsentwicklung.

Bei manchen Ausgrabungen fanden sich in einer tieferen Schicht Gruben
und Unterbauten von Hütten oder Zelten, die als anfängliche Lagerstätten
einer nicht- oder halbsesshaften Hirtenkultur gedeutet werden.25 Wenn diese

Deutung zutrifft, so ist vor der Dorfgründung mit Hausbauten mit einer
Vorphase zu rechnen.

Umstritten ist, ob die Besiedlung von Osten nach Westen (Finkelstein)
geschah oder umgekehrt (so die Vertreter des «soziologischen Modells»),
Finkelstein beobachtet eine grössere Besiedlungsdichte in der östlichen Hälfte
des ephraimitischen Berglands und meint, dass das leichter nutzbare Land
zuerst besiedelt wurde, wogegen die westlichen Abhänge für Ackerbau weniger
geeignet waren und deshalb erst später der Besiedlung und dem Oliven- und
Weinbau diente. Allerdings will nicht recht ins Bild passen, dass die von
Finkelstein ausgegrabene und als sehr früh bezeichnete Siedlung Izbet Sarta ganz
im Westen liegt.

Deuten die materiellen archäologischen Spuren auf eine Kontinuität oder
Diskontinuität zwischen der spätbronzezeitlichen und der eisenzeitlichen
Kultur? Im entbrannten Glaubenskrieg dienen dieselben Argumente beiden
Seiten. Dabei muss zu denken geben, dass Dever26 zwar 14 archäologische
Aspekte zu dieser Frage auflistet und dabei mehr als doppelt soviel Diskontinuität

feststellt, jedoch trotzdem auf eine innerpalästinische Herkunft Israels

schliesst.

b) Zur Organisation des Lebens im Dorf

1. Subsistenz-Wirtschaft: Die Ausgrabungen bringen den Nachweis einer
Bauern- und Hirtenkultur. Gegen Thompson, der mit einer ansehnlichen
Handelsstruktur rechnet, ist davon auszugehen, dass es sich um Selbstversorger

mit der Nötigung zu eigener Vorratshaltung handelt.

24 Ausführlich zuletzt H.D. Neef, Ephraim, Studien zur Geschichte des Stammes Ephraim

von der Landnahme bis zur frühen Königszeit, BZAW 223 (1995) 28-98.
25 H. Weippert, Palästina in vorhellenistischer Zeit, HA Vorderasien II/l, München

1988, 402.
26 Cultural Continuity (Anm. 8), 23*.



186 Edgar Kellenberger

Dafür sprechen nicht nur die zahlreichen Gruben im Boden,27 sondern vor
allem auch die grossen, über einen Meter hohen Vorratskrüge, welche in der
Königszeit wieder verschwinden, was mit dem Aufkommen einer
Überschussproduktion (mit Handel bzw. Transport) gut erklärbar ist. Von ihrer
Grösse her sind diese Krüge nur in leerem Zustand transportabel, so dass an
Vorratshaltung zum Eigenverbrauch zu denken ist. Das Leergewicht beträgt
bereits 12,7 kg. Rechnet man ein Volumen von 138 Litern,2S so wiegt ein mit
Wasser gefüllter Krug 150 kg (mit Gerste immerhin noch 120 kg, mit Weizen
98 kg); und auch wenn der Krug nur bis zur breitesten Stelle gefüllt wird,
ergeben sich noch 110 (bzw. 88 und 73) kg. Im weitern fallen mir die kleinen
Henkelöffnungen (2,5 x 4 cm) auf: sie sind für die menschliche Hand zu klein.
Offenbar konnte höchstens ein Stab durch sie hindurchgesteckt werden. Der
abgerundete Boden des Krugs ist nicht als richtige Abstellfläche konzipiert,
sondern zum Anlehnen an eine Wand. Oben ist die Krugöffnung mit ca. 20

cm relativ klein. Der Inhalt kann schlecht mit einem vorsichtigen Neigen
ausgeschüttet werden, sondern es bedarf eines kleinen Gefässes oder einer
menschlichen Hand.

Diese Krüge gehören zum typischen Bild der Siedlungen, so dass sie lange
Zeit unkritisch als Leitfossil für die Annahme israelitischer Dörfer angesehen
wurden. Der (wegen seines rollkragenähnlichen Halses so genannte) «collared

rim jar»29 findet sich in der Eisen-I-Zeit vorwiegend im Gebirge beidseits
des Jordans und selten in den kanaanäischen Ebenen, jedoch weder im
«nichtisraelitischen» Gezer noch im philistäischen Gebiet. Dieses
überraschende Verbreitungsbild kann weder rein ethnisch noch mit dem Unterschied

von Stadt und Land erklärt werden.30 Die umsichtige Untersuchung
von Esse rechnet mit einer Töpfertradition, welche im Bergland beheimatet
war, aber durch Connubium (vgl. Simson in Ri 14f.) auch in kanaanäisches
Gebiet kam, wogegen die philistäische Keramik nicht im Bergland erscheint.

Der hier beschriebene Gefässtyp unterscheidet sich von den Typen in
Galiläa bzw. im Negev, wo die Vorratskrüge meist deutlich kleiner und die
Henkelöffnungen grösser sind, so dass ein durch sie hindurchgeführter Stab die
Öffnung nicht ausfüllen würde, hingegen die menschliche Hand verwendet

27 Siehe z.B. C. Meyers, Discovering Eve. Ancient Israelite Women in Context, New
York 1988 1991. 145.

28 So die Berechnungen durch einen Mathematiker meiner Kirchgemeinde. Gar auf
152,4 1 kommt für denselben (übrigens transjordanischen) Krug D.C. Hopkins, The Highlands

of Canaan. Agricultural Life in the Early Iron Age, Sheffield 1985,150; 281f. - Ein in
Megiddo gefundener Krug wiegt über 32 kg: siehe D.L. Esse, The Collared Pithos at
Megiddo: Ceramic Distribution and Ethnicity, JNES 51 (1992) 81-104 (96).

-'Siehe I. Finkelstein, Archaeology, 275-285; H. Weippert, Palästina, 396f. und D.L.
Esse.

301. Finkelstein, The Emergence of Israel in Canaan: Consensus, Mainstream and
Dispute, SJOT 2 (1991) 47-59 (51).



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 187

werden kann. Woran liegt es, dass der grosse Gefässtyp vorwiegend im
zentralen Gebirge beidseits des Jordans begegnet? Darf man sagen, das in
diesem Gebiet eine grössere Vorratshaltung nötig war?

2. Die Härte des Siedlerlebens: Eine Reihe von Beobachtungen lassen auf
harte Lebensbedingungen schliessen: Das wegen der spärlichen Besiedelung
in der Spätbronzezeit arg vernachlässigte Bergland bot für Ackerbau Disteln
und Dornen.31 Natürliche Wasserquellen fehlten oft. Mühsam war das
Aushauen der Zisternen aus dem Felsboden sowie - wohl in einer zweiten Phase

- das Anlegen der Terrassenmauern, um die Bestellung der Flanglagen zu
ermöglichen und das Ausschwemmen des Humus zu verhindern (Hopkins).

Die Kleinheit der Siedlungen bedeutet, dass bei der Arbeit alle Familien-
glieder Hand anlegen mussten. Die Amerikanerin C. Meyers hat als Analogie
auf die Pioniere der nordamerikanischen Einwanderung hingewiesen, wo die
Mitarbeit der Frauen in der Landwirtschaft und im Militärischen unabdingbar

war.32 Dazu passt, dass das Alte Testament über einflussreiche Frauen in
der Öffentlichkeit besonders aus der Frühzeit berichtet (Mirjam, Jael. Debora).

3. Hirten- und Ackerbaukultur: Sowohl die archäologischen Funde als

auch die sozio-ethnologischen Vergleiche treffen sich mit den alttestamentli-
chen Texten darin, dass im Bergland eine gemischte Ackerbau- und Viehwirtschaft

vorherrschte. Köhler-Rollefson beschreibt eine heutige transjordanische

Sippe, welche gleichzeitig sesshafte, halbsesshafte und nomadische
Familienglieder umfasst.33 Dabei ergeben sich einleuchtende Gesetzmässigkeiten:

Je mehr Ackerland, desto weniger Weideland steht zur Verfügung. Je

grösser die Herden, desto weitreichender muss aus ökologischen Gründen
das Weidegebiet sein. Ortsgebundene Ziegen hingegen werden eher krank
und leiden unter mangelnder Hufabnutzung. Saisonale Migrationen von über
100 km sind möglich sowohl in Transjordanien34 als auch in geschichtlicher
sowie heutiger Zeit in Syrien/Nordmesopotamien.35

4. Zur Sozialstruktur des Dorfes: Nicht erst die Städte der Königszeit,
sondern bereits die Siedlungen der frühen Eisenzeit weisen in der Anordnung

31 Jos 17,14-18 erwähnt die Notwendigkeit von Waldrodungen. Noch für die Eisen-I-
Zeit schliesst L.K. Horwitz (Faunal Remains from the Early Iron Age Site of Mount Ebal,
TA 13-14 [1986-87] 173-188 [181]) aus vielen geschlachteten Damhirschen auf eine waldige
Gegend um den Ebal. Auch einzelne Ortsnamen erwähnen Wald (z.B. Kirjath Jearim).
Hingegen fehlen merkwürdigerweise in Orts- und Flurnamen Aussagen über Rodungen,
wie dies z.B. in der Schweiz (Schwendi usw.) sehr häufig ist.

32 Discovering Eve, 174.
331. Köhler-Rollefson, Ethnoarchaeological Research into the Origins of Pastoralism,

ADAJ 31 (1987) 535-539; vgl. Gen 37,12ff sowie Th. Thompson (Anm. 2), 234f.
34 Banning & Köhler-Rollefson (Anm. 10), 166.
35 K. Prag, Ancient and Modern Pastoral Migration in the Levant, Lev 17 (1985) 81-88.



188 Edgar Kellenberger

der Wohnhäuser eine auffällige Ringstruktur auf.36 Eine solche Siedlung
kann nicht zufällig gewachsen, sondern muss nach einem Gesamtplan erstellt
sein. Wer kann die dafür erforderliche Organisation geleistet haben, wo doch
keine staatliche Gewalt da war? So ist anzunehmen, dass die Siedlungen je
von einer Gruppe gemeinsam konzipiert worden sind, wobei die
Gruppenmitglieder sich wohl bereits gekannt haben müssen. Dies weist am ehesten auf
eine Sippenstruktur hin.

Aus dem Grundriss des Drei- oder Vierraumhauses hat man versucht, die
Sippenstruktur konkreter zu fassen:37 Ein Haus sei für eine Kernfamilie («nuclear

family») bestimmt, ein Häuserkomplex - 2 oder 3 aneinander gebaute
Häuser sind durch Trennmauern oder Strassen von den übrigen Häusern
abgetrennt - für eine «extended family» DK IT5?). Ein ganzes Dorf - die
Schätzungen gehen von 100 bis 250 Menschen38 - sei von einem Clan (nriBCpp)
bewohnt. Doch leider fehlt dafür sowohl philologisch [1] als archäologisch [2]
eine ausreichende Basis:

[1J Die vom AT nahegelegte Strukturierung Israels durch die Begriffe
Dît ÎTD, nnsöp und bzw. ntSQ 39 lässt sich nicht so griffig nachweisen. So
macht schon die Existenz zweier ungefähr synonymer Begriffe für «Stamm»
stutzig, und eine genauere Untersuchung dieser vier Begriffe zeigt ein disparates

Bild ihrer Verwendung.40 Vielleicht haben Veränderungen der
Gesellschaftsstruktur im Laufe der Königszeit und des Exils die Texte so mitgeprägt,

dass die früheren Verhältnisse im einzelnen kaum mehr aufzuhellen
sind. Vielleicht war aber bereits im frühen Israel die Realität so vielfältig, dass

sie nicht in ein einfaches Schema passt.
[2] Archäologisch lässt der Grundriss des Drei- oder Vierraumhauses

leider viele grundlegende Fragen noch unbeantwortet (überdacht oder mit offenem

Hof? ein- oder zweistöckig? usw.). Umstritten ist sowohl seine
Herkunft41 als auch der genaue Wohngebrauch der einzelnen Räume. Zudem
fragt sich auch hier, ob überhaupt ein einheitliches Schema vorausgesetzt
werden darf. Zumindest in rezenter Zeit finden sich in Transjordanien Sess-

hafte, welche ihre Häuser z.T. für Vorratszwecke brauchen und stattdessen in
Zelten wohnen.42 Dass dies kein neues Phänomen sein muss, zeigen vielleicht

36 Für das Bergland siehe Ai und Izbet Sarta, ferner häufig im Negev (H. Weippert,
Palästina, 403; Finkelstein, Archaeology, 250-254).

37 Siehe insbesondere L.E. Stager, The Archaeology of the Family in Ancient Israel,
BASOR 260 (1985) 1-35 (18ff.).

38 Die meisten Siedlungen umfassen weniger als 1 ha Fläche. Die Besiedlungsdichle
wird auf 2,5 per 100 Quadratmeter geschätzt (zuletzt I. Finkelstein, Archaeology, 331).

39Siehe die Arbeiten von N.K. Gottwald (Anm. 2) und R. Neu (Anm. 12).
40N.P. Lemche, Early Israel, 245-285.
41 Weder die Herleitung vom Nomaden-Zelt her noch diejenige aus der sesshaften Kultur

der Spätbronzezeit vermag recht zu überzeugen.
421. Köhler-Rollefson, Origins (Anm. 33).



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 189

die Ausgrabungen von Ai und Raddana, wo die Kochstellen vorwiegend
ausserhalb der Häuser lagen.43

c) Der Zusammenhalt über die Grenzen des Dorfes hinaus

Die Surveys zeigen ein vielfältiges Bild: Manchmal liegen die Siedlungen
z.T. clusterartig beieinander. Ebenso fällt auf, dass sie manchmal sehr nahe an
die länger bestehenden Städte heranreichen. Dies spricht eher für eine friedliche

Beziehung zwischen Dörfern und Städten, wie sie auch von den soziologischen

Untersuchungen Rowtons44 zum notwendigen wirtschaftlichen
Austausch zwischen Sesshaften und Nomaden im heutigen Nahen Osten gestützt
werden.

Die alttestamentlichen Sagen setzen ebenfalls solche Kontakte mit Handel

und vereinzeltem Konnubium voraus. Gleichzeitig zeigen sie aber auch

grosse Mentalitätsunterschiede auf: Die Dorfbevölkerung fühlt sich gegenüber

den Städten gleichzeitig machtmässig unterlegen wie moralisch überlegen.45

Diesen Zwiespalt setze ich in Beziehung zu jenem andern, dass die
archäologischen Spuren teils auf Kontinuität und teils auf Diskontinuität im
Vergleich zu den spätbronzezeitlichen Städten hinweisen. Dazu gehört auch
das im Vergleich zu den Städten kleine Repertoire weniger Gefässformen
und dessen regionale Verbreitung im Bergland.46 Eine gemeinsame Lebensform

und ein dementsprechendes Bewusstsein prägen diese Bevölkerung.
Zu dieser Prägung gehört wohl auch das Fehlen von Gegenständen, welche

in den Ebenen verbreitet sind: ich denke da auch an die weiblichen
Tonfiguren, welche in den spätbronzezeitlichen Städten sowie später im Juda der
Königszeit als billige Massenware populär waren, jedoch auffälligerweise bisher

nicht im Bergland der Eisen-I-Zeit nachweisbar sind.47 Ich denke auch an
Formeln wie «dies tut man nicht in Israel» und «eine rta] in Israel tun», was
z.B. im archaischen Bericht Ri 19f mit einer direkten Spitze gegen die Lebensweise

von Städtern gesagt wird.48

43 J.A. Callaway, A New Perspective on the Hill Country Settlement of Canaan in Iron
Age I, in: Palestine in the Bronze and Iron Ages (Papers in Honour of Olga Tufnell), London

1985, 31-49 (42).
44 M. Rowton, Enclosed Nomadism, JESHO 17 (1974) 1-30.
45 Siehe A. de Pury, La ville dans les traditions patriarcales de la Genèse, CEPOA

1983, 219-229, und die Monographie von Th. Staubli (Anm. 7).
461. Finkelstein, Archaeoïogy, 112ff.
47 O. Keel & Ch. Uehlinger, Göttinnen, Götter und Goltessymbole, QD 134, Freiburg

1992, 110.

48Umso schlimmer ist, dass es sich hier nicht um Jebusiter (vgl. Ri 19,1 If.), sondern um
Benjaminiten handelt.



190 Edgar Kellenberger

Lässt sich darüber hinaus ein besonderes religiöses Bewusstsein im
Gegensatz zu «Kanaan» feststellen? Hier wird das alttestamentliche Selbstzeugnis

oft in einem grossen Gegensatz zum archäologischen Befund gesehen und
deshalb als Geschichtsquelle ausgeschlossen. Doch geben die Sagen in Gen
und Ri ein erstaunlich vielfältiges Bild einer Religiosität mit zahlreichen
heiligen Orten, Götterbildern, Mazzeben und Kultpfählen (rntÖX). Das AT ist
nicht so puristisch, wie zuweilen behauptet, allerdings auch nicht so polytheistisch,

wie die frühisraelitische Religion heute vielfach aufgrund einiger jüngerer

archäologischer Funde dargestellt wird. Andere Beobachtungen und
Befunde dürfen dabei nicht vergessen werden:

Das Fehlen weiblicher Tonfiguren im Bergland wurde bereits erwähnt. Im
weitern fällt auf, dass sowohl im AT wie in Inschriften Personennamen-Bildungen

mit 'em «Mutter» fehlen, wie es doch von den Onomastica umliegender

Kulturen her zu erwarten wäre.49 Für die Verehrung einer Göttin im
Bergland der Eisen-I-Zeit finden sich weder archäologische noch textliche
Belege. Unabhängig von der Beantwortung der Frage, ob im Israel der
Königszeit eine Göttin verehrt wurde oder nicht, ist es methodisch fragwürdig,
aus allfälligen späteren50 Spuren auf die Eisen-I-Zeit zurückzuschliessen.
Schliesslich ist ja auch eine Beeinflussung erst durch die internationalen
Einflüsse während der Königszeit51 denkbar.

Von den zahlreichen Unterschieden zu kanaanäischem Brauchtum, welche

das AT in meist jungen Texten nennt, können manche alt sein. Als
Beispiel nenne ich das Schweinefleisch-Verbot: Hübner hat den archäologischen
Befund über Schweineknochen gesammelt und will damit zeigen, dass das

Verbot des Schweinefleischs erst nachexilisch sei.52 In israelitischen Ortslagen

der Königszeit stammen allerdings nur 2% der hier gefundenen Knochen
von Schweinen (bedeutend mehr jedoch im philistäischen Ekron!). Aus dem

Bergland der Eisen-I-Zeit nennt Hübner gar keine Beispiele. Dabei sind
ausgiebige Knochenuntersuchungen von den Ausgrabungen auf Izbet Sarta, Silo
und Ebal publiziert worden. Auf dem Ebal, wo Schlacht- und Brandspuren an

49 R. Albertz, Religionsgeschichte, 84.
50 Dies ist methodisch umso stossender, wenn gleichzeitig der umgekehrte Grundsatz

praktiziert wird, dass z.B. aus deuteronomistischen Quellen keinesfalls auf ein vorstaatliches

Phänomen geschlossen werden dürfe.
51 Dazu zuletzt F. Stolz, Einführung in den biblischen Monotheismus, Darmstadt 1996,

135f.
52 U. Hübner, Schweine, Schweineknochen und ein Speiseverbot in alten Israel, VT 39

(1989) 225-236. Sehr viel vorsichtiger urteilt der Zooarchäologe B. Hesse, zuletzt:
Husbandry, Dietary Taboos and the Bones of the Ancient Near East, Mnemosyne 135 (1995)
197-229.



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 191

den Tierknochen festgestellt wurden, fehlen Schweine ganz.53 In Izbet Sarta
und Silo stammen die verschwindend wenigen Überreste aus unsicherem
Fundkontext.54 Die wenigen Schweine können als Abfallverwerter sowie zur
Leder- und Borstengewinnung gedient haben.55 Jedoch ist Hübners Annahme

von Fleischkonsum m.E. ebenso kurz geschlossen, wie wenn man aus den

wenigen Hundeknochen-Funden auf das Essen von Hundefleisch schlösse.

d) Jahwe, El, Baal

Wenigstens skizzenartig soll noch die Frage berührt werden, welche Kraft
der Jahwe-Glauben in der Eisen-I-Zeit ausstrahlte und damit spätere
Entwicklungen prägte. Wer überhaupt kann als Träger des Jahwe-Glaubens in
früher Zeit erwartet werden?

1. Der «landesfremde» Jahwe wird Gott Israels: Wie kann es dazu kommen,

dass der aus dem tiefen Süden stammende Gott Jahwe zum Gott Israels

wird? Je später diese Entwicklung angesetzt wird, desto schwieriger ist sie

zu erklären. Salomos Regierungsantritt ist mit Personen wie Zadok und Be-
naja verbunden, welche den Jahwe-Traditionen weniger nahestehen als die
unterlegene Adonja-Partei, was jedoch Jahwe als Nationalgott nicht verdrängen

konnte. Offensichtlich muss die Weichenstellung vorher geschehen sein.
Ebenso schwer ist es zu erklären, wie David oder Saul56 Jahwe zum Staatsgott
hätten erheben können, ohne dass Jahwe nicht bereits zuvor - also in der
vorstaatlichen Zeit - weitgehend anerkannt war.

2. Wer waren die Träger des Jahwe-Glaubens in der Eisen-I-Zeit?
Aufschlussreich ist das Paradox im Debora-Lied (Ri 5), welches Jahwe ganz im
Zentrum des Geschehens sieht und gleichzeitig eine überaus lockere
Stämmeverbindung sogar in grosser Notzeit zeigt, ohne dass Jahwe beim Tadel der
fernbleibenden Stämme erwähnt würde. Die Stämme scheinen demnach
schwerlich Träger des Jahwe-Glaubens zu sein.

Und die einzelnen Familien? Albertz57 weist darauf hin, dass in der frühen
Königszeit erst 25% der Personennamen Jahwe-haltig sind, in der späten Kö-

53 L.K. Horwitz (Anm. 31); merkwürdigerweise bezeichnet er die zahlreichen
geschlachteten Damhirsche als mit den Speiseverboten von Dt 14 unvereinbar. Doch
gehört der b'X zu den Tieren, die gegessen werden dürfen (Dt 14,5 usw.).

54 I. Finkelstein u.a. in TA 12 (1985) 177-180 und in: Izbet Sartah, Oxford 1986, 145f.
55 So auch U. Hübner, Schweine, 228.
56 So K. van der Toorn, Saul and the Rise of Israelite State Religion, VT 43 (1993) 519-

542.
57 Religionsgeschichte, 144-150. Ferner: Der Ort des Monotheismus in der israelitischen

Religionsgeschichte, in: OBO 139 (1994) 77-96 (82ff.).



192 Edgar Kellenberger

nigszeit hingegen 80%. Der Nationalgott Jahwe habe sich erst spät auf der
Ebene der familiären Frömmigkeit durchgesetzt. Josua als der älteste Jahwe-
haltige Beleg stehe einsam einer Menge von alten Namen mit vergöttlichten
Verwandtschaftsbezeichnungen (Vater, Bruder, Onkel) sowie von Baal und -

häufiger - El gegenüber. Die Pluralität der verschiedenen Namenstypen zur
selben Zeit zeige sich bei den unterschiedlichen Namens-Typen bei Sauls und
Davids Söhnen. Albertz untersucht die Namen, welche zwei verschiedene
theophore Elemente gleichsetzend miteinander verbinden (z.B. Abi-el, Abi-
ja), und kommt zum Ergebnis, dass sich das Schwergewicht im Laufe der
Jahrhunderte von den Verwandtschaftsbezeichnungen zu El und erst zuletzt
zu Jahwe verschiebe.

Somit bleibt nur übrig, die aus dem Süden eingewanderte(n) Gruppe(n)
als Träger des Jahwe-Glaubens zu sehen. Wie konnte daraus der Glaube
Israels werden?

3. Exodus-Gruppe(n) versus Stammesgesellschaft: Als Erklärung nehme
ich Beobachtungen auf, welche A. de Pury58 entwickelt hat. Er unterscheidet
zwei verschiedene Bewegungen, haftend an den biblischen Gestalten Jakob
(aus dem Norden, vgl. Dt 26,5) und andrerseits Mose (aus dem Süden).59 In
de Purys «Schlüsseltext» Hos 12 sind Aussagen über Mose stets mit Jahwe,
hingegen Angaben über Jakob stets mit El(ohim) verbunden. Dahinter sieht
de Pury zwei konkurrierende Ursprungslegenden Israels: einerseits die (von
Hosea favorisierte) Moses-Sage mit ihrem exklusiven Jahwe-Glauben,
andrerseits die Jakobs-Sage mit verschiedenen Gottesnamen der Jakob-Gruppe
und deren Anliegen von Toleranz und Ausgleich, wie es das Zusammenleben
von Gruppen unterschiedlicher Herkunft erfordert. Genealogien seien
Ausdruck solches Ausgleichs, wogegen die Leviten ebenso wie Jahwe in keine
Genealogie eingebunden seien.

Wie ist das Zusammenleben zweier so unterschiedlicher Gruppierungen
denkbar? Albertz meint, dass die einwandernde Exodus-Jahwe-Gruppe
sofort von der bisherigen El-Landbevölkerung als ihresgleichen akzeptiert worden

sei dank der gemeinsamen antiherrschaftlichen Mentalität.60 Diese etwas
sozialromantische Sicht passt schlecht zur deutlichen bis scharfen Kritik an
Levi in Texten wie Gen 34 oder 49,5-7 (Jakobs-Segen; umgekehrt wird Levi

58 Siehe zuletzt: Erwägungen zu einem vorexilischen Stämmejahwismus. Hos 12 und
die Auseinandersetzung um die Identität Israels und seines Gottes, in: JHWH-Verehrung
und biblischer Monotheismus im Kontext der israelitischen und allorientalischen
Religionsgeschichte, OBO 139 (1994) 413-439.

59 Ähnlich unterscheidet Lemaire zwischen den Bene Jaqob (aus Aram) und Bene
Israel (aus dem Süden), auch wenn seine Gebietsaufteilung (nördlich und südlich von
Sichern) mir zu einfach erscheint: A. Lemaire, Deux origines d'Israël: la montagne d'Eph-
raim et le Territoire de Manassé, in: La protohistoire d'Israël, Paris 1990,183-292 (253).

60 R. Albertz, Religionsgeschichte 119f. Mit einer raschen Vermischung rechnet auch
G. Ahlström (Anm. 2), 369f. Modifizierter F. Stolz, Monotheismus, 97.



Die Besiedlung des zentralpalästinischen Berglands zur Eisen-I-Zeit 193

im Moses-Segen Dt 33,8-11 dafür gelobt!). Und in der Erzählung der Zerstörung

des Baal-Altars durch Gideon/Jerubbaal (Ri 6,25-32) geht der Zwiespalt
mitten durch die Familie des Joas hindurch, ja erscheint zum Schluss der auf
Ausgleich bedachte Vater Joas als Löser des Konflikts.61

Nun ist es heikel, aus diesen schwer datierbaren Texten auf die Verhältnisse

in der Eisen-I-Zeit zu schliessen. Auffällig ist jedoch, dass ausgerechnet
der Besitzer des Baals-Altars (und Dorfvorsteher?) den Jahwe-haltigen
Namen Jo-as trägt, wogegen Jerub-baal den Altar zerstört. Dies reibt sich mit
späteren Anschauungen einer klaren Grenze zwischen Jahwe und Baal. Doch
Mettinger62 u.a. haben beachtliche Argumente gesammelt, welche für einen
Promiscue-Gebrauch von Baal und El sprechen, so dass hier nicht immer eine
andere Gottheit gemeint sei, sondern es sich um Epitheta derselben Gottheit
handle. Gerade bei einer auf Ausgleich bedachten Mentalität der Jakobs-
Gruppe ist es für mich gut denkbar, dass Jahwe andere Gottesanschauungen
absorbieren konnte, zumal auch strukturelle Gemeinsamkeiten dem
entgegenkamen: etwa ein monolatrischer Grundzug der Familienfrömmigkeit oder
die Bedeutung des Stieres sowohl hinter dem «Starken Jakobs»63 als beim
Wettergott-Typus Hadad/Baal/Jahwe (Etymologie «er weht»?)64. Ich rede
lieber von Absorbierung als von Synkretismus, weil m.E. Jahwe in diesem
Prozess die grösste Kraft zeigt.

Wenn Väter- und El-Gottheiten sowie Baal zu Epitheta Jahwes werden,65

so ist eine solche Integration eine Stärke des Jahwe-Glaubens. Aus der Kraft
innerer Überlegenheit heraus setzt sich dieser Glaube durch und verleibt sich
andere Elemente ein.66 Bei einem späteren Ermatten des Jahwe-Verständnis-
ses stellt sich dann allerdings die Frage nach der Identität Jahwes neu. Hosea
tut dies in grosser Leidenschaftlichkeit zu einer Zeit, wo die Monolatrie Jah-

61 A. de Pury, Le raid de Gédéon (Juges 6,25-32), DBAT Beiheft 12 (1991) 173-205.
62T.N.D. Mettinger, The Elusive Essence. YHWH, El and the Distinctiveness of Israelite

Faith, in: FS für R. Rendtorff, Neukirchcn 1990, S. 393-417 (403).
63TBK wird auch für den Stier verwendet (R. Albertz, Religionsgeschichte, 222). Darf

Mazars «Bull-Site» (vgl. H. Weippert, Palästina, 408f.) hierzu verglichen werden?
64 Vgl. die Schilderung von Jahwe-Theophanien im Hadad-Stil. Axelsson (Anm, 21)

und Mettinger (Anm. 61) rechnen mit zwei Einwanderungswellen von Jahwe-Gruppen
aus dem Süden: einer nach Juda (mit Theophanie-, aber ohne Exodus-Erfahrung) und
einer nach Zentralpalästina.

65 Die sprachliche Doppeldeutigkeit von biJS und btf erleichterte diese Entwicklung. -

Damit soll die Möglichkeit einer eigentlichen Baal- und El-Verehrung (vgl. die mit «Baal -

...» gebildeten Ortsnamen und dazu B.S.J. Isserlin in PEQ 89 [1957] 133-144) nicht bestritten

werden.
66 Dass sieh dies offenbar auch in aggressiven Zügen geäussert hat, harrt noch der

theologischen Aufarbeitung. Zu aggressiven Zügen der frühen Eisenzeit siehe auch das Material

bei Keel/Uehlinger (Anm. 47), 147f.



194 Edgar Kellenberger

wes wohl wenig umstritten ist. Wir leben heute in einer Zeit, wo diese Frage
nach der Identität unseres Gottes wohl wieder anders dringend wird.

Edgar Kellenberger, Liestal


	Die Besiedlung des zentralpalästinensischen Berglands zur Eisen-I-Zeit

