
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Am Anfang einer Geschichte der Zeit

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am Anfang einer Geschichte der Zeit

Dass der priesterschriftliche Schöpfungsbericht eine literarische Einheit
ist, braucht nicht mehr bewiesen zu werden1. Ob diese Einheit eine Grösse sui

generis in dem Sinne ist, dass ihr Verfasser ein eigenes Werk schuf, das von
Gen 2,4bf. unabhängig ist, oder ob sich einer der beiden Berichte bereits mit
dem anderen auseinandersetzte, ist wie fast alles in der gegenwärtigen Penta-
teuchdiskussion strittig. Im Folgenden soll - ohne dass davon die Schlüssigkeit

der Argumente zum hier behandelten Thema abhinge - die Arbeitshypothese

zugrundegelegt werden, dass der «P» -Bericht nicht nur den «J»
-Bericht voraussetzt, sondern auf ihn zugeschrieben ist. Dafür sprechen mannigfache

Bezüge zwischen beiden Schöpfungserzählungen2, die einen
literarischen Dialog erkennen lassen, in dem Gen 2,4bff. die ältere Stimme ist.
Ihr ist Gen 1,1-2,4a literarisch sekundär oder vielmehr ein neues Gesamtwerk3

eröffnend vorangestellt.
«Am Tag, da der Herrgott Erde und Himmel machte - als es alles Kraut des

Gefildes noch nicht gab da bildete der Herrgott den Menschen...». - Welcher

«Tag» mag das gewesen sein? Wie kann er als Tag bezeichnet werden,
wenn an ihm doch erst Erde und Flimmel gemacht wurden und somit kein
Sonnenaufgang den Morgen markierte? Wie sah dieser allererste Schöp-

1 O.H.Steck, Der Schöpfungsbericht der Priesterschrift, FRLANT 115 (21981)
2 Auch E. Otto, Die Paradieserzählung Genesis 2-3: Eine nachpriesterschriftliche

Lehrerzählung in ihrem religionshistorischen Kontext, in: «Jedes Ding hat seine Zeit». Studien
zur israelitischen und altorientalischcn Weisheit. Diethelm Michel zum 65.Geburtstag.
Hrsg.Anja A.Diesel, Reinhard G.Lehmann, Eckart Otto und Andreas Wagner, BZAW
241(1996) 167-192, beobachtet zahlreiche Bezüge, kommt aber zu der umgekehrten
Annahme, dass der in 2,4b einsetzende Bericht jenen von Gen 1 korrigiere. Wie sich i.F.

zeigen wird, ist mir dies - v.a. in bezug auf den Einsatz von 2,4b - extrem unwahrscheinlich.

Statt detaillierter Auseinandersetzung sei hier die eigene Position gesamthaft vorgestellt,

weil damit zugleich die m.E. entscheidenden Gegenargumente gegen Ottos These
benannt werden. Wichtig ist u.a. auch seine Diskussion von 2,4 und dessen Beurteilung in
der neuesten Forschung (185-187), nach der ich allerdings dennoch nicht überzeugt bin,
dass «In die Neuere Urkundenhypothese die Probleme von Gen 2,4 B nicht zu integrieren»

seien (187).
3 Die Art der Bezugnahmen nicht nur am Anfang der Genesis, sondern durchgehend

mindestens durch die Vätergeschichte, wahrscheinlich aber durch den Gesamttetrateuch
legt immer wieder den Schluss nahe, dass nicht erst ein «Redaktor» zwei oder mehr Werke
zusammenarbeitete, sondern dass die P-Schicht als erzählendes, aber auch Priestertorot
enthaltendes Gesamtwerk (i.F. wird dieses bzw. seine hypothetische Verfasserpersönlichkeit

in diesem Sinne als «P» benannt) die ihr vorliegenden - wohl im Sinne von Wellhausens

«Jehovisten» sowie einer Josefsgeschichte vorzustellenden- älteren Partien so
überarbeitete bzw. auslegend umstrukturierte, dass das Ältere im Jüngeren enthalten,
insgesamt aber ein neues Werk komponiert ist, wobei gelegentlich «Fangzeilen» den Bezugspunkt

von Auslegung und Neuinterpretation bilden.



Am Anfang einer Geschichte der Zeit 153

fungstag, von dem Gen 2 spricht, aus? - Man kann diese Fragen als allzu simpel

verwerfen, da sie dem alten Erzähler nicht gerecht würden. Er hatte nicht
vor, die astronomische Zeiteinheit «Tag» zu definieren, sondern wollte erzählen,

wie es damals war, «als der Herrgott die Welt machte». Im Hebräischen
fehlt zwar ein Begriff für die abstrakte «Zeit», doch dieses «Fehlen» empfindet

nur, wer von einer Konzeption solcher Zeit her denkt und alles Geschehen

in «die Zeit» einordnen möchte, als gäbe es «Zeit» als solche und als liesse
sie sich handhaben - definieren, messen und einteilen - wie etwas, das ausserhalb

der Ereignisse existiert. Eine solche Konzeption ist nicht erst eine
Errungenschaft der Neuzeit, sondern zumindest implizite Voraussetzung aller
absoluten Chronologie.

Dem Interesse einer absoluten Chronologie der gesamten Weltgeschichte
dienen die vielfältigen Zahlen- und Lebensaltersangaben in P, v.a. aber innerhalb

der Genesis das System der «Geburtsabfolgen» bzw. der «Werdeprozesse»
4 der Toledotnotizen. Ob P sie vorfand und in sein Werk einarbeitete oder

ob er sie mehr oder weniger «erfand» oder in ihm vorliegenden Traditionen
aufgrund seines besonderen Interesses fand, ist nicht entscheidend. Jedenfalls
war es ihm wichtig, eine Chronologie der Welt herauszufinden.

Für die Menschheitsgeschichte bedient er sich dabei des Mittels der
genealogischen Chronologie nach dem Muster altorientalischer Königsannalen,
wobei das Lebensalter an die Stelle der Regierungszeit tritt. Durch einfache
Summierung der Lebensalter jeweils des Vaters bei der Geburt5 seines ersten
für die Fortführung der Linie zählenden Sohnes ergibt sich, wenn man alle
Glieder vom ersten Menschen an erfasst, eine absolute Chronologie der
Menschheit. Für die Weltgeschichte bringt aber diese Toledotreihe so lange
nichts, als die Zeit zwischen Weltschöpfung und Menschenschöpfung ungeklärt

bleibt: Spielte sich alles am einen «Tag», d.h. gleichzeitig, ab, wie der
ältere Erzähler, wenn man ihn unter diesem Aspekt befragt, vorauszusetzen
scheint, oder ist mit einem Nacheinander einzelner Schöpfungswerke zu rech-

4Die (meist f.: R.Meyer, HG II (1969)§ 40,7, S.36) Nominalform (spez.zu finbin vgl.
HAL IV (1990) 1566 mit Lit., bes. z.St. O.H.Steck, FRLANT 115, 241f.) bildet ein
Verbalnomen, das den Vollzug gesamthaft umschreibt, also den Vorgang des «Gebären(las-
sen)s» (dazu die folgende Anm.), d.h. Geburtsabfolgen, Werdeprozesse. Die Übersetzung
«Genealogie» entspricht also teilweise auch etymologisch dem hebr.Grundwort.

5 lb" Hif. ist Kausativ zum Grundstamm, bezeichnet also «zeugen» als «gebärenlassen»

oder «geborenwerden lassen». Mit der Übersetzung «zeugen» ergibt sich allerdings
eine leichte semantische Verschiebung, die die Frage aufwirft, ob mit den Zeugungsnotizen

der Zeitpunkt der Zeugung oder jener der Geburt des Kindes benannt wird. Zwei
Gründe sprechen für Letzteres (in Kommentaren i.a. am Rande verhandelt, sogar bei
Benno Jacob, Das erste Buch der Tora Genesis, übersetzt und erklärt, (1934 New York
o.J., 308): In der älteren Form der Genealogie geht es mit der Passivform «dem NN wurde
geboren» (z.B. Gen 4,18 u.ö., wohl immer urspr.Pass.Qal) eindeutig um den Geburtsvermerk,

und allein der Geburtstermin ist auch für das chronologische Anliegen verwertbar
und somit relevant.



154 Ina Willi-Plein

nen, in das dann natürlich auch die Erschaffung der Instrumente zur Zeitmessung,

d.h. der astronomischen Gegebenheiten dieser Welt, irgendwie
einzuordnen ist? Denn dass unsere Zeit relativ zu unserer Welt ist, ist als triviale
Beobachtung von dem Moment an unmittelbar einsichtig, als die Zeit an
Gegebenheiten der Welt - konkret v.a. an Bewegungen der Himmelskörper -
gemessen und dieser Vorgang reflektiert wird. Je exakter die Messung, desto

dringender die Frage nach der Geschichte der Zeit6. Darum muss auch P so
sehr an einem Versuch zur Bestimmung der Geschichte der Zeit gelegen sein,
an dem «Entstehungsprozess» bzw. den «Geburtsabfolgen» von Himmel und
Erde in ihrer Befindlichkeit im Schöpfungsprozess7 (2,4a).

Das eigentliche Problem ist die Bestimmung des Anfangs. Wer von
Anfang spricht, kann i.a. nicht vermeiden, das vor dem Anfang Liegende zu
implizieren. Wenn aber Gott im Anfang «schuf», so gab es gewissermassen kein
Davor. Die damit gegebene Aporie hat die Diskussion um die Syntax von
Gen 1,1-3 bestimmt. Sie wird umso schwieriger, je mehr man sich den Anfang
als «Anfangspunkt» vorstellt. Nicht nur wegen des Anlasses dieser Festschrift
muss deshalb der Nachweis des Jubilars8 entscheidend genannt werden, dass

!T0X~i nicht im Sinne eines Zeitpunktes zu verstehen ist, wenn es zeitlich9
gebraucht wird.

So kann der indeterminierte Gebrauch, der der Exegese soviel Mühe
gemacht hat, als bewusst intendierte10 Unbestimmtheit ernstgenommen werden.

Sie ist bemerkenswert, weil ein Wort wie «Anfang», «Hauptsache» oder
«Prinzip» ebenso wie etwa eine Ordnungszahl eigentlich semantisch
nachdrücklich nach Determination zu verlangen scheint. Ein Autor, zu dessen

Hauptinteressen exakte Zeitbestimmungen gehören, lässt aber nicht aus
Versehen den Artikel fort und lädt auch nicht spätere Schreiber zu einem solchen
Versehen ein. Verzichtet er auf Determination, so geschieht dies bewusst.

''Vielleicht erklärt sich so auch das gegenwärtig grosse Interesse an (populärwissenschaftlicher

Literatur zur «Geschichte der Zeit».
7 Vgl. Ernst Jenni, Zur Funktion der reflexiv-passiven Stammformen im Biblisch-

Hebräischen. The Fifth World Congress of Jewish Studies Vol IV, Jerusalem 1973, 61-70

zur Bedeutung des Nif'al. Hinzu kommt das Problem eines nicht-anaphorischen
Gebrauchs des Demonstrativpronomens ilbx. In Gen 10, 20 steht es vergleichbar
abschliessend, in 10,1 eröffnend, ebenso am Anfang des Toledotbuches 5,1. In 2,4a ist also
beides möglich, doch spricht der Zusatz mit dem Inf.cstr.Nif. eher für den Abschluss des

mit 1,1 eröffneten Zusammenhanges.
8Ernst Jenni, Erwägungen zu Gen 1,1 «am Anfang», ZAH 2 (1989) 121-127.

Denkbar wäre ausser der zeitlichen auch eine Bedeutung «im Prinzip» o.ä., wobei die
Grenze zu einer weiteren Möglichkeit fliessend ist, die sich aus der Annahme eines Bet
essentiae ergeben könnte: «Als Hauptsache schuf Gott H.u.E.».

10 Unter der Voraussetzung, dass MT richtig - weil nach der lectio difficilior - vokali-
siert. Ein vergleichbarer Fall, in dem ebenfalls die zunächst befremdlich wirkende
indeterminierte Form von MT geboten wird und auch vorzuziehen ist, hegt in Ex 12,2 vor.



Am Anfang einer Geschichte der Zeit 155

So will Ex 12,2 (P) besagen, dass «dieser Monat für euch ein Monatshaupt,
ein für euch erster in bezug auf die Monate des Jahres» ist, weil das Problem
des Jahresbeginns das Sprechen von «dem» ersten Monat des Jahres proble-
matisiert. Mit der Übernahme des Frühlingsjahresbeginns und der babylonischen

Monatsnamen samt ihren Ordnungszahlen im Jahr ergibt sich das
Problem, dass im kultischen Festkalender Neujahr (weiter) in den Herbst fällt,
dass also das landwirtschaftlich und kultisch relevante «Neujahr» am 1.7.

begangen wird. Der Nisan als Passamonat11 ist also «einer» von zwei möglichen
«ersten» Monaten des Jahres, wenn auch der vom Standpunkt der Chronologie

relevante.
Darum ist nun auch den indeterminierten Ordnungszahlen im Siebentagewerk

des P Beachtung zu schenken. «In einem /als einen ersten Abschnitt
erschuf1 Gott den Himmel und die Erde», also die uns als solche bekannten Teil-
grössen, mit denen auch 2,4b, allerdings in umgekehrter Reihenfolge und
generalisierend indeterminiert, die Welt umschreibt. Für den Bereich der Erde13

wird sodann in v.2 ein Chaos ohne Chaoskampf, d.h. ein Gott unterstelltes
Chaos14 geschildert, in das hinein Gott erstmals spricht und so die geordnete
Abfolge von Wort - Werden - Gutheissen - gliedernder Trennung - Benennung

als Schöpfungsmuster prägt. Die «priesterliche» Prägung des Erzählers
äussert sich hier v.a. in der wichtigen Rolle, die er dem «Unterscheiden» (^~-
Hif.) einräumt, ist doch die Unterscheidung15 von Heilig und Nicht-heilig,
Kultgeeignet (Rein) und Nichtkultfähig (Unrein) die wichtigste Funktion
priesterlicher Toraerteilung.

Doch nicht nur der Raum und seine Bereiche, auch die Zeit muss
trennend gegliedert werden, da nur abgegrenzte Einheiten ordnend gezählt werden

können. Wichtigste - nämlich die einzige eindeutig menschlichem Erleben

ohne weitere Hilfsmittel erkennbare - Zeiteinheit ist auch für P der Tag.
Unabhängig davon, ob man ihn mit Abend oder Morgen beginnen lässt, ist er
als Zähleinheit vergangen, wenn wieder dieselbe durch das Erscheinen oder

11 Damit rückt Passa spätestens bei P in die Funktion eines Konkurrenzneujahrs.
12X"n ist nicht nur das Verb, als dessen ausschliessliches Subjekt im AT Gott auftritt,

sondern in Gen 1,1 bzw im Zusammenhang von P legt sich zudem die Vermutung nahe,
dass P im Sinne einer Verbindung von K~ID und ÎT~n etymologisierte, was sich ihm nicht
nur klanglich, sondern auch von der Semantik des akk. barû her (vgl. Wolfram von Soden,
AHW (Lfg.2,1959) 109) nahelegen konnte. Für P hat X~Q sicher keine handwerklichen
Konnotationen, wohl aber könnte die Billigungsformel in Gen 1 erschliessen lassen, dass

es für ihn ein kreatives «ersehen» ist, das er ebenso auch bei der Setzung einer Bundesverpflichtung

durch den diese Ersehenden angenommen haben könnte.
13 Mit der Satzfigur we-x-qatal speziell in den Blick genommen
14 Für die bewusste Unterstellung des P als Schöpfungsmotiv bekannten Chaos unter

den Schöpfer spricht nicht nur negativ das Fehlen eines Chaoskampfes, sondern v.a. positiv

die Überlagerung der Chaoswasser durch den «Gottesgeist» (1,2b).
15 Die ja bis heute v.a. im Zusammenhang mit der Sabbatbewahrung als «Flawdala»

orthopraktisch zentral geblieben ist.



156 Ina Willi-Plein

Verschwinden der Sonne, d.h. den Wechsel von Licht und Finsternis bedingte
Tageszeit eintritt. Tageszählung ist lichtabhängig. Die Scheidung von Licht
und Finsternis ist darum ein Grundbedürfnis der Zeitgliederung, aber sie
kann erst nach der Erschaffung des Lichts erfolgen. Erdenlicht ist eine dem
Chaos entgegengesetzte positive Grösse. Gott sieht, dass das Licht «gut» ist
und trennt es daraufhin von der Finsternis. Dadurch entsteht Ordnung, die
Zeitmessung ermöglicht.

Der mit der Erschaffung des Lichts begonnene erste Schöpfungstag wird
also als Tag eingrenzbar durch das Schwinden des Lichtes am Abend und sein
Wiedererscheinen am Morgen, da erst dieses gewährleistet, dass die
wiederholbare Einheit «Tag» vorliegt. Nur scheinbar setzt also P eine Tageszählung,
die mit dem Morgen beginnt, voraus. Tatsächlich lässt er die Frage der Zählung

bei diesem Urtag offen: «Und es wurde Abend, und es wurde Morgen -
ein 'einziger' Tag» (1,5). Die Erkennbarkeit wiederkehrender Tageszeiten
begründet die Feststellung einer «Tageseinheit». Die Verwendung des adjektivischen

HIN sollte ernstgenommen und nicht durch Wiedergabe mit einem
Ordnungszahlwort der Übersetzungssprache16 verwischt werden. Von nun an
wird allerdings die Tagesfolge zählbar; der auf den Urtag folgende Tag ist «ein
zweiter Tag» (1,8). Nach der Schöpfungskonzeption von P geht gegliederte
Zeit dem gegliederten Raum, aber auch absolut messbarer Zeit voraus. An
einem zweiten Tag wird der Himmel geschaffen, an einem dritten Tag die
Erde als potentieller Lebensraum, in dem Wasser/Meer und Land geschieden
sind. Dorthin gehören Tier und Mensch. Letzterer wird durch Himmelsbeobachtung

die gegliederte Zeit wahrnehmen und durch die Messung seiner
eigenen Lebenszeit in ihr die absolute Chronologie ermöglichen. Dazu bedarf
es allerdings der Zeitzeichen, die Gott an einem vierten17 Schöpfungstag am
Firmament installiert.

Die irdischen Gestirne haben also die doppelte Funktion, einerseits als

Lichtquellen (mXQ v.14) am Firmament Licht auf die Erde zu senden (v.15)
und damit zugleich die Unterscheidung von Tag und Nacht zu ermöglichen

16 Eine Tendenz moderner Übersetzungen, die in LXX kein Vorbild hat, da offenbar
dem antiken Übersetzer die Bedeutung der Zahlwortarten in diesem Zusammenhang
nachvollziehbar war.

17 Der vierte Schöpfungstag ist also die Mitte der Gesamtheit von sieben mit dem siebten

Tag als Sabbat kulminierenden Schöpfungstagen. Eine ähnliche Mittelstellung wie der
Tag der Erschaffung der Himmelskörper hat in der ursprünglichen Siebenerfolge der
Nachtgesichte des Sacharja die vierte Vision in Sach 4, in deren Zentrum der Leuchter des
himmlischen Heiligtums steht.



Am Anfang einer Geschichte der Zeit 157

(v,14a), andererseits aber als nTÔX - Merkzeichen18 der Zeitmessung verwertet

werden zu können.
Das Licht als solches ermöglicht Leben; der sieben- Tage - Aufriss lässt

also erkennen, dass für P die am dritten Tag von der Erde auf göttlichen
Befehl hervorgebrachten Pflanzen, in modernen Denkformen ausgedrückt, zur
unbelebten Natur gehören. Das Gott vorbehaltene «Erschaffen» am Anfang
betraf also Himmel und Erde samt der ihnen zugehörenden Entfaltungsmöglichkeiten,

zu denen Pflanzen auf Erden und Gestirne am Himmel gehören.
Ein neuer Schöpfungsakt (X~Q) gilt erst an einem fünften Tag den

Meeressäugetieren sowie mit der Generalklausel (v.21b) allen Lebewesen in Luft
und Wasser. Als Lebewesen empfangen sie den Segen (v.22) zur fruchtbaren
Entfaltung. Landtiere und Mensch werden erst am letzten Werktag von Gott
«gemacht» (PICDU), womit der Ausdruck, der im älteren Bericht für die
Erschaffung von Mensch und Tier gebraucht ist, aufgenommen bzw. vorgestellt
wird. Wie in der älteren Schöpfungserzählung die Erschaffung von Mensch
und Tier in einem grossen Erzählzusammenhang erfolgte, werden sie von P

zusammen dem sechsten Tag zugeordnet. Da der Segen dem Menschen
zugleich mit dem Herrschaftsauftrag über die Tierwelt bzw mit der
Repräsentantenpflicht19 als Gottes Beauftragtem zugesagt wird, gilt er abgeleitet auch
für die Tiere. Der dritte Segen schliesslich gilt dem siebten Tag als Sabbat. So

ist deutlich, dass die Erschaffung der Himmelskörper am vierten Tag
zwischen der Erschaffung des unbelebten Lebensraumes an den drei ersten
Tagen und der Erschaffung der den Lebensraum einnehmenden belebten Natur
steht. Nur Lebewesen sind Segensträger. Damit ergibt sich einerseits, dass der
Sabbat wie ein Lebewesen behandelt wird, und andererseits, dass die Gestirne

für P nicht einmal potentiell als Lebewesen angesehen werden können.
Die Zweckbestimmung der beiden «grossen» Himmelskörper in v.16 «zur

Verwaltung» kann also nicht nur aus sprachlichen20, sondern auch

aus strukturellen Gründen nicht als Umschreibung einer Tätigkeit, die diese
Leuchten ausüben sollen, verstanden werden. Die Alternative, ob an ein
«Herrschen» der Gestirne im Sinne himmlischer Machthaber erinnert werde,
oder ob vielmehr diese in der neubabylonisch geprägten Umwelt des P so

wichtigen astralen Mächte hier depotenziert21 seien, erübrigt sich. Sonne und

18 Zur im engeren Sinne astronomischen Bedeutung von mniü als Merkzeichen der
Kalenderbestimmung vgl. Uwe Glessmer, The Otot-Texts (4Q319) and the Problem of
Intercalations in the Context of the 364-Day-Calendar. In: Qumran-Studien, SIJD 3 (1995)
125-164 mit weiterer Lit.

19 Die aus der Erschaffung «als s;elœm» abzuleiten ist, vgl. hierzu Ernst Jenni, Die
hebräischen Präpositionen. Bd.l: Die Präposition Beth, Stuttgart etc. 1992, Exkurs: Die
Imago-Dei-Stellen, 84 mit der ebd.A.45 genannten Literatur. Anders hatte 2,15 die Aufgabe

des Menschen als von Gott in den Garten gesetzten (ITU Hif.II! Von einem «dtr
geprägten Horizont» [E.Otto, Paradieserzählung 180]des «zur Ruhe Kommens» kann
deshalb nicht die Rede sein) Landschaftsgärtners gesehen.



158 Ina Willi-Plein

Mond dienen der «Verwaltung» von Tag und Nacht als Komplementärgrössen,
die zusammen den astronomischen «Tag» bilden, und zusammen mit den

Sternen sind sie ans Firmament gesetzt, um «für Merkmale, Übereinkünfte,
Tage und Jahre» dazusein.

«Merkmale» (mx) sind sie für die astronomische Zeitbestimmung22,
«Übereinkünfte» (ClhlQ) sind sowohl als «Konstellationen» und mit ihnen
verbundene «Festzeiten» als auch als «Zusammenkünfte» der diese beobachtenden

festbegehenden Menschen verstehbar. Unter Berücksichtigung dieser
Merkmale und Konstellationen kann sodann die einfache Zähleinheit «Tag»
zur grösseren, nur astronomisch bestimmbaren Einheit «Jahr» zusammengefügt

werden. Kult und Chronologie gehören für P zusammen.
Wenn die beiden «grossen Leuchtkörper» erstmals an den Himmel gesetzt

werden, wird man sie sich in ihrer idealen Rundfrom vorzustellen haben, also
auch den Mond als Vollmond. Optisch leuchtet dann nicht ein, dass das

Tagesgestirn grösser sein soll als die Nachtleuchte, deren Lichtkraft allerdings
erheblich schwächer ist. Eher ist also mit «gross» und «klein» eine Rangfolge
gemeint. Dies erlaubt vielleicht den Schluss, dass P in Verfolgung seines Ziels
einer absoluten Chronologie die Notwendigkeit der kalendarischen Orientierung

am Sonnenjahr sieht, obwohl er in bezug auf die Festzeiten des Kultjahres

an Mondmonaten orientierte Daten und somit praktisch einen Mondkalender

voraussetzt. Von daher ist zu vermuten, dass bereits P ein - allerdings
nicht näher in bezug auf fnterkalation erläutertes - Ineinander von Mondka-

211 nbtÖOOb ist als mit b verbundenes Verbalnomen in vergleichbarer Funktion wie ein
Inf.cstr. mit b zu sehen, d.h. durch einen Finalsatz übersetzbar, wobei zunächst offenbleibt,
ob das Subjekt (Gott) oder das Objekt (die beiden Leuchten) des Satzes als Subjekt der
bÖC-Handlung anzunehmen sind. Selbst im zweiten Fall würde keine Herrschaftsfunktion

der Gestirne impliziert, da btiO immer (auch Gen 3,16: I.Willi-Plein, Sprache als
Schlüssel zur Schöpfung. Überlegungen zur sogenannten Sündenfallgeschichte in Gen 3,

ThZ 51 (1995) 1-17) die Verfügungsgewalt bzw. das (autorisierte) Verwalten (Gen 24,2 und
Ps 105,21 «Vermögensverwaltung» : H.Gross, Art. büiO mäsal. ThWAT V (1986) 73-77,
z.St.74) bedeutet, vgl. auch B.Jacob,Tora, 49: «Auch der Begriff bÖQ bezeugt gerade die

Abhängigkeit». Das Nomen mit präf. m- ist aber zudem nicht mit dem Inf. gleichzusetzen,
so dass der Instrumentalcharakter der Gestirne als «Weltuhr Gottes» (H.Gross, a.a.O.78)
gesichert ist.

21 Der Ausdruck «depotenziert» wird zustimmend als Zitat von Franz Delitzsch
aufgenommen bei H.Gunkel, Genesis (HK). (51922 Nachdr.Göttingen 1964, 109; ausnahmsweise

gleicher Meinung ist B.Jacob, Tora, 49: «Mit aller Geflissentlichkeit sollen die
Gestirne degradiert werden». Ein solches Anliegen ist jedoch im Text nicht signalisiert. P

geht es um Sonne und Mond, hier nicht - auch nicht im Sinne des Totschweigens - um die
Sterne, die vollständigkeitshalber (nicht lit.krit. zu eliminieren!) dazugesetzt werden, da
sie am Himmel vorhanden sind und auch für die hier allerdings nicht thematisierte
Jahreszeitenbestimmung herangezogen werden können. Dass Sonne und Mond in der Umwelt
des AT. jeweils auch göttliche Zentralfiguren sind oder sein können, ist selbstverständlich,
spielt aber für das textimmanente Verständnis von Gen 1 keine Rolle.

22 S.o.A. 18



Am Anfang einer Geschichte der Zeit 159

lender (als Monatskalender) und Sonnenkalender (als Bestimmung der
chronologisch zählenden Jahre) vertritt, wie es ja auch der babylonisch-persischen
Kalenderrechnung23 entsprach.

Die gleiche Vermutung legt sich angesichts der priesterschriftlichen
Flutchronologie24 nahe: Nach Gen 7,11 begann die Flut durch gleichzeitige
Öffnung der Quellorte des Grundwassers und der Himmelsklappen für den Regen

am 17.2. des 600. Jahres Noahs, also in einer Jahreszeit, in der normalerweise

der Jahresregen aufhört. Die Natur gerät gewissermassen aus der
Ordnung. Wenn bei der Monatsangabe an einen Mondmonat gedacht ist, ist der
Flutbeginn zugleich der dritte Tag nach Vollmond, und das Gleiche gilt für
den «17.7.», an dem (Gen 8,4) die Arche aufsetzt, weil der Wasserzufluss zum
Stillstand gekommen ist. Allerdings wird nach 8,2f. das Aufhören des Zuflusses

und der Einsatz des Abflusses «nach 150 Tagen» nach Flutbeginn angesetzt;

7,20 steht hierzu nicht im Widerspruch, wenn P mit einem Tiefgang der
Arche von der Hälfte ihrer Höhe rechnet. Die 5 Monate zwischen beiden
Eckdaten werden also zu je 30 Tagen, d.h. schematisch und nicht
mondphasenkonform gezählt. Tageszahlenangaben und Datierungsgerüst stehen in
einer Spannung zueinander, die nicht literarkritisch zu beheben ist. Vielmehr
drängt sich der Eindruck auf, dass P auch die Zahlen des älteren Berichtes25

in seinen Gesamtentwurf integriert. Wichtig für die P-Chronologie scheinen

23 Vgl. dazu Richard A.Parker-Waldo H.Dubberstein, Babylonian Chronology
626B.C.-A.D.75, Providence, Rhode Island 1956, I. The Babylonian Calender, 1-9, und
allgemein zur Entwicklung der altorientalischen Astronomie: Bartel L.van der Waerden,
Die Anfänge der Astronomie. Erwachende Wissenschaft Bd.2, Basel-Stuttgart 1968, v.a.

Kapitel III: Die neubabylonische und persische Zeit, 94-135. Demnach wurde bis 530

unregelmässig geschaltet, von 528 bis 503 in einer 8-jährigen Periode, danach im 19-jährigen

Zyklus, der für den jüdischen Kalender beibehalten wurde. In der Perserzeit wurde
anscheinend «die Schaltung von Esagila aus zentral geregelt» (113). Nach 500 v.Chr. wurde
als Schaltmonat «meistens ein zweiter Adaru ...gewählt» (111), der Ululu kam allmählich
ausser Gebrauch.

24 Diese wird von Christoph Levin, Der Jahwist, FRLANT 157 (1993) 111 nicht ohne
Berechtigung «ein dankbares Feld für die eisegetische Spekulation» genannt. Allerdings
ist auch eine literarkritische Methode, die «das ausgeklügelte Datierungssystem in mehreren

Schritten entstanden» sieht und feststellt, dass der «Bericht in starkem Masse
überfüllt» sei, und zwar «durch fortgesetzte Ausdeutung und Nachpräzisierung», hinterfragbar.
Vielleicht missfällt nur modernen Exegeten «die buchhalterische Art», die Levin (ebd.)
schon an nachjahwistischen Ergänzungen bemängelt, die aber eben eine von historiogra-
phischen, d.h. v.a. chronologischen Interessen eigener Art geleitete Arbeit verrät. Jedenfalls

haben wir einen Text vor uns, der - sei es auf der von Levin (112f.) angenommenen
Ebene «R», sei es in «einem durchlaufenden Faden», zu dem sich die «Bruchstücke des

priesterschriftlichen Textes verbinden» (ders. ebd.lll) - ein in sich geschlossen lesbares
Gesamtbild ergibt, das die älteren Berichtteile auslegend (40 Tage Regen als Teil der
Gesamtflut, Vogelszene als Teilmenge der Einzeltagessumme) integriert hat. Ausser lite-
rarkritischer Konvention hindert eigentlich nichts, dieses Gesamtbild «P» selbst
zuzutrauen - wenn man sich einmal von der Prämisse der unabhängig voneinander parallel
konzipierten Pentateuchquellen gelöst hat.



160 Ina Willi-Plein

die Monatsdaten in 7,11; 8,4. 5.13 und 8,14 zu sein. Sie muss vom letzten
Datum her aufgerollt werden. Bei schematischer Monatsrechung lagen zwischen
dem 1.10., an dem die Bergspitzen sichtbar wurden, und dem 27.2. des nächsten

Jahres 147 Tage, d.h. es fehlten noch 3 Tage an einer Entsprechung zu
den 150 Tagen des Ansteigens des Wassers - vielleicht die Tage, die P dem
Bundesschluss vorbehalten hat.

Nimmt man diese Monatsdatierungen aber als Mondphasendaten26, so
werden die Bergspitzen gemäss 8,5 bei Neulicht sichtbar, und zwar 3 Monate
bzw. ein Vierteljahr oder eine von vier Jahreszeiten vor dem 1.1. des neuen
Jahres, das «das 601.Lebensjahr Noahs» (8,13) ist. Dieser gewissermassen
bürgerliche27 Jahreswechsel ist für die Menschheitschronologie, die P erreichen

möchte, relevant. P setzt voraus, dass Noahs öOO.Jahr kein Schaltjahr
war, d.h. dass es aus 12 Monaten bestand. Denn am 27.2. des 601. Jahres Noahs

ist die Erde wieder trocken, und Noah bekommt den Auftrag, die Arche
zu verlassen. Astronomisch gesehen ist wieder die gleiche Jahreszeit wie am
Beginn der Flut, da 354 + 10 Tage28 vergangen sind. Falls er nicht quasi den

«Tag davor» wiederhergestellt sehen möchte, könnte P also hier ein 364-
Tage-Sonnenjahr29 voraussetzen. Den Übergang von Jahr vor der Flut und
Jahr nach der Flut, d.h. die Zeitenwende zum Neueinsatz nach der Flut, der
mit dem Noah-Bund die Schöpfung erneuert und zugleich die deutlich andere,

historische Chronologie30 der nachsintflutlichen Menschheit eröffnet, hat
P dank seiner Kombination von Lunar- und Solarjahresdaten so gemeistert,
dass mit der Flut eine neue chronologische Jahreszählung beginnen kann.

25 40 Tage Regen 7,12, gedeutet als 7"Q0 in 7,17, sowie zweimal 7 Tage Vogelszene nach
dem «nach 40 Tagen» umgedeuteten Öffnen des Archedachs zum Entsenden des in der
Überlieferung vorgefundenen, aber in bezug auf die Flutchronologie funktionslosen
Raben.

26 Also im Sinne eines konkurrierenden (kultischen) Mondkalenders.
27 So spätestens seit neubabylonischer Zeit. Wenn in nachexilischer Zeit das kultische

Neujahr am «1.7.» gefeiert wird, zeigt dies ein Arrangement zwischen (repristiniertem?)
Kultkalender und «bürgerlicher» Zeitrechnung. Gegen Claus Westermann, BKAT 1/1

(21976) 604, liegt hier also nicht «die Begründung für die spätere jährlich wiederholte kultische

Erneuerung am Neujahrsfest» vor. Ebenso ist die Annahme der jüdischen Tradition
(vgl. B. Jacob, Tora 229-235), P datiere mit Herbstbeginn, abzulehnen.

2S Bzw. nach Umberto Cassuto. A Commentary on the Book of Genesis. II. From
Noah to Abraham. Gen VI,9 - XI,32, Jerusalem 1964, z.St. : 354 + 11 365 Tage.

29 Damit ist ein dornenvolles Forschungsproblem angesprochen, v.a. in bezug auf den
«Qumrankalender» und die Frage, wann er durch wen und wogegen eingeführt wurde.
Doch ist zu beachten, dass der 364-Tage-Kalender als «Idealpostulat nicht zwangsläufig
eine pragmatische Schaltungspraxis ausschliessen muss» (Matthias Albani, Astronomie
und Schöpfungsglaube. Untersuchungen zum astronomischen Henochbuch, WMANT 68

(1994) 283), wie auch immer sie im einzelnen ausgesehen haben mag (s.o. A.18).
3(1 Ihr «historischer» Charakter wird durch die deutlich realistischeren Lebensalterangaben

der Genealogie unterstrichen, die nur bei Noah noch übermenschlich, aber im
nachFlut-Teil doch auch deutlich kürzer sind.



Am Anfang einer Geschichte der Zeit 161

Sie liegt in den «Toledot Sems» (Gen 11,10-26) vor. Die Summe der
Lebensjahre von Sem bis zur Geburt Abrams beträgt 390, wovon aber die 100

Jahre des Lebensalters Sems bei der Geburt Arpachschads abzuziehen sind.
Dieser Termin wird (11,10) mit dem rätselhaften Zusatz «zwei Jahre nach der
Flut» versehen, der nicht ins chronologische System passt, aber gerade
deshalb auch nicht gut als Glosse angesehen werden kann. Vielleicht ist er so zu
verstehen, dass Arpachschads Geburt «in beide Jahre» (nämlich jenes «vor»
und jenes «nach der Flut» die sich unmittelbar folgen, fiel, d.h. vielleicht auf
den chronologisch zählbaren Jahreswechsel, der dann anscheinend für P der
1.1. war. Flinzu kommen 75 Jahre bis zu dem Zeitpunkt, an dem Abraham aus
Haran auszog, was demnach 365 Jahre nach der Flut geschah. In seinem
99.Jahr nahm nach Gen 17,1 Abraham an sich und seinem Haus die Beschneidung

als Bundeszeichen vor, d.h. in seinem lOO.Lebensjahr und somit 490
Jahre nach der Geburt Sems, des Stammvaters der auf Israel hinführenden
Menschheit nach der Flut, wurde erstmals (durch Abraham) das Israel
anbefohlene Bundeszeichen der Beschneidung am achten Tag nach der Geburt
ausgeführt. Die Siebenerstruktur dieser Rechnung ist ebenso evident, wie
sich die verhüllte Anspielung auf das astronomische Jahr und somit einen
Sonnenkalender31 nahelegt. Zugleich geht auch bei dieser grossen Siebenerperiode

von 490 Jahren ein Teil der Gesamtmenge dem Beginn der neuen
Chronologie voraus.

Siebenerstruktur32, Mondkalender und sonnenj ahrbezogene Chronologie
sind die drei wichtigen Anliegen, die das Interesse des P an der Zeit bestimmen.

Gerade weil sie sich nicht ohne Schwierigkeiten vereinen lassen, musste
P an der Geschichte der Zeit und somit auch an ihrem «Anfang» interessiert
sein. Sonne, Mond und Sabbat sind Geschöpfe, d.h. alle Zeitrechnung ist
schöpfungsbezogen. Zeit definiert sich nicht durch einen Bezug auf Überzeitliches

oder Ewigkeit, sondern durch die Beobachtung geschaffener Grössen
dieser Welt.

Da am vierten Schöpfungstag der Mond wohl als Vollmond an den Himmel

gesetzt wird, ist der Schöpfungssabbat nicht ein Mondphasentag, also
auch kein Neulicht, Vollmond oder Leermond, sondern bestimmt durch
«Aussetzen» und Siebenerzählung. Beides wird im Schöpfungsbericht des P

durch Gott allein begründet und ist der irdischen Zeit vor- bzw. übergeordnet.

Denn die Siebenerzählung beginnt vor der Erschaffung der irdischen
Zeitmessinstrumente, wird aber erst mit der Erschaffung der Menschen
irdisch determinierbar. Das erste Ordnungszahlwort beschliesst den sechsten

31 Damit legt also P, wie auch Niels Peter Lemche, The Chronology in the Story of the
Flood, JSOT 18 (1980) 52-62, allerdings in bezug auf R, annimmt, mehrere mögliche
Kalendersysteme zugrunde und vertritt einen seiner Zeit entsprechenden Lunisolarkalen-
der, in den er als eigenes Spezificum den nicht astronomisch verankerten Siebenerrhythmus

einbringt.



162 Ina Willi-Plein

Schöpfungstag, wenn auch in eigentümlicher Form (1,31): «Und es wurde
Abend, und es wurde Morgen - der Tag des Sechsten.»

Auch hier sollte nicht übersetzungssprachlich nivelliert werden, zumal
dem «siebten Tag» von 2,2 «der Tag des Siebten» in 2,3 folgt. «Der siebte
Tag» einer vom Anfangstag an gezählten Reihe von Schöpfungstagen ist der
Tag, an dem Gott seine Arbeit «als vollendet betrachtete». Deshalb «setzte
er» mit der Arbeit «am siebten Tag» der Schöpfungstagefolge «aus» und
segnete daraufhin (v.3) den Tag «des Siebten», d.h. den Tag, der fortan als «der
siebte» gelten und heiliggehalten werden wird. «Der Siebte» ist in 2,3 im
Genetiv gewissermassen als Wochentagsname gebraucht, nachdem er in 2,2 als
«der siebte» der vorgegebenen Reihe gezählt und determiniert war. Künftig
wird es in der Welt um die Einhaltung «des Siebten» als Sabbat in der
Wocheneinheit gehen. Konstitutiv für die praktische Sabbatheiligung ist also die
weitergeführte Siebenerzählung, die dem Menschen aufgetragen ist, und
zwar grundsätzlich unabhängig von Jahreseinteilung und -Zählung. Der Tag
des Sechsten (1,31), d.h. der Wochentag mit dem Namen «Sechster» oder
«Freitag» ist also die für die korrekte Sabbatbewahrung unbedingt nötige
Voraussetzung. Deshalb weist 1,31 erstmals die Ordnungszahl, jedoch nicht
als adjektivisches, sondern als Genetivattribut zum registrierten Schöpfungstag,

auf.
Sabbatstruktur ist also der irdischen Zeit vorgegeben. Nach P ist der Tag

der Erschaffung der Erdenzeit ein Mittwoch. Jeder Sonntag entspricht dem
«erstenTag». Die sieben ersten Tage sind nicht sieben Erdenzeittage, aber sie
sind Weltwochentage. Erst in der Mitte der Woche beginnt die Zeit. Was
davor ist, ist zugleich ein nicht messbarer Anfang und eine halbe Woche: Es ist

32 Dass die Siebenerzählung des Sabbat ursprünglich auf die Siebenerstruktur der
Mondphasen zurückgeht, ist längst beobachtet worden. Seit vor vierzig Jahren der Jubilar
zum Sabbat eine Studie vorlegte, ist wiederholt zu diesem Thema gearbeitet und v.a. die
alte These J.Meinholds (1908), der vorexilische Sabbat in Israel sei ein Vollmondtag gewesen,

in den letzten Jahren, zuletzt von Timo Veijola, Die Propheten und das Alter des

Sabbatgebotes, BZAW 1989, 246-264 (weitere Lit. bei Rainer Albertz, Religionsgeschichte
Israels in alttestamentlicher Zeit, ATDErg. 8/2 (1992) 424 mit A.35) bekräftigt worden.
Dafür spricht die Bedeutung von akk. sab/pattu «15.Monatstag, Vollmond» (Wolfram
von Soden, AHW Lfg.13 (1976) 1172). Allerdings sollte die Bedeutung der hebr. Wurzel
mtö, «aufhören», «aussetzen», für die Bestimmung des Sabbat nicht ausser Acht gelassen
werden. Der Sabbat braucht deshalb nicht immer ein Ruhetag gewesen zu sein, doch ist
die Verbindung zum «Aussetzen» nicht erst eine P-Etymologisation. Nach Am 8,5 ist der
vorexilische Sabbat, der immer zusammen mit dem Neumod genannt wird, ein Meidetag,
jedoch kein allgemeines Fest, wohl aber ein Tag, der am Tempel präsent war. Demnach
könnte es sich ursprünglich auch um einen «Aussetztag» in anderem Sinne, also vielleicht
den mondlosen Tag am Monatsende gehandelt haben. Die rhetorische Frage in Am 8,5
würde dann sinnvoller, und ein letzter Nachhall eines solchen «Leermond» - bzw. «Aussetz»

-Sabbat könnte der Flutabschluss bei P am 27.2., also vor dem Tag, an dem mit dem
Aussetzen des Mondes gerechnet werden kann, sein.



Am Anfang einer Geschichte der Zeit 163

schon Zeitstruktur, aber noch nicht messbare Zeit - ein erster Abschnitt, der
nicht Anfangspunkt, sondern zeitlich nicht definierter Anfang und Prinzip
zugleich ist. In ihm gibt es «einenTag» und «einen zweiten Tag», aber noch nicht
«den dritten Tag» irdischer Zeit. Wie wenn beim Regierungsantritt eines
Königs dessen Anfangszeit bis zum nächsten Beginn des bürgerlichen Jahres
nicht gerechnet wird, gilt auch für die Schöpfung eine Anfangsphase als noch
nicht berechenbar, aber gleichwohl gottgesetzt. Die P-Chronologie ist in be-

zug auf die Welt nachdatierend. Der Rhythmus von Tag und Nacht und die
Ordnung des sechstägigen Wirkens und des Aussetzens am siebten Tag ragt
über alle Chronologie hinaus zurück in eine vor-zeitliche Sphäre.

Mit diesem Entwurf, dessen Muster einer Überschneidung von Zeitlosig-
keit und Zeit bzw. eines entscheidenden Übergangs in der idealen Mitte einer
vorgegebenen schöpfungsimmanenten Abfolge sich bei der Jahreszählung
der Flutchronologie wiederholt, hat P den genialen Versuch einer Geschichte
der Zeit unternommen. Es ist ein Entwurf, der ohne einen Abstraktbegriff für
Zeit und ohne Beschreibung oder Nennung von Ewigkeit auskommt. Auch
für «Ewigkeit» gibt es bekanntlich kein hebräisches Wort33. Allein die
Siebenerstruktur ist der irdischen Zeit schon vorgegeben, obwohl sich der erste
Sabbat in der Schöpfung erst in der Erdenzeit ereignet. Das «Aussetzen» am
Sabbat wird besonders begründet, die Zählung ist vorgegeben.
Siebenerrhythmen ergeben sich aber nur aus Mondbeobachtung, d.h. diese muss P
ebenfalls vorgegeben gewesen sein. P kennt einen Mondphasenkalender, in
dem die Sabbatzählung verankert ist, aber für ihn, vielleicht sogar durch ihn,
ist der Sabbat von der Definition durch den Mond34 gelöst.

33 Auch hierfür sei auf eine grundlegende und seither nicht überholte Arbeit von Ernst
Jenni, Das Wort 'öläm im Alten Testament, ZAW 64 (1952) 197-248 + 65 (1953) 1-34,
verwiesen, nach der Cb'iiJ nie in vorchristlicher Zeit für einen begrenzt gedachten Zeitraum,
in Primärbedeutung nie als selbständiges Substantiv, semantisch mit Schwergewicht auf
der «Qualitativen Bestimmung der Dauerhaftigkeit ...» (237), determiniert nur in junger
Literatur des AT (245) vorkommt. Die Verwendung im Hofstil, in der «Sprache des
rechtlichen Verkehrs» (21) und in der für das Grab gebrauchten Metapher C / iï ITD «Dauerhaus»

sprechen m.E. noch deutlicher, als es Jenni selbst dargestellt hat, dafür, dass die
Bedeutung im AT. immer (auch Qoh 3,11!) «Dauer(haftigkeit)» ist und es sich nicht um
einen Zeitbgriff, auch nicht im Sinne sehr ferner Zeit, handelt. Erst sekundär führt die
Vorstellung des auf Dauer Währenden zum «Ewigkeitsbegriff» bzw. in nachat.licher
Literatur zur Ausweitung zu «Äon» und/oder «Welt». Auch DbU! ist darum weder ein
eingrenzbarer Zeitbegriff noch dessen Aufhebung.

34 Als Tag des «Aussetzens» könnte er, wie in A.32 dargelegt, als dem Neumond
vorangehend mit diesem verbunden gewesen sein. Mit der Beobachtung der Erneuerung des
Mondes (bis heute religiös gefordert, obwohl die Berechnung spätestens seit dem letzten
Viertel des ö.Jh.v.Chr. eindeutig möglich ist) ist Freude über den Fortgang des Lebens
verbunden. Neumond hatte deshalb immer Freudencharakter, während die Sabbatfreude
vielleicht erst seit exilischer Zeit betont wird.



164 Ina Willi-Plein

Sabbatstruktur wohnt also nach P der Welt seit ihrer Erschaffung, also seit

jenem ersten, zeitlich nicht definierbaren «Anfang» inne. Seit der mit dem
sechsten Tag einsetzenden Messung der Erdenzeit ist der Sabbat heilige Zeit
in der Zeit der Welt und muss als solcher bewahrt werden, unabhängig von
den Modalitäten astronomischer und chronologischer Zeitmessungsbedürfnisse.

Gott geheiligte Sabbattage fallen somit zwischen die Eckdaten der
Erdenzeit, weil die Erdenzeit erst mitten in der Schöpfungswoche beginnt.

Damit hat P die Fragen, die die ältere Schöpfungserzählung wohl schon in
seiner Zeit aufwarf, gelöst und auf den «Tag, an dem der Herrgott Himmel
und Erde machte,» hingeführt. Nach dem Vorspann des grossen P-Entwurfs
der Erschaffung der Welt als Rahmen für Raum und Zeit ist nun wieder deutlich,

was für den älteren Erzähler selbstverständlich war: Die Schöpfung
ereignet sich nicht in den Massen irdischer Zeit. Denn zu dem, was Gott «im
Anfang» oder «als einen Anfang» schuf, gehört auch die Geschichte der Zeit.

Ina Willi-Plein, Hamburg


	Am Anfang einer Geschichte der Zeit

