
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Determinationsprobleme und Eigennamen

Autor: Stolz, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Determinationsprobleme und Eigennamen

1. Lévi-Strauss hat uns gelehrt, Systeme kultureller und damit auch
religiöser Kommunikation in Analogie zu denen der Sprache zu verstehen; es

handelt sich freilich um eine «Kommunikation zweiter Ordnung», welche sich

unter anderem der Sprache, aber auch noch anderer primärer Kommunikationssysteme

bzw. deren Kodierungsformen bedient.1 Von dieser Analogie ist
vielfach und erfolgreich Gebrauch gemacht worden; die Frage nach der Syntax,

der Semantik und der Pragmatik eines religiösen Symbolsystems, kurz,
nach seiner Grammatik ist inzwischen geläufig. Seltener hat man die Frage
nach der Verknüpfung zwischen sprachlicher und religiöser Grammatik
gestellt. Dies soll hier im Hinblick auf ein sehr begrenztes Problemfeld geschehen.

Die nachfolgenden Überlegungen sind im Zusammenhang mit der
Arbeit am Thema des «biblischen Monotheismus» entstanden2; Themen, die
dort verhandelt sind, werden hier noch in eine bestimmte Richtung weiter
verfolgt: Name und Einheit Gottes spielen im Alten Testament eine
hervorragende Rolle. Wie verhält sich der Name schlechthin zu anderen Götternamen,

wie zu Namen der Menschen, zu Namen überhaupt? Wie ist die Einheit

des Gottes vor dem Hintergrund anderer Einheiten zu verstehen? Wir
stellen diese Fragen im Übergangsbereich zwischen den Grammatiken des

(religiösen) Symbolsystems und der Sprache.
2. Bekanntlich unterscheidet das Hebräische relativ genau zwischen

determinierten und nicht determinierten Nomina. Musterbeispiel eines determinierten

Nomens ist der Eigenname. Andere Nomina können durch den Artikel,

ein Pronominalsuffix oder eine Genetiv-Apposition mit determiniertem
Nomen rectum die Qualität der Determination erhalten, doppelte Determination

wird vermieden - so die Schulgrammatik, etwa die des Jubilars
(6.3.3.1).

3. Die Unterscheidung zwischen einem «Gegenstand» und einer «Klasse»

spielt also eine wesentliche Rolle in der Klassifikation, welche durch das

Regelsystem der hebräischen Grammatik zur Anwendung gebracht wird.
Allerdings gilt dies nur für die Prosa. Die poetische Sprache zeichnet sich

dadurch aus, dass mit dem Artikel recht frei umgegangen wird; hier ist also
die Klassifikation weniger wirksam als in der Prosa. Man kann den Sachverhalt

auf eine doppelte Art und Weise erklären, einerseits mit Hinblick darauf,
dass in der Poesie generell weniger rigide Regelanwendungen zu beobachten
sind, andererseits sprachgeschichtlich.3 Im Altsemitischen fehlt ein Artikel

1 C. Lévi-Strauss, Strukturale Anthropologie (stw226), Frankfurt 1978, 43ff.
2 F. Stolz, Einführung in den biblischen Monotheismus, Darmstadt 1996.



Determinationsprobleme und Eigennamen 143

völlig; er kommt erst im Jungwestsemitischen auf und wird in unterschiedlicher

Weise, jedoch stets anhand demonstrativer Elemente, gebildet.
Die Determinationsregeln liegen je etwas anders, grundsätzlich bildet

aber die Unterscheidung «determiniert/nicht determiniert» einen wesentlichen

klassifikatorischen Unterschied der Grammatik des Hebräischen.
Offensichtlich ist also zu einer bestimmten Zeit bzw. in einer bestimmten Phase
der Sprachentwicklung das Bedürfnis nach «regulierter» Determination
aufgekommen: Nun wird systematisch und regelmässig (d. h. mittels einer
grammatikalischen Regulierung) ausgewiesen, ob ein ganz bestimmter Gegenstand

gemeint sei oder nicht - wobei die Regulierung so eindeutig auch wieder

nicht ist, kann doch auch die Klasse mit dem Artikel versehen werden.4
Bekanntlich bearbeiten verschiedene Sprachen die Unterscheidung «deter-
miniert/nicht-determiniert» in ganz unterschiedlicher Weise; im Griechischen
findet sich ein (locker regulierter) Gebrauch des Artikels, im Lateinischen gar
keiner, und im Deutschen kann man sprachgeschichtliche und landschaftliche
Unterschiede beobachten.

4. Die Unterscheidung zwischen einem Eigennamen und einem Appella-
tivum, zwischen einem singulären und einem generellen Terminus, erscheint
unmittelbar als plausibel. Tatsächlich macht man von dieser Unterscheidung
auch in der logischen Metasprache Gebrauch. Man findet in einschlägigen
Werken etwa die Unterscheidung zwischen «Eigennamen» und «Prädika-
tor».5 Ein Eigenname ist die Bezeichnung eines singulären Gegenstands, über
den dann Aussagen möglich sind, die auch anderen Gegenständen zugesprochen

werden können. Dies ist allerdings nicht der logischen Weisheit letzter
Schluss. Neuere Varianten der logischen Theoriebildung verzichten auf
Eigennamen als eigenständige Kategorie; in der Entwicklung der Logik zeichnet

sich also eine Entwicklung ab, in welcher die klassifikatorische
Unterscheidung «determiniert/nicht determiniert» an Bedeutung verliert6 - eine
Umkehrung des objektsprachlichen Prozesses, welcher die Determination zu
einem regulären Prozess macht. Offenbar befinden sich sprachliche
Kommunikationssysteme in einem ständigen Fluss und machen bald diese, bald jene
Unterscheidung zum Angelpunkt der Klassifikation. Im einen Fall bilden
«Dinge», im anderen «Beziehungen» die Grundlage der Kommunikation;

3 Auch in der Prosa ist der Gebrauch des Artikels längst nicht so strikt, wie meist
angenommen; die allmähliche Normierung des Artikelgcbrauchs im Sinne einer Konsolidierung

der Determinationsregeln lässt sich noch beobachten; vgl. J. Barr, «Determination»
and the Definite Article in Biblical Hebrew, JSS 34 (1989) 307-335.

4 Zur Präzisierung des unscharfen Determinationsbegriffs: H. Schweizer, Determination,

Textdeixis - erläutert an Genesis XVIII 23-33, VT 33 (1983) 113-118.
5 W. Kamlah/P. Lorenzen, Logische Propädeutik, Mannheim 1967, 27ff.
6 Diese Wende setzt mit B. Rüssel ein; vgl. z. B. W.E. Quine, Philosophie der Logik

(Urban-TB 164) Stuttgart 1973, 34f.



144 Fritz Stolz

man kann von einem «substanzialistischen» und einem «funktionalistischen»
Konstruktionsansatz der Kommunikation sprechen.

5. Wenden wir uns nun den Eigennamen zu, welche nach unserem «natürlichen»

(bzw. eben: kulturellen) Vorverständnis unzweideutig einen
«Namensträger», d. h. eine Person oder eine andere Singularität bezeichnen sollte.

Natürlich ist es ein Schönheitsfehler, dass Namen vielfach gebraucht werden;

die AHV-Nummer kommt dem Idealfall eines Eigennamens schon
näher.

Dass der Name und das «Wesen» einer Person in besonderer Weise
zusammenhängen, ist ein Sachverhalt, den man gern zu betonen pflegt. Wer
Rumpelstilzchens Namen kennt, bricht dessen Macht. Und Jakob wüsste zu

gern den Namen des Dämons, mit dem er eine ganze Nacht lang gerungen
hatte; er erfährt ihn nicht (so wenig wie der heutige Leser der Geschichte),
statt dessen erhält er selbst einen neuen - genauer: einen zusätzlichen -
Namen.

Der Zusammenhang von Namen und Wesen ist ein traditionelles Thema
ethnologischer, religionswissenschaftlicher und volkskundlicher Arbeit. Am
Umgang mit Namen konnte man Konzepte der Magietheorie erläutern7, ja
man konnte das Thema sogar bis in ethologische Tiefenlagen menschlicher
Vorgeschichte extrapolieren - wie leicht ist der Urmensch vorstellbar, der
beim Wiedererkennen eines bestimmten Artgenossen (z. B. seines
Weibchens) unverwechselbare Urlaute, Vorstufen des Eigennamens, artikuliert.8
Der Eigenname könnte dann sogar Keimform der Sprache sein. So ergäbe
sich eine evolutive Perspektive, wonach sich Name und Wesen von ursprünglicher

Einheit bis hin zu dem Punkt hin entfremden, da sich der Name in
Schall und Rauch auflöst.

6. Aus ethnographischen Arbeiten wissen wir allerdings, wie differenziert
die Benennung von Personen schon in vormodernen Kulturen vielfach ist.
Eine eindrückliche Arbeit hat Clifford Geertz im Hinblick auf Bali vorgelegt.9

Alle Balineser haben einen «Eigennamen» in unserem Sinn, der ihnen
105 Tage nach der Geburt gegeben wird; aber er wird so gut wie nie
gebraucht, nur die Eltern verwenden ihn ab und zu. Irgend ein Wort, auch eine
sinnlose Silbe, kann diesen Namen ausmachen, der völlig «privat» bleibt und
keine soziale Bedeutung hat. Viel wichtiger sind die Namen der Geburtsfolge:
Position 1, 2, 3 und 4 werden durch einen bestimmten Namen markiert
(unabhängig vom Geschlecht), dann kommt wieder der Name Position 1 zur Ver-

7B. Malinowski, Das Problem der Bedeutung in primitiven Sprachen, in: C.K.Ogden/
I.A.Richards, Die Bedeutung der Bedeutung, Frankfurt 1974, 353ff.

K B. Gladigow, Götternamen und Name Gottes, in: H. von Stietencron (Hg.), Der
Name Gottes, 1975, 13-32.

9 Person, Zeit und Umgangsformen auf Bali, in: Dichte Beschreibung. Bemerkungen
zu einer deutenden Theorie der Kultur, Frankfurt 1983,133ff.



Determinationsprobleme und Eigennamen 145

wendung. Diese Namen werden in der Lebensgemeinschaft tatsächlich
verwendet - und sind natürlich höchst vieldeutig, denn es gibt mehrere Wayangs
(d. h. Erstgeborene) usw. Sobald ein Erwachsener Kinder hat, werden
«Elternschaftsnamen» (Teknonyme) verwendet; man ist dann Vater von x (erstes
Kind), bei der Geburt des ersten Enkels avanciert man zum Grossvater bzw.

zur Grossmutter von y, jede Generation verleiht mehr Prestige. - Über diese
Namen hinaus trägt man gegebenenfalls ererbte Statustitel, auch dies eine
Art Namen, die letztlich von den Göttern stammen und einen «spirituellen
Status» meinen, welcher soziales Prestige (allerdings keine Macht und keinen
Reichtum) verleiht. Schliesslich bestehen Titel öffentlicher Funktionäre.

7. Im Alten Orient bestehen keineswegs Verhältnisse, die damit vergleichbar

wären - jedenfalls, soweit wir dies wissen; und hier liegt ein springender
Punkt: Wir wissen über die faktische Verwendung von Namen so gut wie
überhaupt nichts, bis auf einige Sonderfälle. Einen solchen Sonderfall stellt
das Namensarsenal des ägyptischen Königs dar. Bekanntlich verfügt der Pharao

über fünf Namen: den Horus-Namen, den Herrinnen-Namen, den Gold-
horus-Namen, den nswt-bjtj-Namen und den «Sohn des Re»-Namen. Diese
kanonische Folge von Namen hat sich allmählich entwickelt; dass der Horus-
Name als Palastaufschrift notiert wird, zeigt, dass ursprünglich ein ganz
spezifischer Verwendungskontext vorlag. Es liegt also keineswegs eine einfache
und invariante Zuordnung Name-König x vor, vielmehr ist die Bezeichnungsfunktion

an einen konkreten Kontext gebunden - einen Kontext, den wir
allerdings nicht kennen. Es ist nicht auszuschliessen, dass auch in Jerusalem
Königsnamen nach ägyptischer Manier verwendet wurden; in Jes 9,Iff. hat
man zumindest vier Thronnamen, einen fünften könnte man mit einer Emendation

noch gewinnen.1(1 Man hätte dann auch hier mit einem komplexen
Verhältnis zwischen den Namen eines Königs und dessen Träger zu rechnen.
Zusätzlich ist zu bedenken, dass eine Veränderung des Souveränitätsverhältnisses

eine Namensänderung begründen konnte.
8. Eigennamen von Personen11 weisen in ihrem Charakter und in ihren

Leistungen einige Elemente auf, die sich von dem abheben, was man von der
westeuropäischen Gegenwart her erwartet: Auffällig ist zunächst, dass es keine

spezifischen Männer- und Frauennamen gibt; viele Namen sind für beide
Geschlechter belegt. Dem Namen haftet also per se kein Geschlecht an, im
Unterschied einerseits zum Namensträger und andererseits zu (grammatikalischen)

Nomina, welche Klassen bezeichnen. Sodann sind die meisten
Namen verständlich. Sie enthalten eine Aussage dessen, der den Namen gibt (im

111 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes 9,5b (1960) in: Jahwe und sein
Volk, München 1979, 56-74.

11 Zum folgenden vor allem J. J. Stamm. Die akkadische Namengebung (MVÄG 44),
Leipzig 1939; M. Noth, Die israelitischen Personennamen im Lichte der gemeinsemitischen

Namengebung (BWANT 46), Stuttgart 1928.



146 Fritz Stolz

Alten Testament in der Regel die Mutter, zuweilen aber offenbar auch der
Vater), im Hinblick auf die Situation zur Zeit der Namengebung; diese Aussage

kann das Kind betreffen, dies ist jedoch nicht obligatorisch.
Überall dienen Namen von Pflanzen oder Tieren dazu, ein Kind zu benennen:

Zimtblüte, Dattelpalme, Myrte; Kuh, Kalb, Schaf, Gazelle, Maus. Ob dabei

besondere Eigenheiten des Kindes eine Rolle spielen, lässt sich schwer
sagen; auch bei uns heisst ein Baby ja nicht deswegen Friedrich, weil es an Frieden

reich und friedlich wäre.
Manche Namen lassen sich beispielsweise vom Geburtsvorgang her

verstehen: gomœr- «Vollendung, perfekt»! Gegensinning sind Klagenamen, wie
'îzcebœl, 'îkctbôd. Wenn Wörter aus dem Bereich Schmuck oder Kosmetik
verwendet werden, wird wohl der spezifisch weiblich-zärtlichen Stimmung
Ausdruck verliehen.12

Vielfach sind Familienverhältnisse thematisiert: 'abîhûd - «Mein Vater ist
Pracht!»

Manche dieser Aussagen enthalten oder implizieren einen Gottesnamen;
neben einem Namen wie mättänjahü findet sich mättän usw.13 Diese Alternative

ist aufschlussreich: Das göttliche Subjekt ist eventuell gar nicht so wichtig.
«Er hat sich erbarmt» - es ist alles gut gegangen, und es hat noch einer seine
Hand im Spiel gehabt, mit dem nicht immer zu rechnen ist. Das «Numinose»
muss nicht benannt sein. Mit Elsener könnte man von Augenblicksgöttern
reden.14

Vielfach lässt sich zwischen Verwandten und (Sippen-) Numina nicht
genau unterscheiden. Die Beziehungen laufen offenbar ineinander. Aufschlussreich

sind Vergleiche von Bildungen wie 'abîhûd/'abîjâ. Einmal übersetzen
wir mit «Mein Vater ist Pracht», das andere Mal mit «Jahwe ist mein Vater»;
wir weisen Subjekts- und Prädikatsposition je unterschiedlich zu. Formal sind
aber beide Namen völlig parallel gebaut. Es ist zu bedenken, dass die
grammatikalische Klassifikation Subjekt/Prädikat nicht in allen Fällen dieselbe
Trennschärfe hat.

Nicht alle Namen entstammen dem familieninternen Gebrauch.
Herkunftsnamen sind in einer Gemeinschaft für Leute brauchbar, die von anderswoher

kommen, etwa jehûdî, jehûdît usw., genau so, wie die «Zürchers» und
die «Schweizers» zur Zeit ihrer Namensfindung gewiss nicht in Zürich bzw. in
der Schweiz wohnhaft waren. Diese Namensträger werden gewiss noch ande-

12 J.J. Stamm, Hebräische Frauennamen (1967), in: Beiträge zur altorientalischen und
hebräischen Namenkunde (OBO 30) 1980,123f.

13Noth, Personennamen, 36ff.; Stamm, Namengebung, 111 ff.; Stamm, Frauennamen,
114.

14 H. Usener, Götternamen: Versuch einer Lehre von der religiösen Begriffsbildung
(1896), Bonn T948.



Determinationsprobleme und Eigennamen 147

re, familienintern gebrauchte Namen gehabt haben. Analog mag es sich mit
Namen verhalten, die z. B. «Trottel», «Räudiger» u. ä. bedeuten.1''

9. Ein Vergleich zwischen der westsemitischen und der akkadischen Na-
mengebung ergibt, dass die Namen im Westen sehr viel knapper und «formeller»

formuliert werden. Im Akkadischen sind die Möglichkeiten der Namenbildung

reicher, es sind kompliziertere Sätze möglich, vielfach werden Bitten
formuliert, und die Sprecherperspektive ist variabel: Zuweilen ist es der
Namensträger selbst, welcher den Namen formuliert (wobei sich nicht entscheiden

lässt, ob man ihm dieses Reden in den Mund legt, oder ob es sich um später

angenommene Namen handelt). Das Westsemitische ist in seiner knapperen

Namensbildung einerseits wohl konservativer als das Akkadische16,
andererseits tendieren die kürzeren, häufig auch abgekürzten Namen eher zu einer
Angleichung an die «normalen» Nomina der Sprache. Die längeren, unabgekürzten

Personennamen lassen diese eher als Element eines Beziehungsgeflechts

erscheinen, die kürzeren legen eher ein «substanzialistisches»
Verständnis nahe.

10. Götternamen sind von Personenamen schon deshalb zu unterscheiden,
weil Götter ihren Namen in der Regel nicht bekommen, sondern haben.
Einige Götter erscheinen als Elemente der Natur und werden entsprechend
benannt. Ein Beispiel stellt die Sonne dar. Nun zeigt sich gerade im Elinblick auf
Sonne und Sonnengottheit im Akkadischen eine interessante Eigenheit: Geht
es um den Gottesnamen so wird der Status absolutus des Wortes gebraucht
(Samas); sonst erscheint der normale Status rectus (Samhi). Analoges wird
man bei anderen Gottesnamen annehmen dürfen. Nun wird der Status absolutus

für den Vokativ verwendet, SamaS wäre demnach eigentlich ein Vokativ.17

Die Sonne wäre demnach vor allem insofern «Gott», d. h. eine numinose
Grösse, als man sie anredet. Was für dSamaS gilt, gilt auch für einige andere
Götter, deren Namen im Status absolutus verwendet werden; so ''Sin (nur einmal

in einer lexikalischen Liste sinu; als Bezeichnung des Gestirns wird auch
arhu verwendet), und wohl auch II (dazu unten). Allerdings gibt es auch
gegenläufige Beispiele. Neben Bei erscheint (alt) auch Belum, und die semiti-
sierte Form des sumerischen Himmels (bzw. Himmelsgottes) lautet Anu(m).
Jedenfalls ist die Unterscheidung zwischen dem «natürlichen» und dem «nu-
minosen» Element unscharf. Gewisse Elemente der Natur sind eben Götter

15 Stamm, Namengebung, 250; Noth, Personennamen, 224.
16 J. J. Stamm, Ein Problem der altsemitischen Namengebung, in: Beiträge, 94ff. - Die

Argumentation Stamms (und anderer) wäre allerdings zu überprüfen. Ist wirklich das
«einheitliche und geschlossene» System per se ursprünglicher als das weniger systematisierte?

Analoge, nicht eindeutig zu beantwortende Fragen stellen sich etwa beim
Konjugationssystem.

17
Vgl. W. von Soden, Grundriss der akkadische Grammatik (AnOr 33/47), Rom 1969,

79, und Akkadisches Handwörterbuch III, Wiesbaden 1981, 1154 (AHW).



148 Fritz Stolz

bzw. Manifestationsformen von Göttern, man kann und muss mit ihnen
umgehen, mit ihnen reden, sie also auch bei ihrem Namen rufen.

Dass sich Götter in Phänomenen der Natur (und der Kultur) manifestieren,

ist normal; Beispiele sind der Tod (Mot), das Meer (Yamm) - wohl auch
das Getreide (Dagan), die Feuerflamme (Resep), der Donner (Hadad); oder
aber der Eigentümer (Ba'al). Das Numinose ist in die alltägliche Erfahrung
«eingelagert», es kann sich aber davon lösen und in einem besonderen Raum
zur Darstellung kommen. Im Namensgebrauch besteht häufig Kontinuität
zwischen dem «profanen» und dem «sakralen» Raum, wenn auch letzterer
häufig dem geschichtlichen Wandel gegenüber resistenter ist.

11. Einen besonderen Fall stellt Istar dar. Der Name ist gemeinsemitisch,
er bezeichnet eine männliche oder eine weibliche Gottheit - im letzteren Fall
kann eine Femininendung antreten (so in Nordwestsemitischen).'8 Im Akka-
dischen erscheint die Namensform im Status absolutus oder (viel seltener) im
Status rectus. Die Göttin Istar hat ein klares Profil im Zusammenhang
unterschiedlicher sprachlicher wie ikonographischer Kontexte.

Ausserdem bezeichnet der Ausdruck aber seit altbabylonischer Zeit ganz
generell die weibliche Gottheit, insbesondere im Ausdruck istar ali («Stadtgöttin»,

als weibliches Pendant zu il ali «Stadtgott»)19; manche dieser lokal
gebundenen /.v/m-Figuren sind weit herum bekannt geworden, so etwa die Istar
von Arbela. In grammatikalischer Hinsicht wirkt sich dieser Sachverhalt in
der Weise aus, dass istar in einem Genetiv-Verhältnis die Stelle des Nomen re-
gens einnimmt. Schliesslich meint der Ausdruck istar auch die persönliche
Göttin; in vielen Fällen ist er deshalb mit einem Pronominalsuffix verbunden
(wiederum in Analogie zu einem männlichen /7h).

Die Gleichsetzung mit der sumerischen Inanna kompliziert das Bild nochmals.

In Mesopotamien - wie in vielen analogen Situationen des Kulturkontakts

- überlagern sich polytheistische Systeme und führen zu Gleichsetzungen

von ähnlichen (aber nicht identischen) numinosen Grössen. Eine Liste
enthält auf der sumerischen Seite zweimal hintereinander den Ausdruck
ama-dInanna (Mutter [der?] Inanna) und setzt ihn akkadisch einmal mit amtili

tu (einer Kultprostituierten), einmal mit istarum «Göttin» gleich.
Insgesamt ist Istar also eine bestimmte Göttin mit (kontextabhängig)

mehr oder weniger genau umrissener Persönlichkeit; istar ist aber auch die
Gottheit schlechthin, soweit sie weiblichen Geschlechts ist - als Göttin der
Stadt oder Göttin des einzelnen. Sie reicht in ihren Manifestationsformen
schliesslich bis in die Menschenwelt hinein.

12. Das Beispiel der Istar führt zum Problem der systematischen
Götteridentifikationen Mesopotamiens in den Götterlisten. Bekanntlich differieren

18 J. Bottéro, Les divinités sémitiques anciennes en Mésopotamie, in: S. Moscati, Le
antiche divinité semitiche (Studi Semitici I) Rom 1958, 40ff.

19Belege hierzu bei von Soden, AHw I, 390.



Determinationsprobleme und Eigennamen 149

die Zahlen der verzeichneten Götter in der sumerischen und in der akkadi-
schen Spalte erheblich; eine grössere Anzahl sumerischer Götter erscheint
unter einem semitischen Namen, teils mit einer bestimmten funktionalen
Spezifikation, teilweise kommentarlos. Hier findet also eine rigorose Reduktion

statt. Dies hängt nicht zuletzt mit Eigenheiten der beiden Sprachsysteme
zusammen, der «Eigenbegrifflichkeit» im Sinne Landsbergers20 (die leider
nicht so weitgehend expliziert wurde, wie Whorf21 dies ungefähr zur gleichen
Zeit im Hinblick auf Sprachen der Indianer tat): Auf der sumerischen Seite
werden eher Ordnungsbeziehungen, auf der akkadischen Seite eher Gegenstände

thematisiert - wir würden heute von einer eher funktionalen oder
einer eher substanzialistischen Thematisierung der Kommunikation sprechen.
Es ist klar, dass der Stellenwert von Eigennamen im Bereich dieser beiden
Kommunikationstypen je anders ist: Die sumerischen Götternamen bezeichnen

eine numinose Grösse im Hinblick auf eine Beziehung (die bereits in der
sprachlichen Struktur präsent ist), die akkadischen bezeichnen (jedenfalls in
höherem Masse) diese numinosen Grössen «an sich».

13. Auch die numinose Grösse II stammt aus altsemitischem Erbe. Anders
als Istar hat die Gottheit II ihre «personale» Gestalt fast überall eingebüssl
bzw. kaum je entfaltet - je nach dem Entwicklungskonzept altsemitischer
Religion. mit dem man operiert.22 Bekanntlich wird il in Mesopotamien nirgends
mit Sicherheit als «Eigenname» verwendet - wenngleich Hinweise auf eine
solche Verwendung bestehen. Anders liegt der Fall in Ugarit, wo ilu tatsächlich

sowohl eine personal abgegrenzte Figur darstellt wie als Appellativum
verwendet wird. Eine besondere Entwicklung ergibt sich im altarabischen
Raum, wo il da und dort noch als eigenständige Figur greifbar ist. dann aber
plötzlich als Allah (mit Artikel - der II schlechthin, obwohl man später diesen
Artikel nicht mehr als solchen empfindet) in Muhammads Botschaft alle
anderen Götter aus dem Felde schlägt.

Es sind also unterschiedliche historische Entwicklungen zu beobachten.
Einerseits kann ein Name an Begrenzung und «Substanz» verlieren und ganz
zur Bezeichnung einer Klasse werden; aber auch gegenläufige Entwicklungen
sind belegt. Offenbar gibt es keine Entwicklungsgesetze.

14. Der Name des israelitischen Gottes jhwh ist der Form nach
wahrscheinlich eine Verbalform - allerdings ist nicht mehr deutlich, welches Verb
ursprünglich dahinter steht.22 Das Verb wird die Aktivität des Numens am Si-

20 B. Landsberger, Die Eigenbegrifflichkeit der babylonischen Welt (1926), Darmstadt
1965.

21 Zusammenfassend: B. L. Whorf, Sprache - Denken - Wirklichkeit (1942), Reinbek
1963.

22 Diskussion bei Stolz, Monotheismus, 39ff.
23 Dazu zuletzt Art. Yahweh (K. van der Toorn), Dictionary of Deities and Demons in

the Bible DDD), Leiden 1995,1711-1730.



150 Fritz Stolz

naj bezeichnet haben, wenn diese geographische Beziehung wirklich
ursprünglich ist. Man hätte dann gewiss an eine sinnlich wahrnehmbare Aktivität

des Numens zu denken - für einen Gott in der Wüste würde es kaum
ausreichen, dass man von ihm lediglich hätte sagen können «er ist, er erweist
sich».24 Die Entfernung Jahwes vom Sinaj wird die Abgrenzung seiner
Persönlichkeit unterstützt haben: Er löst sich von seiner Äusserungsform und
von seiner Berggestalt - so weit, dass die ursprüngliche Bedeutung von jhwh
nicht mehr erinnerlich ist, was natürlich keinen Einzelfall darstellt; man
vergleiche nur hdd. Einem verfeinertem Empfinden spätererer Zeit kam die
Beziehung zu hajä natürlich zustatten; aber auch andere Gottesnamen gerieten
in den Sog spekulierender Deutungen: Adad/hadad wurde später als «unus un-
us» (hadhad) interpretiert.25

15. Auffällig ist, dass Jahwe verschiedentlich in einem Genetivverhältnis
als Nomen regens erscheint, was man nicht erwarten würde: Gut belegt,
wenngleich nur in bestimmten Traditionssträngen, ist jhwh seba'ôt2f>; man wird
kaum davon ausgehen können, dass der Gottesname in diesem Ausdruck
noch seine verbale Kraft behalten hätte. In epigraphischer Bezeugung ist vom
jhwh tmn und jhwh smrn die Rede: Jahwe wird also mit einer Ortschaft bzw.
einer Region in Zusammenhang gebracht, zu der er kultisch bzw. der
geographischen Elerkunft nach gehört - dies ist im Vergleich mit akkadischen Belegen

nicht auffällig, genau so wenig, wie wenn neben Jahwe «seine Asera» (also

auch hier eine doppelte Determination) genannt ist.
Von diesen Gegebenheiten her bestätigt sich der Eindruck einer eher

offenen, fluktuierenden Jahwe-Grösse, der sich von den Beobachtungen zur
Bildung der Personennamen her ergab. Dieselbe Unschärfe zeigt sich auch
bei der Gattin Jahwes, «seiner Asera», die menschen- oder pfahlgestaltig
konzipiert sein kann, und deren Name den Status eines Eigennamens und eines

Klassenbegriffs hat.27

16. Diese Überlegungen wären jedenfalls unter den Rahmenbedingungen
der neuen Monotheismus-Diskussion mit zu bedenken. Die Tatsache, dass

der Jahwe-Name in bestimmten Milieus israelitischer Religionsgeschichte in
besonderer Weise privilegiert wurde und dass die Jahwe-Figur hier in immer
höherem Masse von der «Welt» abgelöst wurde, steht hier nicht zur Diskussion.

Zu den Voraussetzungen dieses Prozesses gehört jedenfalls eine
bestimmte Tendenz in den westsemitischen Sprachen überhaupt - ohne dass

hier wieder so etwas wie «hebräisches Denken» rekonstruiert werden sollte:
Eigennamen tendieren im Westsemitischen zu einer «Vereinfachung» hin;
Götternamen und -figuren gewinnen eine relative Konsistenz, sind also eher

24 W. von Soden, Bibel und alter Orient, 1985, 78ff.
25 Beleg bei H. Gese, Religionen Altsyriens (RdM), Stuttgart 1970, 121, Anm. 173.
26 Dazu zuletzt Art. yhwh s'ba'ôt (T. N. D. Mettinger), DDD, 1730-1740.
27 Vgl. F. Stolz, Monotheismus, 121 ff.



Determinationsprobleme und Eigennamen 151

von einem «substanzialistischen» als von einem «funktionalistischen»
Kommunikationssystem her zu verstehen; und das Sprachsystem beginnt, die
Unterscheidung determiniert/nicht determiniert auszuarbeiten. Dies ist als

Hintergrund der Entgegensetzung zwischen dem einen Jahwe und die vielen Göttern

nicht unwesentlich. So gewinnt die Aussage, dass der Name Jahwes nur
an einem bestimmten Ort wohnen kann, Konturen.

17. Vielfach wechselt im AT der Eigenname Jahwes mit dem Klassenbegriff

«Gott» - was nicht erstaunt, wenn es nur einen Gott gibt; in manchen
Fällen ist die Unterscheidung schwierig.28 Mindestens so wesentlich wie die
Privilegierung des Namens Jahwes und die Identifikation von Eigenname und

Appellativum ist dann jedoch der Verzicht auf den Eigennamen. Von einer
bestimmten Zeit wird der schriftlich überlieferte Gottesname nicht mehr
verwendet; das cfre' perpetuum ersetzt den Eigennamen durch ein Appellativum,

das nun wie ein Eigenname fungiert. - Offenbar ist ein Name an sich
nicht geeignet, den zu bezeichnen, welcher der Welt schlechterdings
entgegengesetzt ist.

18. Von da an ist die Rede von einem «Namen» Gottes nur noch uneigentlich.

Wenn etwa im Taufbefehl der «Name Gottes» genannt wird, dann muss
er folgerichtig präzisiert werden durch eine Anreihung von Bezeichnungen,
die einen ganzen Erfahrungszusammenhang repräsentiert. Dieser ist in der
Neuzeit kaum mehr wirksam. Jedenfalls verweist die Rede vom «Namen Gottes»

heute in der Regel auf eine «Leerstelle», was sich etwa an der Diskussion
von Verfassungspräambeln (aber auch in anderen Verwendungszusammenhängen

des Wortes «Gott») gut zeigen lässt: Die Berufung auf Gott hat lediglich

die Funktion, den Staat in seinem (gegebenenfalls totalitären) Anspruch
zu relativieren; der Name Gottes verweist also nur noch auf eine Funktion,
überhaupt nicht mehr auf eine Substanz.

19. Die vorstehenden Überlegungen sind zugegebenermassen locker
aneinandergereiht und fragmentarisch; sie sind dies vor allem deshalb, weil sie

sich nicht primär an einem Thema orientieren, sondern an der eingangs
thematisierten Frage nach dem Zusammenhang verschiedener Ebenen des

Kommunikationssystems und der Beziehungen, die sich hier ergeben; diese

Fragestellung ist bislang erst spärlich bearbeitet und bedarf weiterer
methodischer Klärung.

Fritz Stolz, Zürich

28 Von den zahlreichen Beiträgen zum Problem seien hier lediglich genannt: F. Baum-
gärtel, Elohim ausserhalb des Pentateuch. Grundlegung zu einer Untersuchung über die
Gottesnamen im Pentateuch (BWAT 19), Leipzig 1914; J.L. McKenzie, The Appellative
Use of El and Elohim, CBQ 10 (1948) 170-181; M.H. Segal, El, Elohim, and YHWH in the
Bible, JQR 46 (1955) 89-115.


	Determinationsprobleme und Eigennamen

