
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Erlebte Gegenwart - verheissene Zukunft : Gedanken zu II Samuelis 7
und Genesis 15

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erlebte Gegenwart - Verheissene Zukunft.
Gedanken zu II Samuelis 7 und Genesis 15.

Diese Ausführungen sollen ein Zeichen des Dankes für Jahre kollegialer
Verbundenheit und aufrichtiger Freundschaft sein. Der Ausgangspunkt ist II
Sam 5,11+12. Nach der in eigener Initiative unternommenen Eroberung
Jerusalems erkennt David an seiner Anerkennung auf politischer Ebene durch
Hiram von Tyrus, dass Jahwe ihn und sein Königtum bestätigt habe. Diese
Angabe erfolgt nicht aus archaeologischem Interesse; sie ist auch kein gleichsam

die Eigenmächtigkeit Davids entschuldigender erbaulicher Zusatz.
Vielmehr lässt sie die Bedeutung wie auch die Problematik erkennen1, die diese
Massnahme sowohl für den König, wie ganz Israel hat.2 Damit dass ein
Mensch das JA oder NEIN Gottes zu eigenen Plänen erst an deren Folgen
erkennt3, wird er sich der Möglichkeit eigener Entschlüsse, damit auch eigener
Verantwortung bewusst. Das ist nicht eine säkulare Haltung. Eher ist es
Ausdruck einer sich weiter entwickelnden, vertieften Frömmigkeit, die im Wissen
um die Unausweichlichkeit eigener Entschlüsse sich doch mit diesen in den
Willen Gottes eingebunden weiss. Das wird in vielem seit der Königszeit
deutlich. Die Urteile derer, die in David den künftigen König sehen (I Sam
23,17; 24,21; 25,28) sind so stilisiert, dass sie nicht auf Grund göttlicher
Weissagung oder Verheisssung sondern einer nüchternen Beurteilung der Lage
erfolgen. Sie sind gleichsam vorweggenommene vaticinia ex eventu. Auch die
Entscheidung der Nordstämme für David (5,2) gründet auf dessen bekannten
Führungsqualitäten und nennt eine Verheissung nur im Vorbeigehen («übrigens

hat auch...»).
Abgesehen vom Midrasch I Sam 16,1-13 (28?) erfolgt die letzte direkte

Befragung Gottes vor der Übersiedlung nach Hebron (2,1)4, die sich übrigens
schon nüchtern aus örtlichen Gegebenheiten verstehen liesse; die Versendung

von Beuteanteilen im Süden (I Sam 30,20ff.) zeigt deutlich ein politisches

Kalkül. Jedenfalls ist das Königtum Davids, gleich wie es zustande
gekommen sein mag, eine wenn auch nicht von Gott inaugurierte, so doch
bestätigte feste Grösse, d.h. ein Teil des Planes Gottes in der Geschichte. Dieses
Königtum war keine beziehungslose mythologische Grösse. Es baut auf einer
Vergangenheit auf und hat eine Zukunft.5 Das ist keine gedankliche Speku-

1

Vgl. dazu H.J. Stoebe, KAT VIII/2 1994, 172.
iQD TQin; es geht nicht um eine konventionelle laudatio Davids, unabhängig

davon, ob die Aussage deuteronomistisch ist oder nicht.
3 Vgl. dazu H.J. Stoebe: Schicksal Erkennen - Schuld Bekennen. Gedanken im

Anschluss an Lev 5,17-19, S. Hermann-FS 1991, 385-397.
4 Das wäre wichtig für den zeitlichen Ansatz von II Sam 5,17-25; dazu KAT VIII/2,

178f.



132 Hans Joachim Stoebe

lation. Eine Gegenwart, die sich ihrer Vergangenheit nicht mehr bewusst werden

will, kann auch keine Zukunft haben.
In diesem Zusammenhang ist wohl II Sam 7 zu beurteilen. Die redaktionellen

Fragen6 können ausser Betracht bleiben; sie berühren das Inhaltliche
nicht. Von Bedeutung für jene ist wohl die heute vorherrschende Annahme
von einer sich in Schichten um einen Kern legenden, im wesentlichen
geschlossenen Einheit. Ungeachtet ursprünglicher Selbständigkeit ist durch 7,2

Kap. 6 in den Zusammenhang eingeschlossen, was für das Verständnis des
Ganzen von Bedeutung sein könnte.7 Das Königtum und sein Segen, auch für
das Volk,8 ist greifbar da und braucht nicht verheissen zu werden. Wird aber
diese das «Wohlergehen garantierende Dynastie von Bestand sein?

David beabsichtigt, für die Lade, das Symbol der Gegenwart Gottes bei
seinem Volk einen Tempel zu errichten. Obwohl sich im alten Orient mit dem
Bau eines Tempels die Vorstellung einer Sicherung der Wohlfahrt des Erbauers,

des Bestandes seiner Dynastie9, des Glücks des ganzen Volkes verbindet
(im Alten Testament vgl. II Sam 23,3+4), war ein solcher Bau bisher
unterblieben.10 Gott lehnt den Plan ab. Gewähr für seine schützende Gegenwart
war schon seit der Herausführung aus Ägypten und der Wüstenwanderung
(diese ohne Erwähnung des Sinaibundes) das Mitgehen Gottes in Zelt und
Lade (v 6+7). Ungeachtet des zeitlichen Ansatzes der Formulierung "771X3

ptÖQ31 ist damit ein beweglicher Kultgegenstand im Gegensatz zu einem
stationären Heiligtum gemeint. Auch sonst bleiben die Angaben unsicher und
ohne eigentlichen Haftpunkt." Das beizubehaltende und nicht in pstö zu
ändernde p3Ç könnte auf eine uns nicht bekannte Überlieferung von einer Prä-
ponderanz einzelner Stämme und Gruppen durch herausragende Führergestalten

weisen.12 Der Bezug der dem Propheten von V. 8 ab an David
aufgetragenen Worte ist ebenfalls unsicher. V. 8 knüpft die Berufung von der Weide

her und die Bestellung zum TU] an Vorstellungen der charismatischen
Richterzeit an; bei 711371 ist kaum an den von der Weide geholten Hirtenknaben

(I Sam 16), eher an den hinter den Pflugrindern heimkehrenden Saul zu
denken (I Sam 11:5).

Die Gottesrede wird V. 9, mit zwei Impf cons (T7IX1 und 7IDTDK1) fortgesetzt.

Damit wird der inneren Logik der Darstellung entsprechend das Mitsein

Gottes und die Vernichtung der Feinde im Zusammenhang mit dem

5 H.J. Stoebe, Überlegungen zur Theologie des Alten Testaments, Herzberg-FS 1965)
jetzt: Gesammelte Aufsätze, 1989, 268-288.

6 KAT VIII/2 207ff.
'Durch die Nennung des Zedernhauses ist auch 5,11 locker einbezogen.
8 Dazu und zu dem Komplex überhaupt KAT VIII/2 213ff.
9 KAT VIII/2, 215.
10Zu Vermutungen über den Grund dafür s. KAT VIII/2 218.
11 Dazu und zu dem gesamten Komplex a.a.O. 213, V. 7 Anm. c.

"Deren es sicher mehr gab, als uns im Alten Testament überliefert ist.



Erlebte Gegenwart - Verheissene Zukunft 133

Nehmen Davids von der Weide angesehen.13 Schwieriger sind die Perfekte
mit vorgesetztem waw in den Versen 9b und 10 zu erklären. Wenn nicht das

waw überhaupt getilgt wird, werden sie weithin, auch von neueren (z.B.
Hertzberg, Zürcher Bibel) wohl im Blick auf die Imperfekte TUT und lEhC als

perf cons, gedeutet und als Hinweis auf ein zukünftiges Geschehen verstanden.

Doch passt das nicht in den Zusammenhang. Ungeachtet aller redaktionellen

Fragen ist es einem Redaktor nicht zuzutrauen, dass er bereits Geschehenes

gleich darauf als etwas noch Ausstehendes berichtet. Ausserdem
erscheint es mir ungewöhnlich - aber da lasse ich mich gern belehren - dass con-
sekutive Imperfekte und Perfekte so unmittelbar nebeneinander gestellt
werden. Wenn man nicht an Perfekte mit waw copulativum denken will, läge
es näher, an in der Vergangenheit geschehene aber noch nachwirkende
Ereignisse zu denken.14 Die eigentliche Zukunftsweissagung beginnt mit
~p TliDIhl, und ist eine Zusicherung des Bestandes der Dynastie (D,3). Mit dieser

ist die Landnahme abgeschlossen. Das "IThCM erschiene seltsam unrealistisch,

wenn es erst in einer nicht zu bestimmenden Zukunft, u. U. erst nach
dem Tode Davids in Erfüllung gehen sollte. Mag "lb iT]il deuteronomistisch
sein, was bei einem Rahmen ohnedies wahrscheinlich ist, beeinträchtigt das

nicht den Gedanken, dass mit der Regierung Davids ein Ziel erreicht ist. Das
erlaubt dann die Annahme, dass eine bewusst erlebte Gegenwart den Ansatzpunkt

für die Elemente der Darstellung gegeben hat. Dass die Gegenwart als

glückhafter Zustand gilt, ist deutlich erkennbar. Aber wird er auch Bestand
haben, oder wie einst die Herrschaft Sauls eine Episode bleiben? Bei der
Dauer der Dynastie geht es nicht um das Prestige eines Menschen15, sondern
zugleich um den Geschichtsplan Gottes mit Israel und die Sicherung des ihm
verliehenen Landes, wie die VV. 8-17 dreimal vorkommende Nennung des

Namens unterstreicht.16
Die Landverheissung in den Vätergeschichten ist vielfach mit der Zusage

zahlreicher Nachkommenschaft und dem Versprechen verbunden, dass diese
Nachkommenschaft zu einem grossen Volk werden solle (etwa Gen 12,12;
13,17; 17,4; 22,16). Das liegt in der Natur der Verheissung des Landbesitzes,
denn ohne das kräftemässige Potential, das ihn nutzen kann, ist er illusorisch.
Zur Verheissung eins grossen Namens (Gen 12,2) wäre II Sam 7,9 zu vergleichen.

Zunächst weisen die Verheissungen in eine ferne Zukunft; schon das

macht Nachkommensverheissungen nötig. Vielfach wirken die Verheissungs-
elemente konventionell ohne eine echte konkrete Verwurzelung. Zuweilen

13 So die meisten; anders, allerdings mit einer (unnötigen) Änderung der Vokalisation
Bressan, Dhorme.

14Zur Sache KAT VIII/2 220 V. 9 Anm. b; V. 10 Anm. a.
15 Das wäre eine Gegenwart ohne Zukunft.
16 V. 18-29 vier mal; zur Sache noch einmal M.Noth, David und Israel, Robert-FS, 1954.



134 Hans Joachim Stoebe

wirken sie auch unrealistisch wie etwa das '"KO 1113 und das n~IS in einem
ergänzenden Zusatz Gen 15,18.17 Hier sind für uns die erzählenden Stücke
aus novellistischem Zusammenhang wichtiger, die in einer Nahverheissung
einem kinderlosen Ehepaar, das aus Altersgründen nicht mehr mit Nachkommenschaft

rechnen kann, die wunderbare Geburt eines Sohnes ankündigen,
der zu grossem befähigt sein wird (z. B. 1 Sam 1,17, Hanna). In den
Vätergeschichten (Gen 15,3; 17,17; 18,10 [Gen 22, wunderbare Erhaltung des gefährdeten

Sohnes]) ist er sowohl Voraussetzung wie Garant für die in ferne
Zukunft weisende Verheissung. Dieses Motiv begegnet auch II Sam 7, allerdings
in einer durch die Verhältnisse stark abgewandelten Form. Ein Sohn braucht
nicht verheissen zu werden, denn Nachkommen sind zahlreich da (II Sam 3,2-
5; 5,13-16). Mögen auch im Verlauf einer bewegten Familiengeschichte einige
ausgefallen, andere für Regierungsaufgaben ungeeignet gewesen sein, so
werden doch beim Tod des Vaters genügend Thronprätendenten vorhanden

gewesen sein. Der Zug einer nicht mehr zu erwartenden Geburt eines Kindes
entfällt. Das Motiv einer Zusage ist aber unter teilweiser Anpassung an die
Situation (zu TllTDm 12 vgl. VDil 5,12) in 12+13 aufgenommen. Indessen
bleiben Spannungen bestehen, die einen Überlieferungsbestand erkennen
lassen. ÎHÎ ist in den Vätergeschichten (z. B. 12,7; 13,15; 15,18; 17,7) eine
reiche Nachkommenschaft in weiter Zukunft. An einen direkten Nachkommen?)

lassen die Verheissungen der Vätergeschichten ja auch nicht denken.
Hier aber muss Salomo als der Tempelbauer gemeint sein.18 Auch das "['ÀJQQ

Gen 15,4 durchaus begründet, ist hier eigentlich überflüssig. Die Zukunfts-
verheissung wird durch die Tempelbaubewilligung aufgenommen (V.13).
Charakteristischer Weise findet sich auch hier die sonst bei Verheissungen
auftretende Spannung zwischen Erbe und Nachkommenschaft (vgl. dazu
auch Anm. d zu V.7).

Ich muss hier meine Auslegung im Kommentar korrigieren und, wie ich
meine, berichtigen. Allgemein sieht man in V.13 eine spätere Erweiterung,
vielleicht ein Zusatz des Deuteronomisten19, der damit späteren Verhältnissen

Rechnung tragen wollte. Auch ich habe dem trotz meiner Zurückhaltung
in der Beurteilung der Bedeutung von zugestimmt, und die für Ursprünglichkeit

vorgebrachten Gründe für wenig überzeugend gehalten.20 Aber
schliesslich bilden die Anfänge des institutionellen Königtums so sehr eine
Einheit, dass es berechtigt erscheint, vornehmlich nach den turbulenten
Ereignissen bei Davids Thronnachfolge, den Anfang einer gesicherten Dynastie
mit dem von David als Nachfolger bestimmten Salomo, dem Tempelerbauer,
zu sehen. Dann wäre V.13 ein integrierender Bestandteil der Darstellung.

l7Zu Kap 15 überhaupt s.u. 138f.
18 Dazu KAT VII1/2 222, V. 12 Anm. c. d.

"KAT VIII/2 227, Anm. 56. 57.
211 A.a.O. 228, Anm. 58.



Erlebte Gegenwart - Verheissene Zukunft 135

Schliesslich hat ja auch die Dynastie so lange bestanden wie der Tempel
bestand.21 Es ist dann aber auch nötig, nach dem Verständnis von V.14 zu
fragen. Es ist nicht möglich, die Zusagen auf den einen gleichsam exemten Nachfolger

Salomo zu beziehen. Hier ist das in seiner Bedeutung schillernde ITH

V.12 in seiner pluralistischen Bedeutung auf die gesamte Nachkommenschaft
zu beziehen. Strafe oder Schläge bei Verfehlungen werden sein, aber sie werden

erzieherische Bedeutung haben und zu ertragen sein; Gottes Zuwendung
pon)22 wird ihm und damit auch seinem Volk nicht entzogen werden. Zu
beachten ist, wie unkonditioniert diese Zusagen erfolgen.

Man spricht bei II Sam 7 jetzt meist von einem Davidbund23 und auch ich
habe es getan, obwohl das Wort Bund im Zusammenhang gar nicht
vorkommt.24 Es besteht da ein Zusammenhang mit dem Abrahambund. Nach
dem Tode Sauls erhält David die Weisung, nach Hebron zu dislocieren.23
Hebron ist der Haftpunkt einer Abrahamtradition. R. Clements26 hat, allerdings
wenig überzeugend, zu erklären versucht wie Jahwetradition und Abrahamtradition

nach Hebron gelangt sein könnten. Dass das Abrahamgrab in
Hebron gezeigt wird, spricht zwar für das Alter der Überlieferung27; wie alt sie

aber wirklich war, wissen wir nicht. Jedenfalls scheint es nicht sicher, dass David

- so Clements - an eine Abrahamtradition anschliessen wollte, wenn man
bedenkt mit welcher planmässigen Konsequenz durch die Versendung von
Anteilen an gemachter Beute an die zunächst noch lockeren Gruppierungen
im Süden sich David Sympathien bei diesen zu schaffen sucht (I Sam
30,20ff.).28 Ausserdem ist zu bedenken, dass die Überlieferung von einer
Grabstelle in den Bereich von Landnahmeüberlieferungen gehört. Die Dyna-
stieverheissung II Sam 7 setzt eine erfolgte Landnahme voraus, die nicht
mehr Verheissung ist.

Trotz dieser Überlegungen erscheint es berechtigt, den «Davidbund» und
den Abrahambund neben einander zu stellen, und darauf zu befragen, ob sich

21 Eine Änderung, wohl durch den Wechsel der Verhältnisse bedingt, tritt dann in der
Verkündigung der Propheten ein.

22 Wie in der Davidvita David durch Krankheit und Tod des im Ehebruch mit Bathseba
gezeugten Kindes gestraft wird.

23 Der erste, der von einem Davidbund sprach, war wohl L. Rost, Sinaibund und Davidbund,

ThLZ 72 (1947) 130f.
24 KAT VIII/2 238f.
25 Dafür, dass dabei auch Zweckmässigkeitsgründe massgeblich gewesen sein könnten

s. o. 131.
26 Abraham und David. Gen 15 and ist Meaning for Israelite Tradition, Studies in Biblical

Theology. Second Series 1967.
27 Encyclopaedia of Archaeological Excavation in the Holy Land, III 1927, 76.
28 Es ist daran zu erinnern, wie in der Saulüberlieferung I Sam 15 die selbstherrliche

Verfügung über die gemachte Beute zur Versündigung wird, die seinen Untergang einleitet.



136 Hans Joachim Stoebe

für die religiöse Haltung, die sich in II Sam 5,12 und II Sam 7 andeutet,
Ansätze und Vorstufen finden.

An der Geschichtlichkeit der Gestalt Abrahams ist nicht zu zweifeln.29 Es
ist aber nicht möglich, sich eine leidlich klare Vorstellung von seiner soziologischen

Stellung im Kontext seiner Zeit zu machen. Er ist der rechtlose, vor
einer Hungersnot ausweichende (Halb)nomade (Gen 13) aber auch der Führer

einer einsatzfähigen Truppe (Gen 14). Es ist auch nicht möglich, sich ein

genaues Bild von seinen Wanderungen zu machen. Genannt werden die Ora-
kelterebinthe bei Sichern (Gen 12,6), das Gebirge östlich von Bethel (Gen
12,8; 13,2), Ai (13,2), das wäre ein ziemlich umgrenzter Raum. Erwähnt wird
aber auch das Südland (12,5; 13,2) Gerar (20,2), Beer Seba (21,34). Das könnte

damit zusammenhängen, dass die überragende Gestalt Abrahams für das
Bewusstsein Israels zu einem Initiator und Modellfall rechten Jahweglaubens
geworden ist.

Die Verheissungen an Isaak und Jakob werden ja auch meist als Erfüllung
der Verheissungen dargestellt, die an Abraham ergangen sind (Gen 26,3;
28,4; 35,12; 48,15.16). Zu den genannten Orten muss dann noch Hebron mit
der Überlieferung vom Grabe Abrahams3", bzw. der nahe dabei gelegene
Hain mamre genannt werden (z.B. Gen 18,1; 23,2.18; 24,8). Bei dieser breiten
Palette wird man damit rechnen können, dass der Name und die überragende
Gestalt Abrahams auch ursprünglich selbständige Berichte angezogen haben
kann, die vielleicht nicht einmal genuin israelitisch gewesen sein müssen.
Angesichts der Bedeutung von Hebron ist auch anzumerken, dass ausser der
geschichtlich referierenden Nennung II Sam 2,2; 5,2 Hebron in der Davidgeschichte

nicht mehr erwähnt wird, das macht die Annahme einer bewussten

Anknüpfung an eine Hebroner Abrahamüberlieferung ebenfalls wenig
wahrscheinlich. S. Herrmann31 hat einmal, und sicher nicht ohne Berechtigung die
Frage gestellt, ob es nicht erstaunlich sei, dass die Väterverheissungen in
Geltung bleiben konnten, obwohl andere und näher liegende Ereignisse (Aufenthalt

in Ägypten, Wüstenwanderung, Bundschluss) verpflichtend dazwischen

getreten waren. Vielleicht könnte hier eine Antwort gefunden werden.
Gen 12 fängt mit dem Auszugsbefehl Jahwes an Abraham, die Sicherheit

der Heimat, die Geborgenheit in einem Familienverband zu verlassen und in
die Fremde zu gehen, einer Weisung, der Abraham bedingungslos Folge
leistet, etwas Neues an; es ist gleichsam ein Schöpfungsakt in der Geschichte.
Die Anknüpfung an Harran und Ur Kasdim im Osten als Ausgangspunkt ist
sowohl textlich unsicher wie quellenmässig locker.32 Einen Anknüpfungspunkt,

sei er bewusst oder unbewusst, muss es ja immer gegeben haben. Viel-

39 Ich verweise stellvertretend für vieles auf die verschiedenen Veröffentlichungen von
R. de Vaux: Les patriarches hébreux et les découvertes modernes in der Revue Biblique.

3(1 Encyclopaedia of excavation in the Holy Land, III 1927.
31

Besprechung von C. Westermann: Die Verheissung an die Väter (1976), ThLZ 1979.



Erlebte Gegenwart - Verheissene Zukunft 137

leicht wäre dazu an das "imi "inn Gen 1,2 zu erinnern. Mit Kap 12 wendet sich
der Blick entschlossen in die Zukunft. Die Verheissungen sind allgemein,
eine Landnahmeverheissung gibt es nicht, kann es vermutlich auch nicht
geben, weil Abraham noch nirgends angekommen ist. Die ersten konkreten
Offenbarungen erfolgen bei der Orakelterebinthe in Sichern (Gen 12,7 an Abraham),

in Gerar (26,7 an Isaak) in Bethel (28,13; 35,10 an Jakob). Oder aber,
es wird vom Bau eines Altars zur Anbetung Jahwes durch Abraham (12,7.8
zwischen Bethel und Ai; 13,18 in Mamre) berichtet. Ein Altarbau ist keine
Verheissung, könnte aber eine solche einschliessen, denn er bedeutet die
mindestens zeitweise in Anspruchnahme eines Ortes für den Gott dessen, der den
Altar erbaut. Das mag vage erscheinen, es ist aber auch nicht entscheidend.
Der verheissene oder in Anspruch genommene Raum hat sehr begrenzten
Umfang; aber gerade das, und die konkrete Bindung des Verheissungsem-
pfängers an diesen, profiliert das Wesen der Verheissung. Wahrscheinlich ist

nur ein kleiner Ausschnitt aus dem Verheissungsgut erhalten, aber das ändert
nichts daran, dass es sich um die Grundlagen der Volksgeschichte handelt, die
nicht durch spätere Ereignisse überholt oder bei Seite geschoben werden
können. Auf der anderen Seite hat man im Gegensatz zu den Folgerungen
hier aus den allgemeinen Angaben etwa in Gen 12 (zu Gen 17 vgl. u.) und
dem Abstand zwischen Verheissung und Erfüllung den Schluss gezogen, dass

diese Verheissungen aus jüngster Zeit stammen müssten und einen Anspruch
anmelden sollten, als durch politische Ereignisse der Besitz des Landes eine

problematische Grösse geworden war.33 Indessen hat, wohl mit Recht, Noth34

dagegen eingewandt, dass es schwer vorstellbar sei, wie eine solche fingierte
Verheissung irgend eine Bedeutung gewinnen konnte, wenn nicht etwas da

war, woran man anknüpfen durfte. Ausserdem würde ich fragen, warum dann
einzelne Orte begrenzten Umfangs genannt werden.

Damit ist die Frage nach Entstehung, Wesen und innerer Substanz der
Verheissung neu gestellt. Wenn diese auch als unmittelbare Gottesrede
stilisiert sind, ergehen sie an Menschen und müssen auch etwas dem Menschen
erkennbares haben; sie dürfen nicht gut gemeinte, aber vage Ausichten auf
eine nebelhaft ferne Zukunft bleiben.

Man hat, wie schon oben gesagt, II Sam Kap. 7 den Davidsbund genannt.
Stellen wir fest, es gibt zwei mit Verheissungen verbundene Nennungen eines
Abrahambundes in der Genesis. Zwar fehlt ein Bund II Sam 7, aber der von
Gott tolerierte zukünftige Tempelbau könnte durchaus an Stelle eines Bundes

stehen, denn er stellt ja eine Verbindung Gott-Mensch wie Mensch-Gott
dar, aber das braucht nicht verfolgt zu werden. Nach dem schon nach Ähn-

32 Vgl. o. 132; das Gen 11,28.31 aus priesterlicher Überlieferung stammende
nnto ms ist Gen 15,7 Zusatz.

33 So auch J. Hoftijzer, Die Verheissung an die drei Erzväter, 1956.
34 So Noth in einer Besprechung von Hoftijzer.



138 Hans Joachim Stoebe

lichkeit der Motive wie nach situationsbedingten Unterschieden gefragt war,
kann die Untersuchung jetzt einen Schritt weiter geführt werden.

Es gibt zwei Abrahamsbünde Gen 15 und Gen 17. Von diesen scheidet
Gen 17 als ungeeignet für unsere Frage aus. Es ist ein junges Stück, das nicht
mit einer Ortsbestimmung, sondern einer Altersangabe (Priesterschrift)
eingeleitet wird. Es steht nicht in einem erzählenden Kontext, sondern steht unter

dem theologischen Aspekt des Bundschlusses und der Bundesverheis-

sung. Ihm werden die verschiedenen Motive der Vätergeschichten zugeordnet;

die Landverheissung (ganz Kanaan) kommt an zweiter Stelle. Bei dem
Alter dieses Quellenstücks ist es verständlich, dass der Bundschluss am Sinai
auf Abraham übertragen wurde. Deswegen ist es für unsere Zwecke nicht
geeignet, und Gen 15 ist mithin vorzuziehen. Dieses Stück der Abrahamüberlieferung

macht schon dadurch einen erheblich älteren Eindruck dass es sperrig
im Kontext steht. Die Schwierigkeit für die Auslegung erhellt bereits an der
Zahl der Bearbeitungen, die dieses Kapitel, vornehmlich unter quellenkritischen

Gesichtspunkten gefunden hat.35 Allerdings muss aus Raumgründen
auf eine eingehende Darstellung und Literaturangabe verzichtet werden.
Einmütigkeit besteht in der Zuweisung dieses Kapitels an den Jahwisten.36

Aber das ist noch nicht das inhaltliche Problem. Die Perikope schliesst
konventionell, d.h. ohne inhaltlichen Zusammenhang, an Kap. 14 an. Ein lokaler
Haftpunkt fehlt wie 12,l.37 Dass dabei an Hebron zu denken ist (so Clements)
ist nicht sicher, vielleicht nicht einmal wahrscheinlich. Man könnte an eine

vorjahwistische Abrahamüberlieferung denken, die zu ihrer Aufnahme in das

jahwistische Corpus einer tiefgreifenden, nicht immer einheitlichen Änderung

bedurfte, bei der vielleicht auch ein ursprünglicher Skopus verändert
wurde.38

Mil V.l b wird eine bedrängte Situation voraus gesetzt. Was |30 besagt,
versteht sich von selbst. Was bedeutet dann aber der grosse Lohn? An eine

Belohnung für bewiesenen Glaubensgehorsam zu denken (so einmal Holzinger)

verbietet die isolierte Stellung des Kapitels. ~D0 ist das Entgelt nicht nur
in Naturalien (auch Jes 40,14; jedenfalls nicht die Kriegsbeute) für eine auch

von einem Landfremden erbrachte Leistung, der dabei u. U. sogar zu einem
gewissen Wohlstand gelangen konnte (Gen 26,12, Isaak), was seine Stellung
nicht unbedingt verbessern mochte (Gen 26,16). Abraham versteht das sehr
konkret und denkt an die nächste Zukunft. Was heisst grosser Lohn, ich habe

35 Ich nenne zuletzt die Festschrift für J. Schabert: Die Väter Israels, 1989; dabei die

Beiträge von N. Lohfink und P. Weimar.
36 Von elohistischen Stücken redet eigentlich nur noch L. Perlitt, Das Bundesformular.

Vgl. auch G. von Rad zu Gen 15.
37 Zu G"lEb TIX Gen 15 vgl. Anm. 32.
38 Zu diesem Fragenkomplex wäre auf Alt, Der Gott der Väter, BWA(N)T 111/12,1929

(Kleine Schriften Band 1,1953) zu verweisen.



Erlebte Gegenwart - Verheissene Zukunft 139

keine Kinder, mein Hausknecht3'' wird mein Erbe sein. Das kann eine Hilfe
für den örtlichen wie zeitlichen Ansatz sein, denn nach dem Kodex Hammurabi

wird der vom Herrn anerkannte Sohn eines Sklaven erbberechtigt. Mit
dem Erben ist der Blick auf die nächste Generation eingeengt. Die Klage
endet mit der Zusage eines leiblichen Erben. Die Verheissung reicher
Nachkommenschaft führt den Gedanken über die vorausgesetzte Situation hinaus,
und ist ebenso konventionell wie das Bild vom Sternenhimmel (V.5). Unglatt-
heiten dieser Art, zu denen wohl auch der nicht recht zu der Frage V.8
passende Glaubenssatz V.640 gehört, wurden früher meist als Einsatz der Quelle
E angesehen41, sind aber eher Zusätze im Rahmen der Einbewältigung eines

fremdartigen Textes. Ein solcher ist auch das Opferzeremoniell V.9+10 ohne
Analogie in der Väterüberlieferung: Schlachten und Hälftung von dreijährigen

Kuh, Ziege, Widder, also opferbaren Tieren, worauf die entsprechenden
Teile einander gegenüber gelegt werden. Da bei Einbewältigungen Änderungen

und Umformungen unvermeidlich sind, ist der Versuch gerechtfertigt,
das Bild aus anderen Belegen zu vervollständigen, b.z.w. zu korrigieren. Bei
der Bedrohung Jerusalems durch die Babylonier beschliesst der König in
feierlicher Abmachung (iT~l2) mit dem Volk die Freilassung aller hebräischen
Lohnsklaven. Diese, eine endgültige Befreiung schaffende Abmachung wird
vor Gott getroffen, ist aber nicht eigentlich ein sakraler Akt. Der Vorgang ist
der, dass König und Volk durch die Teile eines zerlegten Kalbes durchgehen
müssen (Jer 34,38). Es wird nicht gesagt, ob auch die begünstigten Schuldner
an diesem Zeremoniell beteiligt sind. U. U. müssen sie ja auch Verpflichtungen

übernehmen. Nachdem eine Entspannung eingetreten ist, gilt das
Abkommen nicht mehr, werden die Freigelassenen zurückgeholt. Darum - so

predigt Jeremia - muss Gott selbst eingreifen, die Wortbrüchigen den Feinden

preisgeben; ihre Leichen werden ein Frass der Vögel sein. Das lässt die
Zeremonie als einen Akt der Selbstverfluchung bei nicht eingehaltener
Verpflichtung erkennen (vgl. I Sam 11,7).

Ein andres Beispiel aus Mari: Ein Regierungsvertreter berichtet an die
Krone42, dass er ein Eseltöten (ha-a-ri-im qa-ta-ti-im) als Bündnis (iT~n)
zwischen den Hanéern und der Bevölkerung von Idamarut vollzogen habe. Der
Esel ist um seiner wirtschaftlichen Bedeutung willen gewählt. Eine geringere
Opfermaterie43 weist der Beamte zurück, vielleicht, weil sie die Verbindlichkeit

der Handlung vermindern könnte. Ein Bericht über das Zerschneiden

39 Dazu H. Seebass, Gen 15,2b, ZAW 75 (1963) 317.
40 G. von Rad, Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit, ThLZ 76 1951) (jetzt

auch Gesammelte Studien 8,130-135).
41 G. von Rad, Das erste Buch Mose, ATD 3,1952 155.
42 Archives Royales de Mari II 1950, 82/3 Brief 37; dazu M. Noth, Bundschliessen im

Lichte eines Maritextes, ThB 6 (1957) 142-154.
43G.E. Mendenhall, Puppy and lettuce in North-West Semitic epigraphic, BASOR 133

(1954) 26-30.



140 Hans Joachim Stoebe

des Esels, die Anordnung der Teile, das Hindurchgehen zwischen den Teilen
fehlt. Indessen ist ein Verwaltungsbeamter, der über die Ausführung eines
ihm zuteil gewordenen Befehls berichtet, nicht an den Einzelheiten der
Durchführung interessiert. Es handelt sich um zwei Gruppen verschiedener
Herkunft, wohl auch verschiedener Stärke im Gebiet von Mari. Das Abkommen

will ein friedliches Zusammenleben ermöglichen, was schliesslich auch
im Interesse der Regierung in Mari liegt. Wenn der Beamte dazu optimistisch
bemerkt, dass satte (d.h. zufriedene) Leute keinen Streit anfangen, zeigt das,
dass man konkrete Ergebnisse, wenn nicht für immer, so doch für eine gewisse

Zukunft erwartet. Das führt auf die nüchterne Frage Abrahams zurück:
woran kann ich das aber erkennen? Das den Bundschluss vorbereitende
Zeremoniell darf nicht Verheissung bleiben, sondern muss konkrete, greifbare
Folgen haben (vgl. II Sam 5,12). Das lässt erneut nach der ursprünglichen
Bedeutung des Zeremoniells fragen. Allerding muss man sich dessen bewusst
bleiben, dass bei der Übernahme eines so fremdartigen Textes in den jahwi-
stischen Zusammenhang notwendigerweise Veränderungen eingetreten sind,
durch die Ürsprüngliches so weit verändert wurde, dass man auf, allerdings
recht wahrscheinliche, Vermutungen angewiesen bleibt. Auf die Beendigung
der Vorbereitungen folgen Angaben aus dem Arsenal mythologischen
Denkens. Die von Abraham vertriebenen Raubvögel (vgl. II Sam 21,10) würden
den Wert der Darbringung beeinträchtigen. Im Tiefschlaf bei Einbruch der
Nacht überfällt Abraham Angst. Dunkelheit ist ambivalent; Raum des
Bedrohtseins, Ort des Schreckens schlechthin, aber auch des numinosen Schrek-
kens, denn Nacht ist auch häufig der Raum der Traumoffenbarung Gottes
(Gen 20,3; 28,17 u. o.). Auch die v 13-16 eingeschobene Vorschau44 hat etwas
Bedrohliches. Die Wiederaufnahme von V.12 in V.17 ist nicht quellenkritisch
zu erklären45 sondern lässt vielmehr etwas von der tastenden Unsicherheit bei
der Einarbeitung dieses Textes in den jetzigen Zusammenhang erkennen. Die
beiden analogen Berichte Jer 34,38 wie das Mariprotokoll zeigen in örtlicher
wie personeller Begrenzung das konkrete Bild zweier Partner, die beide
durch das Abkommen zufriedenstellende Lebensbedingungen erhalten. Diese

konkreten Bestimmungen eines Ortes wie eines menschlichen Gegenspielers

Abrahams fehlen Gen 15. Wir wissen nicht, waren sie von Anfang an
nicht vorhanden, oder sind sie verloren gegangen (beides unwahrscheinlich)
oder sind sie dem Verbot eines Bundes (Ex 23,32; 34,11.12; Dt 7,2) mit der
Bevölkerung des Landes zum Opfer gefallen. Freilich ist die Skepsis, man solle

angesichts der Problematik des Textes nicht zuviel fragen, auch nicht
berechtigt. Rauchender Ofen und feurige Fackel sind Surrogate, wohl in lockerer

Anknüpfung an die Sinaitheophanie geformt. Jahwe kann nicht genannt

44 Von einer Ätiologie (von Rad) möchte ich freilich nicht sprechen.
45 Dazu H.J. Stoebe: Grenzen der Literarkritik im Alten Testament, ThZ 18 (1962) 385-

400.



Erlebte Gegenwart - Verheissene Zukunft 141

werden, aber man denkt an ihn. Dennoch bleiben offene Fragen, die die
Zurückhaltung von Rads berechtigt erscheinen lassen. Eine Gottheit, und sei es

auch nur das Surrogat einer solchen, kann sich keiner Selbstverfluchung
aussetzen; und ein auf eine ferne Zukunft verweisendes Mirakel wäre keine Antwort

auf die Frage Abrahams. Gewiss geht es hier um einen Bundschluss auf
dem Boden der Verheissung. Aber wie entstehen solche Verheissungen von
Landnahme und reicher Nachkommenschaft, wenn sie nicht in der Luft hängen

sollen. In grobem (Jmriss wird man sich das so denken dürfen. Da stehen

am Anfang einzelne Gruppen, nicht stark genug, um als Eroberer aufzutreten,

aber durch die Kärglichkeit unzureichender Lebensverhältnisse (z.B.
Hungersnot, mangelhafte Ernährungsgrundlage bei Sippenwachstum)
gezwungen, sei es auch zunächst als rechtlose Fremdlinge und Lohnarbeiter
Asyl in einem Gebiet zu suchen, das grössere Lebensmöglichkeit bietet. Handelt

es sich dabei nicht um bedeutungslose Einzelgänger, sondern um stärkere

Gruppierungen, bedurfte es eines Abkommens (Bundes) mit den
Verfügungsberechtigten eines in Frage kommenden abgegrenzten Gebietes (vgl.
Gen 21,23.32; 26,38), das ein durch Zuwanderung bereits erfolgtes Wohnen
festigt und garantiert. Seit Alters wurde im Orient solche Abkommen nicht
direkt, sondern durch Vermittlung eines dritten, der Gottheit (Gen 31,53; in
Mari eines Regierungsbeamten) geschlossen. Das ist dann wohl auch der
Angelpunkt, der es so oder so die Aufnahme in einen jahwistischen Zusammenhang

gut möglich machte. Das ist freilich noch äusserlich; entscheidend ist
eine fromme Haltung, eine Glaubensbereitschaft, für die ungeachtet eines

profanen Zustandekommens eine zufriedenstellende Lage Führung und
Gabe Gottes bedeutet. Im Allgemeinen verbindet sich mit einem solchen
Zustand auch die Hoffnung, dass es so bleiben möchte. Das ist keine Hoffnung
ins Leere, sondern dieselbe Glaubenshaltung, die sich im Glauben ihres Gottes

und seiner Treue bewusst sein kann, weil sie sich ihm in Gehorsam
verbunden weiss. Das kommt zunächst im Verbot der Hinneigung zu fremden
Göttern zum Ausdruck, wird später Gen 17,1 formuliert und kommt im
Sinaigeschehen programmatisch zum Bewusstsein.

Mit der geschichtlichen Entwicklung, der Steigerung eines Machtpotentials
weitet sich die Perspektive der Verheissung. Die enge Begrenzung auf

einen konkreten Raum fällt, jetzt ist Kanaan verheissen, der Bund wird ein ewiger

Bund. Mit dieser Ausweitung, mit der langen Zeit, die dann zwischen
Verheissung und Erfüllung liegt, können sogar utopische Vorstellungen von
umfassenderer Geltung der Verheissung eintreten, aber trotz aller weiten
Räume, es bleiben in der Vergangenheit im Glauben und in Dankbarkeit
erlebte Wirklichkeiten; sie sind die Voraussetzungen der Verheissungen,
geglaubte Verheissung, ein Trost auch für die Zukunft.

Hans Joachim Stoebe, Basel


	Erlebte Gegenwart - verheissene Zukunft : Gedanken zu II Samuelis 7 und Genesis 15

