
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Der Mensch und die Todesstrafe : exegetisches zur Übersetzung der
Präposition Beth in Gen 9, 6a

Autor: Steck, Odil Hannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch und die Todesstrafe
Exegetisches zur Übersetzung der Präposition Beth in Gen 9,6a

Ernst Jenni umgibt seine Fachkollegen ständig. Sein freundlich-strenger,
unbestechlicher Blick schaut ihnen gleichsam immer über die Schultern. Um
das Hebräischwissen der Studierenden zu vergewissern muss das schon wieder

zum Klassiker aufgerückte Lehrbuch von Jenni (vormals Hollenberg)
immer in Reichweite stehen. Und bei der eigenen Arbeit - keine Pielform einer
Vielzahl von Verben ohne Nachfrage im Buch «Das hebräische Picel», kein
auffälliges Vorkommen der Präpositionen Beth und Kaph, ohne sich Rat zu
holen in Jennis Meisterwerken, deren methodische Klärung und wohlüberlegte

Entscheidung für ungezählte - vom Jubilar sehr wohl gezählte - Belege
man nur bestaunen kann. Und nicht zuletzt gehören das «Theologische
Handwörterbuch zum Alten Testament» und die Bände der «Zeitschrift für
Althebraistik», beides von Ernst Jenni massgeblich betreut, zu den Büchern,
die ein Alttestamentier immer in Griffnähe hat. So möchte dieser kleine Beitrag

den Basler Kollegen voll Dank, Hochachtung und Bewunderung als

ständigen Begleiter grüssen. Es ist kein Beitrag zur semitischen Sprachwissenschaft;

der Schreibende könnte dem Jubilar auf diesem Feld auch in kleinem
Gefäss das Wasser nicht reichen. Wir konzentrieren uns lieber auf das

Schlusskapitel des biblischen Sintflutberichtes und in diesem speziell auf
einen einzigen Buchstaben, über den wir anlässlich der Staatsexamina der
«Theologischen Konkordatsprüfungsbehörde» manches Gespräch hatten.
An diesem Buchstaben Beth hängt, ob Gen 9,6 den Menschen als Vollstrek-
ker der Todesstrafe über tierische und menschliche Mörder von Menschenleben

ausdrücklich einsetzt oder nicht. Jenni hat sich den sprachlichen
Argumenten von A. Ernst1 angeschlossen2 und die Frage verneint. Doch hat das

Problem auch eine exegetische Seite, die wir in diesem Beitrag prüfen wollen.
Um die Sachakzentuierung wahrzunehmen, in deren Rahmen die Aussage
Gen 9,6 steht, betrachten wir dafür zunächst Anlage und Aussageprofil der
Darstellung von Noahsegen und Noahbund Gen 9,1-17 innerhalb der
priesterschriftlichen Quelle, der wir auch die umstrittenen Aussagen 9,4-6
zurechnen (I), und wenden uns dann des näheren Gen 9,1-7 (II) mit der fraglichen

Aussage in V. 6 zu (III).

1 «Wer Menschenblut vergiesst ...». Zur Übersetzung von D1KD in Gen 9,6, ZAW 102

(1990) 252-253; mit eingehender Erörterung der sprachlichen Probleme und der Textüberlieferung

ganz entsprechend J. Lust, «For Man Shall His Blood Be Shed»; Gen 9:6 in
Hebrew and in Greek, in: Tradition of the Text, FS D. Barthélémy, OBO 109, Freiburg-
Göttingen 1991, 91-102, doch ohne Beth instrumenti in V. 6a auszuschliessen (93.100).

2 Die hebräischen Präpositionen. Bd. 1: Die Präposition Beth, Stuttgart-Berlin-Köln
1992,154 mit Anm. 260.



Der Mensch und die Todesstrafe in Gen 9,6a 119

I

Nachdem sich die Arche auf den Bergen von Ararat niedergelassen hatte
(Gen 8,4) und die Sintflutwasser auf der Erde vertrocknet waren (Gen 8,7
und/oder 8,13a.l4)3, führt P vor, wie Gott zu den Überlebenden der Sintflut
spricht (Gen *8,15-9,17). Der Vorgang beginnt mit einer Aufforderung ("im,
vgl. Gen 17,3b.22 rahmend) an Noah, mit allem, was bei ihm ist, die Arche zu
verlassen (8,15-17). Nach der berichteten Ausführung dessen (8,18-19) fährt
P fort in zwei grossen Gottesreden ("1QX, vgl. in Gen 17 V. 9.15) an Noah und
seine Söhne (9,1-7; 9,8-16, mit einer weiteren Redeeinführung Gottes ohne

genannten Adressaten 9,12), deren zweite in einem erneuten Redeakt an
Noah gipfelt (V. 17). Die eigentümliche Adressatendifferenzierung dieser
Redevorgänge ist sachlich bedingt: Noah wird nach der Sintflut in den Rahmenaussagen

8,15-17 und 9,17 entsprechend dem Eingang der Sintflutdarstellung
allein angeredet, wie 8,15-17 im Vergleich mit 6,13ff und 9,17 im Vergleich mit
6,18.17 zeigen; die beiden grossen Gottesreden 9,1-7 und 9,8-16 hingegen
sind an Noah und seine Söhne gerichtet, weil der Fortbestand des Noahge-
schlechts im einen (Segen) wie im anderen Fall (Bund «mit euch und eurer
Nachkommenschaft nach euch» einschliesslich der Lebewesen aus der Arche
[9,10.12.15.16; vgl. 6,19f], der Erde [9,13, vgl. 6,11.12.13.17; 7,24] und allen
Fleisches [9,17, vgl. 6,12.13.17; 7,21]) das Ziel ist. Dass diese beiden Gottesreden

je in sich einen zusammenhängenden Redegang darstellen und thematisch

geschlossen sind, ist auch sprachlich angezeigt: In der ersten (Rückbezug
auf 6,18b-21: Überleben und Nahrung) nimmt 9,7 die Anrede und die
Segensimperative von V. 1 wieder auf, und in der zweiten (Rückbezug auf die
Ankündigung 6,17-18a) kündet 9,9 die nahe Bundaufrichtung an (Dip hi., fut. in-
stans), während die Alleinanrede Noahs am Ende in V. 17 als Gipfelaussage
der Bundesrede dann den abgeschlossenen Vollzug (Dip hi., pf.) konstatiert4
und im Blick auf 8,15 zugleich die abschliessende Rahmenausage der
Redevorgänge Gottes am Ende der Sintflut bildet. Die thematische Abfolge
Segen-Bund, die umgekehrt anschliessend den Israel-Kreis in der P-Darstellung
konstituiert3, hängt in Gen 9 mit sintflutbedingt modifizierten Rückbezugnah-
men auf das Schöpfungsgeschehen und dessen Darstellung in Gen 1 zusammen:

9,1-7 erneuert die Segnung und Nahrungszuweisung an die Menschen
Gen l,28-306, während 9,8-17 entsprechend Gen 1,6-28 angesichts der Sintflut

(Bezug auf 6,9ff) wieder die Lebensgrundlagen für Menschen, Tiere und
Erde auf Dauer garantiert. Dem entsprechen unterschiedlich gesetzte Akzen-

3 Die Ausgrenzung von P in Gen 8 ist nicht ganz einhellig: R. Smend (Die Entstehung
des Alten Testaments, ThW 1, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 41990, 47): 8,1.2a.3b-5.13a.l4-
19; E. Zenger (Gottes Bogen in den Wolken, SBS 112, Stuttgart 21987, 105): ebenso; M.
Noth (Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, Stuttgart 1948, 17): 8,1.2a.3b-5.7.13a.l4-
19.



120 Odd Hannes Steck

te: 9,1-7 garantiert den Fortbestand der Menschen im Blick auf künftig
gebändigte Gefährdungen, die aus dem Zusammenleben des Lebendigen kommen

- dahinter steht das Problem der Gewalttat (QOI7), die der Grund zur
Sintflut gewesen war; 9,8-17 hingegen garantiert Gen 1 entsprechend den
Fortbestand allen Lebens auf Erden im Blick auf die künftig ausgeschlossene
Gefährdung, die von Gott kommt, der mit dem Sintflutgeschehen ahndend
eingeschritten war. Die thematische Abfolge der beiden grossen Gottesreden
ist aber auch in sich wohlüberlegt und will für unsere Fragestellung nach dem
Sinn von 9,6 im Rahmen der Themaaspekte von 9,1-7 beachtet sein. Die Gen
1 entsprechende Garantie der Lebensgrundlagen im Noahbund (9,8-17) kann
nämlich erst gegeben werden, nachdem der Grund zur Sintflut im Unterschied

zu Gen l,29f vorweg durch die Zusagen und Bestimmungen von 9,1-7
nunmehr «geregelt» ist: Fortan kann Gewalttat (OQI7) auf Erden nicht mehr

4 S. dazu C. Westermann, Genesis, BK 1/1, Neukirchen-Vluyn 31983, 617. Nach R.
Mosis, Gen 9,1-7: Funktion und Bedeutung innerhalb der priesterschriftlichen
Urgeschichte, BZ 38 (1994) 195-228, dort 206-213, sind V. 5-7 sekundär, doch s. dazu unten II.
Etwas anders sieht Zenger, Bogen, 107-113, die Anlage der P-Sintflutdarstellung. Doch
wird dabei für *8,15-9,17 den Adressaten in den Redeeinführungen zu wenig Beachtung
geschenkt und die Dreiteilung 8,15-19; 9,1-7.8-17 zugunsten einer Zweiteilung (112)
verkannt, vgl. zur Kritik an Zenger auch Mosis, a.a.O., 214—216. Die andere Gliederung hängt
damit zusammen, dass Zenger 9,12b.16.17 dem ursprünglichen Textbestand absprechen
will (105-107); doch ist in den vorgebrachten Gründen der explikative Gedankenfortschritt

von 9,8-17 zu wenig bedacht. So ist die unaufhörliche Geltung des Noahbundes
bereits in V. 9b angedeutet, in V. 12b für die Menschengeschlechter aller Folgezeit
hervorgehoben und mit DDID ITDD in V. 16 schliesslich auf den Begriff gebracht. V. 16 nuanciert
komplementär V. 14f (beachte jeweils die entsprechende Verbfolge ITH / HKI / IDT):
gemäss V. 14f wird der Regenbogen (auf Erden) gesehen und man weiss, dass Gott
gedenkt; gemäss V. 16 wird der Regenbogen von Gott selbst gesehen, um des Bundes zu
gedenken; V. 14f lässt der Bogen also die Menschen sehen, dass Gott gedenkt, V. 16 ist er
Zeichen für Gott selbst, zu gedenken. V. 17 gehört zum ursprünglichen Bestand, weil er,
wie oben erwähnt, den Bogen zu 8,15 und zum Sintflutprolog schlägt. Vgl. zum Aufbau
von 9,8-17 vor allem W. Gross, Bundeszeichen und Bundesschluss in der Priesterschrift,
TThZ 87 (1978) 98-115, besonders 103-108; ferner L. Ruppert, Genesis. Ein kritischer und
theologischer Kommentar. 1. Teilband: Gen 1,1-11,26, fzb 70, Würzburg 1992, 377-379.

5 Vgl. Gen 17,2.4.7 (Bund) mit Gen 35,9; 48,3 (segnen). Man sollte schon deshalb die
dominierende Segensthematik in 9,Iff nicht abschwächen (zu Mosis, BZ 1994).

6 S. dazu z.B. O.H. Steck, Der Schöpfungsbericht der Priesterschrift, FRLANT 115,

Göttingen 21981, 131.146f; ders., Welt und Umwelt, BiKon, KTB 1006, Stuttgart-Berlin-
Köln-Mainz 1978, 83f; jüngst Ruppert, Genesis, 378; M. Vervenne, «The Blood is the Life
and the Life is the Blood». Blood as Symbol of Life and Death in Biblical Tradition (Gen.
9,4), in: J. Quaegebeur (Hg.), Ritual and Sacrifice in the Ancient Near East, OLA 55, Leu-
ven 1993, 451^170, dort 461, und auf seine Weise jetzt Mosis, BZ 1994, dessen Analyse
leider nicht näher bedenkt, dass Gen 9 im Vergleich zu Gen 1 wesentlich von dem DQI"I-

Problem bestimmt ist, das die Sintflut hervorgerufen hat (Gen 6,11-13); schon deshalb ist
der Sachzusammenhang zwischen 9,1-7 und 9,8-17 enger, als ihn Mosis (216-219) fasst. Zu
01211 in P s. jüngst P.J. Harland, The Value of Human Life. A Study of the Story of the
Flood (Genesis 6-9), VT.S 64, Leiden-New York-Köln 1996, 32-40.



Der Mensch und die Todesstrafe in Gen 9,6a 121

die Erde füllen (6,13) und zur Sintflut führen, weil die Tiere jetzt dem
Menschen unterliegen (9,2), weil Tiertötung zu Nahrungszwecken dieser erweiterten

göttlichen Nahrungszuweisung entspricht (V. 3) und nicht mehr DQil ist,
und weil jede einzelne 0017-Handlung auf Leib und Leben des Menschen an
jedem einzelnen Mörder jeweils für sich, also im Unterschied zur vorsintflutlichen

Zeit unverzüglich geahndet wird (V. 5f). Diese sachliche Strukturierung

von Gen 9 bestätigt sich im Gesamtaufriss von P: Die beiden Garantien
in 9,1-7.8-17 haben ihre Entsprechung im Israelkreis: 9,1-7 entspricht dort
der Mehrungsverheissung (Gen 17,2.4-6; 35,11; 48,4; vgl. Ex 1,7), 9,8-17 der
Bund-Gottesgemeinschaft- (Gen 17,4.7a + b.11.13.19. 21; vgl. Ex 2,24; 6,4.5)
und Landverheissung (Gen 17,8; 35,12; 48,4; vgl. Ex 6,4.8).

Da 9,1-7 im folgenden Abschnitt näher betrachtet wird, werfen wir noch
einen kurzen Blick auf die zweite der grossen Gottesreden. Sie ist, wie vor
allem W. Gross gezeigt hat7, als fortlaufende Bundesschlusshandlung in Gestalt
erläuternder Sprechhandlung Gottes dargestellt; die wesentlichen Unterteilungen

ergeben sich aus dem dreimaligen "IQN'l. V. 8-11 kündigt Gott die
Bundaufrichung für die unmittelbar nahe Zukunft an (V. 9a fut. instans, V. 11

w-pf. + zweimal impf.), ein Bund, der mit allem Leben aus der Arche,
Menschen in langzeitiger Nachkommenschaftsperspektive (V. 9b) und Tieren,
geschlossen wird (V. 9f) und als aufgerichteter Bund jede Wiederkehr der Sintflut

zur Vernichtung von Leben und Erde ausschliessen wird (V. 11). Nach dieser

Ankündigung der Aufrichtung des Bundes mit Erläuterung bezüglich der
Begünstigten und Inhalt des Bundes spricht Gott zum Zeichen des Bundes (V.
12-16). Dabei vollzieht er den Bund in der vorgenommenen Setzung des
Bundeszeichens: Die Vergabe des bislang in Aussicht gestellten Bundes ist jetzt
nicht mehr Ankündigung (V. 9.11 sondern Gegenwart (V. 12 part.!), und das
Bundeszeichen gründet in einem bereits abgeschlossenen Vorgang: Gott hat
seinen Kriegsbogen (nicht mehr einsatzbereit in der Hand, sondern)
entspannt in die Wolken weggestellt* (V. 13 pl.). Als solcher wird immer, wenn er
erscheint (V. 14), dieser an den Wolken angebrachte und auf der Erde aufstehende

Bogen, wie vorblickend erläutert wird (V. 13b-16 w-pf., impf.),
Zeichen des Bundes zwischen Gott und Erde sein. Es hat die Funktion zu
versichern, dass eine Sintflut nicht wiederkehrt, weil Gott dieses seines Bundes mit

7TThZ 1978, 103-109. Zur Entsprechung 9,9 / 6,17 s. Mosis, BZ 1994, 208; vgl. zu 9,8-
17 jüngst Harland, Value, 130-141.

8 Zur Frage des pf. Tin] in 9,13 im Rahmen der Tempusstruklur des Textes s. Gross,
TThZ 1978, 106, aber auch U. Rüterswörden, dominium terrae. Studien zur Genese einer
alttestamentlichen Vorstellung, BZAW 215, Berlin-New York 1993, 137. Zur Frage des

Bogens s. O. Keel, Der Bogen als Herrschaftssymbol. Einige unveröffentlichte Skarabäen
aus Ägypten und Israel zum Thema «Jagd und Krieg», ZDPV 93 (1977) 141-177; Zenger,
Bogen, 124-131; Ruppert, Genesis, 396-398, vor allem aber jetzt Rüterswörden, dominium,

131-154, besonders 151. Zur Diskussion vgl. auch L.A. Turner, The rainbow as the
sign of the covenant in Genesis IX 11-13, VT 43 (1993) 119-124.



122 Odil Hannes Steck

allem Lebendigen gedenkt (V. 15 in Rücklenkung zu V. 11.9), und zwar als

eines unaufhörlichen Bundes, womit V. 16 wieder zu V. 12 zurückweist. Die dritte

Sprechhandlung V. 17 richtet sich, wie gesehen, rahmenbildend zu 8,15 nur
an Noah und zieht ein Resümee aus den beiden voranstehenden Sprechhandlungen

der zweiten grossen Gottesrede: «dies ist das Zeichen des Bundes»
resümiert V. 12(-16), der konstatierte Vollzug der Bundaufrichtung (Dip pf.)
resümiert V. 9(-l 1).

II

Die Aussage C1X3, die wir näher betrachten wollen, steht in der ersten, wie
die zweite an Noah und die Seinen gerichteten Gottesrede 9,1-7. Diese
Gottesrede übermittelt nach Abschluss des Sintflutgeschehens (8,15-19), wie
Wortlaut und Aufnahme von Gen 1,28-30 zeigen, Segen nicht an Tiere,
sondern gemäss der Verengung der P-Urgeschichte ab Gen *5 nur an die
Menschen9. Nicht nur wegen der Inklusion 9,1 / 9,7 und des V. 1-7 umfassenden
"IDÎOI (V. lb), sondern auch sachlich beherrscht die Thematik der Menschensegnung

auf dem Hintergrund des Sintflutgeschehens die Rede im ganzen,
wie Abfolge und Zusammenhang der vorgebrachten Aspekte zeigen: 9,2 darf
nicht mit V. 3 einfach zusammengenommen werden, sondern sichert als Ver-
umständung10 näherhin V. lb angesichts von OQll-Übergriffen, d.h. angesichts
von lebensverletzenden und lebenszerstörenden Gewalttaten der Tierwelt
auf die Menschen, V. 3 sichert abermals V. lb in dem weiteren Aspekt der
Nahrungsgrundlage für Mehrung und Ausbreitung der Menschen als geläufigen

Segensinhalt und gewährleistet, dass Tiertötung durch Menschen samt
der Regelung V. 4 zu Nahrungszwecken kein COn-Delikt ist, während V. 5f
OQn-Delikte gegen Menschen regeln und damit abermals V. 1-2 sichern, so
dass in V. 7 V. 1 bekräftigt werden kann. Sieht man 9,1-7 mit dem voraufgehenden

Sintflutbericht der Priesterschrift zusammen, dann muss diese erste

grosse Gottesrede nach der Flut im Sinne von P aus 6,(11-12.)13 verstanden
werden als Aussage, die ermöglicht, dass wieder die Menschen, aber nicht
mehr DQil (6,1 lb) die Erde «füllen»!

Die öfter propagierte Ansicht, V. 4-6 bildeten einen Zusatz11, der nicht in
die ursprüngliche Fassung dieser Gottesrede gehört, teilen wir nicht. Zu V. 4

hat jüngst wieder R. Mosis das Nötige gesagt. Aber auch V. 5f gehören hinzu.
Wie sich V. 4 auf V. 3 bezieht, so V. 5f auf V. 212 unter dem Thema DOPl-Delikt
am Menschen, in das jetzt neben dem tierischen auch der Fall des menschli-

c) So mit Recht jüngst wieder Mosis, BZ 1994, 196-201 gegen Westermann.
10 Vgl. Mosis, BZ 1994,224f. Gegen Mosis ist jedoch zu betonen, dass V. 1-2 angesichts

der Sintflut sachlich als jetzt notwendige Segensgestalt von Mehrung und Ausbreitung der
Menschen zusammengehören.



Der Mensch und die Todesstrafe in Gen 9,6a 123

chen Mörders einbezogen ist: V. 2 dämmt nachsintflutliche Gewalttat der
Tierwelt an Menschen ein, V. 5f die Mordtat an Menschen durch Tier oder
Mensch. Die Segensrede V. lb-7 zeigt sich so gesehen in einem überlegten
konzentrischen Aufbau: V. 1 / V. 7, V. 2 / V. 5-6, V. 3 / V. 4. Auch V. 7 ist in
keiner Weise zu beanstanden13: Nach den neuen Ermöglichungen und
Regelungen V. 2-6, die das Füllen der Erde durch die Menschen (9,1b) sichern,
bekräftigt V. 7a die beiden ersten Imperative von 9,1b, fixiert V. 7b in sukzessiver

Abfolge vorausschauend die Vollendung dessen ganz entsprechend der
Mehrungsaussage Ex 1,7 im Israel-Kreis (f~l!D), und der Schlussimperativ hat die
langzeitige Wirkung des Ganzen (vgl. auch 9,9b.12b) im Auge. Die stilistischen

Spannungen gegenüber dem Kontext sind kein zureichender Grund, V.

4-6 aus dem ursprünglichen Textbestand zu lösen; sie sind Folge hier
aufgenommener Rechtsbestimmungen.

Sachlich kann V. 4-6 im Rahmen der ursprünglichen P-Darstellung nicht
entbehrt werden. Schon der Kontext fordert V. 4-6, insofern V. 2f Tiere und
Menschen noch im Stadium lebendigen Gegenübers in Blick nimmt, während
V. 4, wie wir sahen, dann die Tiertötung im Blick auf V. 3 regelt und V. 5-6
schliesslich die Menschentötung im Blick auf V. 2 sowie hinsichtlich
Menschen, die Menschen töten. Vor allem aber sind die Verse für P aus
konzeptionellen Gründen unerlässlich: Wenn das OQil-Phänomen, das zur Sintflut
geführt hat, hier als Grundlage für 9,8-17 zugunsten der ungefährdeten Mehrung

und Ausbreitung der Menschen (V. lb) geregelt werden und in jedem
Einzelfall geahndet werden muss (vgl. sachentsprechend im Israel-Kreis von
P Gen 17,14), damit die in Gen 6,11-13 dargestellte Lage nicht mehr eintritt,
kann sich P nicht mit den Setzungen von V. 2 und V. 3 begnügt haben. Die
tätliche Gefährdung des Menschenlebens durch Tier und Mensch, wie sie
empirische Erfahrung und nicht minder die ältere Rechtstradition ständig vorgibt,
bedarf notwendig der Regelungen von V. 5-6, und V. 414 ist die priesterlich
konsequente Einschränkung von V. 3.

11 So nach S.E. McEvenue, N. Lohfink, P. Weimar jüngst besonders Zenger, Bogen,
105, vgl. auch 193.218; s. dagegen auch J. Ebach, Ursprung und Ziel. Erinnerte Zukunft
und erhoffte Vergangenheit. Biblische Exegesen. Reflexionen. Geschichten, Neukirchen-
Vluyn 1986, 41-47; Ruppert, Genesis, 381, und in differenzierter Auseinandersetzung
Mosis, BZ 1994, 201-213; H. Seebass, Genesis I. Urgeschichte (1,1-11,26), Neukirchen-
Vluyn 1996, 230f. Vgl. zu 9,1-7 jüngst Harland, Value, 145-176.

12Dass sich V. 5 und V. 2 ausschliessen, sehe ich nicht (zu Mosis, BZ 1994, 210).
13 Gegen Mosis, BZ 1994, 206-209; s. unten und vgl. jüngst Harland, Value, 147.
14Zur israelitischen Tradition s. H. Christ, Blutvergiessen im Alten Testament. ThDiss

XII, Basel 1977, 133-146; ThWAT II, 262 (B. Kedar-Kopfstein); Ruppert, Genesis, 384f;
Vervenne, Blood. Ist von Tatfolgebestimmungen wie Lev 7,27b (vgl. 17,1 Off) und
Formulierungen wie Dt 12,16b.24b auch Gen 9,6aß beeinflusst? Vgl. zur Übertragung V. 4f auch
Christ. Blutvergiessen, 139f.



124 Odil Hannes Steck

9,1-7 ist, wie erwähnt, im Sinne von P göttliche Modifikation von Gen
1,28-30 angesichts von Grund und Vorgang des Sintflutgeschehens. 9,1

nimmt, anknüpfend an 8,17b, mit aktualisierten Adressaten wörtlich 1,28a,
die Mehrung und Ausbreitung der Menschen, auf; die Inanspruchnahme der
Erde15 ist nicht berücksichtigt, weil durch Bodenaufbrechen gewonnene
Pflanzennahrung des Menschen16 von der Modifikation hier nicht betroffen
ist. 9,2 steht genau an der Stelle von 1,28b und erweitert die Zusage der
Herrschaft17 über die Tiere jetzt zur Zusage der Besiegte-Sieger-Distanz18
zwischen Tier und Mensch; die Reihung der Tiere19 verbindet die von 1,26
(Herrschaft) und 1,30 (Nahrungszuweisung, Anordnung nach Gefahr für den
Menschen). 9,3a nimmt abfolgegerecht die Nahrungszuweisung an die Menschen
1,29 nun hinsichtlich der Tiernahrung des Menschen auf und hat schon
deshalb gegenüber V. 2 1,28b) eine Sonderstellung, wie Mosis mit Recht
hervorhebt. 9,3b schliesslich gestaltet 1,30 dahingehend um, dass das Blattwerk
der Pflanzen, dort den Tieren vorbehalten, hier auch den Menschen zugeeignet

wird - wohl indirekt in dem Sinne, dass nur so der Genuss der Früchte der
Pflanzen (1,30) für die Menschen gegenüber den Tieren gewährleistet ist20.

Die Nahrung der Tiere, die anders als in Gen 1 in P ab Gen 5 kein eigenständiges^)

Thema mehr sind, ist nicht Gegenstand von Gen 9; für sie gilt
(eingeschränkt) Gen 1 (vgl. 8,17) weiter. 9,7 schliesslich lenkt, wie wir sahen, zu 9,1

und damit zu 1,28 zurück. MT ist in 9,7 zu belassen. Die Änderung des zweiten

121 in 177 hat gegen sich, dass Gen 1 777 nicht bezüglich der Erde
gebraucht; der Schlussimperativ bereitet Gen *10P vor. Die Neuverwendung
von f7tij auch für die Menschen entspricht 8,17ba21 und soll womöglich die
Schöpfungsbegabung der Wassertiere von Gen 1,19 und der Archetiere, wenn

15 Zum Sinn von Ö2D vgl. jüngst Zenger, Bogen, 214; Rüterswörden, dominium, 102—

105; B. Janowski, Herrschaft über die Tiere. Gen 1,26-28 und die Semantik von 777, in:
Biblische Theologie und gesellschaftlicher Wandel, FS N. Lohfink, Freiburg-Basel-Wien
1993,183-198, dort 184f. Zur Erklärung der Auslassung durch Mosis s. BZ 1994, 205.226.

16 S. dazu Steck, Schöpfungsbericht, 156.
17 Zum Sinn von 777 vgl. jüngst ThWAT VII, 351-358 (H.-J. Zobel); Rüterswörden,

dominium, 82-102; Janowski, Herrschaft, 188-196. Da 9,2 an der Stelle von 1,28b, der
Herrschaftsaussage innerhalb(l) der Segensrede, steht, ist nicht einzusehen, warum die
Modifikation dieser Aussage nicht zum Segen gehören kann (gegen Mosis, BZ 1994, 224),
vgl. nur Lev 26,6.22.

18 Zu 9,2 s. W. Gross, Rezension Zenger (Bogen), ThQ 164 (1984) 217-219 (9,2fin.3 als

Explikation von 9,2 [218]); Rüterswörden, dominium, 134f; Ruppert, Genesis, 383f; Zenger

selbst (Bogen, 217f); Mosis, BZ 1994; Harland, Value, 149.
19 S. dazu Steck, Schöpfungsbericht, 138f Anm. 560.
20 Zu pT speziell für das Blattwerk der Bäume vgl. Ex 10,15, s. ThWAT III, 948-953

(D. Kellermann). Die Meinung von Mosis, dass V. 3 «nicht hauptsächlich Jagd und Fischfang

im Auge» gehabt haben kann (BZ 1994, 221f) weil diese für die Ernährung in Israel
keine grosse Rolle gespielt haben, übersieht, an wen sich 9,1-7 richtet: P redet hier ganz
umfassend über Tiernahrung der Menschen!

21 Die Aussage fehlt in LXX, womöglich im Blick auf 9,7.



Der Mensch und die Todesstrafe in Gen 9,6a 125

8,17ba ursprünglich ist, sowie der Flugtiere (9,7fin, vgl. Gen l,22bß) nun auch
für die Menschen einholen22.

9,4-6 hat kein Gegenstück in Gen 1,28-30. Das hat seinen sachlichen
Grund: Hier kommen in einer von McEvenue23 und seinen Nachfolgern
leider nicht bedachten Zusammenschau von Gen 1 und Gen *6-8P Probleme
zur Sprache, die im Schöpfungsrahmen nicht direkt im Blick sind und durch
l,29f24 allenfalls prophylaktisch ausgeschlossen sein sollten. In zwei durch ""jtO

eingeleiteten25 Einschränkungen bzw. Einschärfungen wird das Problem von
Tötung und Blut geregelt. V. 4 bezieht sich im Hinblick auf V. 3 auf das Blut
im Falle der Tötung von Tieren, V. 5-6 daran anschliessend auf das Blut im
Falle der Tötung von Menschen im Sachhorizont von Aussagen am Beginn
des Sintflutberichts (6,11.13aß), wo Ez 7,23 aufgegriffen ist26 - die Aussage,
die OOn ausdrücklich mit D'CH (Blutschuld) parallelisiert; es ist also auch insofern

konsequent, dass bereits P selbst auf den Aspekt V. 5f zu sprechen
kommt. Die Einforderung des Blutes getöteter Menschen durch Gott von
Mensch und Tier könnte von einer Übertragung von Ez 34,(8-)10; 33,8 auf die
urgeschichtliche Menschheitssituation beeinflusst sein, desgleichen von der
Kenntnis von Gen 4; doch sind Sprachgebrauch und Vorstellung auch sonst
belegt, wie Ps 9,13; II Chr 24,22 und Gen 42,22 zeigen27. V. 6 ist anscheinend
nach Art eines Rechtssatzes28 formuliert: In dem wortparallelistisch-chia-
stisch geschliffen29 formulierten V. 6a bietet V. 6aa die Tatbestandsdefinition
im Partizip, V. 6aß die Rechtsfolgebestimmung im Imperfekt und V. 6b die
1,26 ('UO'^n HÖP) und 1,27 (DTI^X 0*720) aufnehmende Begründung für V. 6a,

22 Vgl. auch in den Israelverheissungen j"~IÖ in Ex 1,7; s. dazu W. Brueggemann, The
Kerygma of the Priestly Writers, ZAW 84 (1972) 397-414; ThWAT VIII, 472-475 (E.-J.
Waschke), dort 473f.

23 Vgl. S.E. McEvenue, The Narrative Style of the Priestly Writer, AnBib 50, Rom
1971,68-71.

24 S. dazu Steck, Schöpfungsbericht, 138f Anm. 560; J. Scharbert, Genesis 1-11, NEB,
Würzburg 1983, 95.

25 Zum Gebrauch von ~[N im Rechtskontext vgl. jetzt Gesenius18, hg. von R.Meyer/H.
Donner, 52; D.J.A. Clines (ed.), The Dictionary of Classical Hebrew, Vol. I. Sheffield 1993,
238f. Das Argument von Zenger (Bogen, 105, ähnlich schon McEvenue, Style, 68 Anm.
58), leite nur 'Unterfälle' ein, verengt den Befund; s. zur Diskussion auch Mosis, BZ
1994, 209-212.

26 S. dazu O.H. Steck, Aufbauprobleme in der Priesterschrift, in: Ernten, was man sät.
FS K. Koch, Neukirchen-Vluyn 1991,287-308, dort 300-305, besonders 301f. Zur Übersetzung

des schwierigen Ausdrucks 1ÖS3D in V. 4 s. Jenni, Präposition Beth, 84f; zum
Verständnis von V. 4 s. jetzt Harland, Value, 154-158, zu V. 5-6 s. ebd. 158-167.

27 S. zu den Stellen Christ, Blutvergiessen, 17f.20-26.118-129; ThWAT II, 313-329 (S.

Wagner), dort 317f.
28 S. die Diskussion bei McEvenue, Style, 70f, und jetzt Ruppert, Genesis, 388 unter

Hinweis auf G. Liedke; zur Tradition der Rechtsbegründung im AT s. jetzt E. Otto,
Theologische Ethik des Alten Testaments, ThW 3,2, Stuttgart-Berlin-Köln 1994, 81-111 u.ö.

29S. dazu H. Gunkel, HK 1,1, Göttingen 31910 61964), 149; McEvenue, Style, 70f.



126 Odil Hannes Steck

derzufolge jedes Menschenleben deshalb unantastbar ist, weil es als30 «Bild
Gottes»31 eine bleibende Funktion für das Ganze der fertig errichteten (Gen
1) und jetzt modifiziert für immer gefestigten (9,8-17) Schöpfungswelt hat.

III

Damit sind wir bei der speziellen Frage nach dem Verständnis von 21 in
Gen 9,6a. Wie fügt sich C~INC V. 6aß in dieses Aussagegefüge von V. 6 und in
das grössere der priesterschriftlichen Urgeschichte ein?

Ist die Präposition im Sinne von Beth pretii aufzufassen, also «um den
Wert des getöteten Menschen soll/wird sein Blut vergossen werden»? So

erklären, wie eingangs erwähnt, A. Ernst unter Flinweis auf die Parallelen Dl
19,2132 und insbesondere II Sam 3,27 sowie Ausführungen in der Syntax von
C. Brockelmann3, und der Argumentation von Ernst folgend E. Jenni. Die
Begründung für diesen Wert des Menschen gäbe dann V. 6b. Wer die Todesstrafe

am tierischen oder menschlichen Mörder vollzieht, bliebe bei diesem
Verständnis allerdings unausgesprochen; es könnte Gott (V. 5) direkt sein
ohne förmliche menschliche Kapitalgerichtsbarkeit entsprechend den
obengenannten Belegen zu göttlichem ti~n in Gen, Ps, Ez, es könnte aber auch
Gott indirekt sein durch menschlichen Vollzug der Todesstrafe im Sinne der
Rechtssätze israelitischer Todesgerichtsbarkeit34. Betrachtet man V. 6a
isoliert, begünstigt der streng wortparallelistisch-chiastische Bau von V. 6aa.aß
dieses Verständnis; CIN ist dann in beiden Häften dieselbe Grösse, das Opfer
der Mordtat33.

Oder ist die Präposition im Sinne von Beth instrumenti zu verstehen, also
«durch den Menschen soll/wird sein Blut vergossen werden»? Die Begründung

V. 6b bezöge sich dann nicht nur auf C7NC in V. 6aß, sondern auf das

zweimalige DIN in V. 6a im ganzen, nämlich auf den Menschen als Opfer, der

30 Zur Übersetzung der Präpositionen C und D bei den Bildbegriffen von P s. jetzt
Jenni, Präposition Beth, 84; ders.. Die hebräischen Präpositionen. Bd. 2: Die Präposition
Kaph, Stuttgart-Berlin-Köln 1994, 44.

31 S. zur Diskussion jetzt besonders W. Gross, Die Gottebenbildlichkeit des Menschen
im Kontext der Priesterschrift, ThQ 161 (1981) 244-264; ders., Die Gottebenbildlichkeit
des Menschen nach Gen 1,26.27 in der Diskussion des letzten Jahrzehnts, BN 68 (1993)
35-48; vgl. jüngst Harland. Value, 176-205, zu 9,6 s. 203-205.

32 Ganz entsprechend wertet auch Lust, Man, 94f, diesen Beleg aus.
33 Hebräische Syntax, Neukirchen 1956, § 106e.
34 Vgl. den Überblick in ThWAT II, 256-260 (B. Kedar-Kopfstein); IV, 777-782 (K.-J.

Illman); VIII, 428-438 (R. Liwak) - s. besonders Num 35,19.21, ferner jüngst F. Crüse-

mann. Die Tora. München 1992, besonders 188-191.339-342; Otto. Ethik, s. Register s.v.

Todessanktion, Tötungsdelikt; Th. Krüger, «Du sollst nicht töten!». «Ehrfurcht vor dem
Leben» in Ethik und Recht des Alten Testaments, ZEE 38 (1994) 17-30.

35 S. schon Lust, Man, 94.



Der Mensch und die Todesstrafe in Gen 9,6a 127

als Bild Gottes nicht getötet werden darf (CHX in V. 6aa), und auf den
Menschen, der als Bild Gottes auch zur Vollstreckung der Todesstrafe hiermit
ausdrücklich ermächtigt ist (DIX in V. 6aß).

Mit der «Bild Gottes»-Anthropologie von P, auf die V. 6b abhebt, lassen
sich beide Auffassungen von DDXD in V. 6aa verbinden: die Hervorhebung des

Wertes, den der Mensch in dieser Funktion für die Schöpfungswelt Gottes
hat, und die Hervorhebung der Ermächtigung zum Vollzug der von Gott
eingeforderten Todesstrafe, die dem «Bild Gottes» jetzt in der nachsintflutlichen
Situation zukommt.

Wie soll man entscheiden36? Die Formulierung Gen 9,6 ist sprachlich, für
sich gesehen, mehrdeutig, weil die Präposition in V. 6aß verschieden aufge-
fasst werden kann und nicht klargestellt ist, unter welcher Hinsicht V. 6b die
Aussage V. 6a begründet.

Eine nähere sprachliche Untersuchung von Gen 9,6 illustriert diesen
Sachverhalt, hilft aber selbst nicht wesentlich weiter. Schon die Konkordanz bietet
zu V. 6aß kaum wirklich klärende Belege. Die von A. Ernst vorgebrachten
Argumente sind bei genauer Würdigung weniger zwingend als es scheint.
Dass man bei instrumentalem Verständnis von C~XD eher D~X TD erwarten
sollte, ist angesichts des Belegbefunds zu "TD sehr zweifelhaft und widerspräche

wohl auch der «Bild»-Qualität, die der Mensch für P hat; D statt TD könnte

in V. 6aß überdies damit zusammenhängen, dass die überaus kunstvolle
Gestaltung von V. 6a im Blick auf die geschaffene Parallelität von V. 6aa.6aß
nicht zuletzt aus metrischen Sachzwängen (3+3) zu einer Formulierung mit D

ohne T geführt hat. Die von Ernst zur Klärung herangezogenen Parallelen
stützen eine bereits vorgefasste Deutung im Sinne von Beth pretii, können
aber die Frage selbst nicht definitiv entscheiden. Dt 19,21 beweist nur, dass

auch Gen 9,6aß Beth pretii meinen könnte; die Entsprechung in Talionszügen
nötigt aber nicht zu dieser Entscheidung. Ebenso zeigt II Sam 3,27 als
Sachparallele nur, dass Beth pretii, dort aber auf das Blut bezogen, in vergleichbarem

Zusammenhang vorkommt; wirklich zwingende Folgerungen für den
Sinn der Aussage in Gen lassen sich aber auch daraus nicht ableiten. Dass
Beth instrumenti bei DIX sonst fehlt, ist eine allzu eng gefasste Bedingung, die
man nicht überbetonen sollte; gewichtiger bleiben die Belege von Jenni für
Beth pretii bezüglich des Lebens als Gegenwert37, wenn man sich für ein
Verständnis von Gen 9,6aß in diesem Sinne entscheiden will. Aber immerhin gibt
es durchaus Beth instrumenti auf Menschen bezogen3*, so dass auch diese

36 Vgl. aus der nach Abschluss dieses Beitrags erschienenen Literatur einerseits See-
bass, Genesis I, 204.224f. andererseits Harland, Value, 161-167.

37Präposition Beth, 157f (Rubrik 187), vgl. auch 153-155 (Rubrik 183).
38Ebd., 118-121, besonders Rubrik 1712-1714, vgl., auch 1716; vgl. auch schon A.

Dillmann, Die Genesis, KEH, Leipzig T886, 153, und ihm folgend B. Jacob, Das erste Buch
der Tora. Genesis, Berlin 1934, 246; s. zu den Stellen aber auch Lust, Man, 92-95.



128 Odil Hannes Steck

Verständnismöglichkeit in der Formulierung von P offenzuhalten ist. Die
Holzinger folgende Ansicht von Ernst schliesslich, dass V. 6b nur das «Dass»,
nicht das «Wie» oder «durch wen» begründe, ist wieder eine Voraussetzung,
die binnenpriesterschriftlich-exegetischer Klärung erst noch bedürfte. Eine
Entscheidung der Streitfrage allein mit sprachlichen Argumenten und spärlichen

Parallelen scheint somit nicht möglich zu sein.
Dass P die sprachlich nicht eindeutige Aussage Gen 9,6 auch sachlich

mehrdeutig gelassen haben sollte, ist angesichts der Präzision, die die sprachliche

Gestaltung der priesterschriftlichen Quelle sonst aufweist, ganz
unwahrscheinlich. Wenn P die Klärung der Aussage nicht durch eindeutige Formulierung

von V. 6 gegeben hat, muss sie auf andere Weise geschaffen worden
sein, nämlich durch den Kontext. Gen 9,6 ist ja kein isolierter Einzeltext; er
steht, von Ernst kaum berücksichtigt, unter der Sinndirektion des Lesezusammenhangs

der voranstehenden Aussagen aus der Urgeschichte von P! Was
lässt sich aus diesem vom Text gewiesenen Zusammenhang für die intendierte

Vereindeutigung von 1X3 in V. 6aß erkennen? Wie sich aus unserer
voranstehenden Untersuchung von Gen 9 im Verhältnis zu Gen 1 ergibt, laufen
zwei wesentliche Sinnlinien aus diesem Kontext auf die fragliche Formulierung

zu.
(1)Aus dem Nahkontext Gen 9,1-5 auf dem Hintergrund der P-Einleitung

zum Sintflutbericht. Um 033 nachsintflutlich einzugrenzen, legen schon 9,2-
3 fest, welche Tötungen erlaubt sind und welche nicht: Übergriffe von Tieren
auf Menschen nicht (V. 2), Tötung von Tieren zu Nahrungszwecken durch
Menschen schon (V. 3). Bedarf nicht auch der rechtsübliche Vollzug der
Todesstrafe durch Menschen im Sinne von P ausdrücklich der Ermächtigung
und einer P hier wie sonst eigenen göttlichen Regelung, um solchem Handeln
den OQil-Charakter zu nehmen? Der P-Kontext deutet auf diese Frage; die
erforderliche Antwort führt zu einer Leseklärung von 0 im Sinne von Beth in-
strumenti. Es wäre angesichts des exponierten OOn-Problems wider P, wenn
die Frage menschlicher Vollstreckung der Tötung des Mörders offenbliebe.
Auch die Entsprechung 9,2 / 9,5f lässt sich in diesem Sinne auswerten: V. 2

läuft auf eine Ermächtigung des Menschen zum Sieg über eine gewaltbereite
Tierwelt zu, die Lesung von DONO im Sinne von Beth instrumenti schafft
dasselbe Sachgefälle für den Fall der Mordtat an Menschen. Wir sind also der
Meinung, dass im Sachzusammenhang der Sintflutdarstellung von P C~IN3 in
V. 6aß keineswegs nur den Sinn von Beth pretii haben kann; das exponierte
DDPl-Problem und der Regelungscharakter des Nahkontexts 9,Iff erfordern,
dass der Sinn von Beth instrumenti eingeschlossen, ja der eigentlich gewiesene

ist.

(2) Aus der Rückorientierung an der Sicht des Menschen in Gen 1, die die
Begründung V. 6b mit auffallendem Subjektwechsel innerhalb der Gottesrede

in ausdrücklichem Rückverweis auf 1 ,(26.)27 bietet, und zwar in zweifacher

Hinsicht. (a)Schon dort ist nicht nur von Wert und Sonderstellung des



Der Mensch und die Todesstrafe in Gen 9,6a 129

Menschen die Rede. Schon dort wird der Mensch zu jedem Tun in Beziehung
zur nichtmenschlichen Schöpfung in 1,26-30 eigens ausdrücklich ermächtigt39;

Entsprechendes sollte auch für die Beziehung des Menschen zu Mördern

gelten. (b)Schon dort ist es der Mensch, das «Bild Gottes», der nach Ab-
schluss des Schöpfungsvorgangs als Mandatar Gottes zu wirken eingesetzt ist
und statt einem als solchen weiterhandelnden Schöpfergott nunmehr die
Verantwortung für den Bestand der Schöpfung übertragen erhält. Dass sich diese
stellvertretende Verantwortung für einen fortan ungefährdeten Schöpfungsbestand

auch auf den bedrohlichen Fall der Tötung von Menschen durch Tiere

und Menschen erstreckt, liegt im Sachgefälle von Gen *1-9P und verein-
deutigt abermals DtiQ im Sinne von Beth instrumenti. Tötung eines
Menschen von Mörderhand bleibt als Tat ein Einzelfall von OQ11; Tötung dieses

Mörders, Mensch wie Tier, ist für eine solche Tat ein Einzelfall von Ahndung,
deren unverzügliche Vollstreckung in der Folgezeit gleichfalls Menschen
übertragen ist, damit sich OQPI auf Erden nie mehr zum Grund für eine Sintflut
aufstauen kann. Gen 9,5f gleicht insoweit II Chr 24, wo sich göttliches 2TH (V.
22) durch Tötung von Menschenhand (V. 25) vollzieht, vgl. auch Gen 42,18-
20.22. Die Begründung V. 6b bezieht sich, wie oben bereits angedeutet, den

Formulierungsgegebenheiten entsprechend mit D~INn auf beide "IN-Vorkom-
men in V. 6a, auf CIN V. 6aa als Opfer gemäss seinem Wert, der in der Sonderstellung

als «Bild Gottes» für den Weiterbestand der Schöpfung gründet, und
auf CIN V. 6aß als Vollstrecker der Todesstrafe40, dessen Ermächtigung auch in
diesem Sonderfall auf seiner Herrscherfunktion als «Bild Gottes» gegenüber
dem Geschöpflichen beruht.

Sucht man die im Sinne von P erforderliche Sinnklärung von Gen 9,6 da,

wo man sie auf jeden Fall suchen muss, nämlich aus dem Lese- und Sinnablauf
des vorangehenden Kontexts, dann war es, so will uns scheinen, die - sprachlich

mögliche - Auffassung des Beth als Beth instrumenti, die sich der Leserschaft

von P nahelegen musste. Sie war auf diesem Wege angeleitet, in jedem
nicht durch Schuldahndung getöteten Menschen einen Akt von OOn zu sehen,
der um des Bestandes der nachsintflutlichen Schöpfung willen bereits im
Keim erstickt werden muss. Und sie war durch die hier zu Ehren des Jubilars
diskutierte Aussage für den Fall der Tötung von Menschen eingewiesen in
den Vollzug der Todesstrafe, die als solche kein Akt von OOP! ist, sondern für
die Priesterschrift ein Element göttlichen Ordnungswillens, der auch in
diesem Fall durch Menschen als «Bild Gottes» ausgeführt sichert, dass die nach-

39 S. dazu Steck, Welt und Umwelt, 81f.
40 So für V. 6b ausschliesslich B. Diebner und H. Schult, Das Problem der Todesstrafe

an Tier und Mensch in Genesis 9,5-6, DBAT 6 (1974), 2-5 (4f).



130 Odil Hannes Steck

sintflutliche Schöpfung bestehen bleibt; den menschlichen Beitrag für solchen
Bestand regelt Gen 9,1-7, den göttlichen versichert 9,8-17.

Odil Hannes Steck, Zürich


	Der Mensch und die Todesstrafe : exegetisches zur Übersetzung der Präposition Beth in Gen 9, 6a

