
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Der ältere Buxdorf

Autor: Smend, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der ältere Buxtorf

Die Basler Hebraistik rechnet in grossen Zeiträumen. Ihre vorläufig letzten

beiden Vertreter, Walter Baumgartner und Ernst Jenni, haben nacheinander

während der Dauer von insgesamt zwei Dritteln eines Jahrhunderts
den Lehrstuhl des Faches besetzt, und nimmt man Baumgartners Vorgänger
Bernhard Duhm hinzu, der freilich kein Hebraist im engeren Sinne war, dann
sind es in mehr als hundert Jahren nur drei Gelehrte gewesen. Doch diese

Folge wird noch durch jene andere überboten, in der vier Generationen und
144 Jahre lang (1588-1732) eine einzige Familie den Hebraisten in der
philosophischen Fakultät stellte, nämlich die Buxtorfs in Gestalt von Johannes I
und II, Johann Jakob und Johannes III; es gab dann noch einen Nachzügler,
den fachlich weniger konzentrierten Johann Rudolf, der 1828 nach 55jähriger
Professorentätigkeit der durch W.M.L. de Wette veranlassten Reorganisation

der theologischen Fakultät zum Opfer fiel1. Mindestens die ersten beiden
in dieser Reihe, die sich nicht ganz leicht voneinander trennen lassen, weil die
Tätigkeit des einen sozusagen nahtlos in die des anderen überging und sie sich
zudem glichen «wie ein Ei dem andern»2, hätten seit langem eine ihrer
unbestritten grossen Bedeutung entsprechende monographische Behandlung
verdient. Merkwürdigerweise hat sich in dem doch so traditionsbewussten Basel
nie jemand daran gewagt. Jetzt endlich, gut vier Jahrhunderte nach dem
Amtsantritt Johannes Buxtorfs I, ist wenigstens für ihn dem Desiderat
abgeholfen worden, und zwar auf überzeugende Weise. Stephen G. Burnett hat in
offenkundig mehrjähriger Arbeit mit Findigkeit und Ausdauer das innerhalb
und ausserhalb Basels noch überraschend umfänglich vorhandene Material
aufgespürt und daraus eine Darstellung geformt, deren sachliches Interesse
der Titel angibt: «From Christian Hebraism to Jewish Studies. Johannes Buxtorf

(1564-1629) and Hebrew Learning in the Seventeenth Century»3. Der
hier vorgelegte Beitrag zur Ehrung Ernst Jennis, nicht mehr als eine kurze
Übersicht über Buxtorfs Leben und Werk, wurde ahnungslos als Hinweis auf
eine schmerzliche Lücke konzipiert. Während der Niederschrift erschien
unverhofft das Burnettsche Buch und gab Anlass zu einer willkommenen Revision,

die mit der Feststellung beginnen kann, dass die Lücke nunmehr
geschlossen ist.

1

Vgl. A. Staehelin, Geschichte der Universität Basel 1632-1818 (Studien zur
Geschichte der Wissenschaften in Basel IV/V), Basel 1957, 546; ders., Geschichte der
Universität Basel 1818-1835 (Studien usw. VII), Basel 1959, 38.

2 Vgl. K. Buxtorf-Falkeisen, Johann Buxtorf Vater [...] erkannt aus seinem Briefwechsel,

Basel 1860, 39.
3 Studies in the History of Christian Thought 68, Leiden 1996.



110 Rudolf Smend

Der «ältere Buxtorf» ist in seiner Wissenschaft nicht nur als Name,
sondern auch durch seine Werke erstaunlich lange präsent geblieben. Als genau
ein Vierteljahrtausend nach seinem Tod, 1879, Emil Kautzsch seine Basler
Rektoratsrede über ihn hielt - bis zum Erscheinen von Burnetts Buch die
kundigste Würdigung4 -, da konnte er sagen, Buxtorfs Bedeutung rage «buchstäblich

noch in die volle Gegenwart hinein». Er selbst sei immer noch auf Buxtorfs

Konkordanz angewiesen, für den Vergleich des hebräischen Textes mit
der aramäischen Übersetzung und den rabbinischen Kommentaren greife er
am liebsten zu Buxtorfs rabbinischer Bibel, die Erforschung der Masora stehe
im Grossen und Ganzen noch auf dem Standpunkt von Buxtorfs «Tiberias»,
das «Lexicon Chaldaicum, Talmudicum et Rabbinicum» sei nach wie vor
unentbehrlich und der «Thesaurus Grammaticus Linguae Sanctae» immer noch
«ein nützliches Hilfsmittel»5. Natürlich ist das alles seit Kautzsch und auch
schon zu seiner Zeit - was bei ihm durchaus anklingt - anders geworden. Aber
erstaunlich genug bleibt, dass sich ein von der Aufklärung noch unberührtes,
in der Perspektive der modernen Bibelwissenschaft vorkritisches Oeuvre bis
tief in das 19. Jahrhundert hinein auf den Schreibtischen der Gelehrten
behaupten konnte. Heute dürfte dort nur noch selten einer der Buxtorfschen
Folianten liegen.

Aber in frisch erneuertem Gold präsentiert sich die Schrift auf seinem

Epitaph an ehrwürdiger Stelle, im Kreuzgang des Basler Münsters gleich
neben dem des Buchdruckers Hieronymus Froben. Auch Nichtlateiner, die man
gelegentlich buchstabierend davor stehen sieht, können sich das Nötigste
über Leben und Werk des Mannes zusammenreimen: C.S. IIOHANNIBVX-
TORFFIO I CAMENSI WESTPHALO I LINGUAE SANCTAE IN BASIL.
ATHENAEO I PROFESSORI PER ANNOS XXXIIX. I QVEM
LINGVARVM ORIENTALIVM I HEBRAEAE CHALDAEAE SYRAE I

EXACTA COGNITIO I CVM MONVMENTIS LITERARVM I

INCOMPARABILIBVS I VRBI ET ORBI I ADMIRABILEM
REDDIDERVNT I LVE PESTIFERA MAGNIS LABORIBVS I EHEV!
PRAEMATVRE EREPTO I MARGARETA CVRIONA CONIVNX I

LIBERIQ. MOESTISS. I MARIT. PARENT. DESIDERATISS. I CVM
LACHRYMIS PP. I B ANN. LXV I© ID. SEPT. AN. MDCXXIX.

«Camensi Westphalo»: der Mann, der «urbi et orbi» bewunderungswürdig
wurde, stammte nicht aus der Urbs, also Basel, sondern aus dem erheblich

unauffälligeren Kamen in Westfalen, dessen Name allerdings heute dem Orbis,

soweit er in Mitteleuropa Auto fährt, durch das «Kamener Kreuz» kaum

4 E. Kautzsch, Johannes Buxtorf der Ältere. Rectorats-Rede gehalten am 4. November

1879 in der Aula des Museums zu Basel, Basel 1879. - Der gelegentlich zitierte, in der
Basler Universitätsbibliothek als Typoskript zugängliche Vortrag von J. Herrmann
«Johannes Buxtorf aus Kamen» aus dem Jahr 1948 beruht nicht auf spezielleren Studien.

5 Kautzsch, Buxtorf, 7ff.



Der ältere Buxtorf 111

weniger geläufig sein dürfte als Basel. Als sich der junge Kamener endgültig
in Basel ansässig machen und Margareta Curione heiraten wollte, älteste
Tochter seines Hausherrn Leo Curione und Enkelin des Humanisten Celio
Secondo Curione - beider Gräber liegen nah dem seinen im Münsterkreuzgang

-, wandte sich der künftige Schwiegervater an Joachim Buxtorf, Doktor
der Rechte von Basel und Kanzler der Grafen von Waldeck in Korbach, den
Onkel des Petenten, mit der Bitte um Auskunft über den Neffen. Der Kanzler
antwortete am 31. Oktober 15926, der Vater des Johannes, sein eigener Bruder,

ebenfalls mit Namen Johannes, sei dreissig Jahre Pfarrer in Kamen gewesen,

der Grossvater, Severin, mehr als dreissig Jahre Bürgermeister ebendort;
die Mutter, «pariter honesta», also wohl: von gleich guter Herkunft, lebe seit
zehn Jahren als Witwe. Besonders interessiert wird Curione, der eine grosse
Familie zu ernähren hatte, die Mitteilung über das nach Bezahlung der Studien

verbliebene Vermögen des künftigen Schwiegersohnes gelesen haben: 500

Reichstaler, bei vertrauenswürdigen Leuten angelegt und in wenigen Jahren
verfügbar.

Johannes Buxtorfs Weg hatte von Kamen über die Lateinschule in Hamm
(mit Hebräisch!) und das Gymnasium in Dortmund7 auf die Hohe Schule in
Herborn geführt, wo er von 1585 bis 1588 Theologie studierte. Seine dortigen
Lehrer waren Caspar Olevian, der Mitverfasser des Heidelberger Katechismus,

und Johannes Piscator, später bekannt als Übersetzer und Kommentator
der ganzen Bibel. Von ihm mit einem Empfehlungsschreiben an Johann

Jakob Grynaeus ausgestattet, zog er im Frühjahr 1588 über Heidelberg nach
Basel weiter. Grynaeus, Antistes der Basler Kirche und Inhaber der obersten
(neutestamentlichen) theologischen Professur, stellte alsbald die Weichen für
das künftige Leben des Ankömmlings: noch im Sommer 1588 bot er dem bis
dahin nicht einmal zum Magister promovierten Buxtorf die im Februar durch
Tod erledigte hebraistische Professur in der philosophischen Fakultät an und
empfahl ihn seinem Freund Curione als Hausgenossen und Lehrer seiner
Kinder. Was die Professur angeht, so nahm Buxtorf sie zunächst zwei Jahre
vertretungsweise wahr; 1590, nach einer Disputation über das Thema «Utrum
bestiae rationis sint omnino expertes necne?» zum Doktor und Magister
promoviert, liess er sich endgültig zu ihrem Inhaber wählen. Im Haus Curione
dauerte es bis zur Endgültigkeit etwas länger: am 18. Februar 1593 fand die
Hochzeit mit Margareta statt. Der Ehe entsprossen fünf Söhne (darunter früh
verstorbene Drillinge) und sechs Töchter, die (1659 gestorbene) Mutter
überlebten vier der Kinder. Den ältesten Sohn, Johannes II, erzog der Vater von
Kindheit an zu seinem Nachfolger, der zweite, Hieronymus, anscheinend das

schwarze Schaf der Familie, endete als Offizier in polnischen Diensten, drei

6 UB Basel Ms G I 66: 52-53.
7 Und vielleicht die Universität Marburg; so D. Tossanus, Johannis Buxtorfii [...] vita et

mors, Basel 1630, 6.



112 Rudolf Smend

Töchter verbanden durch ihre Ehen das Haus Buxtorf noch enger mit dem
angesehenen Basel: Maria heiratete den Leonhardspfarrer Samuel Grynaeus,
Lucia den Buchdrucker Johann Ludwig König, Magdalena den Theodorspfarrer

und späteren Antistes Theodor Zwinger; die vier Ehefrauen ihres
Bruders Johannes II waren eine Werthemann, eine Werenfels, eine Bischoff
und eine Lützelmann.

Dass der ältere Buxtorf «urbi et orbi» bewundernswert gewesen sei, ist,
die damaligen Massstäbe vorausgesetzt, nicht einmal sehr übertrieben. Seinen

Ruf weit über Basel hinaus bezeugen die 25 «Epicedia virorum cla-

rorum», die der gedruckten Gedenkrede des Basler Gymnasiarchen Daniel
Tossanus beigegeben wurden.8 Seine Werke waren weit verbreitet, er widmete

sie wichtigen Personen und Institutionen und unterhielt einen ausgedehnten

Briefwechsel. 1611 lehnte er eine Berufung an die Akademie in Saumur
ab, 1625 eine besonders ehrenvolle an die Universität Leiden; in den
Anfangswirren des Dreissigj ährigen Krieges scheiterte ein Ruf nach Heidelberg.
So blieb er seiner Urbs erhalten. Er behielt zeitlebens den Lehrstuhl in der
philosophischen Fakultät mit seinen überwiegend sprachlich-philologischen
Aufgaben bei. Als 1610 durch den Tod des Amandus Polanus der alttesta-
mentliche Lehrstuhl in der theologischen Fakultät frei wurde, schlug er das

Angebot aus, ihn zu übernehmen; die eigentliche Exegese war weniger seine
Sache, und ausserdem hätte er bei den Theologen über kurz oder lang in die
neutestamentliche Professur aufrücken müssen9. Finanziell war er in Basel
nie zufrieden. Als 1610 die holländischen Generalstaaten die Widmung des

«Thesaurus Grammaticus» mit einer Gabe von 300 Gulden quittierten,
bedankte er sich in überschwenglichen Worten und fügte hinzu: «Wenn einer
hier die Last von hundert Eseln auf sich bürdete, so wird ihm gleichwohl nicht
mehr zu Lohn als einem Esel!»10 Dass Buxtorf trotzdem seine grosse Familie
erhalten und darüber hinaus eine eigene umfangreiche hebräisch-aramäischjiddische

Bibliothek aufbauen konnte, setzte die Erschliessung einer weiteren
Einnahmequelle voraus. So beteiligte er sich an der Herstellung hebräisch
gedruckter Bücher und am Handel mit ihnen, «as a censor, editor, corrector,
and business representative»11. Die jüdischen Kontakte, die sich dabei innerhalb

und ausserhalb Basels ergaben, brachten ihm einen wissenschaftlichen
Gewinn, der den finanziellen womöglich noch überstieg.

Seine eigene literarische Produktion setzte mit der Jahrhundertwende ein.
1610 erschien TKp CTSnsn 130 «Epitome radicum Hebraicarum», ein klein-

* Tossanus, Vita,22ff.
9 Vgl. Kautzsch, Buxtorf, 20f.
10 Brief an Joh. Uytenbogard vom 15.3.1610, Übersetzung nach Buxtorf-Falkeisen,

Buxtorf, 16; vgl. Burnett, Buxtorf, 30.
11 Burnett, Buxtorf, 35. Diese Seite von Buxtorfs Tätigkeit herausgearbeitet zu haben,

ist eins der Hauptverdienste des Burnetlschen Buches (vgl. dort 35ff.).



Der ältere Buxtorf 113

formatiges Wörterbuch für den studentischen Gebrauch, angeregt und mit
einem Vorwort versehen von Polanus, der dort den auf dem Titel nicht figurierenden

Buxtorf als Verfasser nennt12. Dieses kleine Wörterbuch wurde seit
1613 in mehreren Auflagen unter Einbeziehung der aramäischen Wörter als

«Manuale Hebraicum et Chaldaicum» fortgeführt. Mit dem Titel «Epitome
radicum Elebraicarum et Chaldaicarum» folgte 1607 ein umfangreicheres
Lexikon, das denn auch seit 1615 «Lexicon Elebraicum et Chaldaicum» hiess und
bis ins 19. Jahrhundert hinein zahlreiche Neuauflagen erlebte. Richard Simon
stellte für seine Zeit fest: «La plus-part de ceux qui se vantent aujourd'huy de

sçavoir la Langue Hébraïque, n'ont presque point eu d'autre Maistre que le

Dictionnaire de Buxtorfe, qu'ils ont jugé estre le meilleur, parce q'uil est le

plus abrégé & le plus méthodique.»13 In der gleichen Richtung hat noch
Wilhelm Gesenius, dessen Wörterbuch das Buxtorfsche endgültig ausser Kurs
brachte, von diesem gesagt, es empfehle sich «durch zweckmässige Anordnung

und Auswahl»14. Als besonders originell konnte das Buch freilich von
vornherein nicht gelten. Es fusste - schon der Titel deutet darauf hin - auf David

Kimchis Clinton 730 und vor allem auf des Santes Pagninus daran
anschliessenden «Thesaurus Linguae Sanctae», benutzte aber auch stark die
jüdischen Bibelkommentare15. Der Hauptmangel lag gewiss in der
Nichtberücksichtigung der Nachbarsprachen, namentlich des Arabischen, mit dem
Buxtorf nicht vertraut war16. So ist es denn ein äusserst zurückhaltendes Lob,
wenn Gesenius bemerkt: «hier und da ist das Syrische benutzt.»17

Über diese Duodez- und Oktavbändchen ragt schon äusserlich der Foliant
hinaus, den das «Lexicon Chaldaicum, Talmudicum et Rabbinicum» darstellt.
Der Sohn Johannes II hat es 1640 erscheinen lassen, und es ist sicher grossen-
teils sein Werk. Aber er schrieb im Vorwort: «Maneat Parenti sarta tecta gloria

Authoris» und stellte dem Titelblatt ein besonders prächtiges Kupfer mit
dem Porträt des Vaters gegenüber. Dieser habe, so das Vorwort, im Jahre
1609 die Arbeit begonnen («hanc telam est orsus») und sie durch zwanzig Jahre

«immensis laboribus & sudoribus» fortgesetzt, wobei sie sich als immer
weitläufiger erwies. Mehr spielerisch hatte der Vater schon 1615 dem «Lexicon»

anhangsweise ein «Lexicon breve Rabbinico-Philosophicum» hinzugefügt,

und der Sohn war bereits durch seine Erstlingsarbeit, das den Targumen
und dem syrischen Neuen Testament geltende «Lexicon Chaldaicum et Syria-
cum» von 1622 auf das grosse Werk vorbereitet, aber dieses bedeutete doch

12 Kautzsch, Buxtorf, 35 hat die Existenz dieses (nicht einmal mehr in Basel vorhandenen)

Buches schlichtweg bestritten; vgl. dagegen J. Prijs, Die Basler hebräischen Drucke,
Ölten und Freiburg i.Br. 1964, 278f.

13 R. Simon, Histoire critique du Vieux Testament, Paris 1680, 402.
14 W. Gesenius, Geschichte der hebräischen Sprache und Schrift, Leipzig 1815,113.
15 Vgl. Burnett, Buxtorf, 120ff.
16 Vgl. Burnett, Buxtorf, 127.
17 Gesenius, Geschichte, 113.



114 Rudolf Smend

eine ganz andere Aufgabe. Die Umsicht und die Sorgfalt, mit denen Vater
und Sohn sie auf 2678 Folioseiten gelöst haben, ist von Constantijn
L'Empereur («A work which is truly worthy of eternity»)18 bis zu Wilhelm Geseni-
us («ein höchst fleissiges und meist ausreichendes lexicalisches Hülfsmit-
tel»)19 mit viel Lob bedacht worden. Es hat Generationen den Zugang zur
nachbiblischen jüdischen Literatur erschlossen und liefert, obwohl es inzwischen

natürlich für den eigentlich wissenschaftlichen Gebrauch längst nicht
mehr zureicht, durch die Reichhaltigkeit seiner aramäisch-lateinischen Belege

und Beschreibungen dem Interessierten immer noch eine willkommene
Orientierung, die oft schnell in ausgiebigere Lektüre übergeht.

Weniger Mühe hatte der Sohn mit dem anderen Folianten, den ihm der
Vater hinterliess, den «Concordantiae Bibliorum Flebraicae», einer
Neubearbeitung der 1581 in Basel erschienenen Konkordanz des Isak Natan mit der
durchgehenden Änderung, dass die Stellen jeweils nach den (zudem ins
Lateinische übersetzten) Formen gruppiert sind - wiederum nach dem Urteil des

Berufensten, «eine weit bequemere Methode, die die Beobachtung sehr
erleichtert»20. Das Werk kam 1632 heraus.

Kaum weniger als Buxtorfs Lexika sind seine Grammatiken verbreitet
gewesen. Den Anfang machte auch hier ein Schulbuch, die 1605 erschienenen
«Praeceptiones Grammaticae de Lingua Hebraea», in der dann oft wieder
aufgelegten erheblich umfangreicheren Neuausgabe von 1613 «Epitome
Grammaticae Hebraeae» genannt. Auch hier kam bald ein ausführlicheres
Buch hinzu, der «Thesaurus Grammaticus Linguae Sanctae Hebraeae»,
zuerst 1609. In dessen Vorwort stellt Buxtorf zwei «Defekte» der bisherigen He-
braistik fest: die Beschränkung auf die einzelnen Wörter und deren Abwandlungen

unter Verzicht darauf, «de conjuncti [...] sermonis ratione», also von
der Syntax, zu handeln, und die Vernachlässigung des ausserbiblischen
Hebräisch: diesen Mangel zu beheben habe sich einzig Buxtorfs - auch sonst von
ihm mit Achtung genannter - Basler Vorgänger Sebastian Münster bemüht.
So enthält der «Thesaurus» nach der Laut- und Formenlehre eine fast ebenso

lange Syntax, über die Gesenius allerdings geurteilt hat, es sei «vieles dahin

gezogen, was der Formenlehre gehört»21. Es folgen noch eine kurze Metrik
(mit nachbiblischen Beispielen) und eine Anleitung zur Lektüre unvokali-
sierter rabbinischer Texte - letztere in der 2. Auflage (1615), statt, wie
zwischendurch angekündigt22, in erweiterter Fassung wiederzukehren, fortgefallen

und leider auch später nicht mehr ersetzt. Insgesamt übertrifft für Gese-

18 Vgl. Burnett, Buxtorf, 131.
19 W. Gesenius, Hebräisches und chaldäisches Wörterbuch, 2. Aufl. Leipzig 1823,

XXVI.
20 Gesenius, Handwörterbuch, IX.
21 Gesenius, Geschichte, 110.
22 Vgl. Prijs, Drucke, 328.



Der ältere Buxtorf 115

nius der Thesaurus «an Ausführlichkeit, Genauigkeit und Methode alle
frühern und die rabbinischen Grammatiken weit, wenn man gleich an Materie
und Form die Bildung des Vfs. nach den letztern erkennt»21. Die 1615 erschienenen

«Grammaticae Chaldaicae et Syriacae Libri III.» enthalten wie der
Thesaurus in zwei Büchern die Laut- und Formenlehre und die Syntax und
schliessen im dritten Buch unter der Überschrift «De Praxi Grammatica» eine
Chrestomathie mit vielen nützlichen Erläuterungen an.

Noch ein dritter Foliant ist zu nennen, die «Biblia Sacra Hebraica et Chal-
daica» von 1619/20, bekannt als «Basler» oder «rabbinische Bibel», so
genannt wegen der Zufügung nicht nur von Masora und Targum, sondern, um
den Rand, auch von einer Anzahl rabbinischer Kommentare. Das mit grossem

Aufwand hergestellte Werk ist im wesentlichen ein Nachdruck der
venezianischen Bombergiana des Jakob ben Chajim (1524/25 und weitere Ausgaben)

und, so Julius Wellhausen, «diesem Hauptwerke gegenüber in jedem
Betracht sekundär, so ein grosser Gelehrter Buxtorf auch war»24. Wellhausen
konnte auch anders reden, und zwar gleich im Blick auf die Abhandlung
«Tiberias», die Buxtorf der Bibelausgabe anfügte25. Sie, nicht das Lexicon Chal-
daicum, war in Wellhausens Augen Buxtorfs «bedeutendstes Werk», «das

Produkt einer von keinem Christen und wenigen Juden erreichten
Gelehrsamkeit und bewundernswerth einfach». Um von der Art der Masora
überhaupt ein Bild zu geben, druckte Wellhausen als Probe kurzerhand Buxtorfs
Interpretation der Masora zu Gen 1,1-6 in deutscher Übersetzung ab26.

Das Lob der Nachwelt und also auch Wellhausens galt allerdings nicht
dem ganzen «Tiberias». Denn das Buch hatte in der Verteidigung der
traditionellen Meinung, der biblische Text sei unter Einschluss der Vokal- und
Akzentzeichen bereits von den um Esra versammelten «Männern der Grossen

Synagoge» bis in die Einzelheiten festgelegt worden, einen schwachen
Punkt, auf den sich alsbald die Kritik stürzte. Buxtorf war hier von vornherein
Apologet gewesen, mit der Front gegen Elias Levita, von dessen «Masoret
hammasoret», in mancher Hinsicht dem Vorbild seines «Tiberias», er sich
schon 1593 eine lateinische Übersetzung angefertigt hatte27. 1609 setzte er
sich in einem Exkurs des ersten «Thesaurus Grammaticus» mit der von Levita
vertretenen Spätdatierung der Vokalisation auseinander, und 1620 führte er
die Auseinandersetzung in passenderem Rahmen, eben im «Tiberias», weiter.

Seit 1606 wusste er aus einem Brief des grossen Joseph Scaliger28, dass

23 Gesenius, Geschichte, 110. Wertvolle Ansätze zur sachlichen Würdigung im Rahmen

der Entwicklung der Sprachwissenschaft im allgemeinen und der Hebraistik im
besonderen bei Burnett, Buxtorf, 103ff.

24 F. Bleek, Einleitung in das Alte Testament, 6. Aufl. von J. Wellhausen, Berlin 1893,
525.

23 1620 in einer Folio- und einer gekürzten Quartausgabe erschienen.
26 Bleek, Einleitung, 603f. 526ff.
27 Burnett, Buxtorf, 210.



116 Rudolf Smend

dieser auf der Gegenseite stand, und in den zwanziger Jahren kam er noch mit
Louis Cappel, seinem wichtigsten Bestreiter, in einen etwas sonderbaren
Briefwechsel29. In der Überzeugung, die er als reformierter Theologe hatte,
liess er sich nicht beirren - was theologisch nicht sein durfte, konnte auch
philologisch-historisch nicht sein. Grynaeus und Polanus wussten, was sie an ihm
hatten. Erst nach seinem Tod brach der Streit richtig los, und sein Sohn
Johannes II führte ihn an seiner Stelle30. Am Ende stand nicht nur der jüngere,
sondern auch der ältere Buxtorf als «in rebus Criticis plane hospes» da, wie
Johannes Clericus ihn genannt hat31. Das spätere Urteil über seine Arbeit am
Bibeltext war zwiespältig. Im Blick auf die Masora rühmte ihm der meist
repräsentative Eichhorn nach, er habe das Werk des Jakob ben Chajim fortgesetzt

und dabei «aus dem verwilderten Acker noch vieles Unkraut» ausgejätet,

«das sein Vorgänger hatte stehen lassen; aber rauffte mit unter leider!
auch guten Waizen aus. Kurz, er schuf sich an vielen Stellen eine ganz neue
Masora, um die vermeintliche Integrität unserer Bibelausgaben nach den
Grundsätzen seiner Zeitgenossen vertheidigen zu können.» Jedoch: «Nach
Buxtorfs Zeit ist für die Masora nichts Beträchtliches geschehen», das Vorhaben

einer alphabetischen Ordnung der ganzen Masora nicht verwirklicht worden.

«Möchte doch ein Buxtorf unsrer Zeiten dieses herrliche Werk ausführen!»32

Ein einziges Buch hat Buxtorf in deutscher Sprache veröffentlicht: «Syn-
agoga Iudaica: Das ist Jüden Schul» (1603), eine Darstellung des zeitgenössischen

jüdischen Glaubens und Lebens. Man hat dieser Darstellung nicht zu
Unrecht eine «gehässige Art» nachgesagt, «mit welcher besonders Scandalo-
sa darin zusammengestellt sind»33. Die Vorrede handelt von der Verstockung
der Juden und mündet in ein längeres Zitat aus Luthers Judenschrift von
1542, den Schluss bildet ein Calvinscher Traktat, in dem ein Christ einen
Juden widerlegt34. Insgesamt vertritt das Buch die These, dass das Judentum
nicht auf der Bibel, sondern auf dem Talmud beruht, womit zugleich eine
gewisse Parallele zum Verhältnis zwischen Schrift und Tradition im römischen
Katholizismus gegeben ist. Aber die theologische Polemik ist nicht das ganze
Buch, und sie hat für Buxtorf je länger desto weniger im Vordergrund seiner
Arbeit gestanden. Bezeichnenderweise liess er ein zwischen 1603 und 1606

begonnenes, ebenfalls deutsches Manuskript «Aus was Ursachen die Juden

23 UB Basel Ms G I 59: 363; vgl. Burnett. Buxtorf, 211.
29 Vgl. Burnett. Buxtorf, 229ff.
30 Vgl. immer noch G. Schnedermann, Die Controverse des Ludovicus Cappellus mit

den Buxtorfen über das Alter der hebräischen Punctation, Leipzig 1878 (dazu aber
Burnett, Buxtorf, 232 Anm. 137).

31 J. Clericus, Ars Critica, 4. Aufl., II, Amsterdam 1712, 16.
32 J.G. Eichhorn, Einleitung ins Alte Testament, I, Leipzig 1780, 277f.
33 K. Siegfried, Buxtorf, ADB III, München und Leipzig 1876, 668-676 (669).
34 Vgl. St. G. Burnett, Calvin's Jewish Interlocutor, BEIR 55 (1993) 113-123.



Der ältere Buxtorf 117

andere Völker alzeit gehasst und verachtet haben»35 unvollendet liegen, und
ebensowenig ist es ein Zufall, dass er später die ihm angesonnene Edition des

«Pugio fidei» des Raymond Martin36 hinter seiner grossen Hauptaufgabe
zurückstellte, die in der Erschliessung der Sprache und Literatur des Judentums
bestand. Dieser Aufgabe diente er nicht nur lesend und schreibend, sondern
auch im Umgang mit Juden - gipfelnd in der Teilnahme an einem Beschnei-
dungsfest im Jahre 1619, für die er mehr als ein ganzes Jahresgehalt Strafe
zahlen musste37

Im November 1627 schrieb Louis Cappel einen Brief an den jüngeren
Buxtorf in der Meinung, der Vater lebe seit einigen Jahren nicht mehr. Auf
die eigenhändige Antwort des Totgeglaubten reagierte er erschrocken und
erfreut mit einem «Laus sit DEO immortali, qui Te rei Literariae adhuc ser-
vavit incolumen, & periculosum ilium annum climactericum senibus metuen-
dum eniti atque superare tibi dedit»38. Als das gefährliche «Stufenjahr» gilt
das 63. Lebensjahr, doch ein Nachkomme Buxtorfs übersetzt, die Feststellung
als Wunsch missverstehend, grosszügiger: «diese, Greisen so gefährlichen,
Sechzgerjahre»39. An deren Ende ist Johannes I nicht gelangt. Am dritten Tag
der Pestkrankheit, der er in weniger als einer Woche erlag, stand er früh um
3 Uhr noch einmal auf und beendete in seiner Konkordanz die Arbeit am
Gottesnamen TIS. «So hat er», heisst es in der Gedenkrede, «seine Lebensarbeit,

die er im Namen Gottes begonnen, dem er sein ganzes Leben gedient,
buchstäblich mit dem Namen Gottes beschlossen.»40

RudolfSmend, Güttingen

35 UB Basel Ms A XII78, vgl. Burnett, Buxtorf, 91ff.
36 Vgl. Burnett, 95ff.
37 Vgl. St. G. Burnett, Johannes Buxtorf and the Circumcision Incident of 1619,

BZGAK 89 (1989) 135-144.
38 Brief vom 27.6.1628, UB Basel Ms G I 62:116, hier nach J. Buxtorf (III), Catalecta

Philologico-Theologica, Basel 1707, 484.
39 Buxtorf-Falkeisen, Buxtorf, 26.
40 Tossanus, Vita, 16; Übersetzung nach Kautzsch, Buxtorf, 44.


	Der ältere Buxdorf

