Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90
Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90

Ernst Jenni hat sich in seinem wissenschaftlichen Werk wiederholt mit den
hebriischen Zeitvorstellungen und Zeitbegriffen beschiftigt. Schon mit sei-
ner Dissertation liber «Das Wort ‘olam im Alten Testament» aus den Jahren
1952/53 gab er die Richtung an, die er in diversen Beitrigen zum Theologi-
schen Handworterbuch u.a. iiber ‘ahar danach, jom Tag, mataj wann?, ‘ad
immer, ‘olam Ewigkeit, ‘et Zeit, qeedem Vorzeit u.a. wieder aufnahm, um
sie dann in den grossen Forschungsprojekten tiber die hebrédischen Priposi-
tionen mit Blick auf deren zeitliche Funktion weiter zu verfolgen. So verwun-
dert es nicht, dass er fiir das letzte Seminar seiner offiziellen Amtstatigkeit
das Thema «Zeit und Ewigkeit» gewéhlt hat. Der Ertrag dieser Arbeiten war
und ist ausserordentlich bedeutsam fiir die Exegese und Theologie des Alten
Testaments. Doch ist hier nicht der Ort, dies darzulegen. Vielmehr ist es die
Hoffnung des langjdhrigen Kollegen und Freunds, es mochte sich der Jubilar
an einigen Erwidgungen erfreuen, die aus der Arbeit an dem Zeit-Psalm
kot e€oynv, dem 90. Psalm, entstanden sind, die sich an dessen Zeitvorstel-
lungen orientieren und so zu einem besseren Verstdndnis dieses schwierigen
Textes beitragen wollen.

Ps 90 hat wegen der ihm entnommenen Zitate, die mehr oder weniger zu
gefliigelten Worten in der Alltagssprache geworden sind («Unser Leben wih-
ret 70 Jahr...», «1000 Jahre sind vor ihm wie der Tag, der gestern vergangen
ist», etc.), einen grosseren Bekanntheitsgrad gewonnen als andere Psalmen.
Auch die wissenschaftliche Beschiftigung' ist bei diesem Text erkennbar in-
tensiver als bei anderen Texten, gehort er doch auch zu den nicht allzu vielen
alttestamentlichen Zeugnissen, die sich explizit mit der Frage der Zeit ausein-

' Aus der neueren Spezialliteratur vgl. man M.E.Tate, Psalms 51-100, WBC 20,1990,
und meinen Kommentar zu den Psalmen, HAT I 15,1996. Besonders zu nennen sind:
C.Westermann, Der 90.Psalm, in: Forschung am Alten Testament, ThB 24 (1964) 344-350;
G.von Rad, Psalm 90, in: Gottes Wirken in Israel, Neukirchen 1974; H.-P. Miiller, Der
90.Psalm: Ein Paradigma exegetischer Aufgaben, ZThK 81 (1984) 265-285; T.Booij, Psalm
90,5-6: Junctim of Two Traditional Motifs, Bibl 68 (1987) 393-396; S.Schreiner, Erwdgun-
gen zur Struktur des 90.Psalms, Bibl 59 (1978) 80-90; M. Tsevat, Psalm xc, VT 35 (1985)
115-117; W.H. Schmidt, «Der Du die Menschen ldssest sterben». Exegetische Anmerkun-
gen zu Ps 90, in: Beitrage zur Anthropologie des Alten Testaments, FS H.W.Wolff, Miin-
chen 1992, 115-130; Th.Kriiger, Psalm 90 und die «Verginglichkeit des Menschen», Bibl 75
(1994) 191-219; H.Wahl, Ps 90,12: Text, Tradition und Interpretation, ZAW 106 (1994) 116-
123 (Lit.).



98 Klaus Seybold

andersetzen. Von den Paralleltexten im Hiobbuch (9,25-33; 10,1-22; 14,1-22;
36,24-33) und bei Kohelet (3,1-8) her zu schliessen, liegt es nahe, hinter der
Beschiftigung mit Zeiterfahrungen und der Zeitproblematik ein Interesse
der Weisheit zu sehen, was fiir Ps 90 auch aus anderweitigen Uberlegungen
zutreffen mag. Tatsache ist, dass er in seinem Bestand {iber 20 Worter auf-
weist, die man als zeitbezogen ansehen und in einem weiten Sinne als Zeitbe-
griffe auffassen kann.?

Die beiden dominanten Zeitmasse sind ohne Zweifel «Tag» (21") und
«Jahr» (M1). Beide kommen im Text 6 Mal vor. O begegnet zuerst in V.4 in
der Wendung: «wie der Tag — gestern, denn er ist vergangen», und meint den
Tag als Zeiteinheit, wohl unter Einschluss der Nacht, also den Volltag von
Morgen zu Morgen oder Abend zu Abend. Davon zu unterscheiden ist der
«Sonnentag», wie er in V.6 umschrieben wird, der von Morgen bis zum Abend
dauert, also der Arbeitstag. Dabei wird die Nacht in «Nachtwachen»
(M7MWR) unterteilt (V.4b); der Arbeitstag ist durch die Sonne (und ihre Hit-
ze) markiert (V.6). Es ist anzunehmen, dass der Psalm an allen Stellen, wo das
Wort begegnet, den Volltag bezeichnet. Fiir die Zdhlung, die nach V.12 dem
Weisen anzuraten ist, und fiir die Datierung, die in V.4 («gestern») und mog-
licherweise in V.14 («sittige uns am Morgen bzw. heute morgen») angedeutet
ist, spielt dies keine Rolle, da Nichte sicherlich nicht eigens gezdhlt wurden.
3 Mal begegnet der Ausdruck «unsere Tage» (V. 9.12.14), einmal in der Form
«alle unsere Tage» (V.14), zusitzlich noch einmal in dem wohl gleichbedeu-
tenden Ausdruck «die Tage unserer Jahre» (V.10). Da die Tage an den Stellen
V.10 und V.12 explizit als zdhlbar gelten: 70 bzw. 80 Jahre (wie viele Tage im-
mer das ergibt) und als Aufgabe des Zihlens und Berechnens gestellt sind, an
den iibrigen Stellen die Zahl der Tage aber unbestimmt bleibt (MT: «denn alle
unsere Tage haben sich gewandt», V.9, bzw. «alle unsere Tage», V. 14, bzw. «so
viele Tage, wie wir...», V.15), wird man zu unterscheiden haben, und zwar zwi-
schen der Menge der zdhlbaren Tage der als normal oder ideal geltenden
menschlichen Lebenszeit und der nicht kalkulierbaren, weil von Grossen wie
«dein Zorn, dein Grimm» und «deine Gnade» abhidngigen Zahl der Tage, die
von der betenden Gemeinde erhofft wird. Das «Wir» in Ps 90 kann ein dop-
peltes sein: Es kann die Menschen als solche bezeichnen («wir als Men-
schen»), kann aber auch die sprechende Gemeinschaft der «Knechte» als Re-
prasentanten des Gottesvolks meinen, was in V.13ff. sicher der Fall ist.

Das ebenfalls 6 Mal begegnende Wort «Jahr» wird — obwohl davon auszu-
gehen ist, dass es im weitesten Sinne das Kalenderjahr bezeichnet — entspre-
chend auf verschiedenen Bezugsebenen verwendet.” Zusammen mit der sehr

2 Zur Auswertung der Tempusbeziehungen im Text vgl. besonders die Arbeit von
Th.Kriiger.

3Zu R Jahr* vgl. zuletzt den Artikel von FJ. Stendebach, ThWAT VIII (1995) 324-
340.



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 99

hohen Zahl 1000 (77X) wird MY auf die Zeitdimension «Ewigkeit» (0712) be-
zogen (V4). In der Grossenordnung 70/80 wird T30 (zwei Mal, zusatzlich:
pl.fem., alle in V.10) auf das menschliche Normalmass reduziert und bezeich-
net das ideale Lebensalter. Mit dem Suffix der 1.P.pl. verbunden wird 7% ent-
weder in den Bezugsrahmen «Lebensalter» (V.10) oder — dem Gebrauch der
«Tage» entsprechend —in den Bezugsrahmen «Zeit der Gemeinde» (V.9: «wir
haben unsere Jahre beendet wie einen Seufzer», MT) gestellt. Letztere Ver-
wendung wird in V.15 mit dem einzelpluralischen MY aufgenommen. Die
Frage, ob in V.5 der iiberlieferte Text hier nicht MY «Jahr» statt W «Schlaf»
oder noch einmal anders zu lesen ist, deutet das Problem an, das hinter
V.4b.5.6 steht, wo ja wie bei allen anderen Sinnabschnitten ebenfalls die Mass-
einheiten Tag und Jahr zusammen begegnen. Es ist die Frage nach der Zeit
der Menschheit (27X™12) und ihrer Geschichte.

Neben den Masseinheiten Tag und Jahr arbeitet der Psalm, vor allem im
Kurzzeitbereich, noch mit anderen Zeitvorstellungen.” Dazu gehort einmal
der Vergleich mit 727, dem Atemzug, Sington, Klagelaut (V.9), dann die Me-
tapher vom Fliegen des Pfeils, des Vogels oder des Weberschiffchens als Aus-
druck des schnellen Voriibergleitens der Zeit «wie im Fluge» (V.10). Zu bei-
den Stellen und zu V.11 wird noch mehr zu sagen sein. Hier mag der Hinweis
geniigen, dass diese Kurzzeitaussagen in unmittelbarem Kontext der Tag- und
Jahreinheiten stehen. Betrachtet man nun diese Zeitmassbestimmungen im
Zusammenhang, so ist folgendes festzustellen:

1.Naturgemass sind die Zeitaussagen und Masseinheiten aus dem mensch-
lich-alltdglichen Erfahrungsbereich entnommen, weil eben auch in dieser
Hinsicht der Mensch das Mass der Dinge ist.

2. Bemerkenswert ist —und fiir die Aussageintention des Psalms besonders
wichtig -, dass der Psalmist die Vorstellungen auf ein «Heute» bezieht, da-
durch dass er von «gestern» (V.4) und von «morgen» (V.14) spricht, wobei er
grundsatzlich aber auf der Zeitlinie bleibt. Dies gilt, auch wenn fiir den Text
eine einmalige, punktuelle Verwendungssituation anzunehmen wire.

3. Auffillig ist nun aber in besonderer Weise, dass der Psalm die von ihm
erfasste Zeit in Bereiche oder Phasen einteilt, die er je nach dem Subjekt des
Zeiterlebens unterschiedlich charakterisiert. Doch kann er natiirlich auch da-
bei nur von den menschlich erfahrbaren Zeitdimensionen ausgehen. Gleich-
wohl macht er den Versuch, die Zeit und die Zeiten zu unterscheiden und so
zu relativieren. Er beginnt mit der «Zeit Gottes», der Urzeit, der Ewigkeit. Er
kommt sodann zu der Zeit der Menschheit in ihrer besonderen Begrenzung.
Es folgt die Darstellung der Lebenszeit und der Normen des Lebensalters
beim Individuum. Zumindest gegen Ende des Psalms wird schliesslich klar,

* Es besteht im Biblisch-Hebriischen offensichtlich ein Mangel an Kurzzeitmassen.
Als termini technici kdnnen allenfalls genannt werden: Y2 oder 217 «Augenblick, ver-
schwindender Zeitmoment», GB 17.A.; aram. T2  «Stunde».



100 Klaus Seybold

dass fiir den Verfasser besonders die Gemeinde, die Wir-Gruppe als redendes
Subjekt, auch ihre besondere Zeit hat. Es ist ganz offensichtlich, dass hier das
eigentliche Anliegen dieses Textes in Sicht kommt mit der zeitbezogenen Fra-
ge: «Wie lange noch?» (V.13) und dass gerade hier thematisch der Umschlag
von der vergangenen Zeit zur zukiinftigen Zeit erfolgt.

4. Festzuhalten ist fiir die weitere Erorterung des Zeitproblems in Ps 90,
dass man grundsétzlich mit verschiedenen Zeitordnungen und Zeitdimensio-
nen zu rechnen hat. Dabei zeichnet sich ab, dass den kategorialen Zeitgren-
zen offenbar das Aussagegefille und die Stropheneinteilung des Psalmge-
dichts zu entsprechen scheinen, indem zumindest in den Partien V.7-9, V.10-
12 und V.13-15 die Zeitbereiche mit den Kontexteinheiten deckungsgleich
sind. Diese Beobachtung konnte der Rekonstruktion des Gedichts dienlich
sein, wobel im besonderen festzuhalten ist, dass die Wir-Bezeichnung in die-
sem Text je nachdem einen weiten («wir Menschen») oder einen engen («wir
Knechte Gottes») Kreis umfassen kann.

I1

Es geht indes in dieser Skizze nicht nur um die Rekonstruktion des Zeit-
verstdandnisses dieses Psalms, obgleich dies allein schon ein lohnendes Ziel
wire, vielmehr vor allem auch um die Klidrung einiger schwer verstdndlicher
Stellen des Psalms.” Da diese Stellen zugleich textkritische Probleme aufwer-
fen, auch in Passagen, die der textkritische Apparat nicht beriihrt, muss die
Arbeit dort ihren Ausgang nehmen, wo die Textbasis gesichert wird. Gesche-
hen muss dies zugleich mit den traditionellen Mitteln der Textbearbeitung, da
— soweit ich sehe — Hilfe von den Psalmfragmenten der Hohlen um Qumran
nicht zu erwarten ist. Umso wichtiger werden psalminterne form-, literar- und
redaktionskritische Erwédgungen und vor allem Schlussfolgerungen, die sich
aus der Beachtung der Systematik der Zeitvorstellungen des Psalms ergeben.
Einige Stellen sollen im folgenden ndher behandelt werden.

1. Ohne Schwierigkeiten fiir das Verstdndnis scheint V.4a zu sein, dessen
wortliche Ubersetzung lautet: «Denn tausend Jahre sind in deinen Augen wie
der Tag gestern, der vergangen ist». Ausgangspunkt der Aussage ist die Erin-
nerung an den gestrigen Tag, die als Erlebnis eines bestimmbaren Zeitraums
nachvollziehbar ist. Diese Erfahrung ldsst ermessen, wie die Zeit von Gott
«erlebt» wird, wobei die Dimensionen sowohl durch der Ersetzung von Tag
durch Jahr wie durch die Zahl 1000 fast ins Unendliche gedffnet werden. Da-
bei bleibt es mindestens schwer bestimmbar, wie der Verfasser und seine Ho-

5 Zu recht spricht G.von Rad von «einige(n) unangenehme(n) Schwierigkeiten», wel-
che die linguistische Seite des Psalms bietet (270).



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 101

rer sich 1000 Jahre vorstellen. Es ist doch wohl unwahrscheinlich, dass sie
1000 Jahre zuriick — ja, sagen wir, bei nachexilischer Abfassung des Psalms,
etwa bis zur Zeit Moses zuriick — rechnen konnten oder wollten. Niher liegt
schon die Annahme einer runden und darum symbolischen Zahl. Noch wich-
tiger scheint die theologische Annahme zu werten zu sein, die Gott im Prinzip
die gleiche Art der Zeiterfahrung zuerkennt, wie sie allen Menschen eigen ist,
nur eben in ganz anderen Proportionen.

Das eigentliche Problem des Verses aber ist Position, die er jetzt ein-
nimmt. Denn — wie vielfach moniert — er kommt in V.4 und d.h. in der mit V.3
eroffneten Gedankenfolge liber die Menschheit und ihre Zeiten zu spit.
Auch passt er zum folgenden wenig. Zwar hat uns lange Gewohnung mit der
Fortsetzung vertraut gemacht: «wie eine Wache in der Nacht» (V.4b). Zwar ist
bei derartiger Metaphorik ja manches moglich, was aus logischen Griinden
auszuschliessen wire, namlich, dass jene fast unendliche Zeitspanne von 1000
Jahren in den Augen Gottes «wie der gestrige Tag» und zugleich «wie eine
Wache in der Nacht» erscheine. Aber merkwiirdig ist es schon in einem Text,
der so intensiv liber Zeitvorstellungen nachdenkt. Zudem folgt ja noch ein
weiterer Zeitvergleich in V.5f. («wie das Gras, am Morgen.. am Abend...»).
Naheliegend ist darum der Vorschlag, V.4a vor V.3 zu stellen und anzuneh-
men, der Vers sei mit den Aussagen von V.4b.51. assoziiert und — mit zusétzli-
chem "2 eingefiihrt — redaktionell in einen neuen Zusammenhang gestellt
worden. Sein urspriinglicher Ort aber war wahrscheinlich der Anfang des
Psalms, der in V.1f. mit Uberlegungen zur Zeit Gottes, der Urzeit vor der
Schopfung, der Ewigkeit einsetzt.

Die Folge davon ist, dass dann die Verse 3.4b.5.6 einen neuen Sinnzusam-
menhang bilden, und zwar — wie aus V.3 hervorgeht —im Unterschied zu V.1ff.
zum Thema: Zeit des Menschen, der Menschheit (27X). Diese Zeit hat einen
bestimmten Anfang und auch eines bestimmtes Ende. Das will offenbar V.3
sagen, aber auch der Vergleich mit dem am Morgen aufspriessenden und am
Abend schon verwelkten Gras in V.5b.6. Dazwischen steht der rétselhafte
Hinweis auf die «Wache in der Nacht» (V.4b) und der in der masoretischen
Lesung wenig sinnvolle V.5a: 37 W oon7l.

Die Ableitung des ersten Verbalform von der Wurzel &7 I <hemmen»,
«ein Ende machen» ist so wenig brauchbar wie die von 277 II «regnen» (von
«Regen»), «giessen», «unter Donner entladen» (vgl. Ps 77,18). Die Lesung
M «Schlaf» wird von den Versionen nicht gestiitzt; sie lesen MY «Jahr» . Die
Fortsetzung mit 1'77° zeigt an, dass offenbar etwas ausgefallen ist oder dass der
ganze Passus vielleicht anders gelesen werden muss.

Aber auch in V.5b.6 herrscht eine gewisse Unordnung, wie die doppelte
Verwendung des Verbums f]‘?ﬂ zeigt. Da ohne Konjektur nicht durchzukom-
men ist, empfiehlt sich etwa folgende Lesung:

25M o Dt A0 79792 TMURD «wie eine Wache wechselt in der
Nacht, hast du ihre Abfolgen bestimmt samt Ersatz». Wenn diese Wiedergabe



102 Klaus Seybold

den Sinn ungefdhr trifft, heisst das, dass TR in diesem Zusammenhang
nicht nur Zeitbegriff ist wie in Ps 63,7; 119,148, Thr 2,19, sondern auch als Be-
zeichnung fiir die sich «in der Nacht» ablosenden Wachen — als Paradigma
fiir die Generationenfolgen der Menschen — herangezogen wird. Auch der
Vergleich mit dem Gras, das am Morgen aufspriesst und bis gegen Abend ver-
welkt ist, betrifft nicht so sehr den Tag als Zeitmass, sondern den Tag mit sei-
ner sengenden Hitze. Er ist darum mit dem «Gottestag» von V.4a nicht unbe-
dingt gleichzusetzen. D) — das Wort fehlt in V.4b.5.6 — bedeutet dort den Voll-
tag, als «Kalendertag».

ODb man die merkwiirdige Formulierung in V.3 mit dem doppelten 23 und
dem brutal klingenden X777 «bis zum Staub» hinnehmen oder dahinter
ein urspriinglich araméisches X172 72 oder hebriisches 7Y 7Y «bis zu der
Zeit» vermuten und den Vers so wiedergeben mochte: «Du lidsst den Men-
schen bleiben bis zu der Zeit, da du sprichst: Kehrt wieder, ihr Menschenkin-
der», ist eine zweitrangige Frage. Der Sinn ist wohl der gleiche: Die Menschen
kommen und gehen - je nach ihrer Bestimmung. Thre Zeit ist befristet, ihre
Existenz fillt nur einen Teil des Gottestages, vor allem aber wechseln die Ge-
schlechterfolgen wie die Wachposten in der Nacht.

Der Vergleich mit dem Gras unterstreicht die Kurzlebigkeit, wobei offen-
bar — wie aus V.4 in Verbindung mit V.9.10 zu schliessen ist — nicht der einzel-
ne Mensch, vielmehr ein kollektives Subjekt, Menschengruppen, d.h. Natio-
nen oder Generationen, moglicherweise auch die Menschheit insgesamt ge-
meint ist.

Im Blick auf die Struktur des Psalms aber zeichnet sich ab, dass die Partie
der Verse 3.4b.5.6 eine Sinneinheit bildet wie die Verse 1b.2.4a. Es liegt nahe,
darin die Umrisse einer urspriinglichen Strophenfolge zu sehen, wobei jeder
Strophe je drei Zeilen zuzumessen sind, eine Annahme, die durch Textstruk-
tur im letzten Teil des Psalms gestiitzt wird.

2. Textlich unproblematisch ist die wohl bekannteste Zeitbestimmung des
Verses 10a, wenn man einmal von einigen plerophorischen Teilen absieht, die
dem Vers eine Uberlidnge geben: «Die Tage unserer Jahre (unter ihnen) sind
siebzig (Jahre) und — wenn mit Kriften — achtzig (Jahre)». Die Aussage be-
zieht sich auf das einzelne menschliche Leben und setzt sozusagen eine
Hochstnorm, die wohl im antiken Israel nur selten erreicht wurde.® Die Zah-
len sind wie die «tausend Jahre» von V.4a Kalenderdaten und insofern Real-
angaben ohne Metaphorik. So ist zu fragen, worin die theologische Absicht
der Aussage besteht. Diese kommt zweifellos in V.10ay.b zum Ausdruck, wo

®Vgl. den wichtigen Beitrag von A.Malamat, Longevity: Biblical Concepts and Some
Ancient Near Eastern Parallels, in: Hirsch/H.Hunger (Hg.), Vortrige Wien 1981, AfO Bei-
hefte 19 (1982) 215-224.



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 103

von der Qualitédt der Lebenszeit die Rede ist. Doch der Sinn dieses Verses ist
dunkel.

Es beginnt schon bei der Ubersetzung von 027171, Moglich wiire ein Ab-
leitung von 27 im Sinne von gross, viel sein, « Menge» oder «Vielzahl» im
Sinne von: «die Mehrzahl der Jahre (oder Tage)» ist «miihsam» (?1Y) und
«schlimm» (X)”. Doch wird die Erwartung, auch genéhrt durch den Paralle-
lismus, dadurch kaum befriedigt. Ist in dem rédtselhaften 0277 nicht mehr
verborgen? Zu der zu erwartenden Einschédtzung der Lebenszeit gehort ja si-
cher auch das zweite Kolon im Parallelismus (V.10b): 2031 W' 177°2 . Bezo-
gen auf die «Mehrzahl» (2717) der Tage oder Jahre will dieser Passus wohl be-
sagen, dass sie «eilends voriibergeht», vergleichbar — so wird man den Nach-
satz 79U und zwar anders als die masoretische Lesung als einfaches Imper-
fectum und nicht als Imperfectum consecutivum interpretieren kdnnen — der
schnellen Bewegung des Fliegens. Gilt das nur fiir eine Mehrheit der Tage
oder Jahre? Ohne es letztlich beweisen zu konnen, moéchte ich vermuten, dass
D217 nicht von 27 I, vielmehr von der Wurzel 27717 abzuleiten ist, der nach
den semantischen Aquivalenten offenbar die Grundbedeutung «eilen, dréin-
gen, stiirmen» eigen ist, so dass das Nomen 2777 — ein Hapaxlegomenon — auf
eine schnelle Bewegung zu beziehen ist. Das legt den Gedanken nahe, den
ganzen von Ausdriicken der Geschwindigkeit bestimmten Vers einheitlich
aus demselben Vorstellungskreis zu interpretieren und nach den Parallelstel-
len Hi 7,6 und Jes 38,12 vom Vorgang des Webens her zu verstehen.® In Hi
7,6 werden die dahineilenden Lebenstage mit dem schnell dahinschiessenden
Weberschiffchen verglichen: «Meine Tage fliegen schneller als ein Weber-
schifflein» (Ziircher Bibel). Von da aus wire es fast zwingend, jedenfalls we-
sentlich leichter, 90,10b nach seinen Einzelaussagen zu verstehen. Das Ver-
bum M} «voriibergehen» u.d. passt dazu wie das Adverb &N «eilends», und
natiirlich die Vorstellung vom Fliegen (nicht so sehr des Pfeils oder Vogels,
vielmehr vom «Schuss» der Garnspule, die sich immer weiter abwickelt. Der
feste Bildkreis des Verses konnte der Grund dafiir sein, weshalb eine Ver-
gleichspartikel fehlt. Eindriicklich jedenfalls ist der Versuch, die Verginglich-
keit, das Dahinschwinden der Zeit zur Sprache zur bringen. Die Frage stellt
sich, ob der Psalmist den Eindruck der dahinfliegenden Lebenszeit mit jener
theologischen Zeitbeschleunigung in Verbindung bringen wollte, die er in
V.4a in Proportionen darstellte. Das wiirde bedeuten, dass das Leben eines
siebzig oder achtzig Jahre alt gewordenen Menschen «in den Augen Gottes»
und sozusagen sub specie aeternitatis ebenfalls einem Vogelflug oder Faden-
schuss gleiche, jedenfalls nur wenige Momente gottlicher Zeit in Anspruch

"Der Doppelausdruck scheint auf einen weisheitlichen Topos zuriickzugehen, wie die
Parallelen in Hi 4,8; 5,6f. u.a. zeigen.

S Es ist die Frage zu stellen, ob ein Zusammenhang des Nomens 2777 mit der Weberei
bestehen konnte.



104 Klaus Seybold

ndhme. Die Vorstellung vom «Schuss» wiirde sich vor allem dann nahelegen,
wenn die sehr ritselhafte Aussage in V.11b, entgegen der Punktation, von
dem Verbum X7 bzw. 777" (Infinitiv) abzuleiten und auch als Zeitmetapher
zu verstehen wire. Doch bleibt das unsicher. Denn V.11 erweckt mit seiner
riickbeziiglichen rhetorischen Frage den Eindruck einer nachtrédglichen Er-
wigung, die versucht, die generellen Aussagen von V.10 an die Klage von
V.7tf. anzubinden. So bildet die Grosse des gottlichen Zorns das Mass fiir eine
eventuell verkiirzte Lebenszeit. Sachlich besser begriindbar ist darum die An-
nahme einer dreizeiligen Strophe aus den Versen 10a.10b.12 (ohne V.11), die
von der berechenbaren (722 «zdhlen») menschlichen Normalzeit des Lebens-
alters in ihren schnellen Abldufen und von deren theologischer Bestimmung
handelt.

3. Welchem thematischen Rahmen ist dann die Aussage von V.9 zuzuord-
nen, die ja wie kaum eine andere das menschliche Lebensgefiihl anzuspre-
chen scheint: «Unsere Jahre gehen dahin wie ein Seufzer» (Ziircher Bibel)?
Zunichst ist deutlich, dass diese Ubersetzung sich an die Versionen anlehnt
und den masoretischen Text nicht prazise wiedergibt, weil dort im faktitiven
Perfekt pi. die erste Person pl. Subjekt der Aussage ist: «Wir haben unsere
Jahre vollendet wie...» Sollte aber «unsere Jahre» analog zu «unsere Tage» im
ersten Kolon Subjekt sein — was die Versionen vorzichen —, dann wiirde sich
der Vergleich auf das Verbum 1192 beziehen und die Zeitdauer, nicht den
Zeitinhalt meinen. Ohnehin ist ja 727 vom Verbum 737 in der Bedeutung
«murmeln», dem Laut des stimmhaften Atmens beim halblauten Lesen, beim
Singen und Reden mit sich selbst, her zu verstehen und bezeichnet wohl den
in einem Atemzug gesungenen Klageton (Seufzer) oder den verklingenden
Ton einer Laute.” In diesem Fall ist vielleicht zu erwéigen, ob der Vergleich
nicht besagen mochte, dass die noch verbleibende Lebenszeit nur noch der
Dauer eines gottlichen Atemzugs (eines Seufzers) entspricht, «in den Augen
Gottes» also nur noch einen ganz kurzen Moment ausmacht, ehe sich die Tage
neigen und: «wir durch deinen Zorn vergehen» (V.7). Niher liegt in der Tat,
an einen kurzen menschlichen «Seufzer» zu denken, der verklingt und er-
stirbt. Der Wortlaut des M T bezieht den Vergleich jedoch auf das Handlungs-
verbum: «Wir haben ... beendet, wie man ... beendet».!” Der Ausdruck koénnte
etwa auf den Lautausklang bezogen werden, mit dem ein Gesangs- oder Mu-
sikvortrag beendet wird."" Der Vergleichspunkt kénnte dann einmal in der

?Vgl. HAL I 228. Die Bedeutung des leisen Tons mit nachfolgender Stille scheint den
Belegen fiir 7277 in Ez 2,10 ( Klage) und Hi 37,2 (Donnergrollen) und Ps 90,9 (Seufzen)
gemeinsam zu sein .

"E Jenni spricht von einem «Geschehen nach gleichem Muster», Rubrik 34, vgl. Die
hebriischen Pripositionen, Band 2: Die Préiposition Kaph, Stuttgart 1994, 93, vgl. 95.

'''Vgl. dazu auch Ps 92,4 (7).



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 105

Bewertung der Qualitdt der Jahre liegen, die als Jahre der «Bedriickung»
(V.15) Gegenstand des Klagens und Seufzens sind. Er konnte aber auch — wie
in der Parallele angedeutet — in der beklagenswerten Kiirze der «Tage» und
«Jahre» liegen, die der Gemeinde vergonnt waren (Perf.), wobei dann anzu-
nehmen wire, dass diese Gemeinde ein wie immer geartetes Ende (7792) be-
reits erfahren hat. Der Ausdruck konnte sich aber auch auf den letzten Atem-
zug und Seufzer im eigenen Leben und die daraufhin eintretende Totenstille
beziehen. Diese Deutung des Vergleichs hat m.E. einiges fiir sich. Gegenstand
der Gebetsklage in V.7 und V.9 ist in jedem Fall ein Lebensende, das beklagt
wird, obwohl doch offensichtlich das betende Wir noch am Leben zu sein
scheint. Es geht also nicht um das bevorstehende schnelle Ende des eigenen
Lebens, vielmehr um das bereits eingetretene Ende der Wir-Gruppe und d.h.
doch wohl der «Knechte» insgesamt , d.i. dessen, was andernorts mit «Israel»
bezeichnet zu werden pflegt.'” Mit anderen Worten: die noch lebende, beten-
de Gemeinde fiihlt sich als das «Israel» der Knechte Gottes und beklagt das
zuriickliegende «Lebensende» Israels in V.7ff. wie den eigenen Tod. Es wird
an die Katastrophe des Endes des Staates Juda und an das Ende des ersten
Tempels gedacht sein. Deren «Tage und Jahre» sind vergangen und vollendet
(V.9) wie die «Tage und Jahre» des eigenen Lebens. Der Psalm spricht dem-
nach von der einstmals durch eigene Schuld verwirkten Zeit, wobei die Ge-
genwart als die Zeit nach dem Tode gilt. Es geht hier also um das Leben der
Gemeinschaft aller Knechte («wir»), nicht um die Lebenszeit einzelner wie
in V.10. Das individuelle Leben und sein Ende wird zum Vergleichspunkt des
Endes Israels.

Von daher fillt auch ein Licht auf V.8, der im engeren Zusammenhang
zwar aus dem Umfeld des Themas: Gottes Zorn, menschliche Schuld und Zeit
der Strafe erklarbar ist, der aber wegen seiner eigenartigen Formulierungen
trotzdem sehr auffillig ist: «Du hast unsere Siinden vor dich hingestellt, unse-
re Verborgenheit in das Licht deines Angesichts» (V.8). Im Kontext der he-
bridischen und aramdiischen Zeitbegriffe dieses Psalms konnten die mit «un-
sere Siinden» und «unsere Verborgenheit» (Versionen mit Plurallesung) wie-
dergegebenen Ausdriicke nach dem Konsonantenbestand auch als «die uns
bestimmten Termine» (1°012) und «unsere zukiinftige(n) Zeit(en)» (A7)
gelesen werden. V.8, so als Vordersatz zu V.9 aufgefasst, ergiibe dann einen
guten Sinn: «Du hast unsere Termine vor dich gestellt, unsere Zukunft in den
Lichtkreis deines Angesichts, / ja, so'* haben sich alle unsere Tage geneigt'* in
deinem Grimm, unsere Jahre haben wir beendet wie (mit) einen Seufzer».
Doch muss wohl der masoretischen Lesung der Vorzug eingerdumt werden.

12Vgl. Th.Kriigers Deutung des Psalms als exilisches Klagegebet.
“Die Inversion in V.9a syntaktisch als Abhiingigkeit gedeutet.
14318 wortlich: «sie haben sich zum Gehen gewandt», «sind verschwunden».



106 Klaus Seybold

Als Konsequenz zeichnen sich nunmehr zwei dreizeilige Zeitstrophen ab,
eine iiber die normale Lebenszeit, wie sie den Menschen gesetzt ist, in
V.10a.V.10b.(V.11)V.12 und eine iiber die Zeit der betenden Psalmisten, der
Zeit Israels, beklagenswert verkiirzt und — wie es scheint — bereits abge-
schlossen, sozusagen die verwirkte Zeit, der Nicht-Zeit in V.7.V.8.V.9. Es ist
moglich, dass eine Bearbeitung des Texts unter Betonung des Gesichts-
punkts der selbstverschuldeten Zeitverkiirzung —in V.9 und V.11 vor allem —
zu neuen Arrangements in der iiberlieferten Versfolge gefiihrt hat.

4. Die Zeitbeziige im letzten Teil des Psalms ab V.13 scheinen die schop-
fungstheologischen Vorstellungen des ersten Teils ganz verlassen zu wollen.
Die Frage: «Wie lange?» in V.13 ist doch wohl auf den menschlich-alltdgli-
chen Sprachgebrauch zu beziehen wie der Hinweis auf «den Morgen» (oder
«morgen») und die Zukunft in V.14 («Sittige uns wieder am Morgen mit dei-
ner Gnade, dass wir jubeln und uns freuen an allen unseren Tagen»). Auch
V.15, der um einem Ausgleich der guten und der schlechten Tage und Jahre
bittet, orientiert sich offensichtlich an den von der Gemeinde erlebten oder
erlebbaren, einzeln unterscheidbaren' Zeiteinheiten. Insofern ist die Per-
spektive in diesem Psalmteil eine andere. Doch ist es wohl nicht berechtigt,
diesen letzten Teil von dem ersten Teil des Psalms abzutrennen. Dem steht
nicht nur die Uberlieferung entgegen. Das Gedankengefille im Zuge der
Zeitsystematik des Textes — vollends, wenn die Strophe iiber die verkiirzte
Zeit in V.7-9 urspriinglich unmittelbar vorausgegangen sein sollte — lenkt den
Blick notwendig auf eine mogliche Zeit, konkret auf die Zukunft der beten-
den Gemeinde. Wenn der Psalm am Anfang mit dem Blick auf Gottes ewige
Zeit vor der Schopfung sehr hoch ansetzt, so ist er nun zuletzt iiber die gros-
sen Zeitbogen der Menschheitsgeschichte und der Geschichte Israels in der
Gegenwart angekommen. Entsprechend miisste sein Blick von da an sich wie-
der zur Ewigkeit in Gottes Zukunft erheben. Wenn er sich kithn schon so
weit vorwagt und sich Gottes Zeitgefiihl vorstellt, wodurch er zugleich alles
menschliche Zeitgefiihl relativiert, wére es nur folgerichtig, auch die Zukunft
in solchen Dimensionen zu bedenken. Sollte er sich von diesen Ansiitzen aus
nicht mit der Eschatologie beschéftigen? Oder er ldsst die Zukunft offen, je-
denfalls soweit es das gottliche Handeln betrifft? Das doch wohl nicht. Aber
seine Gedanken gehen in eine andere Richtung.

Fiir sich und seine Gemeinde mochte er sich an der «Gnade» (7017) genii-
gen lassen. Sie soll die Zeiten fillen und der Zukunft ihre Qualitit verleihen.
Was das fiir den Psalmisten heisst, deuten die letzten Verse des Psalms an
(V.16f.). Dort ist von dem «Handeln» Gottes (?99) und dem «Glanz» Gottes
(op2)'° die Rede, der «iiber» der Gemeinde jetzt und in Zukunft erscheinen

I3 Einzelplural im Unterschied zu kollektiven Bezeichnungen und zum Mengenplural
in V.10.



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 107

wird. Diese aber sind offenbar gebunden an «das Werk unserer Hidnde»
(V.17). Was ist das «Werk unserer Hande»?

Man versteht den 90.Psalm m.E. nicht, wenn man diesen Begriff auf das
menschliche Handeln im allgemeinen bezieht und an die segnende Forderung
denkt, die allem menschlichen Tun zugute kommen sollte. Dagegen spricht
der Kontext des Psalms, vor allem aber das zwei Mal mit dem «Werk» verbun-
dene Verbum 702 pol. Der Ausdruck ist auf den Tempel zu beziehen, und
zwar — unter den allgemeinen Bedingungen der Datierung — wohl auf den Bau
des zweiten Tempels. Dafiir sprechen nun ganz eindeutig die in V.16f. anklin-
genden Theophanievorstellungen, die ja in aller Regel mit der Ziontraditon
in Verbindung stehen. Das ist zumindest auch die Meinung des masoretisch
iberlieferten ersten Verses des Psalms in der wortlichen Wiedergabe: «Herr,
eine Wohnung (]1212)) bist du uns geworden/gewesen von Geschlecht zu Ge-
schlecht» (V.1b). Darauf wird zuriickzukommen sein. In seinem letzten Vers
jedenfalls bittet er darum, dieses Werk menschlicher Hande moge fundiert
und gefestigt werden durch Gott selbst. Damit aber ertffnet sich eine neue
Perspektive. Die «Befestigung» des Tempels (oder: der Wohnung) hat zu tun
mit der zeitlichen Dimension. Es gehort zu den religiosen Grundiiberzeugun-
gen auch Israels am Ende der Exilszeit, dass sich an diesem Ort Zeit und
Ewigkeit begegnen, besser: der Ewige den Menschen begegnet. Darin liegt
die Gnade der Zukunft beschlossen, zunédchst bis an die Grenze «aller unserer
Tage» (V.14). Doch vor und nach «der Erde und der Welt» (V.2) ist Gotteszeit.

Insofern ersetzt der Bezug auf das Tempelheiligtum im letzten Teil des
Psalms die eschatologische Dimension. Hier ist offenbar der zentrale Punkt
erreicht, wo die Zeitlinien sich treffen und kreuzen. Der Ewige gibt Anteil an
seiner Zeit. Er gibt die verlorene Zeit zuriick. Der Tempel als Haus des Ewi-
gen ist auch die Voraussetzung fiir die menschlichen Einsichten in das Wesen
der Ewigkeit, die die ersten Teile des Psalms zu vermitteln suchen. Doch ist
es seine eigentliche und urspriingliche Intention, um jene ewige Gabe neuer
Lebenszeit zu bitten. Es legt sich nahe, von daher an einen sehr konkreten
Sitz im Leben, jedenfalls fiir die Erstfassung dieses Psalms zu denken.

11

Eine letzte Erwédgung sei hier angeschlossen. Die Crux des Psalmeingangs
liegt vor allem in dem schwierigen Wort 1127, das schon die Septuaginta als
NP «Zuflucht» gelesen und mit kotaguyn iibersetzt hat. Offenbar steht die-
ses Verstidndnis unter dem kontextuellen Einfluss von Ps 91 (vgl. V.2f.). Der
Text von Psalm 90 16st dieses Thema nicht ein, obwohl es die Aussagen von

'® Zum Theophaniezusammenhang vgl. J.D.Levenson, A technical meaning for nm in
the Hebrew Bible, VT 35 (1985) 61-67.



108 Klaus Seybold

V.15ff. bestimmen mag. Merkwiirdig sinnlos aber ist die wortliche Wiederga-
be von V.1b: «Herr, eine Wohnung bist du uns geworden/gewesen...» Denn es
ist fraglich, ob man 1121 als «Hilfe» verstehen darf. Aber selbst dann passt es
nicht zum Thema des Psalmanfangs, wo von den Dimensionen der Zeit, nicht
des Raumes'” die Rede ist. Konjekturen stehen immer auf schwachen Fiissen,
aber dem Gedankengefiige dieses Textes angemessener — auch als das pau-
schale masoretische Etikett 1121 —und so jedenfalls ein addquater Ausdruck
des Inhalts wire es, wenn man die Konsonantenfolge in V.1b: 117 077 70K
R als 12 (TNX) DIOX 702 lesen und mit: «Quelle des Kommenden (bist
du) fiir uns» iibersetzen konnte. Der sonst nicht belegte Ausdruck wiirde sich
aus dem geldufigen Wort fiir Quelle (") sowie aus dem vor allem bei Deu-
terojesaja begegnenden Begriff mNX / MR «das Kommende» (sg. und pl.)
zusammensetzen, abgeleitet von dem Verbum TR «kommeny.'"® Er konnte
alles das zusammenfassen, was der Psalm in seinen beiden Teilen oder sechs
Strophen iiber die gottliche, die geschaffene, die gesetzte, die verwirkte, die
verlorene und die geschenkte Zeit sagen mochte und wiirde sich deshalb so-
wohl als Uberschrift wie als Unterschrift (etwa bei V.17) gut eignen.

Wenn es so gewesen sein sollte, dann hitte die Uberlieferung absichtlich
oder unabsichtlich den Verlust eines weisheitlich- theologischen Begriffs her-
beigefiihrt. Diese Annahme muss freilich hypothetisch bleiben. Aber auch in
seiner liberlieferten Gestalt bietet der Text dieses Psalms mit seiner Vorstel-
lung von den subjektgebundenen Formen und Ebenen der Zeit, aber auch
von Verlust und Wiedergewinnung der Zeit eine bemerkenswerte theologi-
sche Einsicht. An seinem Ort im Psalter eroffnet er eine Serie von theologi-
schen Grundsatzpsalmen, die mit dem liturgischen Neubeginn am nachexili-
schen Tempel im Zusammenhang stehen mag (Ps 91; 92; 93ff.).

Klaus Seybold, Basel

17 Zu den Dimensionen des sakralen Raumes und ihren theologischen Bestimmungen
vgl. Ps 91.

'8 Hier darf zum Schluss noch einmal auf E.Jennis Bemerkungen zu diesem Begriff in
seinem Beitrag: «Kommen» im theologischen Sprachgebrauch des Alten Testaments, Fest-
schrift W.Eichrodt, Ziirich 1970, 251-261 (=Ders., Studien zur Sprachwelt des Alten Testa-
ments, Stuttgart 1997), verwiesen werden.



	Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90

