
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90

Ernst Jenni hat sich in seinem wissenschaftlichen Werk wiederholt mit den
hebräischen Zeitvorstellungen und Zeitbegriffen beschäftigt. Schon mit seiner

Dissertation über «Das Wort 'olam im Alten Testament» aus den Jahren
1952/53 gab er die Richtung an, die er in diversen Beiträgen zum Theologischen

Handwörterbuch u.a. über 'ahar danach, jom Tag,mataj wann?, 'ad
immer, 'olam Ewigkeit, 'et Zeit, qœdœm Vorzeit u.a. wieder aufnahm, um
sie dann in den grossen Forschungsprojekten über die hebräischen Präpositionen

mit Blick auf deren zeitliche Funktion weiter zu verfolgen. So verwundert

es nicht, dass er für das letzte Seminar seiner offiziellen Amtstätigkeit
das Thema «Zeit und Ewigkeit» gewählt hat. Der Ertrag dieser Arbeiten war
und ist ausserordentlich bedeutsam für die Exegese und Theologie des Alten
Testaments. Doch ist hier nicht der Ort, dies darzulegen. Vielmehr ist es die
Eloffnung des langjährigen Kollegen und Freunds, es möchte sich der Jubilar
an einigen Erwägungen erfreuen, die aus der Arbeit an dem Zeit-Psalm
tcaf èi;o%f|v, dem 90. Psalm, entstanden sind, die sich an dessen Zeitvorstellungen

orientieren und so zu einem besseren Verständnis dieses schwierigen
Textes beitragen wollen.

1

Ps 90 hat wegen der ihm entnommenen Zitate, die mehr oder weniger zu
geflügelten Worten in der Alltagssprache geworden sind («Unser Leben währet

70 Jahr...», «1000 Jahre sind vor ihm wie der Tag, der gestern vergangen
ist», etc.), einen grösseren Bekanntheitsgrad gewonnen als andere Psalmen.
Auch die wissenschaftliche Beschäftigung1 ist bei diesem Text erkennbar
intensiver als bei anderen Texten, gehört er doch auch zu den nicht allzu vielen
alttestamentlichen Zeugnissen, die sich explizit mit der Frage der Zeit ausein-

1 Aus der neueren Spezialliteratur vgl. man M.E.Tate, Psalms 51-100, WBC 20,1990,
und meinen Kommentar zu den Psalmen, HAT I 15,1996. Besonders zu nennen sind:
C.Westermann, Der 90.Psalm, in: Forschung am Alten Testament, ThB 24 (1964) 344-350;
G.von Rad, Psalm 90, in: Gottes Wirken in Israel, Neukirchen 1974; H.-P. Müller, Der
90.Psalm: Ein Paradigma exegetischer Aufgaben, ZThK 81 (1984) 265-285; T.Booij, Psalm
90,5-6: Junctim of Two Traditional Motifs, Bibl 68 (1987) 393-396; S.Schreiner, Erwägungen

zur Struktur des 90.Psalms, Bibl 59 (1978) 80-90; M.Tsevat, Psalm xc, VT 35 (1985)
115-117; W.H. Schmidt, «Der Du die Menschen lässest sterben». Exegetische Anmerkungen

zu Ps 90, in: Beiträge zur Anthropologie des Alten Testaments, FS H.W.Wolff, München

1992,115-130; Th.Krüger, Psalm 90 und die «Vergänglichkeit des Menschen», Bibl 75

(1994) 191-219; H.Wahl, Ps 90,12: Text, Tradition und Interpretation, ZAW 106 (1994) 116-
123 (Lit.).



98 Klaus Seybold

andersetzen. Von den Paralleltexten im Hiobbuch (9,25-33; 10,1-22; 14,1-22;

36,24-33) und bei Kohelet (3,1-8) her zu schliessen, liegt es nahe, hinter der
Beschäftigung mit Zeiterfahrungen und der Zeitproblematik ein Interesse
der Weisheit zu sehen, was für Ps 90 auch aus anderweitigen Überlegungen
zutreffen mag. Tatsache ist, dass er in seinem Bestand über 20 Wörter
aufweist, die man als zeitbezogen ansehen und in einem weiten Sinne als Zeitbegriffe

auffassen kann.2

Die beiden dominanten Zeitmasse sind ohne Zweifel «Tag» (DT) und
«Jahr» (rntö). Beide kommen im Text 6 Mal vor. CT begegnet zuerst in V.4 in
der Wendung: «wie der Tag - gestern, denn er ist vergangen», und meint den
Tag als Zeiteinheit, wohl unter Einschluss der Nacht, also den Volltag von
Morgen zu Morgen oder Abend zu Abend. Davon zu unterscheiden ist der
«Sonnentag», wie er in V.6 umschrieben wird, der von Morgen bis zum Abend
dauert, also der Arbeitstag. Dabei wird die Nacht in «Nachtwachen»
(miDtÖK) unterteilt (V.4b); der Arbeitstag ist durch die Sonne (und ihre Hitze)

markiert (V.6). Es ist anzunehmen, dass der Psalm an allen Stellen, wo das

Wort begegnet, den Volltag bezeichnet. Für die Zählung, die nach V.12 dem
Weisen anzuraten ist, und für die Datierung, die in V.4 («gestern») und
möglicherweise in V.14 («sättige uns am Morgen bzw. heute morgen») angedeutet
ist, spielt dies keine Rolle, da Nächte sicherlich nicht eigens gezählt wurden.
3 Mal begegnet der Ausdruck «unsere Tage» (V. 9.12.14), einmal in der Form
«alle unsere Tage» (V.14), zusätzlich noch einmal in dem wohl gleichbedeutenden

Ausdruck «die Tage unserer Jahre» (V.10). Da die Tage an den Stellen
V.10 und V.12 explizit als zählbar gelten: 70 bzw. 80 Jahre (wie viele Tage
immer das ergibt) und als Aufgabe des Zählens und Berechnens gestellt sind, an
den übrigen Stellen die Zahl der Tage aber unbestimmt bleibt (MT: «denn alle
unsere Tage haben sich gewandt», V.9, bzw. «alle unsere Tage», V. 14, bzw. «so
viele Tage, wie wir...», V.15), wird man zu unterscheiden haben, und zwar
zwischen der Menge der zählbaren Tage der als normal oder ideal geltenden
menschlichen Lebenszeit und der nicht kalkulierbaren, weil von Grössen wie
«dein Zorn, dein Grimm» und «deine Gnade» abhängigen Zahl der Tage, die
von der betenden Gemeinde erhofft wird. Das «Wir» in Ps 90 kann ein
doppeltes sein: Es kann die Menschen als solche bezeichnen («wir als
Menschen»), kann aber auch die sprechende Gemeinschaft der «Knechte» als

Repräsentanten des Gottesvolks meinen, was in V.13ff. sicher der Fall ist.
Das ebenfalls 6 Mal begegnende Wort «Jahr» wird - obwohl davon auszugehen

ist, dass es im weitesten Sinne das Kalenderjahr bezeichnet - entsprechend

auf verschiedenen Bezugsebenen verwendet.2 Zusammen mit der sehr

2 Zur Auswertung der Tempusbeziehungen im Text vgl. besonders die Arbeit von
Th. Krüger.

3 Zu HIB .Jahr' vgl. zuletzt den Artikel von F.J. Stendebach, ThWAT VIII (1995) 324-
340.



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 99

hohen Zahl 1000 (^X) wird 7I3IÖ auf die Zeitdimension «Ewigkeit» (D^IU)
bezogen (V.4). In der Grössenordnung 70/80 wird 7t3tö (zwei Mal, zusätzlich:
pl.fem., alle in V.10) auf das menschliche Normalmass reduziert und bezeichnet

das ideale Lebensalter. Mit dem Suffix der l.P.pl. verbunden wird 7I2Ö

entweder in den Bezugsrahmen «Lebensalter» (V.10) oder - dem Gebrauch der
«Tage» entsprechend - in den Bezugsrahmen «Zeit der Gemeinde» (V.9: «wir
haben unsere Jahre beendet wie einen Seufzer», MT) gestellt. Letztere
Verwendung wird in V.15 mit dem einzelpluralischen 7730 aufgenommen. Die
Frage, ob in V.5 der überlieferte Text hier nicht 7120 «Jahr» statt 7I3EJ «Schlaf»
oder noch einmal anders zu lesen ist, deutet das Problem an, das hinter
V.4b.5.6 steht, wo ja wie bei allen anderen Sinnabschnitten ebenfalls die
Masseinheiten Tag und Jahr zusammen begegnen. Es ist die Frage nach der Zeit
der Menschheit (CIÊT-n) und ihrer Geschichte.

Neben den Masseinheiten Tag und Jahr arbeitet der Psalm, vor allem im
Kurzzeitbereich, noch mit anderen Zeitvorstellungen.4 Dazu gehört einmal
der Vergleich mit H^n, dem Atemzug, Sington, Klagelaut (V.9), dann die
Metapher vom Fliegen des Pfeils, des Vogels oder des Weberschiffchens als
Ausdruck des schnellen Vorübergleitens der Zeit «wie im Fluge» (V.10). Zu beiden

Stellen und zu V.l 1 wird noch mehr zu sagen sein. Hier mag der Hinweis
genügen, dass diese Kurzzeitaussagen in unmittelbarem Kontext der Tag- und
Jahreinheiten stehen. Betrachtet man nun diese Zeitmassbestimmungen im
Zusammenhang, so ist folgendes festzustellen:

1.Naturgemäss sind die Zeitaussagen und Masseinheiten aus dem
menschlich-alltäglichen Erfahrungsbereich entnommen, weil eben auch in dieser
Hinsicht der Mensch das Mass der Dinge ist.

2. Bemerkenswert ist - und für die Aussageintention des Psalms besonders
wichtig -, dass der Psalmist die Vorstellungen auf ein «Heute» bezieht,
dadurch dass er von «gestern» (V.4) und von «morgen» (V.14) spricht, wobei er
grundsätzlich aber auf der Zeitlinie bleibt. Dies gilt, auch wenn für den Text
eine einmalige, punktuelle Verwendungssituation anzunehmen wäre.

3. Auffällig ist nun aber in besonderer Weise, dass der Psalm die von ihm
erfasste Zeit in Bereiche oder Phasen einteilt, die er je nach dem Subjekt des

Zeiterlebens unterschiedlich charakterisiert. Doch kann er natürlich auch dabei

nur von den menschlich erfahrbaren Zeitdimensionen ausgehen. Gleichwohl

macht er den Versuch, die Zeit und die Zeiten zu unterscheiden und so
zu relativieren. Er beginnt mit der «Zeit Gottes», der Urzeit, der Ewigkeit. Er
kommt sodann zu der Zeit der Menschheit in ihrer besonderen Begrenzung.
Es folgt die Darstellung der Lebenszeit und der Normen des Lebensalters
beim Individuum. Zumindest gegen Ende des Psalms wird schliesslich klar,

4 Es besteht im Biblisch-Hebräischen offensichtlich ein Mangel an Kurzzeitmassen.
Als termini technici können allenfalls genannt werden: Uns oder 1521 «Augenblick,
verschwindender Zeitmoment», GB 17.A.; aram. 7tU!Ö «Stunde».



100 Klaus Seybold

dass für den Verfasser besonders die Gemeinde, die Wir-Gruppe als redendes
Subjekt, auch ihre besondere Zeit hat. Es ist ganz offensichtlich, dass hier das

eigentliche Anliegen dieses Textes in Sicht kommt mit der zeitbezogenen Frage:

«Wie lange noch?» (V.13) und dass gerade hier thematisch der Umschlag
von der vergangenen Zeit zur zukünftigen Zeit erfolgt.

4. Festzuhalten ist für die weitere Erörterung des Zeitproblems in Ps 90,
dass man grundsätzlich mit verschiedenen Zeitordnungen und Zeitdimensionen

zu rechnen hat. Dabei zeichnet sich ab, dass den kategorialen Zeitgrenzen

offenbar das Aussagegefälle und die Stropheneinteilung des Psalmgedichts

zu entsprechen scheinen, indem zumindest in den Partien V.7-9, V.10-
12 und V.13-15 die Zeitbereiche mit den Kontexteinheiten deckungsgleich
sind. Diese Beobachtung könnte der Rekonstruktion des Gedichts dienlich
sein, wobei im besonderen festzuhalten ist, dass die Wir-Bezeichnung in
diesem Text je nachdem einen weiten («wir Menschen») oder einen engen («wir
Knechte Gottes») Kreis umfassen kann.

II

Es geht indes in dieser Skizze nicht nur um die Rekonstruktion des
Zeitverständnisses dieses Psalms, obgleich dies allein schon ein lohnendes Ziel
wäre, vielmehr vor allem auch um die Klärung einiger schwer verständlicher
Stellen des Psalms.5 Da diese Stellen zugleich textkritische Probleme aufwerfen,

auch in Passagen, die der textkritische Apparat nicht berührt, muss die
Arbeit dort ihren Ausgang nehmen, wo die Textbasis gesichert wird. Geschehen

muss dies zugleich mit den traditionellen Mitteln der Textbearbeitung, da

- soweit ich sehe - Hilfe von den Psalmfragmenten der Höhlen um Qumran
nicht zu erwarten ist. Umso wichtiger werden psalminterne form-, literar- und
redaktionskritische Erwägungen und vor allem Schlussfolgerungen, die sich
aus der Beachtung der Systematik der Zeitvorstellungen des Psalms ergeben.
Einige Stellen sollen im folgenden näher behandelt werden.

1. Ohne Schwierigkeiten für das Verständnis scheint V.4a zu sein, dessen
wörtliche Übersetzung lautet: «Denn tausend Jahre sind in deinen Augen wie
der Tag gestern, der vergangen ist». Ausgangspunkt der Aussage ist die
Erinnerung an den gestrigen Tag, die als Erlebnis eines bestimmbaren Zeitraums
nachvollziehbar ist. Diese Erfahrung lässt ermessen, wie die Zeit von Gott
«erlebt» wird, wobei die Dimensionen sowohl durch der Ersetzung von Tag
durch Jahr wie durch die Zahl 1000 fast ins Unendliche geöffnet werden. Dabei

bleibt es mindestens schwer bestimmbar, wie der Verfasser und seine Hö-

5 Zu recht spricht G.von Rad von «einige(n) unangenehme(n) Schwierigkeiten», welche

die linguistische Seite des Psalms bietet (270).



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 101

rer sich 1000 Jahre vorstellen. Es ist doch wohl unwahrscheinlich, dass sie

1000 Jahre zurück - ja, sagen wir, bei nachexilischer Abfassung des Psalms,
etwa bis zur Zeit Moses zurück - rechnen konnten oder wollten. Näher liegt
schon die Annahme einer runden und darum symbolischen Zahl. Noch wichtiger

scheint die theologische Annahme zu werten zu sein, die Gott im Prinzip
die gleiche Art der Zeiterfahrung zuerkennt, wie sie allen Menschen eigen ist,
nur eben in ganz anderen Proportionen.

Das eigentliche Problem des Verses aber ist Position, die er jetzt
einnimmt. Denn - wie vielfach moniert - er kommt in V.4 und d.h. in der mit V.3

eröffneten Gedankenfolge über die Menschheit und ihre Zeiten zu spät.
Auch passt er zum folgenden wenig. Zwar hat uns lange Gewöhnung mit der
Fortsetzung vertraut gemacht: «wie eine Wache in der Nacht» (V.4b). Zwar ist
bei derartiger Metaphorik ja manches möglich, was aus logischen Gründen
auszuschliessen wäre, nämlich, dass jene fast unendliche Zeitspanne von 1000

Jahren in den Augen Gottes «wie der gestrige Tag» und zugleich «wie eine
Wache in der Nacht» erscheine. Aber merkwürdig ist es schon in einem Text,
der so intensiv über Zeitvorstellungen nachdenkt. Zudem folgt ja noch ein
weiterer Zeitvergleich in V.5f. («wie das Gras, am Morgen., am Abend...»).
Naheliegend ist darum der Vorschlag, V.4a vor V.3 zu stellen und anzunehmen,

der Vers sei mit den Aussagen von V.4b.5f. assoziiert und - mit zusätzlichem

"O eingeführt - redaktionell in einen neuen Zusammenhang gestellt
worden. Sein ursprünglicher Ort aber war wahrscheinlich der Anfang des

Psalms, der in V.lf. mit Überlegungen zur Zeit Gottes, der Urzeit vor der
Schöpfung, der Ewigkeit einsetzt.

Die Folge davon ist, dass dann die Verse 3.4b.5.6 einen neuen Sinnzusammenhang

bilden, und zwar - wie aus V.3 hervorgeht - im Unterschied zu V.lff.
zum Thema: Zeit des Menschen, der Menschheit (E~1X). Diese Zeit hat einen
bestimmten Anfang und auch eines bestimmtes Ende. Das will offenbar V.3

sagen, aber auch der Vergleich mit dem am Morgen aufspriessenden und am
Abend schon verwelkten Gras in V.5b.6. Dazwischen steht der rätselhafte
Hinweis auf die «Wache in der Nacht» (V.4b) und der in der masoretischen
Lesung wenig sinnvolle V.5a: TiT HjÖ DF1Q1T.

Die Ableitung des ersten Verbalform von der Wurzel DIT I «hemmen»,
«ein Ende machen» ist so wenig brauchbar wie die von Cht II «regnen» (von
«Regen»), «giessen», «unter Donner entladen» (vgl. Ps 77,18). Die Lesung
nptp «Schlaf» wird von den Versionen nicht gestützt; sie lesen H]tC «Jahr» Die
Fortsetzung mit VIT zeigt an, dass offenbar etwas ausgefallen ist oder dass der

ganze Passus vielleicht anders gelesen werden muss.
Aber auch in V.5b.6 herrscht eine gewisse Unordnung, wie die doppelte

Verwendung des Verbums zeigt. Da ohne Konjektur nicht durchzukommen

ist, empfiehlt sich etwa folgende Lesung:
nmöa rûQÎ ^nn miotöio «wie eine Wache wechselt in der

Nacht, hast du ihre Abfolgen bestimmt samt Ersatz». Wenn diese Wiedergabe



102 Klaus Seybold

den Sinn ungefähr trifft, heisst das, dass miOÖX in diesem Zusammenhang
nicht nur Zeitbegriff ist wie in Ps 63,7; 119,148, Thr 2,19, sondern auch als

Bezeichnung für die sich «in der Nacht» ablösenden Wachen - als Paradigma
für die Generationenfolgen der Menschen - herangezogen wird. Auch der
Vergleich mit dem Gras, das am Morgen aufspriesst und bis gegen Abend
verwelkt ist, betrifft nicht so sehr den Tag als Zeitmass, sondern den Tag mit seiner

sengenden Hitze. Er ist darum mit dem «Gottestag» von V.4a nicht unbedingt

gleichzusetzen. DT - das Wort fehlt in V.4b.5.6 - bedeutet dort den Volltag,

als «Kalendertag».
Ob man die merkwürdige Formulierung in V.3 mit dem doppelten 2T\D und

dem brutal klingenden «bis zum Staub» hinnehmen oder dahinter
ein ursprünglich aramäisches X3UJ 7P oder hebräisches PHP 7P «bis zu der
Zeit» vermuten und den Vers so wiedergeben möchte: «Du lässt den
Menschen bleiben bis zu der Zeit, da du sprichst: Kehrt wieder, ihr Menschenkinder»,

ist eine zweitrangige Frage. Der Sinn ist wohl der gleiche: Die Menschen
kommen und gehen - je nach ihrer Bestimmung. Ihre Zeit ist befristet, ihre
Existenz füllt nur einen Teil des Gottestages, vor allem aber wechseln die
Geschlechterfolgen wie die Wachposten in der Nacht.

Der Vergleich mit dem Gras unterstreicht die Kurzlebigkeit, wobei offenbar

- wie aus V.4 in Verbindung mit V.9.10 zu schliessen ist - nicht der einzelne

Mensch, vielmehr ein kollektives Subjekt, Menschengruppen, d.h. Nationen

oder Generationen, möglicherweise auch die Menschheit insgesamt
gemeint ist.

Im Blick auf die Struktur des Psalms aber zeichnet sich ab, dass die Partie
der Verse 3.4b.5.6 eine Sinneinheit bildet wie die Verse lb.2.4a. Es liegt nahe,
darin die Umrisse einer ursprünglichen Strophenfolge zu sehen, wobei jeder
Strophe je drei Zeilen zuzumessen sind, eine Annahme, die durch Textstruktur

im letzten Teil des Psalms gestützt wird.

2. Textlich unproblematisch ist die wohl bekannteste Zeitbestimmung des
Verses 10a, wenn man einmal von einigen plerophorischen Teilen absieht, die
dem Vers eine Überlänge geben: «Die Tage unserer Jahre (unter ihnen) sind
siebzig (Jahre) und - wenn mit Kräften - achtzig (Jahre)». Die Aussage
bezieht sich auf das einzelne menschliche Leben und setzt sozusagen eine
Höchstnorm, die wohl im antiken Israel nur selten erreicht wurde.6 Die Zahlen

sind wie die «tausend Jahre» von V.4a Kalenderdaten und insofern
Realangaben ohne Metaphorik. So ist zu fragen, worin die theologische Absicht
der Aussage besteht. Diese kommt zweifellos in V.lOay.b zum Ausdruck, wo

6 Vgl. den wichtigen Beitrag von A.Malamat, Longevity: Biblical Concepts and Some
Ancient Near Eastern Parallels, in: Hirsch/H.Hunger (Hg.), Vorträge Wien 1981, AfO
Beihefte 19 (1982) 215-224.



Zit den Zeitvorstelhingen in Psalm 90 103

von der Qualität der Lebenszeit die Rede ist. Doch der Sinn dieses Verses ist
dunkel.

Es beginnt schon bei der Übersetzung von 331ml. Möglich wäre ein
Ableitung von 3"l im Sinne von gross, viel sein, « Menge» oder «Vielzahl» im
Sinne von: «die Mehrzahl der Jahre (oder Tage)» ist «mühsam» p03) und
«schlimm» (]1N)7. Doch wird die Erwartung, auch genährt durch den Parallelismus,

dadurch kaum befriedigt. Ist in dem rätselhaften 33m nicht mehr
verborgen? Zu der zu erwartenden Einschätzung der Lebenszeit gehört ja
sicher auch das zweite Kolon im Parallelismus (V.lOb): iL-PI mp Bezogen

auf die «Mehrzahl» (3iT"l) der Tage oder Jahre will dieser Passus wohl
besagen, dass sie «eilends vorübergeht», vergleichbar - so wird man den Nachsatz

nSL3]1 und zwar anders als die masoretische Lesung als einfaches Imper-
fectum und nicht als Imperfectum consecutivum interpretieren können - der
schnellen Bewegung des Fliegens. Gilt das nur für eine Mehrheit der Tage
oder Jahre? Ohne es letztlich beweisen zu können, möchte ich vermuten, dass

cnm nicht von LH I, vielmehr von der Wurzel Lim abzuleiten ist, der nach
den semantischen Äquivalenten offenbar die Grundbedeutung «eilen, drängen,

stürmen» eigen ist, so dass das Nomen 3m - ein Hapaxlegomenon - auf
eine schnelle Bewegung zu beziehen ist. Das legt den Gedanken nahe, den

ganzen von Ausdrücken der Geschwindigkeit bestimmten Vers einheitlich
aus demselben Vorstellungskreis zu interpretieren und nach den Parallelstellen

Hi 7,6 und Jes 38,12 vom Vorgang des Webens her zu verstehen.8 In Hi
7,6 werden die dahineilenden Lebenstage mit dem schnell dahinschiessenden
Weberschiffchen verglichen: «Meine Tage fliegen schneller als ein
Weberschifflein» (Zürcher Bibel). Von da aus wäre es fast zwingend, jedenfalls
wesentlich leichter, 90,10b nach seinen Einzelaussagen zu verstehen. Das Ver-
bum T1L «vorübergehen» u.ä. passt dazu wie das Adverb tÖTI «eilends», und
natürlich die Vorstellung vom Fliegen (nicht so sehr des Pfeils oder Vogels,
vielmehr vom «Schuss» der Garnspule, die sich immer weiter abwickelt. Der
feste Bildkreis des Verses könnte der Grund dafür sein, weshalb eine
Vergleichspartikel fehlt. Eindrücklich jedenfalls ist der Versuch, die Vergänglichkeit,

das Dahinschwinden der Zeit zur Sprache zur bringen. Die Frage stellt
sich, ob der Psalmist den Eindruck der dahinfliegenden Lebenszeit mit jener
theologischen Zeitbeschleunigung in Verbindung bringen wollte, die er in
V.4a in Proportionen darstellte. Das würde bedeuten, dass das Leben eines

siebzig oder achtzig Jahre alt gewordenen Menschen «in den Augen Gottes»
und sozusagen sub specie aeternitatis ebenfalls einem Vogelflug oder Faden-
schuss gleiche, jedenfalls nur wenige Momente göttlicher Zeit in Anspruch

7 Der Doppelausdruck scheint auf einen weisheitlichen Topos zurückzugehen, wie die
Parallelen in Hi 4,8; 5,6f. u.a. zeigen.

8 Es ist die Frage zu stellen, ob ein Zusammenhang des Nomens 3m mit der Weberei
bestehen könnte.



104 Klaus Seybold

nähme. Die Vorstellung vom «Schuss» würde sich vor allem dann nahelegen,
wenn die sehr rätselhafte Aussage in V.llb, entgegen der Punktation, von
dem Verbum XT bzw. HT (Infinitiv) abzuleiten und auch als Zeitmetapher
zu verstehen wäre. Doch bleibt das unsicher. Denn V.ll erweckt mit seiner
rückbezüglichen rhetorischen Frage den Eindruck einer nachträglichen
Erwägung, die versucht, die generellen Aussagen von V.10 an die Klage von
V.7ff. anzubinden. So bildet die Grösse des göttlichen Zorns das Mass für eine
eventuell verkürzte Lebenszeit. Sachlich besser begründbar ist darum die
Annahme einer dreizeiligen Strophe aus den Versen 10a.10b.12 (ohne V.ll), die

von der berechenbaren (H3Q «zählen») menschlichen Normalzeit des Lebensalters

in ihren schnellen Abläufen und von deren theologischer Bestimmung
handelt.

3. Welchem thematischen Rahmen ist dann die Aussage von V.9 zuzuordnen,

die ja wie kaum eine andere das menschliche Lebensgefühl anzusprechen

scheint: «Unsere Jahre gehen dahin wie ein Seufzer» (Zürcher Bibel)?
Zunächst ist deutlich, dass diese Übersetzung sich an die Versionen anlehnt
und den masoretischen Text nicht präzise wiedergibt, weil dort im faktitiven
Perfekt pi. die erste Person pl. Subjekt der Aussage ist: «Wir haben unsere
Jahre vollendet wie...» Sollte aber «unsere Jahre» analog zu «unsere Tage» im
ersten Kolon Subjekt sein - was die Versionen vorziehen -, dann würde sich
der Vergleich auf das Verbum Pfo beziehen und die Zeitdauer, nicht den
Zeitinhalt meinen. Ohnehin ist ja H3" vom Verbum Til in der Bedeutung
«murmeln», dem Laut des stimmhaften Atmens beim halblauten Lesen, beim
Singen und Reden mit sich selbst, her zu verstehen und bezeichnet wohl den
in einem Atemzug gesungenen Klageton (Seufzer) oder den verklingenden
Ton einer Laute.9 In diesem Fall ist vielleicht zu erwägen, ob der Vergleich
nicht besagen möchte, dass die noch verbleibende Lebenszeit nur noch der
Dauer eines göttlichen Atemzugs (eines Seufzers) entspricht, «in den Augen
Gottes» also nur noch einen ganz kurzen Moment ausmacht, ehe sich die Tage
neigen und: «wir durch deinen Zorn vergehen» (V.7). Näher liegt in der Tat,
an einen kurzen menschlichen «Seufzer» zu denken, der verklingt und
erstirbt. Der Wortlaut des MT bezieht den Vergleich jedoch auf das Handlungs-
verbum: «Wir haben beendet, wie man beendet».10 Der Ausdruck könnte
etwa auf den Lautausklang bezogen werden, mit dem ein Gesangs- oder
Musikvortrag beendet wird.11 Der Vergleichspunkt könnte dann einmal in der

9 Vgl. HAL I 228. Die Bedeutung des leisen Tons mit nachfolgender Stille scheint den
Belegen für ITO in Ez 2,10 Klage) und Hi 37,2 (Donnergrollen) und Ps 90.9 (Seufzen)
gemeinsam zu sein

'"E.Jenni spricht von einem «Geschehen nach gleichem Muster», Rubrik 34, vgl. Die
hebräischen Präpositionen, Band 2: Die Präposition Kaph. Stuttgart 1994, 93, vgl. 95.

11 Vgl. dazu auch Ps 92,4 (]Tn).



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 105

Bewertung der Qualität der Jahre liegen, die als Jahre der «Bedrückung»
(V.15) Gegenstand des Klagens und Seufzens sind. Er könnte aber auch - wie
in der Parallele angedeutet - in der beklagenswerten Kürze der «Tage» und
«Jahre» liegen, die der Gemeinde vergönnt waren (Perf.), wobei dann
anzunehmen wäre, dass diese Gemeinde ein wie immer geartetes Ende (rfo)
bereits erfahren hat. Der Ausdruck könnte sich aber auch auf den letzten Atemzug

und Seufzer im eigenen Leben und die daraufhin eintretende Totenstille
beziehen. Diese Deutung des Vergleichs hat m.E. einiges für sich. Gegenstand
der Gebetsklage in V.7 und V.9 ist in jedem Fall ein Lebensende, das beklagt
wird, obwohl doch offensichtlich das betende Wir noch am Leben zu sein
scheint. Es geht also nicht um das bevorstehende schnelle Ende des eigenen
Lebens, vielmehr um das bereits eingetretene Ende der Wir-Gruppe und d.h.
doch wohl der «Knechte» insgesamt, d.i. dessen, was andernorts mit «Israel»
bezeichnet zu werden pflegt.12 Mit anderen Worten: die noch lebende, betende

Gemeinde fühlt sich als das «Israel» der Knechte Gottes und beklagt das

zurückliegende «Lebensende» Israels in V.7ff. wie den eigenen Tod. Es wird
an die Katastrophe des Endes des Staates Juda und an das Ende des ersten
Tempels gedacht sein. Deren «Tage und Jahre» sind vergangen und vollendet
(V.9) wie die «Tage und Jahre» des eigenen Lebens. Der Psalm spricht demnach

von der einstmals durch eigene Schuld verwirkten Zeit, wobei die
Gegenwart als die Zeit nach dem Tode gilt. Es geht hier also um das Leben der
Gemeinschaft aller Knechte («wir»), nicht um die Lebenszeit einzelner wie
in V.10. Das individuelle Leben und sein Ende wird zum Vergleichspunkt des

Endes Israels.
Von daher fällt auch ein Licht auf V.8, der im engeren Zusammenhang

zwar aus dem Umfeld des Themas: Gottes Zorn, menschliche Schuld und Zeit
der Strafe erklärbar ist, der aber wegen seiner eigenartigen Formulierungen
trotzdem sehr auffällig ist: «Du hast unsere Sünden vor dich hingestellt, unsere

Verborgenheit in das Licht deines Angesichts» (V.8). Im Kontext der
hebräischen und aramäischen Zeitbegriffe dieses Psalms könnten die mit «unsere

Sünden» und «unsere Verborgenheit» (Versionen mit Plurallesung)
wiedergegebenen Ausdrücke nach dem Konsonantenbestand auch als «die uns
bestimmten Termine» (irrüll}) und «unsere zukünftige(n) Zeit(en)» ("OO^D)

gelesen werden. V.8, so als Vordersatz zu V.9 aufgefasst, ergäbe dann einen

guten Sinn: «Du hast unsere Termine vor dich gestellt, unsere Zukunft in den
Lichtkreis deines Angesichts, / ja, so13 haben sich alle unsere Tage geneigt14 in
deinem Grimm, unsere Jahre haben wir beendet wie (mit) einen Seufzer».
Doch muss wohl der masoretischen Lesung der Vorzug eingeräumt werden.

12 Vgl. Th.Krügers Deutung des Psalms als exilisches Klagegebet.
13 Die Inversion in V.9a syntaktisch als Abhängigkeit gedeutet.
14HS wörtlich: «sie haben sich zum Gehen gewandt», «sind verschwunden».



106 Klaus Seybold

Als Konsequenz zeichnen sich nunmehr zwei dreizeilige Zeitstrophen ab,
eine über die normale Lebenszeit, wie sie den Menschen gesetzt ist, in
V.10a.V.10b.(V.l 1)V.12 und eine über die Zeit der betenden Psalmisten, der
Zeit Israels, beklagenswert verkürzt und - wie es scheint - bereits
abgeschlossen, sozusagen die verwirkte Zeit, der Nicht-Zeit in V.7.V.8.V.9. Es ist
möglich, dass eine Bearbeitung des Texts unter Betonung des Gesichtspunkts

der selbstverschuldeten Zeitverkürzung - in V.9 und V.l 1 vor allem -
zu neuen Arrangements in der überlieferten Versfolge geführt hat.

4. Die Zeitbezüge im letzten Teil des Psalms ab V.13 scheinen die
schöpfungstheologischen Vorstellungen des ersten Teils ganz verlassen zu wollen.
Die Frage: «Wie lange?» in V.13 ist doch wohl auf den menschlich-alltäglichen

Sprachgebrauch zu beziehen wie der Hinweis auf «den Morgen» (oder
«morgen») und die Zukunft in V.l4 («Sättige uns wieder am Morgen mit deiner

Gnade, dass wir jubeln und uns freuen an allen unseren Tagen»), Auch
V.15, der um einem Ausgleich der guten und der schlechten Tage und Jahre
bittet, orientiert sich offensichtlich an den von der Gemeinde erlebten oder
erlebbaren, einzeln unterscheidbaren15 Zeiteinheiten. Insofern ist die
Perspektive in diesem Psalmteil eine andere. Doch ist es wohl nicht berechtigt,
diesen letzten Teil von dem ersten Teil des Psalms abzutrennen. Dem steht
nicht nur die Überlieferung entgegen. Das Gedankengefälle im Zuge der
Zeitsystematik des Textes - vollends, wenn die Strophe über die verkürzte
Zeit in V.7-9 ursprünglich unmittelbar vorausgegangen sein sollte - lenkt den
Blick notwendig auf eine mögliche Zeit, konkret auf die Zukunft der betenden

Gemeinde. Wenn der Psalm am Anfang mit dem Blick auf Gottes ewige
Zeit vor der Schöpfung sehr hoch ansetzt, so ist er nun zuletzt über die grossen

Zeitbögen der Menschheitsgeschichte und der Geschichte Israels in der
Gegenwart angekommen. Entsprechend müsste sein Blick von da an sich wieder

zur Ewigkeit in Gottes Zukunft erheben. Wenn er sich kühn schon so
weit vorwagt und sich Gottes Zeitgefühl vorstellt, wodurch er zugleich alles
menschliche Zeitgefühl relativiert, wäre es nur folgerichtig, auch die Zukunft
in solchen Dimensionen zu bedenken. Sollte er sich von diesen Ansätzen aus
nicht mit der Eschatologie beschäftigen? Oder er lässt die Zukunft offen,
jedenfalls soweit es das göttliche Handeln betrifft? Das doch wohl nicht. Aber
seine Gedanken gehen in eine andere Richtung.

Für sich und seine Gemeinde möchte er sich an der «Gnade» (1011) genügen

lassen. Sie soll die Zeiten füllen und der Zukunft ihre Qualität verleihen.
Was das für den Psalmisten heisst, deuten die letzten Verse des Psalms an
(V.16f.). Dort ist von dem «Handeln» Gottes fiVB) und dem «Glanz» Gottes
(CP])16 die Rede, der «über» der Gemeinde jetzt und in Zukunft erscheinen

15 Einzelplural im Unterschied zu kollektiven Bezeichnungen und zum Mengenplural
in V.10.



Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90 107

wird. Diese aber sind offenbar gebunden an «das Werk unserer Hände»
(V.17). Was ist das «Werk unserer Hände»?

Man versteht den 90.Psalm m.E. nicht, wenn man diesen Begriff auf das

menschliche Handeln im allgemeinen bezieht und an die segnende Förderung
denkt, die allem menschlichen Tun zugute kommen sollte. Dagegen spricht
der Kontext des Psalms, vor allem aber das zwei Mal mit dem «Werk» verbundene

Verbum ]1D pol. Der Ausdruck ist auf den Tempel zu beziehen, und
zwar - unter den allgemeinen Bedingungen der Datierung - wohl auf den Bau
des zweiten Tempels. Dafür sprechen nun ganz eindeutig die in V.16f.
anklingenden Theophanievorstellungen, die ja in aller Regel mit der Ziontraditon
in Verbindung stehen. Das ist zumindest auch die Meinung des masoretisch
überlieferten ersten Verses des Psalms in der wörtlichen Wiedergabe: «Herr,
eine Wohnung (pUQ)) bist du uns geworden/gewesen von Geschlecht zu
Geschlecht» (V.lb). Darauf wird zurückzukommen sein. In seinem letzten Vers
jedenfalls bittet er darum, dieses Werk menschlicher Hände möge fundiert
und gefestigt werden durch Gott selbst. Damit aber eröffnet sich eine neue
Perspektive. Die «Befestigung» des Tempels (oder: der Wohnung) hat zu tun
mit der zeitlichen Dimension. Es gehört zu den religiösen Grundüberzeugungen

auch Israels am Ende der Exilszeit, dass sich an diesem Ort Zeit und
Ewigkeit begegnen, besser: der Ewige den Menschen begegnet. Darin hegt
die Gnade der Zukunft beschlossen, zunächst bis an die Grenze «aller unserer
Tage» (V.14). Doch vor und nach «der Erde und der Welt» (V.2) ist Gotteszeit.

Insofern ersetzt der Bezug auf das Tempelheiligtum im letzten Teil des
Psalms die eschatologische Dimension. Hier ist offenbar der zentrale Punkt
erreicht, wo die Zeitlinien sich treffen und kreuzen. Der Ewige gibt Anteil an
seiner Zeit. Er gibt die verlorene Zeit zurück. Der Tempel als Haus des Ewigen

ist auch die Voraussetzung für die menschlichen Einsichten in das Wesen
der Ewigkeit, die die ersten Teile des Psalms zu vermitteln suchen. Doch ist
es seine eigentliche und ursprüngliche Intention, um jene ewige Gabe neuer
Lebenszeit zu bitten. Es legt sich nahe, von daher an einen sehr konkreten
Sitz im Leben, jedenfalls für die Erstfassung dieses Psalms zu denken.

III

Eine letzte Erwägung sei hier angeschlossen. Die Crux des Psalmeingangs
hegt vor allem in dem schwierigen Wort j"IU0, das schon die Septuaginta als

ni)Q «Zuflucht» gelesen und mit Kata0uyfi übersetzt hat. Offenbar steht dieses

Verständnis unter dem kontextuellen Einfluss von Ps 91 (vgl. V.2f.). Der
Text von Psalm 90 löst dieses Thema nicht ein, obwohl es die Aussagen von

16Zum Theophaniezusammenhang vgl. J.D.Levenson, A technical meaning for n'm in
the Hebrew Bible, VT 35 (1985) 61-67.



108 Klaus Seybold

V.15ff. bestimmen mag. Merkwürdig sinnlos aber ist die wörtliche Wiedergabe

von V.lb: «Herr, eine Wohnung bist du uns geworden/gewesen...» Denn es
ist fraglich, ob man pUQ als «Hilfe» verstehen darf. Aber selbst dann passt es

nicht zum Thema des Psalmanfangs, wo von den Dimensionen der Zeit, nicht
des Raumes17 die Rede ist. Konjekturen stehen immer auf schwachen Füssen,
aber dem Gedankengefüge dieses Textes angemessener - auch als das
pauschale masoretische Etikett jlUQ - und so jedenfalls ein adäquater Ausdruck
des Inhalts wäre es, wenn man die Konsonantenfolge in V.lb: 1]b JT"n ilPR
]1i?Q als "Ijb (nnx) nvnx j'UO lesen und mit: «Quelle des Kommenden (bist
du) für uns» übersetzen könnte. Der sonst nicht belegte Ausdruck würde sich
aus dem geläufigen Wort für Quelle (j^O) sowie aus dem vor allem bei Deu-
terojesaja begegnenden Begriff TDK / riTTlX «das Kommende» (sg. und pl.)
zusammensetzen, abgeleitet von dem Verbum iinx «kommen».18 Er könnte
alles das zusammenfassen, was der Psalm in seinen beiden Teilen oder sechs

Strophen über die göttliche, die geschaffene, die gesetzte, die verwirkte, die
verlorene und die geschenkte Zeit sagen möchte und würde sich deshalb
sowohl als Überschrift wie als Unterschrift (etwa bei V.17) gut eignen.

Wenn es so gewesen sein sollte, dann hätte die Überlieferung absichtlich
oder unabsichtlich den Verlust eines weisheitlich- theologischen Begriffs
herbeigeführt. Diese Annahme muss freilich hypothetisch bleiben. Aber auch in
seiner überlieferten Gestalt bietet der Text dieses Psalms mit seiner Vorstellung

von den subjektgebundenen Formen und Ebenen der Zeit, aber auch

von Verlust und Wiedergewinnung der Zeit eine bemerkenswerte theologische

Einsicht. An seinem Ort im Psalter eröffnet er eine Serie von theologischen

Grundsatzpsalmen, die mit dem liturgischen Neubeginn am nachexili-
schen Tempel im Zusammenhang stehen mag (Ps 91; 92; 93ff.).

Klaus Seybold, Basel

17 Zu den Dimensionen des sakralen Raumes und ihren theologischen Bestimmungen
vgl. Ps 91.

18 Hier darf zum Schluss noch einmal auf E.Jennis Bemerkungen zu diesem Begriff in
seinem Beitrag: «Kommen» im theologischen Sprachgebrauch des Alten Testaments,
Festschrift W.Eichrodt, Zürich 1970, 251-261 (=Ders., Studien zur Sprachwelt des Alten
Testaments, Stuttgart 1997), verwiesen werden.


	Zu den Zeitvorstellungen in Psalm 90

