
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Querdenken mit und über Qohelet

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Querdenken mit und über Qohelet

Ernst Jenni ist für mich ein Grossmeister der sprachlichen Beobachtungen und Analysen
am hebräischen Text; die folgenden Darlegungen müssen weit dahinter zurückbleiben. Doch
habe ich ihn immer auch als Grossmeister feiner Menschlichkeit erlebt; und deshalb habe ich
keine Hemmungen, ihm in dieser unvollkommenen Weise Dank und Ehrung auszudrücken.

Wer sich mit Qohelet einlässt, kann leicht ins Querdenken geraten, und es

ist nicht zufällig, dass die «Synagogen- und Kanonfähigkeit» dieses Büchleins
recht lange umstritten blieb1. In der Tat enthält es viel, das quer zu einer
traditionellen Frömmigkeit verläuft. Ein Abschnitt, in dem solche kritische
Distanz besonders stark zum Ausdruck kommt, ist Qoh 4,17 - 5,6.

Die Abgrenzung dieser Texteinheit, die über eine Kapitelgrenze hinweggeht,

wird von den meisten neueren Kommentaren geteilt. Neben inhaltlichen

Gesichtspunkten wird auch ein formales Kriterium für den Neueinsatz
mit 4,17 geltend gemacht: es ist hier zum ersten Mal, dass ein «Du» angesprochen

wird. Die Exegeten begnügen sich mit dem Konstatieren dieses plötzlichen

Übergangs in eine 2,Person Singular, ohne dieses Phänomen noch zum
Anlass für weiteres Nachdenken zu nehmen. Doch liegt meines Erachtens
genau in diesem stilistischen Detail der Schlüssel zum angemessenen Verständnis

des Abschnitts. Thesenartig sei das Ergebnis meiner Überlegungen
vorangestellt, das ich im folgenden erläutern werde:

Der unübliche Stil des «Du» ist dadurch bedingt, dass Traditionsmaterial aufgenommen
und diskutiert wird.

Damit soll ausgedrückt sein, dass die «Du»-Anrede gerade nicht zum von
Qohelet bevorzugten Stil gehört, sondern dass es sich um eine Sprachform
der Tradition handelt, die hier aufgegriffen und interpretiert wird.

1. Der Drei-Satz aus der Tradition

Das Traditionselement ist recht eindeutig in der ersten Hälfte von V.3, die
eine fast völlige Entsprechung in Dt 23,22a hat:

Dt 23,22a: lobtôb "lnxn Kb ~'~bK mrrb -n] -nrr?
Qoh 5,3a: lObçb "K.-'^K ZT7Kb Ii; "Hfl lÖK?

Die weitgehende Übereinstimmung hat manche Exegeten an eine literarische

Abhängigkeit denken lassen: Qoh 5,3a «zitiere» (fast wörtlich) Dt

1

Vgl. z.B. D. Michel, Qohelet (EdF 258), Darmsladt 1988,116ff. («Qohelet im alttesta-
mentlichen Kanon»).



84 Martin Rose

23,22a2. Doch diese Annahme ist keineswegs zwingend. Es kann sich auch um
eine feste, mündlich überlieferte religiöse Norm gehandelt haben3, auf die je
gesondert das Deuteronomium und Qohelet Bezug nehmen. Aus diesem
Grund ziehe ich es vor, vorsichtigerweise von «Traditionsmaterial» zu
sprechen: Qohelet muss sich hier nicht unbedingt auf einen schriftlich vorliegenden

Text bezogen haben.
Für die übrigen Unterteile in unserem Abschnitt nehme ich gleichfalls solche

Aufnahme von Traditionsmaterial an, auch wenn wir dort nicht in der
glücklichen Lage sind, noch einmal einen so weitgehend entsprechenden Text
aus einem anderen biblischen Buch heranziehen zu können. Die erste
übernommene und zitierte Norm hegt in 4,17 vor: «Gib acht auf deinen Fuss, wenn
du zum Gotteshaus gehst!»; die zweite in 5,1: «Überstürze dich nicht, vor der
Gottheit Worte über deine Lippen gehen zu lassen.» Und eben die dritte in
5,3: «Wenn du der Gottheit ein Gelübde gelobst, dann zögere ja nicht, es

umgehend zu erfüllen!»
Ein aus drei Sätzen bestehendes Traditionsmaterial wird aufgenommen,

das drei verschiedene Sachbereiche betrifft4:1. Eleiligtum; 2. Gebet; 3. Gelübde.

In allen drei Sätzen begegnet das Wort crrfPi? («Gottheit/Gott»). Man
kann darin ein weiteres, wichtiges Indiz erkennen, das die einzelnen Normen
zu einem geschlossenen «Drei-Satz» zusammenbindet: es geht um das Thema
der Begegnung mit dem Heiligen, um Fragen der Religionspraxis und der
Frömmigkeit: 1. Kult-Frömmigkeit; 2. Gebets-Frömmigkeit; 3. Gelübde-
Frömmigkeit.

Diese drei Ausdrucksformen von Frömmigkeit gehören zum Grundbestand

praktisch aller Religionen; ein Spezifikum der israelitisch-jahwistischen
Tradition ist hier nicht zu erkennen. Dergleichen Normen können in der
Volksfrömmigkeit des ganzen Alten Orients überliefert gewesen sein. Im
folgenden seien die drei Sätze je für sich kurz kommentiert:

2 So z.B. jüngst F.J. Backhaus, »Denn Zeit und Zufall trifft sie alle«. Studien zur
Komposition und zum Gottesbild im Buch Qohelet (BBB 83), Frankfurt am Main 1993, 181:

«Zitat aus Dtn.23,22a» (mit weiterer Literatur in Anm.50)
3 Cf. M. Rose, 5.Mose (ZBK AT 5.1), Zürich 1994, 319-322.
4 Es gibt Exegeten, die stattdessen von vier oder fünf Sätzen in diesem Abschnitt

ausgehen (vgl. z.B. W. Zimmerli, Prediger [ATD 16/1], Göttingen 1962, 186-190: Qoh 4,17;
5,1-2; 5,3-4; 5,5-6; so auch L.G. Perdue, Wisdom and Cult. A Critical Analysis of the Views
of Cult in the Wisdom Literatures of Israel and the Ancien Near East [SBL, Diss.Series
30], Missoula, Montana, 1977, 180f., 180, und R.N. Whybray, Ecclesiastes [The New Century

Bible Commentary], Grand Rapids - London 1989, 92); auf dem entgegengesetzten
Extrem ist die Meinung angesiedelt, dass es sich um einen einzigen Themenbereich
handele, nämlich den der Gelübde, und dass 4,17 lediglich als allgemeine Einleitung dazu zu
verstehen sei (vgl. z.B. M.V. Fox, Qohelet and his contradictions [JSOT.SS 71], Sheffield
1989, 209ff.). Doch lässt sich unter den Kommentatoren eine gewisse mehrheitliche
Tendenz beobachten, die Sachbereiche «Gebet» und «Gelübde» nicht zu vermengen.



Querdenken mit und über Qohelet 85

Im ersten (4,17) geht es also um den Gang zum Heiligtum (n,3"17K

TfbXn) und das geschieht natürlich mit den Füssen O??"])5- Doch darf man
nicht bei dieser oberflächlichen Wort- und Sachebene für ^Jb hängenbleiben,
wie es Diethelm Michels Übersetzung «Bewahre deinen Fuss vor dem
Straucheln»6 nahelegt, als ginge es darum, auf dem Weg zum Heiligtum nicht zu
stolpern oder zu stürzen. Gemeint ist vielmehr, dass man sein ganzes Verhalten

voll unter Kontrolle hat, wenn man sich dem heiligen Bereich nähert; die
Füsse stehen damit als pars pro toto (vgl. Ex 3,5; Jos 5,15). Es ist archaisches,
religiöses Allgemeingut, dass die Begegnung mit dem Heiligen extrem
zerstörerisch sein kann, wenn man nicht mit äusserster Vorsicht und höchstem
Respekt vorgeht7. Dies gilt aber nicht nur im Blick auf das Verhalten beirrt Gang
zum Heiligtum8, sondern auch hinsichtlich der Gelegenheiten, wann immer
man zum Tempel geht (bÖR3)9; auch diesbezüglich soll man eher behutsam
als exzessiv sein10. Die Volksfrömmigkeit aller Zeiten und Religionen ist
gegen eine übertriebene «Kirchenrennerei». Doch ist ausdrücklich zu betonen,
dass es in dieser überlieferten Norm keinesfalls um Kultkritik geht (im
hebräischen Text steht nicht die Präposition ]Q [«hüte dich vor dem und
dem...!»]), sondern diese volksfrömmigkeitliche Mahnung zielt auf eine positive

Orientierung für die kultische Praxis.
Die zweite überlieferte Norm (5,1) ist ganz entsprechend zu deuten: von

einer grundsätzlichen Kritik der Gebets-Frömmigkeit kann keine Rede sein;
dass man Worte (bDb) in der Gegenwart Gottes, vor seinem Angesicht
(trn'bxn bS1?), «auf den Mund herausbringt» (Rib hif.11), ist allgemein üblich
und steht in keiner Weise zur Diskussion. Wieder liegt die ganze und einzige
Betonung auf der Eröffnung des Satzes: brniT^X12. Damit soll ausgedrückt

5 Der Konsonanten-Text (mit Jod) lässt an eine Pluralform («deine Füsse») denken;
das Qere möchte aber eine Singularform (ohne Jod) gelesen haben, die übrigens auch von
der Septuaginta, Vulgata und Peschitta vorausgesetzt wird. Für die Ursprünglichkeit der
Singularform sprechen auch Texte wie z.B. Prov 1,15 und 4,27, während der Plural von der
Formel von Ex 3,5 beeinflusst sein könnte (aber auch dort ziehen einige Handschriften
den Singular vor). Inhaltlich dürfte jedoch nichts von der Entscheidung für die eine oder
andere Lesart abhängen.

6 Vgl. D. Michel, Qohelet, 141.
7 Vgl. Prov 25,17: «Mach kostbar/rar [bp1 hif.] deinen Fuss vom []Q] Haus deines Nächsten,

sonst bekommt er dich satt und hasst dich.» Wieviel mehr gilt das für die Besuche bei
Gott\ Vgl. vor allem auch Gen 28,17; Ex 19,12-13; Num 17,13.

8 Dies wird durch die im Apparat der BHS genannte Lesart bÖKb vorausgesetzt. Zur
hier anzunehmenden Funktion der Präposition b vgl. E. Jenni, Die hebräischen Präpositionen

Band 1: Die Präposition Beth, Stuttgart - Berlin - Köln 1992, 358: «inhaltliche
Einschränkung auf einen Handlungsbereich durch einen btÜR-Satz mit Rb7"]bn/nbl?».

9 «Iteratives 'jedesmal wenn'»: E. Jenni, Die hebräischen Präpositio
nen Band 2: Die Präposition Kaph, Stuttgart - Berlin - Köln 1994,144 (u. 147).

10 R. Gordis, Koheleth - The Man and his World. A Study of Ecclesiastes (1951), New
York 31968, 247: «Do not run [...] over-frequently to the Temple.»

11 Vgl. Hi 8,10; «auf die Lippen» vgl. Ps 15,3.



86 Martin Rose

werden: «Natürlich sollst du deine Gebete vor Gott im Heiligtum aussprechen,

aber. brnrrbx!» Im Verb bm liegt etwas von «Atemlos-Sein»13, von
einem überstürzten Hasten und Eilen; im Arabischen bezeichnet dieselbe
Wortwurzel ein «Töricht-Sein» und «Von-Sinnen-Sein»14. Statt der negierten
Wendung «überstürze dich nicht!» könnten wir in Anlehnung an 4,17 auch
positiv formulieren: «Hüte deinen Mund!», «hüte dich, dass du nicht leichtfertig,

gedankenlos und sinnlos vor Gott im Heiligtum daherredest!» Wieder
handelt es sich um eine Maxime aus der allgemeinreligiösen Volksfrömmigkeit15:

Worte, die nicht der Gegenwart des heiligen Gottes angemessen sind,
sind nicht einfach wirkungslos, sondern können grössten Schaden anrichten.
Das volkstümliche Material unserer Märchen, z.B., weiss zahlreich von
unbedachten Worten und ihren verhängnisvollen Folgen zu erzählen.

Derselbe Ansatz gilt für die dritte überlieferte Norm, hinsichtlich der
Gelübde (5,3): Auch hier handelt es sich um die Form einer religiösen Äusserung,

die zu den typischen Elementen der Volksfrömmigkeit zu rechnen ist16.

Zum Verständnis unserer Stelle ist allerdings hinzuzufügen, dass hier schwerlich

an ein spontanes Gelöbnis zu denken ist («Hilf du, heilige Anna, ich will
ein Mönch werden!»), sondern dass die feierliche Formulierung im Heiligtum
vor rnbx bzw. vor seinem vicarius stattfindet. Wie bei der volksfrömmigkeit-
lichen Gebetspraxis geht es auch bei den Gelübden darum, positive Hilfeleistungen

seitens der Gottheit zu erzielen: noch heute geben die katholischen
Wallfahrtsstätten einen guten Eindruck von der Breite der erwarteten und
erhaltenen Gotteshilfe, die mit den ex voto-Täfelchen und -Bildern dokumentiert

wird. Die Gelübde-Praxis wird von unserer überlieferten Norm nicht in
Frage gestellt; als ebenso selbstverständlich wird vorausgesetzt, dass Gelübde
erfüllt werden müssen. Um diese Fragen geht es nicht, sondern der Akzent
liegt darauf, die Erfüllung nicht zu verzögern (HnKFrbtt)17. «Was man versprochen

hat, muss man halten» - und zwar nicht in der Weise, dass man die
Erfüllung immer weiter vor sich herschiebt. Es könnte sonst geschehen, dass

Gott von sich aus die Einlösung einfordert (so wie es Dt 23,22 formuliert),
und das könnte dann weitaus katastrophaler sein als seine durch das Gelübde
gewonnene Hilfe. Gott lässt nicht mit sich auf Zeit spielen, urplötzlich könnte
der Geduldsfaden reissen. Das ist nicht Resultat theologischer Reflexion, das
ist volksfrömmigkeitliche Weisheit.

12 Dieselbe Konstruktion begegnet auch noch 7,9; vgl. ausserdem Est 2,9; II Chr 35,21.
13 Vgl. B. Otzen, Art. bm, ThWAT I (1973), 521.
14 Vgl. Köhler-Baumgartner, Hebräisches und Aramäisches Lexikon zum Alten Testament,

Bd. I, Leiden 1967, 107.
15 Vgl. z.B. R.N. Whybray, Ecclesiastes, 93: «as old as the Egyptian Instruction ofAni

(iv V.ANET p.420)».
16T.W. Cartledge, Vows in the Hebrew Bible and the Ancien Near East (JSOT.SS 147),

Sheffield 1992 (134 auch Verweise auf die griechische Literatur).
17 Cf. T.W. Cartledge, ebd., 135: «The prompt payment of vows was essential.»



Querdenken mit und über Qohelet 87

Diese Darstellung des volksfrömmigkeitlichen Hintergrunds des «Drei-
Satzes» könnte und müsste noch durch religionsgeschichtliches und biblisches
Material weiter fundiert werden; doch dürfte die bisherige Skizze die Plausi-
bilität der anfangs formulierten Arbeitshypothese schon zureichend gezeigt
haben. Ich gehe also von einem alten Traditionsstück im «Drei-Satz» aus, das

in der Volksüberlieferung beheimatet war. Sprachlich und theologisch befinden

wir uns damit also noch nicht auf der Qo/ze/ef-Ebene, sondern auf derjenigen

des zitierten Traditionsmaterials. Die drei Sätze lassen in der Tat nichts
erkennen, was unter sprachlichen und syntaktischen Gesichtspunkten auf
eine eigene Formulierung des Qohelet-Autors schliessen liesse.

2. Der Qohelet-Kommentar zum Drei-Satz

Damit gehe ich zum zweiten Gesichtspunkt der Arbeitshypothese über;
die Tradition ist im Qohelet-Buch nicht nur aufgenommen, sondern vor allem
auch «diskutiert» worden. Die Tendenz dieser «Diskussion» springt schnell in
die Augen und sei knapp skizziert18.

Der Kommentar zur Kult-Frömmigkeit (4,17aß) ist in folgender Weise frei
wiederzugeben: «Vor die Gottheit hinzutreten (blbjbl19) mit der Absicht zu
hören (bbEÜ1), ist besser20 als aller Aufwand an Schlachtopfern (I"QJ ]Cl]21).»

Das ist nun Kultkritik; der Opferkult (1"QT) wird kritisch ins Visier genommen.
Wie radikal oder weniger radikal die Kritik einzuschätzen ist, bleibt ein
ständiger Streitpunkt in der Auslegung. Einige Exegeten meinen, dass hier
keineswegs der Opferkult pauschal zurückgewiesen werde, sondern nur einige
negative Erscheinungsformen an dieser Praxis kritisiert würden22. Andere ge-

18 An diesem Ort muss ich mich mit wenigen Bemerkungen für jeden der drei Sätze

begnügen; eine umfassendere Exegese muss meinem Qohelet-Kommentar vorbehalten
bleiben.

19 Der Infinitivus absolutus steht in der Funktion des Subjekts (G-K §113b): «das Sich-
Nähern zum Flören...»; das eröffnende Waw drückt hier den Gegensatz aus und markiert
den Übergang von der Tradition zur Interpretation im Sinne von: «ich aber sage euch...»

(vgl. in der Bergpredigt Jesu).
20 Ein 310 ist nicht unbedingt nötig; die Satzstruktur mit ]D ergibt schon denselben

Sinn; cf. G-K §133e. Vgl. auch Qoh 9,16-18, wo zwischen Sätzen mit ]Q 310 ebenso ein
Satz mit 310 ohne ]0 stehen kann (V.17).

21 not ]H] nur noch Ex 10,25: Pharao muss Israel Tiere für Schlachtopfer zur Verfügung
stellen.

22F. Hitzig (Der Prediger Salomo's [KexH VII], Leipzig 1847, 158) will die Kritik nur
auf die Opiermahlzeit (den «Opisrschmaus») bezogen wissen; ebenso F. Delitzsch (Hohes-
lied und Koheleth [BC IV/4], Leipzig 1875, 285): «dass hier bes. an die mit dieser Art von
Opfern verbundene und leicht zur weltlichen Lustbarkeit entartete Gasterei
gedacht ist». Diese Interpretation ist von N. Lohfink (Kohelet [Die Neue Echter Bibel],
Stuttgart 1980, 31986, 39) wieder aufgenommen worden: «die in Festgelage ausartenden
Opferfeiern».



88 Martin Rose

hen noch weiter und wollen gar nichts von Zurückweisung des Opferkults
wissen: in 4,17 solle lediglich aufgezeigt werden, was ihm vorzuziehen sei,
nämlich das «Hören»23. Doch dürften diejenigen Exegeten im Recht sein, die
in diesem Zusammenhang auf die Tradition der prophetischen Kultkritik24
verweisen. Damit könnte man den Kommentar von 4,17ab schlagwortartig
mit «Theologie contra Volksfrömmigkeit» zusammenfassen. Die Einschätzung

der Kritik und ihrer Schärfe hängt freilich auch noch vom Verständnis
von V.17b ab: ich schliesse nicht aus, dass dort die Wendung b~] ntöl) («Übles
tun») auf nichts anderes als den Opferkult zielt25. Mit der Negativ-Bezeichnung

in erhält man allerdings eine totale Ablehnung des Opferkults, in
derselben Härte, die man z.B. auch im Text von Jes 66,3 lesen muss26.

Die Gebets-Frömmigkeit (5,1-2) dagegen erfährt nicht die gleiche harte
und totale Ablehnung. Dennoch ist die Interpretation der überlieferten,
volksfrömmigkeitlichen Aussage nicht unerheblich. Die Akzentuierung
verschiebt sich insofern, als die Stossrichtung nicht mehr gegen voreilige Gebete
geht, wie es im Verb *7i"Q ausgedrückt war, sondern offensichtlich gegen das

quantitative Übermass eines Wortreichtums. In der positiv formulierten Mahnung

am Ende von V.l wird zu nur «wenigen Worten» (C'Qbp) aufgefordert,
während in der Beschreibung des negativen Verhaltens von «viel Wortemacherei»

(,"]D1 373; V.2b) geredet wird.
Auch in diesem Textelement bleibt noch manches exegetisch aufzuarbeiten.

Dass z.B. in V.2 plötzlich und unmotiviert von «Träumen» die Rede ist,
hat Anlass zu vielerlei textkritischen und literarkritischen Massnahmen gegeben.

23 Vgl. z.B. H.W. Hertzberg, Der Prediger (KAT XVI/4), Leipzig 1932, 104 Gütersloh

21963, 121): «Allerdings hat Qoh gewiss nicht gegen das Opfer an sich polemisieren
wollen». Die Targum-Tradition liest hier nicht die geringste Kritik des Opferkults, sondern
nur die Kritik an den «Toren» (1b''p3n), die Opfer darbringen, ohne wirklich bussfertig
zu sein: «Ne sois pas comme les sots qui offrent un sacrifice pour leurs péchés et ne se

repentent pas des actes mauvais attachés à leurs mains» (Ch. Mopsik, L'Ecclésiaste et son
double araméen. Qohélet et son Targoum, Lagrasse 1990, 55).

24 Vgl. z.B. schon A. Knobel, Commentar über das Buch Kohelet, Leipzig 1936, 203; er
nennt insbesondre Jes 1,11-17; Jer 6,20; 7,21-23; 14,12; Hos 6,6; 8,13; Am 5,21-23; Mi 6,6-8.

25 Von N. Lohfink (z.B.) wird dieses Verständnis abgelehnt; er will es bei der Übersetzung

«sie wissen nicht. Böses zu tun» belassen und stellt dann die Frage (die dann auch
den Titel für seinen Aufsatz abgegeben hat): Warum ist der Tor unfähig, böse zu handeln?
(Koh 4,17), in: ZDMG.S 5, 1983, 113-120. R.N. Whybray (Ecclesiastes [s.o. Anm.4], 93)
hat aber mit Verweis auf den Sprachgebrauch im Mischna-Hebräisch plausibel gemacht,
dass der Satz anders zu verstehen ist: «sie wissen nicht, dass sie etwas Falsches tun» («they
do not know that they are doing evil»).

26 «Wer das Rind schlachtet - ein Menschen-Töter; Wer ein Schaf opfert - ein
Hundewürger!...» (so die Übersetzung von C. Westermann, Das Buch Jesaja Kapitel 40-66 [ATD
19], Göttingen 1966, 327). In Jes 66,4 findet sich übrigens auch die gleiche Wendung
131 ntDU (wie auch in der Kultkritik von I Sam 15,19).



Querdenken mit und über Qohelet 89

Textkritisch versuchte Paul Joüon eine Lösung für das Problem, indem er CDPI!"! durch
das im Qohelet-Buch viel naheliegendere nibbil zu ersetzen vorschlug27. Doch muss man
nibbil geradezu als eine lectio facilior ansehen, und die angenommene Änderung in Dlbnn
bliebe praktisch unerklärlich und damit unwahrscheinlich28. Breitere Zustimmung hat der
literarkritische Lösungsversuch von Carl Siegfried gefunden, der V.2 als «Glosse» ausscheidet29.

Doch auch dieser Vorschlag kann nicht überzeugen, da der Vers mit seinem zweimaligen

in als Gegensatz zu CCSIJQ stilistisch viel zu gut in den Kontext integriert ist, als dass

die Annahme einer Glosse wahrscheinlich wäre. Überdies ist er mit seinem Parallelismus
geradezu «poetisch» («metrisch»30) gestaltet, was für Glossen in der Regel nicht der Fall ist.
Da literarkritisches Arbeiten am Qohelet-Buch grundsätzlich aus der Mode gekommen ist
(«Der Versuch, mit Hilfe der Literarkritik die Schwierigkeiten des Buches Qohelet zu
lösen, hat sich totgelaufen - er wird heute von keinem massgeblichen Exegeten mehr
vertreten»31), musste dieser Lösungsweg ohnehin aufgegeben werden; wenn man aber derzeit V.2

bevorzugt als «Parenthese»32 oder als in den Kontext eingefügtes «Zitat» versteht33, ist das

Störende an der Erwähnung von Träumen wieder nur behelfsmässig abgefangen34.
Ich bin der Meinung, dass es an der Zeit ist, das Buch Qohelet redaktionsgeschichtlich (im

Sinne der «Fortschreibung» oder «relecture») anzugehen35. Bei meinen Untersuchungen
hat sich ergeben, dass zwar im Normalfall sich die aktualisierende Neuinterpretation in
nuancierenden oder modifizierenden Zusätzen manifestiert, gelegentlich aber auch geringfügige

Eingriffe im Textbestand selbst vorgenommen hat. Dies letztere scheint mir hier der
Fall zu sein; folgende Überlegungen waren für mich wegleitend:

1) Die Parallelität von -^3 und ("15 3"i3 ist unter formalem Gesichtspunkt unbe-
zweifelbar und lässt eine weiterreichende parallele Struktur in V.2 vermuten. Auch die
Kopula 1 vor der zweiten Vershälfte weist in diese Richtung.

2) Der Wortlaut des masoretischen Textes enttäuscht jedoch dergleichen Erwartungen,
und zwar sowohl unter stilistisch-syntaktischer Hinsicht (Verbalsatz - Nominalsatz)36, als
auch im Blick auf die inhaltlich-semantische Füllung der beiden Vershälften17. Es muss
gesucht werden, ob sich nicht auch für die jeweils ersten Satzglieder (Dibnn S3 u. "ro? bip
eine Lösung im Sinne eines überzeugenderen Parallelismus finden lässt.

27 «Notes philologiques sur le texte hébreu d'Ecclésiaste», Biblica 11 (1930), 420s. Dieser

Vorschlag ist positiv aufgenommen von K. Galling in: M. Haller - K. Galling, Die Fünf
Megilloth (HAT 1/18), Tübingen 1940, 66 (zSt); vgl. auch BHS 2a.

28 K. Budde (Der Prediger, in: HSAT II [1910], 393) setzt nbiin als ursprüngliche Textform

voraus («Denn der Kranke kommt daher mit vieler Plage/ Und des Toren Stimme
mit vielen Worten»); doch wird mit dem «Kranken» das inhaltliche Problem des Textes
nur verlagert, aber nicht gelöst.

29 C. Siegfried, Prediger und Hoheslied (HK 11,3,2), Göttingen 1898, 50 («störender
Einschub» vom Glossator «Q5»); G.A. Barton, The Book of Ecclesiastes (ICC), Edinburg
1908,123 («gloss»); E.Podechard, L'Ecclésiaste, Paris 1912, 338 («insertion postérieure»).

30 Vgl. E.Podechard, ebd., 338 (mit Lit.).
31D. Michel, Qohelet, 20f.
32Z.B. M.V. Fox, Qohelet (s.o. Anm.4), 211: «A parenthical remark».
33 Vgl. besonders Ch. Klein, Kohelet und die Weisheit Israels. Eine formgeschichtliche

Studie (BWANT 132), Stuttgart 1994, 70f.
34 Auf einem anderen Blatt steht dann noch die Interpretation dieses Verses, die von

den Auslegern sehr verschieden angegangen wird und von der Inkubationspraxis bis zu
eingebildeten Geschäftsabschlüssen reicht (vgl. N. Lohfinks Übersetzung: «Im Traum
schliesst man viele Geschäfte ab»; Kohelet [s.o. Anm.22], 40).

35 Vgl. vorläufig meine Skizze «Qohéleth, le Maître: Compréhension de l'univers et
compréhension de soi», in: Variations herméneutiques 3 (Oktober 1995), 3-22.



90 Martin Rose

3) Am auffälligsten und problematischsten in V.2 ist Cl'pnn ; hier hat die Suche nach einer
textlichen Alternative einzusetzen. Die Interpretation im Sinne von «Traum» darf durchaus
als sekundär verdächtigt werden, da die im Hebräischen häufige Phonemfolge auch
anderwärts Abschreiber, Übersetzer und Ausleger vor manche Fragen gestellt hat3'3. Im von
unserem Text vorausgesetzten Kontext der Kult- und Gebetsfrömmigkeit ist besonders an
die Wendung E'33 zu erinnern, die ursprünglich auf das Bittgesuche begleitende Ritual
(«das Angesicht schmücken»?) verweist und später zur «allgemeinen Formel für Tempelbesuch

und Kultverrichtung» geworden ist39 (vgl. z.B. die Wiedergabe mit >.iTavei>eiv in Ps

45 [44],13 [II Makk 14,15]). In denselben Kontext führt vermutlich auch die Phonemfolge
bn in von Ps 87,74" sowie in der Psalmen-Überschrift n'pnQ"^!! von 53,1 und
88,1; zu nennen sind schliesslich auch die *71110 'IQ von I Kön 5,11, die William Foxwell
Albright als Mitglieder einer Musikergilde verstanden hat41. Entsprechend möchte ich für V.2

"'pn oder CTin (eventuell auch Tino oder ''lilO) als ursprüngliche Lesung annehmen,
womit die für die Gebetsrezitation besonders Geeigneten42 bezeichnet wären.

4) Die herangezogenen Vergleichstexte sind noch in einer weiteren Hinsicht bemerkenswert:

sie weisen nicht nur die Verbwurzel 1*711/7111 auf, sondern ebenso rt3i?/]3iî. Damit stellt
sich die Frage, ob für ]]]!! in V.2 die Ableitung von illU III (im Sinne von «Geschäftigkeit»)
das ursprüngliche Verständnis darstellt. Vom kultpraktischen Zusammenhang unseres Textes

her muss man viel eher an die Wurzel 11315 IV («singen», «anstimmen») denken, was
übrigens auch in Ps 87,7 verkannt worden ist («alle meine Quellen sind in dir»); in Ps 88,1 folgt
ebenso auf das schwierige n*7nO~*7ÀÎ unmittelbar eine Form von 1333 IV. In diesem
Zusammenhang dürfte auch das ugaritische 'nn («zur Musik rezitieren»)43 von Bedeutung sein;
besonders ist noch das dreimalige 17133 [171311] *7lp von Ex 32,18 zu nennen. Damit ergibt sich

für V.2 ein guter Parallelismus von «vielen Gesängen (vielem Rezitieren)» und «vielen
Worten».

5) Auch die einsame und wenig wahrscheinliche Verbform S3 kann ohne Probleme in
einen Parallelismus überführt werden: mit 12,4 gibt das Qohelet-Buch selbst eine
Veranschaulichung, wie *71p und 173 (im Sinne von «Stimme») parallel gebraucht werden.

36 Ch. Klein (Kohelet, 70) geht dagegen von zwei Verbalsätzen aus, nur sei gemäss der
«àrto-Koivouç-Konstruktion» das Verb N13 in V.2b nicht wiederholt worden. Ist das Partizip
S3 in V.2a wirklich ein in diesem Zusammenhang überzeugendes Element, das Anspruch
auf Ursprünglichkeit hat - oder stellt es vielleicht nur eine redaktionelle Notlösung dar?

37 Ch. Klein (ebd.) diagnostiziert klar, dass (nach dem jetzigen Textbestand) die beiden
Vershälften «zwei Situationen aus unterschiedlichen Lebensbereichen» zum Inhalt haben,
deren Parallelisierung «innerhalb des Kontextes wie ein Fremdkörper» wirkt.

3S K. Seybold (Art. 1*711, ThWAT II [1977], 961) nennt dieses Problem und führt
folgende Wurzeln auf: hjl/hwl 1. II; hl! I, II, III; hlj I, II, III. «Die etymologischen Verhältnisse
sind undurchsichtig. Das Homonymieproblem belastet alle Abgrenzungsversuche» (ebd.,
961f.).

39 K. Seybold, Reverenz und Gebet. Erwägungen zu der Wendung hillä panîm, ZAW
88 (1976), 2-16 (Zitat: 15).

40 «Sie singen wie Tanzende» (üblicherweise und eher behelfsmässig als verkürzte
Pilel-Form von 'PIPI «reihum gehen, Reigen tanzen» erklärt); aber «litanei-artiges»
Rezitieren würde ebenso gut (oder vielleicht noch besser) zum im Psalm vorausgesetzten
Kultgeschehen und zum Verb TÜ passen.

41 Archaeology and the Religion of Israel (1942), 2.Aull., Baltimore 1946, 127: «members

of the orchestral guild».
42 Vgl. K. Seybold, ZAW 88 (1972), 15 (unter Punkt 4).
43 Cf. HAL 111,811.



Querdenken mit und über Qohelet 91

- Damit ergibt sich als Ergebnis für den ursprünglichen Wortlaut von V.2: «Denn die
Stimme des Gebets-Liturgen [ist/ergeht sich] in vielen Gesängen, und die Stimme des Toren

[ist/ergeht sich] in vielen Worten.»

Wenn meine Rekonstruktion zutreffend ist, wollte also V.2 Folgendes
sagen: «Nur ein Berufs-Beter (ein professioneller Gebete-Macher) ergeht sich
in vielem Rezitieren und nur ein Dummkopf in vielen Worten.» Liturgie und
Geschwätzigkeit somit auf eine Stufe stellen zu wollen, ist ein hartes Urteil
über die Tätigkeit der Sängergilden und des übrigen Kultpersonals, die uns
z.B. im Chronistischen Werk vorgestellt werden. Damit ist auch im Satz zur
Gebets-Praxis die positiv gemeinte Mahnung der Volksfrömmigkeit von der
Qohelet-Interpretation in eine scharfe Kritik liturgischer Abläufe
umgemünzt worden: Gebet ist mehrheitlich zu einem törichten und sinnlosen
Wort-Geklingel geworden, das von den Spezialisten verwaltet wird.

Im dritten Bereich zum Thema der Gelübde (5,3-5) ist das Vorgehen der
Interpretation entsprechend: zunächst (a) wird der Akzent nur leicht verschoben,

um dann aber (b) die Tendenz einer offiziellen Praxis am Heiligtum
scharf zu kritisieren. Diese beiden Aspekte seien kurz erläutert. Der alten,
volksfrömmigkeitlichen Mahnung ging es um den Gesichtspunkt des «Nicht-
Hinausschiebens» (insrr'PX); dieser entfällt in der Interpretation (V.4) nun
ganz, und es geht nur noch um die Frage des «Erfüllens» oder «Nicht-Erfül-
lens». Wenn sich allerdings diese Alternative stellt, kann sich die gelehrte
Interpretation mit Recht gegen die volkstümliche Praxis der Gelübde richten
(V.4): «Gut ist, wenn du erst gar kein Gelübde ablegst ("rrxb ~IÖX 3ÏCD);

jedenfalls besser, als wenn du ein Gelübde ablegst und dann nicht erfüllst.»
In der Geschichte der jüdischen Gesetzesauslegung sind verschiedene

Möglichkeiten ausgearbeitet worden, von der Erfüllung der Gelöbnisse
entbunden zu werden, ohne dass es darüber zu einer schweren Verschuldung
käme44. Diese Traditionslinie der Löseverfahren reicht bis ins Alte Testament
zurück (vgl. Num 30,4-16), und V.5 in unserem Qohelet-Text nimmt gleichfalls

auf eine Praxis Bezug, die es erlaubte, von einem Gelübde entbunden zu
werden: vor dem "jxbo muss man höchst offiziell und feierlich die Formel
X'n raö '3 («es war ein Versehen»4:i) aussprechen, um vom Gelöbnis frei zu
werden. Bei dem handelt es sich aller Wahrscheinlichkeit nach um einen
priesterlichen vicarius Dei46. Das Kultpersonal bietet also Hand dazu, dass

Gelöbnis-Worte Schall und Rauch werden und dass die volksfrömmigkeitli-

44 Vgl. z.B. den Artikel «Gelübde III. Judentum», von H.G. Perelmuter, in: TRE 12

(1984). 304 («So entwickelte sich auch eine Reihe ausgearbeiteter Lösungsverfahren»).
45 Vgl. z.B. F. Hitzig (Prediger [s.o. Anm. 22], 160): «es war eine Unbesonnenheit» -

«Nemlich, dass ich das Gelübde that.» Zum Ausdruck NM HOT M vgl. auch Num 15,25.
46 Vgl. dazu insbesondere R.B.Salters, Notes on the History of the Interpretation of

Koh 5 5, ZAW 90 (1978), 95-101.



92 Martin Rose

che Inflation der Gelöbnisse weiterblühen kann. Dazu kann der Theologe des

Qohelet-Buches nur schärfstens «Nein!» sagen: "iQNrrbN.

Fassen wir die Beobachtungen zur Schicht der Qohelet-Interpretation
zusammen: Es ist das, was ich als «theologisches Querdenken» bezeichnen würde.

Der Hauptgegner scheint mir hier die offizielle, kultisch dominierte jüdische

Religion zu sein. Die polemische Attacke wird recht geschickt lancieçt,
indem alte, sozusagen legitimierte Normen für den Umgang mit dem Heiligen
zitiert werden. Die Vertreter der Kultreligion konnten nicht anders, als diesen

Mahnungen beizupflichten: in der Tat verlangt der Bereich des Heiligen
höchste Achtung, Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit. Was aber für die archaische

Volksfrömmigkeit der Gedanke der äussersten Vorsicht vor dem Kultischen

war, münzt die weiterführende Interpretation zu einer kritischen
Distanz zum Kultischen um. «Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt ist: 'Gib
acht im Umgang mit dem Kultischen!' Ich aber sage euch: Besser ist's, gar
nichts mit seinen Repräsentanten zu tun zu haben!»

Was ist mit solchem Querdenken anzufangen?

3. «Orthodoxe» Korrekturen

Fast überall dort im Qohelet-Buch, wo die unorthodoxe Querdenkerei in
unübersehbarer Weise vor die Augen trat, ist versucht worden, durch
vorangestellte Leseanweisungen oder durch sonstige redaktionelle Massnahmen
das Provozierende an manchen Äusserungen etwas zu entschärfen. Mit dem
Thema der Kult- und Gebetspraxis wird in unserem Abschnitt ein äusserst

empfindlicher Punkt der traditionellen Frömmigkeit angesprochen, und
deshalb ist auch hier ohne weiteres mit redaktionellen Korrekturen und Zusätze
zu rechnen. Am deutlichsten zeigt sich dies in der Schlusszeile (V.6b), die zur
Normalform aller Religiosität zurücklenkt: «Gott sollst du fürchten»
(NT DT^NrrnN), oder in freier, akzentuierter Übertragung: «Was das
Verhältnis zur Gottheit betrifft, gilt primär: sei gottesfürchtig!» Dieselbe Formel
NT DT^NHTIN findet sich noch einmal im vorletzten Schlussvers des ganzen
Buches (12,13), der einem «2.Epilogisten» zugewiesen wird47: «Die Summe
des Ganzen höre: Fürchte Gott und halte seine Gebote!» Entgegen der
derzeitigen Tendenz in der Qohelet-Forschung bin ich der Meinung, dass es nicht
genügt, von einem «Epilogisten» auszugehen, der sich darauf beschränkt hätte,

mittels der Schlussverse am Ende des Ganzen das Buch Qohelet für die
religiöse Tradition akzeptabel zu machen, sondern ich setze einen das ganze
Buch umfassenden Redaktionsprozess voraus, der freilich in diesem
Zusammenhang nicht im einzelnen dargestellt werden kann. Es sei hier nur auf zwei
Aspekte eingegangen, die sich im Abschnitt 4,17 - 5,6 ergeben:

47 Vgl. D. Michel, Qohelet (s.o. Anm.l), 168.



Querdenken mit und über Qohelet 93

Die zweite Hälfte von V.2 («die Stimme des Toren ergeht sich in vielen
Worten») bereitete für die redaktionelle Interpretation kein Problem, da solche

Gedanken zum Gemeingut weisheitlicher Tradition gehörten (vgl. z.B.
Prov 10,19); doch in V.2a wird die Spitze gegen die viele Wortemacherei der
Berufsliturgen abgebrochen (möglicherweise sind die termini technici von
n'pn und POU/pu auch einfach nicht mehr erfasst worden?) und durch das Thema

der «Träume» ersetzt, das sich inhaltlich mehr schlecht als recht in den
Kontext einfügt, aber den Vorteil hat, dass kaum Änderungen am Konsonantenbestand

vorgenommen werden mussten. Wenn aus den Worten (oder
Konsonanten) der Tradition unversehens etwas Neues herausgelesen wird,
steht meistens auch ein gewandeltes Interesse Pate.

Wie in V.2a begegnen die «Träume» auch noch in V.6a; doch auch dieser
undurchsichtig strukturierte Vers liegt nicht in seiner ursprünglichen Fassung
vor: «Der Text in V.6 scheint in einem so frühen Stadium verderbt gewesen
zu sein, dass ihm schon G und alle anderen alten Übersetzungen hilflos
gegenüber standen und versuchten, ihn Wort für Wort zu übertragen, obgleich
die Übersetzung keinen klaren Gedanken ergab»48.

Wie ist das syntaktische Verhältnis der einzelnen Satzelemente in V.6 zueinander zu
sehen? Man könnte ein einziges grosses Satzgefüge mit Vorder- und Hauptsatz annehmen:
«Wo Träume sich mehren und Windhauch und viele Worte, da fürchte Gott!»49 Die jeweilige

Eröffnung der beiden Satzteile mit ,3 spricht allerdings eher gegen eine solche das
Ganze übergreifende Annahme. Wenn man den Text als zwei Sätze liest (V.6a; V.6b), stellt
sich wiederum die Frage nach dem syntaktischen Verhältnis der drei in V.6a durch Waw
miteinander verbundenen Satzglieder (A + B => C?: «wo zuviele träume und eitelkeiten, da
sind auch der worte leicht zuviele.»5" Oder A => B + C?: «Wo viel Träume sind, da ist Eitelkeit

und viel Worte»51). Der masoretische Textbestand erlaubt keine überzeugende
Entscheidung. Es soll versucht werden, sich hinter ihn zurückzutasten; mein Rekonstruktionsversuch

denkt (wie für V.2) an zwei vom Parallelismus geprägte, jeweils ungefähr gleich lange

Zeilen.
1) Wie in V.2 ist auch hier der Parallelismus vor allem durch die Wurzel 3~l dominiert:

nnnbn Db und n3~n cnin. Damit wird V.2 stilistisch und thematisch noch einmal
aufgenommen und in eine Abschlussformulierung hinübergeführt.

2) Gleichfalls wie in V.2 kann die Parallelisierung von «Träumen» und «Worten» auch
hier als nicht ursprünglich verdächtigt werden. Wie für V.2 sei vorgeschlagen, stattdessen
eine Form der Wurzel nbn anzunehmen. Der Plural «Träume» mit der Endung ni- sowie
die infinitivische Form n3~in im parallelen Element lassen an ein ursprüngliches nibn denken

(in das die Redaktion sekundär nur ein 0 eingefügt hätte). Der rekonstruierte Parallelismus

besteht dann in rflblh Db und rQbb «viel des liturgischen Gebete-Machens»
und «der Worte Vielmachen».

48 A. Lauha, Kohelet (BK XIX), Neukirchen 1978,100.
49 N. Lohfink, Kohelet (s.o. Anm. 22), 41; vgl. schon R. Gordis, Koheleth (1951; s.o.

Anm. 10), 250: «In spite of all the dreams, follies and idle chatter, indeed, fear God!»
50So (z.B.) H. Ewald, Die Salomonischen Schriften, Göttingen 1867, 305.
51 So (z.B.) in Luthers Übersetzung.



94 Martin Rose

3) ist im Qohelet-Bueh ein stereotyp wiederkehrender Begriff, aber der Plural ist
dort sonst nur in der Wendung CbD" bpH belegt. Das lässt vermuten, dass hier ein anderes,

selteneres Wort sekundär und oberflächlich an die übliche Qohelet-Terminologie ange-
passt worden ist. Der Kontext (V.5b: ^317) führt zum Plural ,i73n (von *7011 III: «Schaden»,

«Verderben»), der in Hi 21,17 belegt ist. Das ergibt für die erste Zeile im Parallelismus:

«In vielem liturgischen Gebete-Formulieren - da ist sogar Verderben.» Oder
sinngemäss und freier wiedergegeben: «Wo wortreiche Gebetemacherei ist, kann der Schaden
schnell grösser sein als der Nutzen.» (Die redaktionelle Korrektur hätte also nur -17 durch -
H ersetzt.)

4) Der genannte Text Hi 21.17 gibt überdies noch einen Hinweis für die Rekonstruktion
der zweiten Zeile im Parallelismus, denn steht im Zusammenhang mit px (dem
«Zorn» Gottes; vgl. auch Hi 20,23cj). Das ist genauso auch der thematische Kontext beim
Qohelet-Text (V.5a: D'rPXn ^p), der so im Abschlusssatz wiederaufgenommen ist. Damit

ist nT'bxn ~X durch C'nbxn pX («Zorn der Gottheit») zu ersetzen (die graphische
Differenz ist wiederum äusserst minimal).

5) XT' am Schluss von V.6 kann hinsichtlich des Konsonantenbestandes beibehalten werden

und muss nur in der ersten Silbe anders vokalisiert werden: XT (nil', von i"IX~l). Schliesslich

muss zu Beginn der zweiten Zeile im Parallelismus noch ein 73 (parallel zu 71721) erwartet

werden, so dass man C""Q73 (oder C'-QTTO statt '""H zu lesen hat. Demnach ergibt
sich folgende Übersetzung: «... und bei vielen Worten kann sogar der göttliche Zorn
erscheinen/erlebt werden.» Hierzu sind Wendungen wie «Gottes Gericht sehen» (z.B. Ez
39,21) oder «ilp7 sehen» (z.B. Ps 90,15) zu vergleichen. Eigentlich Hessen die Bittgebete
erhoffen, Gottes gnädiges «Angesicht» zu sehen (vgl. CIS HTTI); doch wo liturgische
Wortemacherei exzessiv betrieben wird, steht eher zu befürchten, dass man das Gegenteil «sieht»
(erlebt): den göttlichen «Zorn», der Verderben (cf. ,i?3n in V.6a) bringt.

- Als Ergebnis kann für V.6 als ursprünglicher Sinn postuliert werden: «Denn bei vielem
liturgischen Gebete-Rezitieren ist Verderben nahe; und viele Wortemacherei wird den
göttlichen Zorn hervorrufen.»

Die redaktionelle Interpretation hat hier (wie in V.2) die «Träume»
(niefrn) in den Text eingetragen und mit dem Qohelet-Schlagwort belegt,
um ihre kategorische Ablehnung zu unterstreichen. In ähnlicher Weise äussert

sich Sir 34,1-7 überaus kritisch zu den Träumen. In 34,5 werden die Träume

mit dem Urteil portaia (vgl. ^Dil) belegt; überdies werden sie mit den
«Phantasmen» (davrâÇexat) der Frau in Geburtsschmerzen (coStvco '"Tü IV)
verglichen. So ist es wahrscheinlich, in dieser kritischen Einstellung gegenüber

«Träumen» eine Tendenz zu erkennen, die eine gewisse Strömung des

damaligen weisheitlichen Denkens kennzeichnete und die interpretierend-
korregierend in den Qohelet-Text eingetragen worden ist.

So bleibt Qoh 4,17 - 5,6 auch auf der Ebene der korrigierenden Interpretation

ein Text mit kritischem Akzent, wenn nicht gar mit polemischem
Unterton, aber die Ausrichtung ist umgebogen worden; die Kritik am wortreichen

liturgischen und kultischen Gehabe wird gemildert, um stattdessen die

Ablehnung der «Träume» in den Mittelpunkt (V.2) und in die Schlussbemerkung

(V.6) zu rücken. Es ist wahrscheinlich, dass es sich dabei nicht um
irgendwelche beliebigen Träume handelt; der religiös-frömmigkeitliche Kontext

in 4,17 - 5,6 lässt vielmehr an entsprechende Sonderformen des Träumens
denken. Mit den «Träumen» dürfte ein negatives Urteil über die Visionen der



Querdenken mit und über Qohelet 95

apokalyptischen Bewegung ausgesprochen sein, so dass sich in dieser Qohe-
let-Korrektur eine anti-apokalyptische Orientierung manifestiert52.

4. Notizen zum theologischen Ertrag

Was uns in Qoh 4,17 - 5,6 (auf seiner vor-redaktionellen Textebene)
begegnet, ist eine Form weisheitlichen Denkens, die vor allem als eine kritische
Instanz anzusprechen ist. Vermeintliche Selbstverständlichkeiten werden
kritisch hinterfragt, und zwar in unserem Text in doppelter Frontstellung: gegen
die Selbstverständlichkeiten der Volksfrömmigkeit und gegen die Automatismen

kultischen Funktionierens. Die Argumentation vollzieht sich im Zitieren
und Aufnehmen von Überlieferung (d.h.: des «Drei-Satzes» aus der
Volksfrömmigkeit), geht dann aber zu äusserst kritischen Schlussfolgerungen über:
dass z.B. «Hören» besser ist Schlachtopfer-Darbringen (4,17), ist nicht mehr
eine Sache der objektiven Erfahrung, sondern ist Werten und gegenläufiges
«Postulieren» von Sinn.

Es ist unverkennbar, dass in unserem Textabschnitt die Kritik der Sinn/o-
sigkeit (einer exzessiven liturgischen Frömmigkeit) stärker ist als die positive
Darstellung von Sinn. Überhaupt ist das ganze Qohelet-Buch von einer scharfen

Infragestellung traditioneller Orientierungen und Werte geprägt, so dass

nicht viel gefehlt hätte, um diese Texte aus der kanonischen Brauchbarkeit
für die liturgische Verlesung herausfallen zu lassen51. In der Tat kann kritische

Distanz so gross werden, dass es zum totalen Abbruch der Beziehungen
zwischen Weisheit (Theologie/Philosophie) und Frömmigkeit (Kult/Kirche)
kommt. Für das Qohelet-Buch ist das durch die fromme redaktionelle
Überarbeitung verhindert worden: «Hauptsache: fürchte Gott!»(5,6b).

Heute kann m.E. weder die einseitig scharfe Kritik des Qohelet noch die
oberflächlich «orthodoxe» Entschärfung seitens der Qohelet-Redaktion
theologisch genügen. Zu einem verantworteten Denken gehört noch die her-
meneutische Rückbindung, das heisst, dass es nicht hinreichend ist, exegetische

und theologische Darlegungen und Theorien zu präsentieren, sondern
dass es unverzichtbar geworden ist, nach Möglichkeit auch für eine Transparenz

der eigenen methodologischen und theologischen Voraussetzungen Sorge

zu tragen und somit eine kritische Distanz zu eigenen Positionen und Po-
stulaten zu versuchen. Das kann entscheidend dazu beitragen, dass der Theologe

sich nicht zu sehr darin gefällt, die Kritik des Qohelet auf bestimmte
Phänomene der heutigen Volksfrömmigkeit und der Institution Kirche

52 So auch N. Lohfink, Kohelet (s.o. Anm.22), 40: «Vielleicht ist sogar die damals
beginnende Apokalyptik im Blick.»

53 S.o. mit Anm.l.



96 Martin Rose

anzuwenden, sondern sich nicht minder bemüht, auch Klarheit über die eigenen

Denkvoraussetzungen und Einseitigkeiten zu gewinnen. Kritische
Distanz soll in jeder Hinsicht zum besseren Verstehen verhelfen, nicht aber zu
Ablehnung und Verurteilung führen. Wenn das Qohelet-Buch als Ergebnis
eines Diskussions- und Interpretations-Prozesses (einer «relecture» oder
«Fortschreibung») wiederentdeckt wird, kann dies nur eine Einladung mehr
sein, einseitige Positionen und Stellungnahmen (auch die eigenen!) zu
relativieren und in die Geschichte des ständig neu aufgegebenen Ringens um Sinn-
findung und «Veritas» hineinzustellen... auch wenn die «orthodoxe» Qohelet-
Redaktion meint, uns vor diesem ewigen Suchen und Forschen warnen zu
müssen: «Mein Sohn, lass dich warnen! Des vielen Querdenkens ist kein Ende,

und das viele Studieren ermüdet den Leib» (nach 12,12).

Martin Rose, Neuchâtel


	Querdenken mit und über Qohelet

