Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Sterbende und auferstehende Vegetationsgotter? : Eine Skizze
Autor: Muller, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sterbende und auferstehende Vegetationsgotter?
Eine Skizze

Nachdem W. Mannhardt' zu nordeuropiischen Bauernbriuchen insofern
antike Entsprechungen gefunden hatte, als hier wie dort ein ‘Vegetations-
geist’ periodisch in einer rituellen Begehung ‘stirbt’ und betrauert wird, ha-
ben zunichst J. G. Frazer’, spiter die Myth-and-Ritual-School® und deren
skandinavische Nachfolger das Vorstellungsmodell vom Sterben und Aufer-
stehen des Vegetationsgottes, verbunden mit der heiligen Hochzeit und einer
sakralen Konigsideologie, in einer Weise mit der kanaanéischen Religion und
deren biblischen Entsprechungen in Ubereinstimmung zu bringen versucht,
dass man die dabei unterlaufenden Generalisierungen gerade da nicht be-
merkte, wo von einem unkritisch vorausgesetzten ‘patternism’ nichts zu spii-
ren ist. Fiir den Alttestamentler ist das Problem etwa fiir die Exegese von Jes
17,10f.; Ez 8,4 und Hos 6,2, aber auch von entsprechenden Psalmen einschli-
gig, fiir den Neutestamentler bei der Entstehungsanalyse und der Interpreta-
tion der Vorstellung von der Auferstehung Jesu Christi.

Die folgende Skizze sucht, die Vorstellungen vom sterbenden Gott im
Blick auf dessen Auferstehung als ihr Oppositum genauer zu konturieren. Sie
hofft, damit einen Gelehrten zu ehren, der vor allem als Hebraist hervorragt,
aber auch als Religionshistoriker und Theologe des Alten Testaments einen
illustren Namen hat. Es versteht sich von selbst, dass, insofern hier ein Hin-
tergrund der Veritas Hebraica beleuchtet wird, zugleich die Verbundenheit
durch die gemeinsame Arbeit fiir die ‘Zeitschrift fiir Althebraistik’ zum Aus-
druck kommen soll.

1. Babylonien, Hellas und Agypten. — Nach einem sumerisch-akkadischen
Mythos wechseln GeSinanna und Dumuzi einander zwar halbjdhrlich in der
Unterwelt ab, nachdem Inanna ihren Gatten an diese als Ersatz fiir sich selbst
preisgegeben hatte®. Allein auf den Tod des Dumuzi-Tammuz beziehen sich
aber die offenbar im Sommer, ndmlich in dem akkadisch so genannten Monat
du’iizu, dem hebriisch-araméischen Monat rammiiz, gelibten Klagezeremoni-

' Roggenwolf und Roggenhund, (1865) *1866; Die Korndimonen, 1867; Wald- und
Feldkulte I: Der Baumkultus der Germanen und ihrer Nachbarstimme, (1875) *1905, II:
Antike Wald- und Feldkulte, aus nordeuropiischer Uberlieferung erldutert, (1877) 21905,
Nachdruck 1963, bes. 264-301; Mythologische Forschungen, 1884. - Abkiirzungen im fol-
genden nach TRE.

2The Golden Bough: A Study in Magic and Religion III: The Dying God, *1911, IV 1/
2: Adonis, Attis, Osiris, *1914.

? Grundlegend S. H. Hooke, Myth and Ritual. Essays on the Myth and Ritual of the
Hebrews in relation to the culture pattern of the Ancient Near East, 1933, Myth, Ritual,
and Kingship, 1958; Th. H. Gaster, Thespis. Ritual, myth and drama in the Ancient Near
East, (1950) 21961; E. O. James, Myth and Ritual in the Ancient Near East, 1958.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgotter 75

en, auf die Ez 8,14 hinweist, womit anscheinend die Anspielung auf den
«Liebling der Frauen» Dan 11,37 zu vergleichen ist.’

Das Motiv vom periodischen Wechsel eines Gottes zwischen Unter- und
Oberwelt scheint verbreitet. Zu einem entsprechenden Adonismythos ist
Apollodor 3 14,4 zu vergleichen, wonach der schone junge Gott ein Drittel
des Jahres fiir sich bleibt, wihrend die beiden iibrigen Drittel zwischen Per-
sephone und Aphrodite aufgeteilt werden;® s.u. 3a. Nach dem eleusinischen
Mythos darf Persephone-Kore jedes Jahr an die Oberwelt zuriickkehren, wo-
gegen sie vier Monate lang im Hades, bei ihrem gleichnamigen Gatten blei-
ben muss, nachdem sie, von diesem iiberlistet und gezwungen, von dessen
Speise gegessen hatte; so Hom.Hymn. Dem. 393ff.” Allenfalls dieser Mythos
enthilt so etwas wie ein gottliches Auferstehungswunder (402f.*). Entspre-
chend konnte die vom Hierophanten von Eleusis vermittelte «Schau» die
Kore kultisch ‘sichtbar’ gemacht haben,” ohne dass doch die Mysterienfeier
so etwas wie eine wunderhafte Totenauferstehung der Gottin beinhaltete.

Dass eine ohnehin zweifelhafte Vorstellung vom Verschwinden mit nach-
folgendem Wiedererscheinen des Dumuzi-Tammuz vollends nicht auf
Marduk iibertragen werden kann, hat schon vor Jahrzehnten W. von Soden'’
aufgewiesen: danach wird in den relevanten Texten nicht einmal von
Marduks Tod und Unterweltfahrt gesprochen, geschweige denn von seiner

4 A. Falkenstein, Or. 34, 1965, 450f.: ders., Der sumerische und der akkadische Mythos
von Inannas Gang zur Unterwelt, FS W. Caskel, 1968, 96-110, vgl. zu Theokrit 15,136f.
Scholion 3, 48 sowie Apollodor 3 14,4. Auch nach dem Gilgamesch-Epos, Ninive-Fassung
VI 1,46f., hat I§tar Dumuzi, ihrem «Jugendgeliebten, ... Jahr fiir Jahr zu weinen bestimmt».

3 Anders S. Ribichini, Art. Adonis, in: K. van der Toorn u. a. (edd.), Dictionary of Dei-
ties and Demons in the Bible (= DDD), 1995, 12-17, bes. 15. - Zwei mutmassliche Dumuzi-
Klagen von Gottinnen aus Sumer finden sich in: A. Falkenstein - W. von Soden, Sumeri-
sche und akkadische Hymnen und Gebete, 1953, 185-187.

®Vgl. auch «Hyginus Mythographus», fab. 58, dazu wohl ders., Astronom. 2.6.

"Vgl. zur Deutung des Mythos W. Burkert, Homo necans. Interpretationen altgriechi-
scher Opferriten und Mythen (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 32),

1972, 286-292.

8 ... TOT amo LO0ou NepdEVTOG

avTig dvet uéya Badua Bwoic Bvntoic Taveponolc.
«... dann wirst du aus dimmrigem Diister
wiederum auferstehen — ein grosses Wunder fiir Gotter und sterbliche Menschen.»
Text und Ubersetzung nach A. Weiher, Homerische Hymnen. Griechisch - deutsch, 1986,
28/9.

?Vgl. W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche (Die
Religionen der Menschheit 15), 1977, 275 mit Anm. 12; V{., Der phonizisch-punische mgm
’Im im Licht einer althebriischen Isoglosse, Or. 65, 1996, 111-126.

Y Gibt es ein Zeugnis dafiir, dass die Babylonier an die Wiederauferstehung Marduks
geglaubt haben?, ZA 51 (N. F. 17), 1952, 130-166 (zu KAR 143; 219 als Texten, die den sog.
Kultkommentaren nahestehen), dazu fiir ein weiteres Fragment: ders., Ein neues Bruch-
stiick des assyrischen Kommentars zum Marduk-Ordal, ZA 52 (N. F. 18), 1957, 224-234.



76 Hans-Peter Miiller

Auferstehung; vielmehr bezieht sich der Kommentar auf Béls Gefangen-
schaft, sowie auf Ordal und Verhor iiber ihn.

Von einer eigentlichen Auferstehung ist in den dgyptischen Quellen m.W.
auch bei Osiris nicht die Rede. Die wenigen Anspielungen in den Pyramiden-
texten kreisen um Osiris’ Tod, der zum Teil durch Ertriinken erfolgt,' sowie
um seinen Nachfolger Horus und dessen Fehde mit Seth, dem Morder seines
Vaters. Pyr. 1008 erwihnt lediglich, dass Isis das «Fleisch» ihres offenbar zu-
vor zerstiickelten Bruders Osiris «gesammelt» und insbesondere «seine Héin-
de aufgelesen» habe; d.h. sie hat die Glieder des zerrissenen Gottes zusam-
mengesetzt. Der tote Gottkonig wird Herrscher und Richter der Verstorbe-
nen, mit denen er seit dem Ende des Alten Reichs gleichgesetzt wird, dazu ein
Spender von Fruchtbarkeit'.

Von Opfern mit Selbstminderungsriten beim Isisfest in Busiris, deren An-
lass der Arkandisziplin unterliegt, horen wir bei Herodot, II 61; nach 130.170
kann es sich nur um den Tod des Osiris handeln; entsprechende Trauergebir-
den bei Anrufung der Isis anlisslich des ersten Halmschnitts bezeugt auch Di-
odor 1 14,2."* Noch bei Plutarch (De Iside et Osiride 18 [358 A]) erfahren wir
zundchst nur, dass Isis die zerstreuten Korperteile des Osiris sammelt und be-
grabt. Auch in der ausfiihrlichen Erzdhlung Diodor 1 21-23 verlautet zwar viel
tiber den Ursprung der verschiedenen Griber des Osiris, nichts aber von sei-
ner Auferstehung. Nach De Iside 19 (358 D) aber hatte Isis nach dessen Tod
- ein bereits iilteres Motiv'* - mit Osiris Geschlechtsverkehr; erst in 35 (364 F)
wird eher beildufig von seiner Wiederbelebung gesprochen'.

2. Ugarit. - Der ugaritische AB-Mythos erzihlt von Ba‘ls Tod (mt.alijn.b<l
KTU 1.5VI19.23;1.6 1 40/1, vgl. 1.6 1 6), welcher Trauerriten und Selbstmin-

'Vgl. etwa J. G. Griffiths, The Origins of Osiris and his Cult, 1980, 9ff. Wenn der mit
Osiris identifizierte tote Pharao nach Pyr. 939 «zum Himmel aufsteigt», so scheint ein Osi-
rismotiv dabei von Re tibernommen, was wiederum eine Uranisierung des Osiris zur Folge
hat; vgl. die Angaben bei K. Koch, Geschichte der dgyptischen Religion. Von den Pyrami-
den bis zu den Mysterien der Isis, 1993, 151f. 163f. 167-170. Was die individuelle Fortexi-
stenz nach den Vorstellungen der Spédtzeit angeht, so bildet «ein verwandelter,
verherrlichter Leib ... mit dem solar gewordenen Osiris eine Einheit» (das. 585).

'2Zum Baum, der aus dem Osirisgrab von Dendera wiichst, vgl. RARG 576f. mit Abb.
142; zu ‘Kornmumien’ mit Pflanzen, die aus dem Leichnam des Osiris aufspriessen, das.
391 mit Abb. 99, zum ‘Kornosiris’ und ‘Osirisbett’ J. G. Griffiths, Art. Osiris, LA 1V, 1982,
623-633, bes. VI bzw. X.

13Zum Bezug auf den Tod des Osiris, der auch hier nicht ausdriicklich erwiihnt wird,
vgl. A. Burton, Diodor Siculus, Book I. A Commentary, Leiden 1972, 75.

'*Vgl. etwa Pyr. 632.1635 (RARG 570a) und den Amen-mose-Hymnus aus der Zeit
der 18. Dynastie; A. Moret, BIFAO 30, 1931, 725-750 (LA 1V, 627.632), sowie zu Osiris
jetzt auch den betr. Artikel in DDD 1226-1230.

'3Vgl. zur Rolle der Isis (und der Nephthys) bei der Heilung oder Wiederbelebung des
Osiris ausser den in Anm. 14 genannten Texten dic ptolemdiischen «Songs of Isis and
Nephthys» 14, 25ft; ﬁbersetzung: R. O. Faulkner, JEA 22, 1936, 121-140, hier 130f.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgotter 77

derungsexzesse bei den Gottern (1.5 VI 11-22; 1.6 1 2-10), ein Begrabnis
durch ‘Anat (1.6 T 11-29) und vor allem heftige Sommerdiirre (1.6 II 24ff.)
hervorruft. Plotzlich aber ist Bal wieder lebendig (#j.alijn.b 1.6 111 2.8.20),
ohne dass wir - aus einem freilich liickenhaften Text'® - erfahren, wie es zu-
standekam, und die (alljahrliche) Fruchtbarkeit kehrt wieder (1.6 TII 6f.
w.6.)". - Dagegen fehlen in phéonizischen, punischen, altaramiischen u. &.
Texten entsprechende Bezugnahmen - offenbar auch deshalb, weil Ba‘l sich
anschickte, hier infolge Solarisierung als B¢ $mm'® zum Hochgott zu werden,
so dass das Sterben des Gottes auf Adonis und ESmun iiberging.

3. Kanaan. - a. Die Adonisklage mit Selbstminderungsriten wird schon bei
Sappho 23 D. (= 3 LP.); 107 D. (= 140 LP.) bezeugt."” Nach Hesiod fragm.
139% war «Phoénix» der Vater des Adonis; man wusste also von dessen phoni-
zischem Ursprung.?! Theokrit zitiert in Eid. 15, 94 -144, bes. 132ff., in einem
Mimos zum Adonisfest, den Klagegesang der Frauen fiir den aufgebahrten
Gott.** Abschliessend wird Adonis zwar in hymnischem Stil zum Wiederkom-
men aufgefordert (6xx” aoikn 144, adikev 149). Von einer eigentlichen Aufer-
stehung aber verlautet auch hier nichts.” Offenbar soll Adonis lediglich «wie-
derkommen», um sich - nach den zwolf Monaten, von denen Z. 103 spricht -
abermals beweinen zu lassen; nur er weilt dazu nach Z. 136f. «<sowohl hier, als
auch am Acheron»; s. 0. 1. - Ebensowenig lassen die in Bion 1 iiberlieferte
Adonisklage, mit der wiederum die Totenklage auf Bion in Moschos 3 zu ver-
gleichen ist, und das spiite, fdlschlich Theokrit zugeschriebene Lied auf Ado-

'®Nach KTU', S. 26!, KTU? S. 26b', sowie G. Del Olmo Lete (Mytos y Leyendas de
Canaan segun la tradicion de Ugarit [Institucion San Jeronimo para la investigacion bib-
lica 1], Madrid 1981, 228) findet sich vor KTU 1.6 III 1 eine Liicke von etwa 40 Zeilen.

" Der offenbar iltere Parallelmythos KTU 1.12 bleibt, vor allem wegen seiner noch
grosseren Textliicken, weithin unklar.

¥Vel. W. Rollig, in: DDD, 283-288.

' Weitere griechische Zeugnisse (Aristophanes, Platon, Praxilla; dazu Bildliches) fin-
den sich etwa bei M.P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 1 (Handbuch der
Altertumswissenschaft V 2/1), 1941, 6891.; vgl. zur Adonisgrotte von Afga mit den Ruinen
eines romischen Tempels R. Kriss - H. Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam
I, 1960, 262f., zu Adonis allgemein den Kongressband: Adonis. Relazioni del Colloquio in
Roma, 22-23 maggio 1981 (Collezioni di studi fenici 18), Rom 1984.

2R, Merkelbach - M. L. West, Fragmenta Hesiodea, Oxford 1967, 67f.

2 Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 274, der noch auf Apollodor 3 182 verweist; in die glei-
che Richtung zielt die genealogische Bemerkung zu Adonis bei Apollodor 3 14,3. - Nach
Pausanias 9 29,8 hat Sappho den Namen des Adonis bzw. Oitolinos von (dem legendiren)
Pamphos, «der die dltesten Hymnen der Athener gedichtet hat», ibernommen. Mag es um
die Authentizitit dieser Bemerkung wie auch immer stehen - sie zeigt das Erstaunen dar-
iiber, dass der Name des Adonis so frith an einem von Phonizien so weit entfernten Ort
bekannt war.

?2 Griechischer Text, Ubersetzung und Kommentar zu Theokrit und zu den sogleich zu
nennenden Autoren Bion und Moschos: H. Beckby, Die griechischen Bukoliker: Theokrit
- Moschos - Bion (BKP 49), 1975.



78 Hans-Peter Miiller

nis Fid. 33 an eine Auferstehung des Gottes denken. Nach Bion 1, 64-67* so-
wie nach Ovid Metam. X 708-739, bes. 728.735” u. a., spriessen lediglich Blu-
men bzw. eine Blume aus seinem Blut.*

Zu den Adonisfeiern (ta 6pyla £¢ Adwviv) im «Aphrodite»- Heiligtum in
Byblos sagt - mit sichtlichem Spott - erst Pseudolukian, De Syria Dea 6,%” im
2. Jh. nach Chr., dass Frauen den Gott nach seinem jéihrlich mit Klage* und
Totenopfer (6xwg €dvtL vexi «als ob er tot wire») begangenen Fest «am an-
deren Tage als lebend mythologisieren und in die Luft schicken» (uetd 8¢
£1€pn Nuepn Loy T€ Py puBoAoYEOLOL Kal £¢ TOV NEpa téumovot). Anschlies-
send ist von Selbstminderungsgebaren die Rede: sie scheren sich die Kopfe
wie die Agypter beim Tod des Apis und geben sich der sakralen Prostitution
hin. Schon die Zeitangabe lédsst eine Verbindung mit Hos 6,2 und der Aufer-
stehung Christi als nicht naheliegend erscheinen.” - Lediglich auf den Tod
des Gottes, nicht auf seine Auferstehung scheinen sich auch die im ganzen
Mittelmeerraum bekannten Adonisgirtchen zu beziehen;” dies wird insbe-
sondere anschaulich, wenn man das Bild des Adonis oder seine Girtchen ins
Meer warf,’! von wo der Gott ja schwerlich wiederkehrt.

b. Von einer Wiederbelebung und Apotheose des ESmun-Asklepios
durch Astronog, eher der hellenisierten Astarte™ als der $trnj von KAI 44,2
aus Rhodos und einer Reihe von Inschriften aus Karthago”, vollends berich-
tet erst Damaskios, Vita Isid., fragm. 348 (5. Jh. nach Chr.);* zuvor war
Esmun-Asklepios, der Jiger,” gestorben,* als er sich auf der Flucht vor der in
Liebe zu ihm entbrannten Gottin entmannt hatte.

2Vgl. zum Adoniskult noch den u. a. von G. Glotz (Les fétes d’Adonis sous Ptolémée
IT, REG 33, 1920, 169-222, bes. 169-171) und A. S. F. Gow (The Adoniazusae of Theocri-
tus, JHS 58, 1938, 180-204, bes. 180-183) bearbeiteten griechischen Papyrus Flinders Petrie
IIT 142. Mit Recht betont Gow (S. 182) gegen Glotz, dass weder Theokrit Eid. 15 noch der
Papyrus, eine Art Haushaltsabrechnung zum Adoniskult, etwas von einer Auferstchung
des Gottes erkennen lassen; lediglich «the de dea Syria and other late authorities speak of
a lamentation followed by a resurrection».

*Vgl. Beckby, a.a.0. (Anm. 22), 310/1, vgl. 557-560, dort 558 weitere Belege.

» Nach V. 724-731 besteht die Genugtuung der Venus angesichts des Todes Adonis
einerseits darin, dass dieser alljéhrlich beklagt wird, andererseits in seiner Verwandlung in
eine Blume, nicht aber in seiner Wiederbelebung o. &.

% Wenn Theokrit, Eid. 15,112ff., das Beilager des Adonis und der Aphrodite mit ent-
sprechender Blumentfiille umgibt, so mag W. Baumgartner (Das Nachleben der Adonis-
girten auf Sardinien und im ibrigen Mittelmeergebiet, SAVK 43, 1946, 122-148, hier 140 =
ders., Zum Alten Testament und seiner Umwelt, 1959, 247-281, hier 265) darin mit Recht
«eine Ortliche Neuerung» sehen, d. h. die Umbildung oder Umdeutung eines dlteren Grab-
kults.

2T Griechischer Text: M. D. Macleod, Luciani opera III, libelli 44-68, Oxford 1980, 1-25,
hier 2f.

% Vgl. zu Adonisklage noch Jer 22,18; 3. Reg 12,34m LXX zu I Kon. 14, 13. «Adonis»
tritt in Vulg. zu Ez. 8,14 fir tammiiz bzw. Bappovl ein; vgl. Origenes, Sel. in Ez 8,13-14.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgotter 79

c. Wie unsicher es um die von Menander bei Josephus (Ant. Jud. 8,146;
CAp 1,119 Niese) erwiihnte €yepoig des Melgart-Herakles® aus einem ver-

»Die «drei Tage» von Hos 6,3 und in den Evangelien beruhen offenbar auf der Analo-
gie des Neumonds, da der Trabant nach drei Tagen wieder sichtbar wird; nicht umsonst
wird die Auferstehung Christi mit einem mondbezogenen Fest wie dem Passah verbun-
den. Noch Mt 27,53 scheint dagegen eine Uberlieferung zu spiegeln, nach der Jesus unmit-
telbar nach seinem Tode auferstanden wére; entsprechend bedeutet im Johannes-
evangelium vyov zugleich die Erhohung Jesu an das Kreuz (8,28) wie seine Auferstehung
(12,32); andere Stellen wie 3,14 und 12,34 sind gewollt doppeldeutig. Der Qur’an scheint in
3,55 von derselben oder einer dhnlichen Vorstellung auszugehen; vgl. 5,117. In 4,157ff. lei-
tet er von ihr ab, dass Jesus in Wirklichkeit gar nicht gekreuzigt worden sei; «sondern
Allah hat ihn zu sich erhoben (rafa‘ahu)», vgl. warafiuka 3,55. Insbesondere al-Rabi¢ ibn
Anas verstand die Stelle dahin, dass Allah Jesus in einem Vorgang habe sterben lassen und
zu sich erhoben; vgl. R. Bell, The Origin of Islam and its Christian Environment, 1968,
153-155; A. Th. Khouri, Der Koran 3, 1993, 114; 5, 1994, 257. Anders Sure 19,33, wonach
Tod (!) und Auferstehung Jesu aufeinander folgen.

Vgl Baumgartner, a.a.0. (Anm. 26), ferner M. Detienne, Les jardins d’ Adonis, Paris
1972; G.J. Baudy, Adonisgirten. Studien zur antiken Samensymbolik (BKP 176), 1986.
Dass die Adonisgirtchen (kfmot 'Adwvidog; vgl. Gow, a.a.O. [Anm. 23], 183 Anm. 13), vor
allem auf den Tod des Gottes bezogen waren, an dessen Stelle spiter der Tod Christi
getreten ist, geht zundchst daraus hervor, dass ihre Aufstellung in der Kirche meist von
Griindonnerstag bis Karsamstag erfolgt; die Nennung des Ostersonntag bei Baumgartner
(S. 126/127 = 251) beruht auf falscher Ubersetzung von «Sabbato Santo». Zum Tode des
Gottes passen auch ihre Plazierung beim «heiligen Grab» (128f.140 = 253£.265), die Figur
des gekreuzigten Christus in der Mitte der Pflanzen (141 = 266) und die Verbindung des zu
Grabe getragenen «Lazarusknaben» mit entsprechenden Giértchen auf Zypern (138 =
263). Vielleicht soll auch die bleiche Farbe der im Dunkeln aufgezogenen Pflanzen, ein
Merkmal des Brauches, den sich von den bei Baumgartner angefithrten Gewihrsleuten
keiner mehr erkldren konnte, auf den Tod des Gottes ebenso hinweisen wie sein Frucht-
barkeit schaffendes «Begribnis» in Ackern und Garten oder auch in Quellen (127-129 =
251-253, 147/8 = 2721.). Wie das schnelle Wachsen (vgl. Jes 17,10f., zu Entsprechendem bei
den eleusinischen Mysterien und Dionysosfesten W. E. Otto, Die Gestalt und das Sein,
1955, 329) so hat vor allem auch das schnelle Verwelken der Adonisgirtchen eine wichtige
Symbolbedeutung fiir den Tod des Gottes; dazu Mannhardt, Wald- und Feldkulte II
(Anm. 1), 277-279 mit antiken Zeugnissen.

31 Schon Theokrit, Eid. 15,132-136, bezeugt, dass Frauen den toten Adonis in aller
Frithe unter Selbstminderungsriten und Klagen vor die Tore Alexandrias ans Meer trugen.
Vgl. W. W. Graf Baudissin, Adonis und E$mun, 1911, 138-141 u. 6.; Burkert, Gr. Rel.
(Anm. 9), 275 mit Anm. 9. Von hierher erklért sich wohl auch, dass *al-Hadr «der Griine»,
offensichtlich ein volkstiimlicher Nachfahre des Adonis, der weithin in der islamischen
Welt in Moscheen, Qubben, Kirchen u. a. verehrt wird, zugleich ein Seeddimon und eine
Personifikation des Meeres ist, wie es Kriss - Kriss-Heinrich (a.a.0. [Anm. 19], 154), aller-
dings mit anderer Erkldarung, darstellen.

32So Baudissin, a.a.0. (Anm. 31), 265; R. Dussaud, Syr. 25, 1946-1948, 225/6; C. Bon-
net, Art. Astronoé, in: E. Lipinski (ed.), Dictionnaire de la civilisation phénicienne et
punique, 1992, 486, u.v.a.

¥ Die Vermutung, $trnj gebe griechisches 'Actpovor) wieder, wurde u.a. von J.G.
Février, Astronoé, JA 256, 1968, 1-9, zedussert; anders etwa J. Teixidor, Syr. 46, 1969, 321;
51,1974, 308. - Zu den Belegen vgl. meinen in Anm. 9 genannten Artikel.



80 Hans-Peter Miiller

streut bezeugten Tod durch Verbrennen™ steht, werde ich an anderer Stelle
erortern; gedacht ist nicht an eine «Erweckung» des Gottes, sondern an die
«Errichtung» seines Tempels.*

4. Kleinasien und Hellas. - Der mit den Mythen von Adonis und ESmun
verwandte phrygische Attismythos lidsst seinen Gott ebenfalls durch Selbst-
entmannung®’ sterben, was jihrlich durch ekstatische Orgien begangen
wird.*! Dass sein Tod wie der des Osiris Fruchtbarkeit bewirkt, deutet das
Motiv an, wonach sein Ende in der Verwandlung in eine Fichte besteht.* Erst
Arnobius (Adv. nat. 5,5-7; 7,39; um 300 n. Chr.) und Firmicus Maternus (De
errore profanum religionum 3,18.27; 4. Jh. n. Chr.) verbinden mit dem Mythos
vom Tode des Attis den von seiner Auferstehung.

Im Grunde ausserhalb des uns interessierenden religionsgeschichtlichen
Bereichs steht Dionysos, zumal wenn Name und Kult des Gottes minoisch-
mykenischer Herkunft sind.** Eigentlich Dramatisches verlautet nur iiber sei-
nen Mysterientod.* Wenn nach Plutarch (De Iside et Osiride 35 [365A]), der
im Alter selbst delphischer Priester war, die Thyiaden (Bakchantinnen) in
Delphi bei einem «geheimen Opfer» fiir Apollon €yeipwot tov Awkvitny, d. h.
den Dionysos als Kind in der Getreideschwinge (Atkvov) wecken, so ist dabei

3 Griechischer Text: C. Zintzen, Damascii Vita Isidori Reliquiae (Bibliotheca Graeca
et Latina Suppletoria 1), 1967, 283; vgl. R. Ribichini, Poenus Advena. Gli dei fenici e
I'interpretazione classica, Rom 1985, 43-73.

3 Zu dem/der #hnlichen Astar/Astarte als Jiger(in) vgl. E. Lipiriski, Dieux et déesses
de I'univers phénicien et punique (OLA 34), 1995, 131.

% Zum Ortsnamen Qabr Smiin «Grab des Esmun» nahe Beirut vgl. Lipifiski, a.a.0. 160.

37 Zu Herodot 11 44 vgl. Teixidor, a.a.0. (Anm. 33), 321. Vor allem zur Forschungsge-
schichte C. Bonnet, Melgart. Cultes et mythes de I'Héracles tyrien en Méditerranée (Stu-
dia Phoenicia VIII), 1988, 104-112.

¥Vgl. H. Gese, in: Gese - M. Hofner - K. Rudolph, Die Religionen Altsyriens, Altara-
biens und der Mandder, 1970, 194f. mit Anm. 120; R. Dussaud, Melqgart, Syr. 25, 1946/8,
205-230, hier 207, bes. 208'. Wiihrend iltere Zeugnisse wie Herodot VII 167, der selbst 11
44 Melqart und Herakles gleichsetzt, indirekter Art sind, kann aber bei den jiingeren das
Motiv von der (Selbst-)Verbrennung des Herakles auf Melgart tibertragen worden sein.
Allerdings konnte auch ein kleinasiatisches Motiv sowohl den Melgart-Mythos wie die
Herakles-Sage beeinflusst haben; vgl. zur Herakles-Sage Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 321f.

¥Vgl. meinen in Anm. 9 genannten Artikel, wo dargelegt wird, dass der vor allem aus
Karthago bezeugte mgm ’lm keineswegs ein «Erwecker des Gottes» vom Tode ist.

0 Ovid, Metam. 10, 104; vgl. Fasti 4, 223ff.

41 Catull, Carm. 63; Macrobius, Sat. 1 21.7.

* 0vid, Metam. 10, 104. H. Hunger (Lexikon der griechischen und rémischen Mytho-
logie, “1974, 80) erwihnt noch, dass aus dem Blut des Attis Friithlingsblumen und Biume
hervorspriessen. Auf einem attischen Relief um 300 wird Attis von Agdistis, der Grossen
Mutter, eine Blume iiberreicht; vgl. Nilsson, a.a.O. (Anm. 19), 615.

Y Vgl. Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 252f.; frither wurde wegen llias 6, 130ff. thrakische
Herkunft des Gottes angenommen.

“ Etwa Apollodor 3 4,3; vgl. K. Kerényi, Ein dionysisches Opfer, ErJb 19, 1950, 18-39;
zu Dionysos-Mysterien allgemein Nilsson, a.a.0. (Anm. 19), 565-568.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgotter 81

zwar nach dem vorangehenden Verweis auf Osiris* des niheren oder weite-
ren an eine Wiederbelebung des Gottes gedacht.*® Aber es handelt sich auch
hier nur um ein spites Zeugnis zu dem wegen seiner Extravaganz sonst so
vielfiltig bezeugten Gott, welches keine Verallgemeinerung gestattet.

5. Spreu der Vorstellung vom sterbenden Gott.- Hier wiire das Grab des
Zeus auf dem Yaktas bei Knossos, einem Hohenheiligtum, zu erwihnen; die
Kureten, ein Bund jugendlicher Krieger, bestatten dort den in diesem Zusam-
menhang offenbar ebenfalls jugendlich vorgestellten Gott.*” Einen vorgrie-
chischen sterbenden Vegetationsgott vermutet nach dem Vorgang anderer
W. Burkert hinter dem Heros Hyakinthos von Amyklai,*® der am 1. Tag des
Monats ‘Hyakinthios’ ein Opfer durch die Tiir seines als Altar gestalteten
Grabes empfingt;* wiederum aus seinem Blut lisst Apollon die nach Hya-
kinthos griechisch benannte Blume spriessen und schreibt ihren Bléttern die
Klagelaute ol of ein.” Noch die harranischen Sabier sollen nach ’al-Nadim
beim Fest der weinenden Frauen (°al-biigdt) um den Gott Ta’tiz geklagt ha-
ben, dessen Knochen - als die einer Demagottheit - in der Miihle zermahlen
und in den Wind zerstreut wurden,”' was an das Verfahren ‘Anats mit Mot im
AB-Mythos KTU 1.6 11 30-37, bes. 34f., erinnert, wobei - wie in der Kindheit
des Dionysos - die Getreideschwinge (htr Z.32) eine Rolle gespielt zu haben
scheint. - Ob auch der zeitweise im Zorn (!) verschwindende kleinasiatische
Telipinu hierher gehort, scheint zweifelhaft.

6. Klageritus und Auferstehung. - Die religiose Funktion der Klage um
den toten Gott besteht wohl am ehesten in einer Selbstminderung als einer
Art imitatio dei: es ist die Verbindung zu dem entschwundenen Gott, die, so
gut es geht, aufrechterhalten werden soll - wie die zu der Vegetation, die er

“ Die Ahnlichkeit der Dionysos-Mysterien mit den Osiris-Mysterien hat auch Diodor
1 94,4 bemerkt. Vgl. Plutarch, De Iside 35 (365 F): «Die Titaniaka und Nyktelia entspre-
chen den sogenannten Zerreissungen des Osiris und dem Wiederaufleben und der Wieder-
geburt», wobei offenbar an den von Titanen zerrissenen Dionysos-Zagreus zu denken ist
(dazu A. Henrichs, Die Phoinikika des Lollianos. Fragmente eines neuen griechischen
Romans [PTA 14], 1972, 62f.); Rhea-Demeter setzt, dhnlich wie Isis nach Pyr. 1008 die
Glieder des zerrissenen Osiris, den Korper des zerstiickelten Zeus-Zagreus zusammen
(daselbst S. 16. 67-73).

“Vgl. zu dem dabei verwendeten Begriff moAtyyevesia das. 72 (379 EF); De esu carn.
2.4 (998 C), dazu J. G. Griffiths, Plutarch’s de Iside et Osiride, Cambridge 1970, 35.434f.,
dazu 71.5451.

“Vgl. Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 58.202.392f.; zu Heroengriibern 314/5.

®A.a.0.47.

* Pausanias 3 19,3f.; Burkert, a.a.0. 311. In Tarent wurde nach Polybios 8, 30,3 das
Grab eines Apollon-Hyakinthos verehrt.

Y Ovid, Metam. 162-192; vgl. H. von Geisau, Artikel: Hyakinthos 1, in: K. Ziegler - W.
Sontheimer (edd.), Der Kleine Pauly 2, 1979, 1255.

3! Baudissin, a.a.0. (Anm. 31), 111ff.; dort weitere arabische Zeugnisse. - Zu *al-Hadr s.
Anm. 31.



82 Hans-Peter Miiller

reprisentiert; nichts anderes wollen ja auch die Totenriten fiir einen Men-
schen. Gotter und Menschen sollen durch Trauerriten von den unteren Miéch-
ten gleichsam ‘losgeweint’ werden.” So wiren die Trinen der Sdenden von Ps
126,5 zu vergleichen, obwohl die Tammuz-Adonis-Klage nicht in die Zeit der
Aussaat, sondern eher in die der Ernte fallt.* Soll also schon in Ps 126.5 das
Weizenkorn, das laut Joh 12,24 (vgl. I Kor 15,36) nach der Aussaat stirbt, soll
gar ein das Korn repriisentierender Gott beweint werden?* Jedenfalls lizen-
siert der Tod des Gottes - dhnlich den Dionysien und den Thesmophorien -
eine Ausnahmesituation, die mit ihren Exaltationen kurzfristig die Normen
des Alltags ausser Kraft setzt, wie denn jede Selbstminderung auch eine Rol-
lenbefreiung ist; Klage und Libertinage schliessen einander darum nicht aus,
wie vor allem Theokrit, Eid. 15, zeigt. So auch erklart sich das spezielle Inter-
esse der Frauen an den Klagen;» sie mogen unter restriktiven Ordnungen be-
sonders zu leiden gehabt haben.™

Ein Auferstehungsritual ist, wenn man von Pseudolukians spottischer Be-
merkung absieht, deren zumindest kultgeschichtlicher Quellenwert fraglich
ist, nicht sicher bezeugt; so etwas wie ein Osterfest hat die ausserchristliche
Antike offenbar nicht gekannt. Aber auch die Vorstellung von der Auferste-
hung eines Gottes ergibt sich spit und eher vereinzelt: eine periodische To-
tenklage um den Gott scheint vorauszusetzen, dass dieser zwischenzeitlich
wieder zum Leben gelangt; entsprechend wird ein als unvollstéindig empfun-
dener Mythos von Autoren einer postmythischen Zeit zurechterzihlt.

Hans-Peter Miiller, Miinster

= Vegl. H. Jahnow, Das hebriische Leichenlied im Rahmen der Volkerdichtung, 1923,
471f.

3 Der o. g. von Diodor Siculus 1 14,2 bezeugte Selbstminderungsritus findet statt,
«wenn sie ... im Sommer die ersten Halme geschnitten haben»; man schligt sich dann
«neben den niedergelegten Garben an die Brust».

*Vgl. H. Gunkel, Die Psalmen, 1929 (Nachdruck 1968), 552.

3 Mit der Klage der Frauen um den sterbenden Gott zu vergleichen ist wohl auch noch
das Ausharren der Frauen bei dem sterbenden Jesus und deren Sorge um seinen Leich-
nam. Dass bei den Synoptikern von keinem der Jiinger Entsprechendes erzihlt wird,
bleibt auffillig; das 4. Evangelium sah sich in 19,26f. ; 20,3-10 zur Korrektur genotigt. Die
Frauen dagegen wachsen unter dem Kreuz Jesu und an seinem Grab offenbar weit tiber
ihre demiitige Rolle im derzeitigen Judentum hinaus; sie scheinen, ohne dass dies den
Erzihlern noch bewusst wire, eine konventionelle rituelle Funktion zu realisieren.

% Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 274f. u. 6.



	Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter? : Eine Skizze

