
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter? : Eine Skizze

Autor: Müller, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter?
Eine Skizze

Nachdem W. Mannhardt1 zu nordeuropäischen Bauernbräuchen insofern
antike Entsprechungen gefunden hatte, als hier wie dort ein 'Vegetationsgeist'

periodisch in einer rituellen Begehung 'stirbt' und betrauert wird,
haben zunächst J. G. Frazer2, später die Myth-and-Ritual-School3 und deren
skandinavische Nachfolger das Vorstellungsmodell vom Sterben und Auferstehen

des Vegetationsgottes, verbunden mit der heiligen Hochzeit und einer
sakralen Königsideologie, in einer Weise mit der kanaanäischen Religion und
deren biblischen Entsprechungen in Übereinstimmung zu bringen versucht,
dass man die dabei unterlaufenden Generalisierungen gerade da nicht
bemerkte, wo von einem unkritisch vorausgesetzten 'patternism' nichts zu spüren

ist. Für den Alttestamentler ist das Problem etwa für die Exegese von Jes

17,10f.; Ez 8,4 und Hos 6,2, aber auch von entsprechenden Psalmen einschlägig,

für den Neutestamentier bei der Entstehungsanalyse und der Interpretation
der Vorstellung von der Auferstehung Jesu Christi.

Die folgende Skizze sucht, die Vorstellungen vom sterbenden Gott im
Blick auf dessen Auferstehung als ihr Oppositum genauer zu konturieren. Sie

hofft, damit einen Gelehrten zu ehren, der vor allem als Hebraist hervorragt,
aber auch als Religionshistoriker und Theologe des Alten Testaments einen
illustren Namen hat. Es versteht sich von selbst, dass, insofern hier ein
Hintergrund der Veritas Hebraica beleuchtet wird, zugleich die Verbundenheit
durch die gemeinsame Arbeit für die 'Zeitschrift für Althebraistik' zum
Ausdruck kommen soll.

1. Babylonien, Hellas und Ägypten. - Nach einem sumerisch-akkadischen
Mythos wechseln Gesinanna und Dumuzi einander zwar halbjährlich in der
Unterwelt ab, nachdem Inanna ihren Gatten an diese als Ersatz für sich selbst

preisgegeben hatte4. Allein auf den Tod des Dumuzi-Tammuz beziehen sich
aber die offenbar im Sommer, nämlich in dem akkadisch so genannten Monat
du'üzu, dem hebräisch-aramäischen Monat tammûz, geübten Klagezeremoni-

1

Roggenwolf und Roggenhund, (1865) 21866; Die Korndämonen, 1867; Wald- und
Feldkulte I: Der Baumkultus der Germanen und ihrer Nachbarstämme, (1875) 21905, II:
Antike Wald- und Feldkulte, aus nordeuropäischer Überlieferung erläutert, (1877) 21905,
Nachdruck 1963, bes. 264-301; Mythologische Forschungen, 1884. - Abkürzungen im
folgenden nach TRE.

2The Golden Bough: A Study in Magic and Religion III: The Dying God, 31911, IV 1/
2: Adonis, Attis, Osiris, 31914.

3 Grundlegend S. Fl. Hooke, Myth and Ritual. Essays on the Myth and Ritual of the
Hebrews in relation to the culture pattern of the Ancient Near East. 1933, Myth, Ritual,
and Kingship, 1958; Th. H. Gaster, Thespis. Ritual, myth and drama in the Ancient Near
East, (1950) 21961; E. O. James, Myth and Ritual in the Ancient Near East, 1958.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter 75

en, auf die Ez 8,14 hinweist, womit anscheinend die Anspielung auf den
«Liebling der Frauen» Dan 11,37 zu vergleichen ist.5

Das Motiv vom periodischen Wechsel eines Gottes zwischen Unter- und
Oberwelt scheint verbreitet. Zu einem entsprechenden Adonismythos ist

Apollodor 3 14,4 zu vergleichen, wonach der schöne junge Gott ein Drittel
des Jahres für sich bleibt, während die beiden übrigen Drittel zwischen
Persephone und Aphrodite aufgeteilt werden;6 s.u. 3a. Nach dem eleusinischen
Mythos darf Persephone-Kore jedes Jahr an die Oberwelt zurückkehren,
wogegen sie vier Monate lang im Hades, bei ihrem gleichnamigen Gatten bleiben

muss, nachdem sie, von diesem überlistet und gezwungen, von dessen

Speise gegessen hatte; so Horn.Hymn. Dem. 393ff.7 Allenfalls dieser Mythos
enthält so etwas wie ein göttliches Auferstehungswunder (402f.8). Entsprechend

könnte die vom Hierophanten von Eleusis vermittelte «Schau» die
Kore kultisch 'sichtbar' gemacht haben,9 ohne dass doch die Mysterienfeier
so etwas wie eine wunderhafte Totenauferstehung der Göttin beinhaltete.

Dass eine ohnehin zweifelhafte Vorstellung vom Verschwinden mit
nachfolgendem Wiedererscheinen des Dumuzi-Tammuz vollends nicht auf
Marduk übertragen werden kann, hat schon vor Jahrzehnten W. von Soden10

aufgewiesen: danach wird in den relevanten Texten nicht einmal von
Marduks Tod und Unterweltfahrt gesprochen, geschweige denn von seiner

4 A. Falkenstein. Or. 34, 1965, 450f.; ders., Der sumerische und der akkadische Mythos
von Inannas Gang zur Unterwelt, FS W. Caskel, 1968, 96-110, vgl. zu Theokrit 15,136f.
Scholion 3, 48 sowie Apollodor 3 14,4. Auch nach dem Gilgamesch-Epos, Ninive-Fassung
VI l,46f., hat Istar Dumuzi, ihrem «Jugendgeliebten,... Jahr für Jahr zu weinen bestimmt».

5 Anders S. Ribichini, Art. Adonis, in: K. van der Toorn u. a. (edd.). Dictionary of Deities

and Demons in the Bible DDD), 1995,12-17, bes. 15. - Zwei mutmassliche Dumuzi-
Klagen von Göttinnen aus Sumer finden sich in: A. Falkenstein - W. von Soden, Sumerische

und akkadische Hymnen und Gebete, 1953, 185-187.
6 Vgl. auch «Hyginus Mythographus», fab. 58, dazu wohl ders., Astronom. 2,6.
7 Vgl. zur Deutung des Mythos W. Burkert, Homo necans. Interpretationen altgriechischer

Opferriten und Mythen (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 32),
1972, 286-292.

tot' 0710 Çopou fiepOEVTOÇ

aÙTtç ävet géya 0aü|ra Otooîç 0vr|Toîç T'àv0pcojtoiç.

«... dann wirst du aus dämmrigem Düster
wiederum auferstehen - ein grosses Wunder für Götter und sterbliche Menschen.»
Text und Übersetzung nach A. Weiher, Homerische Hymnen. Griechisch - deutsch, T986,
28/9.

9 Vgl. W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche (Die
Religionen der Menschheit 15), 1977, 275 mit Anm. 12; Vf., Der phönizisch-punische mqm
'Im im Licht einer althebräischen Isoglosse, Or. 65, 1996,111-126.

10 Gibt es ein Zeugnis dafür, dass die Babylonier an die Wiederauferstehung Marduks
geglaubt haben?, ZA 51 (N. F. 17), 1952,130-166 (zu KAR 143; 219 als Texten, die den sog.
Kultkommentaren nahestehen), dazu für ein weiteres Fragment: ders.. Ein neues Bruchstück

des assyrischen Kommentars zum Marduk-Ordal, ZA 52 (N. F. 18), 1957, 224-234.



76 Hans-Peter Müller

Auferstehung; vielmehr bezieht sich der Kommentar auf Bëls Gefangenschaft,

sowie auf Ordal und Verhör über ihn.
Von einer eigentlichen Auferstehung ist in den ägyptischen Quellen m.W.

auch bei Osiris nicht die Rede. Die wenigen Anspielungen in den Pyramidentexten

kreisen um Osiris' Tod, der zum Teil durch Ertränken erfolgt,11 sowie
um seinen Nachfolger Horus und dessen Fehde mit Seth, dem Mörder seines
Vaters. Pyr. 1008 erwähnt lediglich, dass Isis das «Fleisch» ihres offenbar
zuvor zerstückelten Bruders Osiris «gesammelt» und insbesondere «seine Hände

aufgelesen» habe; d.h. sie hat die Glieder des zerrissenen Gottes
zusammengesetzt. Der tote Gottkönig wird Herrscher und Richter der Verstorbenen,

mit denen er seit dem Ende des Alten Reichs gleichgesetzt wird, dazu ein
Spender von Fruchtbarkeit12.

Von Opfern mit Selbstminderungsriten beim Isisfest in Busiris, deren An-
lass der Arkandisziplin unterliegt, hören wir bei Herodot, II 61; nach 130.170
kann es sich nur um den Tod des Osiris handeln; entsprechende Trauergebärden

bei Anrufung der Isis anlässlich des ersten Halmschnitts bezeugt auch Di-
odor 1 14,2.13 Noch bei Plutarch (De Iside et Osiride 18 [358 A]) erfahren wir
zunächst nur, dass Isis die zerstreuten Körperteile des Osiris sammelt und
begräbt. Auch in der ausführlichen Erzählung Diodor 1 21-23 verlautet zwar viel
über den Ursprung der verschiedenen Gräber des Osiris, nichts aber von seiner

Auferstehung. Nach De Iside 19 (358 D) aber hatte Isis nach dessen Tod
- ein bereits älteres Motiv14 - mit Osiris Geschlechtsverkehr; erst in 35 (364 F)
wird eher beiläufig von seiner Wiederbelebung gesprochen15.

2. Ugarit. - Der ugaritische AB-Mythos erzählt von Ba'ls Tod (mt.alijn.b'l
KTU 1.5 VI 9.23; 1.6 I 40/1, vgl. 1.6 I 6), welcher Trauerriten und Selbstmin-

11 Vgl. etwa J. G. Griffiths, The Origins of Osiris and his Cult, 1980, 9ff. Wenn der mit
Osiris identifizierte tote Pharao nach Pyr. 939 «zum Himmel aufsteigt», so scheint ein Osi-
rismotiv dabei von Re übernommen, was wiederum eine Uranisierung des Osiris zur Folge
hat; vgl. die Angaben bei K. Koch, Geschichte der ägyptischen Religion. Von den Pyramiden

bis zu den Mysterien der Isis, 1993, 151f. 163f. 167-170. Was die individuelle Fortexistenz

nach den Vorstellungen der Spätzeit angeht, so bildet «ein verwandelter,
verherrlichter Leib mit dem solar gewordenen Osiris eine Einheit» (das. 585).

12 Zum Baum, der aus dem Osirisgrab von Dendera wächst, vgl. RÄRG 576f. mit Abb.
142; zu 'Kornmumien' mit Pflanzen, die aus dem Leichnam des Osiris aufspriessen, das.
391 mit Abb. 99, zum 'Kornosiris' und 'Osirisbett' J. G. Griffiths, Art. Osiris, LÄ IV, 1982,
623-633, bes. VI bzw. X.

13 Zum Bezug auf den Tod des Osiris, der auch hier nicht ausdrücklich erwähnt wird,
vgl. A. Burton, Diodor Siculus, Book I. A Commentary, Leiden 1972, 75.

14 Vgl. etwa Pyr. 632.1635 (RÄRG 570a) und den Amen-mose-Hymnus aus der Zeit
der 18. Dynastie; A. Moret, BIFAO 30, 1931, 725-750 (LÄ IV, 627.632), sowie zu Osiris
jetzt auch den betr. Artikel in DDD 1226-1230.

15 Vgl. zur Rolle der Isis (und der Nephthys) bei der Heilung oder Wiederbelebung des
Osiris ausser den in Anm. 14 genannten Texten die ptolemäischen «Songs of Isis and

Nephthys» 14, 25ff.; Übersetzung: R. O. Faulkner, JEA 22,1936,121-140, hier 130f.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter 77

derungsexzesse bei den Göttern (1.5 VI 11-22; 1.6 I 2-10), ein Begräbnis
durch cAnat (1.6 I 11-29) und vor allem heftige Sommerdürre (1.6 II 24ff.)
hervorruft. Plötzlich aber ist Bad wieder lebendig (hj.alijn.b'l 1.6 III 2.8.20),
ohne dass wir - aus einem freilich lückenhaften Text16 - erfahren, wie es

zustandekam, und die (alljährliche) Fruchtbarkeit kehrt wieder (1.6 III 6f.
u.ö.)17. - Dagegen fehlen in phönizischen, punischen, altaramäischen u. ä.

Texten entsprechende Bezugnahmen - offenbar auch deshalb, weil Bad sich
anschickte, hier infolge Solarisierung als B'l smm]8 zum Hochgott zu werden,
so dass das Sterben des Gottes auf Adonis und Esmun überging.

3. Kanaan. - a. Die Adonisklage mit Selbstminderungsriten wird schon bei
Sappho 23 D. 3 LP.); 107 D. 140 LP.) bezeugt.111 Nach Hesiod fragm.
13920war «Phönix» der Vater des Adonis; man wusste also von dessen phöni-
zischem Ursprung.21 Theokrit zitiert in Eid. 15, 94 -144, bes. 132ff., in einem
Mimos zum Adonisfest, den Klagegesang der Frauen für den aufgebahrten
Gott.22 Abschliessend wird Adonis zwar in hymnischem Stil zum Wiederkommen

aufgefordert (ökk' ok|hkti 144, oujuKEV 149). Von einer eigentlichen
Auferstehung aber verlautet auch hier nichts.22 Offenbar soll Adonis lediglich
«wiederkommen», um sich - nach den zwölf Monaten, von denen Z. 103 spricht -

abermals beweinen zu lassen; nur er weilt dazu nach Z. 136f. «sowohl hier, als
auch am Acheron»; s. o. 1. - Ebensowenig lassen die in Bion 1 überlieferte
Adonisklage, mit der wiederum die Totenklage aufBion in Moschos 3 zu
vergleichen ist, und das späte, fälschlich Theokrit zugeschriebene Lied auf Ado-

16Nach KTU1, S. 26', KTU2, S. 26b1, sowie G. Del Olmo Lete (Mytos y Leyendas de
Canaan segun la tradicion de Ugarit [Institucion San Jeronimo para la investigacion bib-
lica 1 ], Madrid 1981, 228) findet sich vor KTU 1.6 III 1 eine Lücke von etwa 40 Zeilen.

17 Der offenbar ältere Parallelmythos KTU 1.12 bleibt, vor allem wegen seiner noch
grösseren Textlücken, weithin unklar.

18
Vgl. W. Röllig, in: DDD, 283-288.

|l'Weitere griechische Zeugnisse (Aristophanes. Platon, Praxilla; dazu Bildliches)
finden sich etwa bei M.P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 1 (Handbuch der
Altertumswissenschaft V 2/1), 1941, 689f.: vgl. zur Adonisgrotte von Afqä mit den Ruinen
eines römischen Tempels R. Kriss - H. Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam
I. 1960, 262f., zu Adonis allgemein den Kongressband: Adonis. Relazioni del Colloquio in
Roma, 22-23 maggio 1981 (Collezioni di studi fenici 18), Rom 1984.

20 R. Merkelbach - M. L. West, Fragmenta Hesiodea, Oxford 1967, 67f.
21 Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 274, der noch auf Apollodor 3 182 verweist; in die gleiche

Richtung zielt die genealogische Bemerkung zu Adonis bei Apollodor 3 14,3. - Nach
Pausanias 9 29,8 hat Sappho den Namen des Adonis bzw. Oitolinos von (dem legendären)
Pamphos, «der die ältesten Hymnen der Athener gedichtet hat», übernommen. Mag es um
die Authentizität dieser Bemerkung wie auch immer stehen - sie zeigt das Erstaunen
darüber, dass der Name des Adonis so früh an einem von Phönizien so weit entfernten Ort
bekannt war.

22 Griechischer Text, Übersetzung und Kommentar zu Theokrit und zu den sogleich zu
nennenden Autoren Bion und Moschos: H. Beckby, Die griechischen Bukoliker: Theokrit
- Moschos - Bion (BKP 49), 1975.



78 Hans-Peter Müller

nis Eid. 33 an eine Auferstehung des Gottes denken. Nach Bion 1, 64-6724

sowie nach Ovid Metam. X 708-739, bes. 728.73525 u. a., spriessen lediglich
Blumen bzw. eine Blume aus seinem Blut.26

Zu den Adonisfeiern (ta öpyta èç 'Äöcovtv) im «Aphrodite»- Heiligtum in
Byblos sagt - mit sichtlichem Spott - erst Pseudolukian, De Syria Dea 6 27 im
2. Jh. nach Chr., dass Frauen den Gott nach seinem jährlich mit Klage28 und
Totenopfer (okcûç èôvxi vekd'I «als ob er tot wäre») begangenen Fest «am
anderen Tage als lebend mythologisieren und in die Luft schicken» (perà 5è xri
éxépfl ijpepi] Ç«>eiv té piv puOcAoyeoDGt Kai èç xôv ijépa 7iépjrou(Ti). Anschliessend

ist von Selbstminderungsgebaren die Rede: sie scheren sich die Köpfe
wie die Ägypter beim Tod des Apis und geben sich der sakralen Prostitution
hin. Schon die Zeitangabe lässt eine Verbindung mit Hos 6,2 und der
Auferstehung Christi als nicht naheliegend erscheinen.29 - Lediglich auf den Tod
des Gottes, nicht auf seine Auferstehung scheinen sich auch die im ganzen
Mittelmeerraum bekannten Adonisgärtchen zu beziehen;30 dies wird
insbesondere anschaulich, wenn man das Bild des Adonis oder seine Gärtchen ins
Meer warf,31 von wo der Gott ja schwerlich wiederkehrt.

b. Von einer Wiederbelebung und Apotheose des Esmun-Asklepios
durch Astronoë, eher der hellenisierten Astarte32 als der 'Strnj von KAI 44,2

aus Rhodos und einer Reihe von Inschriften aus Karthago33, vollends berichtet

erst Damaskios, Vita Isid., fragm. 348 (5. Jh. nach Chr.);34 zuvor war
Esmun-Asklepios, der Jäger,35 gestorben,36 als er sich auf der Flucht vor der in
Liebe zu ihm entbrannten Göttin entmannt hatte.

23 Vgl. zum Adoniskult noch den u. a. von G. Glotz (Les fêtes d'Adonis sous Ptolémée
II, REG 33, 1920, 169-222, bes. 169-171) und A. S. F. Gow (The Adoniazusae of Theocritus,

JHS 58, 1938,180-204, bes. 180-183) bearbeiteten griechischen Papyrus Flinders Petrie
III 142. Mit Recht betont Gow (S. 182) gegen Glotz, dass weder Theokrit Eid. 15 noch der
Papyrus, eine Art Elaushaltsabrechnung zum Adoniskult, etwas von einer Auferstehung
des Gottes erkennen lassen; lediglich «the de dea Syria and other late authorities speak of
a lamentation followed by a resurrection».

24 Vgl. Beckby, a.a.O. (Anm. 22), 310/1, vgl. 557-560, dort 558 weitere Belege.
25 Nach V. 724-731 besteht die Genugtuung der Venus angesichts des Todes Adonis

einerseits darin, dass dieser alljährlich beklagt wird, andererseits in seiner Verwandlung in
eine Blume, nicht aber in seiner Wiederbelebung o. ä.

26 Wenn Theokrit, Eid. 15,112ff., das Beilager des Adonis und der Aphrodite mit
entsprechender Blumenfülle umgibt, so mag W. Baumgartner (Das Nachleben der Adonis-
gärten auf Sardinien und im übrigen Mittelmeergebiet, SAVK 43,1946,122-148, hier 140

ders.. Zum Alten Testament und seiner Umwelt, 1959, 247-281, hier 265) darin mit Recht
«eine örtliche Neuerung» sehen, d. h. die Umbildung oder Umdeutung eines älteren Grabkults.

27 Griechischer Text: M. D. Macleod, Luciani opera III, libelli 44-68, Oxford 1980,1-25,
hier 2f.

28 Vgl. zu Adonisklage noch Jer 22,18; 3. Reg 12,34m LXX zu I Kön. 14, 13. «Adonis»
tritt in Vulg. zu Ez. 8,14 für tammûz bzw. 0ag|jouÇ ein; vgl. Origenes, Sei. in Ez 8,13-14.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter 79

c. Wie unsicher es um die von Menander bei Josephus (Ant. Jud. 8,146;

CAp 1,119 Niese) erwähnte ëyepoiç des Melqart-Herakles37 aus einem ver-

29 Die «drei Tage» von Hos 6,3 und in den Evangelien beruhen offenbar auf der Analogie

des Neumonds, da der Trabant nach drei Tagen wieder sichtbar wird; nicht umsonst
wird die Auferstehung Christi mit einem mondbezogenen Fest wie dem Passah verbunden.

Noch Mt 27,53 scheint dagegen eine Überlieferung zu spiegeln, nach der Jesus unmittelbar

nach seinem Tode auferstanden wäre; entsprechend bedeutet im
Johannesevangelium tn|/oùv zugleich die Erhöhung Jesu an das Kreuz (8,28) wie seine Auferstehung
(12,32); andere Stellen wie 3,14 und 12,34 sind gewollt doppeldeutig. Der Qur'än scheint in
3,55 von derselben oder einer ähnlichen Vorstellung auszugehen; vgl. 5,117. In 4,157ff. leitet

er von ihr ab, dass Jesus in Wirklichkeit gar nicht gekreuzigt worden sei; «sondern
Alläh hat ihn zu sich erhoben (rafa'ahu)», vgl. waräfi'uka 3,55. Insbesondere 'al-Rabr ibn
Anas verstand die Stelle dahin, dass Alläh Jesus in einem Vorgang habe sterben lassen und
zu sich erhoben; vgl. R. Bell, The Origin of Islam and its Christian Environment, 1968,
153-155; A. Th. Khouri, Der Koran 3, 1993, 114; 5, 1994, 257. Anders Sure 19,33, wonach
Tod und Auferstehung Jesu aufeinander folgen.

30 Vgl. Baumgartner, a.a.O. (Anm. 26), ferner M. Detienne, Les jardins d'Adonis, Paris
1972; G.J. Baudy, Adonisgärten. Studien zur antiken Samensymbolik (BKP 176), 1986.
Dass die Adonisgärtchen (Krgtoi ASûiviSoç vgl. Gow, a.a.O. [Anm. 23], 183 Anm. 13), vor
allem auf den Tod des Gottes bezogen waren, an dessen Stelle später der Tod Christi
getreten ist, geht zunächst daraus hervor, dass ihre Aufstellung in der Kirche meist von
Gründonnerstag bis Karsamstag erfolgt; die Nennung des Ostersonntag bei Baumgartner
(S. 126/127 251) beruht auf falscher Übersetzung von «Sabbato Santo». Zum Tode des

Gottes passen auch ihre Plazierung beim «heiligen Grab» (128f.l40 253f.265), die Figur
des gekreuzigten Christus in der Mitte der Pflanzen (141 266) und die Verbindung des zu
Grabe getragenen «Lazarusknaben» mit entsprechenden Gärtchen auf Zypern (138
263). Vielleicht soll auch die bleiche Farbe der im Dunkeln aufgezogenen Pflanzen, ein
Merkmal des Brauches, den sich von den bei Baumgartner angeführten Gewährsleuten
keiner mehr erklären konnte, auf den Tod des Gottes ebenso hinweisen wie sein Fruchtbarkeit

schaffendes «Begräbnis» in Äckern und Gärten oder auch in Quellen (127-129
251-253, 147/8 272f.). Wie das schnelle Wachsen (vgl. Jes 17,10f., zu Entsprechendem bei
den eleusinischen Mysterien und Dionysosfesten W. F. Otto, Die Gestalt und das Sein,
1955, 329) so hat vor allem auch das schnelle Verwelken der Adonisgärtchen eine wichtige
Symbolbedeutung für den Tod des Gottes; dazu Mannhardt, Wald- und Feldkulte II
(Anm. 1), 277-279 mit antiken Zeugnissen.

31 Schon Theokrit, Eid. 15,132-136, bezeugt, dass Frauen den toten Adonis in aller
Frühe unter Selbstminderungsriten und Klagen vor die Tore Alexandrias ans Meer trugen.
Vgl. W. W. Graf Baudissin, Adonis und Esmun, 1911, 138-141 u. ö.: Burkert, Gr. Rel.
(Anm. 9), 275 mit Anm. 9. Von hierher erklärt sich wohl auch, dass al-Hadr «der Grüne»,
offensichtlich ein volkstümlicher Nachfahre des Adonis, der weithin in der islamischen
Welt in Moscheen, Qubben, Kirchen u. a. verehrt wird, zugleich ein Seedämon und eine
Personifikation des Meeres ist, wie es Kriss - Kriss-Heinrich (a.a.O. [Anm. 19], 154),
allerdings mit anderer Erklärung, darstellen.

32 So Baudissin, a.a.O. (Anm. 31), 265; R. Dussaud, Syr. 25, 1946-1948, 225/6; C. Bonnet,

Art. Astronoé, in: E. Lipinski (ed.). Dictionnaire de la civilisation phénicienne et
punique, 1992, 486, u.v.a.

33 Die Vermutung, 'Strnj gebe griechisches 'Acrcpovori wieder, wurde u.a. von J.G.
Février, Astronoé, JA 256,1968, 1-9, geäussert; anders etwa J. Teixidor, Syr. 46,1969, 321;
51, 1974, 308. - Zu den Belegen vgl. meinen in Anm. 9 genannten Artikel.



80 Hans-Peter Miiller

streut bezeugten Tod durch Verbrennen38 steht, werde ich an anderer Stelle
erörtern; gedacht ist nicht an eine «Erweckung» des Gottes, sondern an die
«Errichtung» seines Tempels.39

4. Kleinasien und Hellas. - Der mit den Mythen von Adonis und Esmun
verwandte phrygische Attismythos lässt seinen Gott ebenfalls durch
Selbstentmannung40 sterben, was jährlich durch ekstatische Orgien begangen
wird.41 Dass sein Tod wie der des Osiris Fruchtbarkeit bewirkt, deutet das

Motiv an, wonach sein Ende in der Verwandlung in eine Fichte besteht.42 Erst
Arnobius (Adv. nat. 5,5-7; 7,39; um 300 n. Chr.) und Firmicus Maternus (De
errore profanum religionum 3,18.27; 4. Jh. n. Chr.) verbinden mit dem Mythos
vom Tode des Attis den von seiner Auferstehung.

Im Grunde ausserhalb des uns interessierenden religionsgeschichtlichen
Bereichs steht Dionysos, zumal wenn Name und Kult des Gottes minoisch-
mykenischer Herkunft sind.43 Eigentlich Dramatisches verlautet nur über
seinen Mysterientod.44 Wenn nach Plutarch (De Iside et Osiride 35 [365A]), der
im Alter selbst delphischer Priester war, die Thyiaden (Bakchantinnen) in
Delphi bei einem «geheimen Opfer» für Apollon byeipcoor xôv Aucvvrriv, d. h.

den Dionysos als Kind in der Getreideschwinge (Hkvov) wecken, so ist dabei

34 Griechischer Text: C. Zintzen, Damascii Vita Isidori Reliquiae (Bibliotheca Graeca
et Latina Suppletoria 1), 1967, 283; vgl. R. Ribichini, Poenus Advena. Gli dèi fenici e

l'interpretazione classica, Rom 1985,43-73.
35 Zu dem/der ähnlichen Astar/Astarte als Jäger(in) vgl. E. Lipinski, Dieux et déesses

de l'univers phénicien et punique (OLA 34), 1995. 131.
36 Zum Ortsnamen Qabr Smün «Grab des Esmun» nahe Beirut vgl. Lipinski, a.a.O. 160.
37 Zu Herodot II 44 vgl. Teixidor, a.a.O. (Anm. 33), 321. Vor allem zur Forschungsgeschichte

C. Bonnet, Melqart. Cultes et mythes de l'Héraclès tyrien en Méditerranée (Stu-
dia Phoenicia VIII), 1988,104-112.

38 Vgl. H. Gese, in: Gese - M. Höfner - K. Rudolph, Die Religionen Altsyriens, Altarabiens

und der Mandäer, 1970, 1941'. mit Anm. 120; R. Dussaud, Melqart, Syr. 25, 1946/8,
205-230, hier 207, bes. 2081. Während ältere Zeugnisse wie Herodot VII 167, der selbst II
44 Melqart und Herakles gleichsetzt, indirekter Art sind, kann aber bei den jüngeren das

Motiv von der (Selbst-)Verbrennung des Herakles auf Melqart übertragen worden sein.

Allerdings könnte auch ein kleinasiatisches Motiv sowohl den Melqart-Mythos wie die
Herakles-Sage beeinflusst haben; vgl. zur Herakles-Sage Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 321f.

39 Vgl. meinen in Anm. 9 genannten Artikel, wo dargelegt wird, dass der vor allem aus

Karthago bezeugte mqm 'Im keineswegs ein «Erwecker des Gottes» vom Tode ist.
40 Ovid, Metam. 10,104; vgl. Fasti 4, 223ff.
41 Catull, Carm. 63; Macrobius, Sat. 1 21,7.
42 Ovid, Metam. 10, 104. H. Hunger (Lexikon der griechischen und römischen Mythologie,

61974, 80) erwähnt noch, dass aus dem Blut des Attis Frühlingsblumen und Bäume
hervorspriessen. Auf einem attischen Relief um 300 wird Attis von Agdistis, der Grossen
Mutter, eine Blume überreicht; vgl. Nilsson, a.a.O. (Anm. 19), 615.

43 Vgl. Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 252f.; früher wurde wegen Ilias 6,130ff. thrakische
Herkunft des Gottes angenommen.

44 Etwa Apollodor 3 4,3; vgl. K. Kerényi, Ein dionysisches Opfer, ErJb 19,1950,18-39;
zu Dionysos-Mysterien allgemein Nilsson, a.a.O. (Anm. 19), 565-568.



Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter 81

zwar nach dem vorangehenden Verweis auf Osiris45 des näheren oder weiteren

an eine Wiederbelebung des Gottes gedacht.46 Aber es handelt sich auch
hier nur um ein spätes Zeugnis zu dem wegen seiner Extravaganz sonst so

vielfältig bezeugten Gott, welches keine Verallgemeinerung gestattet.
5. Spreu der Vorstellung vom sterbenden Gott.- Hier wäre das Grab des

Zeus auf dem Yaktas bei Knossos, einem Höhenheiligtum, zu erwähnen; die
Kureten, ein Bund jugendlicher Krieger, bestatten dort den in diesem
Zusammenhang offenbar ebenfalls jugendlich vorgestellten Gott.47 Einen
vorgriechischen sterbenden Vegetationsgott vermutet nach dem Vorgang anderer
W. Burkert hinter dem Heros Hyakinthos von Amyklai,48 der am 1. Tag des

Monats 'Hyakinthios' ein Opfer durch die Tür seines als Altar gestalteten
Grabes empfängt;49 wiederum aus seinem Blut lässt Apollon die nach
Hyakinthos griechisch benannte Blume spriessen und schreibt ihren Blättern die
Klagelaute a'i aï ein.50 Noch die harränischen Sabier sollen nach 'al-Nadim
beim Fest der weinenden Frauen ('al-bûqât) um den Gott Ta'üz geklagt
haben, dessen Knochen - als die einer Demagottheit - in der Mühle zermahlen
und in den Wind zerstreut wurden,51 was an das Verfahren 'Anats mit Mot im
AB-Mythos KTU 1.6 II 30-37, bes. 34f., erinnert, wobei - wie in der Kindheit
des Dionysos - die Getreideschwinge (htr Z.32) eine Rolle gespielt zu haben
scheint. - Ob auch der zeitweise im Zorn verschwindende kleinasiatische
Telipinu hierher gehört, scheint zweifelhaft.

6. Klageritus und Auferstehung. - Die religiöse Funktion der Klage um
den toten Gott besteht wohl am ehesten in einer Selbstminderung als einer
Art imitatio dei: es ist die Verbindung zu dem entschwundenen Gott, die, so

gut es geht, aufrechterhalten werden soll - wie die zu der Vegetation, die er

45 Die Ähnlichkeit der Dionysos-Mysterien mit den Osiris-Mysterien hat auch Diodor
1 94,4 bemerkt. Vgl. Plutarch, De Iside 35 (365 F): «Die Titaniaka und Nyktelia entsprechen

den sogenannten Zerreissungen des Osiris und dem Wiederaufleben und der
Wiedergeburt», wobei offenbar an den von Titanen zerrissenen Dionysos-Zagreus zu denken ist
(dazu A. Henrichs, Die Phoinikika des Lollianos. Fragmente eines neuen griechischen
Romans [PTA 14], 1972, 62f.); Rhea-Demeter setzt, ähnlich wie Isis nach Pyr. 1008 die
Glieder des zerrissenen Osiris, den Körper des zerstückelten Zeus-Zagreus zusammen
(daselbst S. 16. 67-73).

46 Vgl. zu dem dabei verwendeten Begriff rcaXiyyeveala das. 72 (379 EF); De esu earn.
2.4 (998 C), dazu J. G. Griffiths, Plutarch's de Iside et Osiride, Cambridge 1970, 35.434f.,
dazu 71.545f.

47 Vgl. Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 58.202.392f.; zu Heroengräbern 314/5.
48 A.a.O. 47.
49Pausanias 3 19,3f.; Burkert, a.a.O. 311. In Tarent wurde nach Polybios 8, 30,3 das

Grab eines Apollon-Hyakinthos verehrt.
50Ovid, Metam. 162-192; vgl. H. von Geisau, Artikel: Hyakinthos 1, in: K. Ziegler - W.

Sontheimer (edd.), Der Kleine Pauly 2,1979,1255.
51 Baudissin, a.a.O. (Anm. 31), lllff.; dort weitere arabische Zeugnisse. - Zu 'al-Hadr s.

Anm. 31.



82 Hans-Peter Müller

repräsentiert; nichts anderes wollen ja auch die Totenriten für einen
Menschen. Götter und Menschen sollen durch Trauerriten von den unteren Mächten

gleichsam 'losgeweint' werden.52 So wären die Tränen der Säenden von Ps

126,5 zu vergleichen, obwohl die Tammuz-Adonis-Klage nicht in die Zeit der
Aussaat, sondern eher in die der Ernte fällt.53 Soll also schon in Ps 126,5 das

Weizenkorn, das laut Joh 12,24 (vgl. I Kor 15,36) nach der Aussaat stirbt, soll

gar ein das Korn repräsentierender Gott beweint werden?54 Jedenfalls lizen-
siert der Tod des Gottes - ähnlich den Dionysien und den Thesmophorien -
eine Ausnahmesituation, die mit ihren Exaltationen kurzfristig die Normen
des Alltags ausser Kraft setzt, wie denn jede Selbstminderung auch eine
Rollenbefreiung ist; Klage und Libertinage schliessen einander darum nicht aus,
wie vor allem Theokrit, Eid. 15, zeigt. So auch erklärt sich das spezielle Interesse

der Frauen an den Klagen;55 sie mögen unter restriktiven Ordnungen
besonders zu leiden gehabt haben.56

Ein Auferstehungsrhua/ ist, wenn man von Pseudolukians spöttischer
Bemerkung absieht, deren zumindest kultgeschichtlicher Quellenwert fraglich
ist, nicht sicher bezeugt; so etwas wie ein Osterfest hat die ausserchristliche
Antike offenbar nicht gekannt. Aber auch die Vorstellung von der Auferstehung

eines Gottes ergibt sich spät und eher vereinzelt: eine periodische
Totenklage um den Gott scheint vorauszusetzen, dass dieser zwischenzeitlich
wieder zum Leben gelangt; entsprechend wird ein als unvollständig empfundener

Mythos von Autoren einer postmythischen Zeit zurechterzählt.

Hans-Peter Müller, Münster

52 Vgl. H. Jahnow, Das hebräische Leichenlied im Rahmen der Völkerdichtung, 1923,
47ff.

53 Der o. g. von Diodor Siculus 1 14,2 bezeugte Selbstminderungsritus findet statt,
«wenn sie im Sommer die ersten Halme geschnitten haben»; man schlägt sich dann
«neben den niedergelegten Garben an die Brust».

54 Vgl. H. Gunkel, Die Psalmen, 1929 (Nachdruck 1968), 552.
55 Mit der Klage der Frauen um den sterbenden Gott zu vergleichen ist wohl auch noch

das Ausharren der Frauen bei dem sterbenden Jesus und deren Sorge um seinen Leichnam.

Dass bei den Synoptikern von keinem der Jünger Entsprechendes erzählt wird,
bleibt auffällig; das 4. Evangelium sah sich in 19,26f. ; 20,3-10 zur Korrektur genötigt. Die
Frauen dagegen wachsen unter dem Kreuz Jesu und an seinem Grab offenbar weit über
ihre demütige Rolle im derzeitigen Judentum hinaus; sie scheinen, ohne dass dies den
Erzählern noch bewusst wäre, eine konventionelle rituelle Funktion zu realisieren.

56Burkert, Gr. Rel. (Anm. 9), 274f. u. ö.


	Sterbende und auferstehende Vegetationsgötter? : Eine Skizze

