
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Das Gute und die Güter : Erwägungen zur Bedeutung von  und  im
Qoheletbuch

Autor: Krüger, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gute und die Güter

Erwägungen zur Bedeutung von ma und nma im Qoheletbuch

Als Herausgeber des Theologischen Handwörterbuchs zum Alten Testament

und Verfasser zahlreicher sprachwissenschaftlicher Untersuchungen
hat Ernst Jenni der Einsicht zur Geltung verholten, dass für eine sachgemässe
Rekonstruktion der Bedeutung hebräischer Vokabeln sowohl ihr Gebrauch
in den Texten als auch ihre Stellung im Sprachsystem zu berücksichtigen sind

- und zwar vollständig und umfassend.1 Die folgenden Erwägungen zum
Gebrauch von ata und nma im Qoheletbuch können diesem berechtigten
Anspruch keineswegs genügen, versuchen aber wenigstens der damit gewiesenen

Richtung der Untersuchung zu folgen - und seien in diesem Sinne dem
Jubilar als Gruss zu seinem 70. Geburtstag, verbunden mit herzlichen Glück-
und Segenswünschen, dargebracht.

Im Qoheletbuch finden sich 52 Belege für nominales (substantivisches
oder adjektivisches) ma, von denen 42 auf die maskulinen Formen ma bzw.
mma entfallen und 10 auf die feminine Form rma.2 Dabei steht nma dreimal
als feminines Adjektiv neben noan (7,11; 9,16.18a). Ansonsten wird nma
substantivisch verwendet. 7,14 stellt in abstraktem Sinne nma CTund Hin DT
einander gegenüber;3 an den übrigen Stellen scheint nma als Konkretum
gebraucht zu sein: nma kann sich vermehren und gegessen (5,10), gesehen
(5,17; 6,6) oder zerstört werden (9,18), jemand kann es sich selbst an nma fehlen

lassen (4,8) oder davon nicht satt werden (6,3).
Während maskulines ma im Qoheletbuch durchgängig im Sinne von «gut

/ Gutes» (bzw. «besser / Besseres») verstanden werden kann (und gewöhnlich
auch so übersetzt wird), scheint sich das Femininum nma wenigstens in 5,10
vom Kontext her spezieller auf materielles (Hab und) Gut zu beziehen:4

1

Vgl. z.B. THAT I, Vf. Xlf oder Die hebräischen Präpositionen Band 1: Die Präposition

Beth, Stuttgart 1992,1 Iff.
2 Maskulina: Qoh 2,1. 3. 24 (2). 26 (2); 3,12 (2). 13. 22; 4,3. 6. 9 (2). 13; 5,4.17; 6,3. 9. 12;

7,1 (2). 2. 3. 5. 8 (2). 10.14.18. 20. 26; 8,12.13. 15; 9,2 (2). 4. 7; 11,6. 7; 12,14; Feminina: Qoh
4,8; 5,10. 17; 6,3. 6; 7,11. 14; 9,16. 18 (2).

3 Mit nma DT («guter Tag») soll hier vielleicht die mit ma CT verbundene engere
Bedeutung «Festtag» (vgl. I Sam 25,8; Est 8,17; 9,19.22) vermieden werden; vgl. E. Jenni,
THATI, 712f.

4 Vgl. z.B. ZB (Zürcher Bibel 1931): «Gut», LB (Lulherbibel 1956/84): «Güter», EÜ
(Einheitsübersetzung 1980): «Vermögen» und bereits Vulgata: «opes». Die Septuaginta
gibt nma in Qoh 4,8; 5,10. 17; 6,3. 6; 9,18 und 7,14 ganz schematisch mit àyaOûxrûvri wieder.



54 Thomas Kriiger

Mehrt sich das Gut (33103),5 mehren sich, die es verzehren;
und was hat sein Besitzer'1 davon ausser dem Zusehen?

Eine Reihe von Lexika nennt diese Bedeutungsmöglichkeit für 3310
nicht. GB7 gibt als Bedeutungen von substantivisch gebrauchtem 3310 an:
«das Gute 1. das Gute, das man tut... 2. Güte, Wohlwollen 3. das Gute,
das jem. widerfährt. Glück ...» Unter Punkt 3 werden u.a. die Stellen Qoh 4,8;
5,10.17; 6,3.6; 7,14; 9,18 genannt. Doch - kann man das Glück essen und
besitzen (Qoh 5,10)? Läge es nicht näher, 3310 hier im Sinne von «Glücksgüter,
bona, opes» bzw. «Gut» zu verstehen, wie es GB für 310 in I Kön 10,7 und Hi
22,18 vorschlägt (s.v. B.2.)? KBL8 nennt für 3310 die Bedeutungen «Gutes,
Erfreuliches, Glück» («good things, pleasant things, fortune») und führt dazu
u.a. die entsprechenden Stellen im Qoheletbuch an. HAL9 umschreibt das

Bedeutungsspektrum von 3310 mit «Gutes -1. Gutes, das man tut a)... b) Güte,

Wohlwollen [Punkt 2 fehlt]... 3. das widerfahrene Gute, Glück, Heil...»,
und führt die einschlägigen Belege im Qoheletbuch unter Punkt 3 auf. Erst
Gesls 10 bietet für substantivisches 3310 («Gutes, Schönes, Angenehmes,
Güte») neben den Rubriken «1. Gutes, das man tut... 2. Gutes, das jem. widerfährt,

i.S.v. Glück [hier werden u.a. Qoh 4,8; 5,17; 7,14; 6,3.6; 9,18 angeführt]
3. Güte 5. Wert...» auch eine Rubrik « 4. Gut, i.S.v. Besitz», unter die

neben Qoh 5,10 noch Sir 14,4f; 35,13 subsumiert sind (vgl. für 310 s.v. B.2.: «Gutes,

das jem. widerfährt, i.S.v. Glück, Wohlstand»).11
H.J. Stoebe vermerkt im THAT12 (I, 662f), dass 310 und 3310 ebenso wie

310 im Sinne von «Vermögen, Besitz, Hab und Gut» gebraucht werden können,

und nennt als Beispiel u.a. Qoh 6,3. Für 3310 in Qoh 4,8; 5,17; 6,6; 7,14;
9,18 nimmt er hingegen die Bedeutung «Glück, Gelingen, Wohlergehen» an,
die im wesentlichen der von 310 an anderen Stellen des Qoheletbuchs
entspreche (ebd. 663f). Demgegenüber rechnet I. Höver-Johag im ThWAT13

(III, 325ff) mit einem breiteren Gebrauch von (3)310 für materielle Güter im
Qoheletbuch. Ein solcher lässt sich m.E. für 3310 neben Qoh 5,10 auch in

"Zur Konstruktion (Präposition 3 + Infinitiv) siehe Jenni, Präpositionen 1, 316ff.
11 Im Masoretischen Text steht der Plural («seine Besitzer»), der aber im Folgenden mit

singularischem Suffix wieder aufgenommen wird («Sehen seiner Augen», hier mit «Zusehen»

übersetzt). Nach W. Gesenius / E. Kautzsch, Hebräische Grammatik, 281909 (ND
Darmstadt 1985) §124i handelt es sich hier um einen «Hoheits»- oder «Herrschaftsplural».

7 W. Gesenius / F. Buhl, Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte
Testament, "1915 (ND Berlin 1962).

SL. Koehler / W. Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti libros, 21958 (ND Leiden
1985).

7 W. Baumgartner / J.J. Stamm, Hebräisches und aramäisches Lexikon zum Alten
Testament, Leiden 1967-90.

10 R. Meyer / H. Donner / U. Rüterswörden, W. Gesenius: Hebräisches und aramäisches

Handwörterbuch über das Alte Testament, Berlin IS1987ff.



Das Gute und die Güter 55

Qoh 4,8; 5,17; 6,3. 6 und 9,18 wahrscheinlich machen und von einem weniger
spezifischen Gebrauch von 313 im Qoheletbuch unterscheiden.

Qoh 9,18 stellt fest, dass ein einziger «Sünder» viel 1313 zerstören kann
(13K pi.). Im unmittelbaren Kontext ist von der Gefährdung materieller Güter

die Rede: 9,13ff spricht von der Belagerung einer Stadt und 10,1 von toten
Fliegen, die das Öl eines Salbenmischers verderben. Von daher liegt es nahe,
auch bei 1313 in erster Linie an materielle Güter zu denken.14

Qoh 4,8 berichtet von einem Mann, der weder einen Sohn noch einen Bruder

hat, sich aber trotzdem endlose Mühe und Arbeit macht, da «seine Augen
des Reichtums nicht satt werden». Müsste sich ein solcher Mensch nicht
fragen: «Für wen mühe ich mich eigentlich ab und lasse mich selbst mita entbehren?»

Dann würde er merken, dass sein Verhalten «sinnlos» ("l>3!) ist und «eine

schlechte Beschäftigung» darstellt. Wenn dieser Mensch sich selbst 11310

vorenthält, dürfte es sich dabei um das materielle Gut seines Reichtums
handeln,15 aus dem er keinen Genuss zieht, weil er noch grösseren Reichtum
haben will und dafür unablässig arbeitet.

Ein Gegenstück zu Qoh 4,8 bildet der in 6,2 geschilderte Fall eines Mannes,

«dem der Gott Reichtum, Vermögen und Ehre gibt, und nichts fehlt ihm
von allem, was er begehrt; doch der Gott ermöglicht es ihm nicht, davon zu
essen, sondern ein fremder Mann verzehrt es».16 Hier ist es nicht der Reiche

11
Vgl. bereits BDB (F. Brown / S.R. Driver / Ch.A. Briggs, A Hebrew and English

Lexicon of the Old Testament, Oxford 1906) zu substantivischem 313 (III.): «a good thing,
benefit, welfare 1. welfare, prosperity, happiness 2. good things goods, possessions 3.

good benefit... 4. moral good ...» und zu substantivischem 11313: «welfare, benefit, good
things, good 1. welfare, prosperity, happiness 2. good things a. of good words b. of
material possessions [Qoh 5,10] 3. bounty, good ...» - Etwas breiteren Raum gewinnt der
materielle Aspekt von 313 (a) bei F. Zorell, Lexicon Hebraicum et Aramaicum Veteris Te-
stamenti, Rom 1968. Er nennt für substantivisches 313 («bonum») die Bedeutungen «1) bona,

quaecunque alqm beatum reddunl... 2) fausta, laeta 3) res secundae. félicitas 4) ac-
tiones benevolae 5) opera ethice bona, virtus etc.... 6) abstractum: bonitas, excellentia ...»

und für substantivisches 1313 «1) bonum quo alqs fruitur, res secundae, félicitas 2)
bonum quo alqs alium afficit... 3) bonitas ...», führt aber die Belege im Qoheletbuch hier nicht
an.

12 E. Jenni / C. Westermann (Hg.), Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament,

München/Zürich 1971 / 76.
13G.J. Botterweck / H. Ringgren / H.-J. Fabry (Hg.), Theologisches Wörterbuch zum

Alten Testament, Stuttgart 1973ff.
14 Die Vulgata übersetzt 1313 hier mit «bona»; vgl. EÜ: «Werte»; ZB und LB:

«Gutes».
15 Vgl. die pluralische Übersetzung der Vulgata: «fraudo animam meam bonis». Dgg.

ZB: «Genuss»; LB: «Gutes»; EÜ: «Glück».
16 Hier scheinen die Gegebenheiten des ptolemäischen Steuersystems in Judäa im

Blick zu sein, bei dem die Steuereinnahmen über einen ausländischen Steuerpächter dem
griechischen König in Alexandria zuflössen, vgl. H.G. Kippenberg, Religion und Klassenbildung

im antiken Judäa, StUNT 14, Göttingen 21982, 78ff. 90ff.



56 Thomas Krüger

selbst, sondern Gott, der ihm den Genuss seiner Güter vorenthält.17 Auch
dieser Fall wird als «sinnlos» und «schlimme Krankheit» beurteilt. Qoh 4,8
und 6,2 machen deutlich, dass für das Qoheletbuch der Besitz materieller Güter

keinen «Wert an sich» darstellt, sondern nur als «Mittel zum Zweck» des
Genusses wertvoll ist.

Qoh 6,3 spricht dann von einem (fiktiven) Mann, der hundert Kinder
zeugt und lange lebt, selbst aber nicht satt wird von roiCS!"!. Im Anschluss an
6,2 kann man hier an einen Menschen denken, der zwar reich ist, seinen
Reichtum aber nicht geniessen kann. Ob dies wie in 6,2 auf das Wirken Gottes,

wie in 5,10 auf andere Menschen oder wie in 4,8 auf seine eigene Habgier
zurückzuführen ist, lässt die Formulierung von 6,3 offen. Jedenfalls liegt es

aber mit Blick auf 4,8 und 6,2 nahe, PQltS auch hier im Sinne von materiellem
Gut zu verstehen.18 Die Determination durch den Artikel (rmon) scheint
darüber hinaus darauf hinzudeuten, dass der Mensch, von dem in 6,3 die
Rede ist, zwar materielle Güter besitzt («das Gut» «sein Gut»),19 daraus
aber - aus welchen Gründen auch immer - keinen Genuss zieht. Damit
verlieren die materiellen Güter für diesen Menschen in der Sicht des Qohelet-
buchs jeglichen Wert, wie 6,3b-5 in drastischem Vergleich mit einer Fehlgeburt

demonstriert (vgl. Hi 3,llff; 10,18ff). Auch ein langes Leben und zahlreiche

Nachkommen können den Mangel an Genuss nicht kompensieren
(6,3a).20

Wenn nun Qoh 6,6 im Anschluss an 6,3-5 die (wiederum fiktive) Möglichkeit

in Betracht zieht, dass jemand zweimal tausend Jahre gelebt hat, ohne
rmCD gesehen zu haben, scheint hier anders als in 6,2 und 3 nicht mehr ein
Mensch im Blick zu sein, der zwar reich ist, seinen Reichtum aber nicht ge-
niesst, sondern ein Mensch, der über keinerlei eigenes Hab und Gut (rQ"ffi)21

verfügt. Dass auch in diesem Fall der Mangel nicht durch ein langes Leben
kompensiert werden kann, ist nach 6,3-5 klar (vgl. 6,6b).

Ebenso klar ist, dass ein Mensch, der überhaupt nichts besitzt, auch keine
Möglichkeit hat, sein Leben zu geniessen. Liest man Qoh 6,1-6 als Ganzes, er-

17 Dass die Gegebenheiten damit nicht auch schon theologisch gutgeheissen und
festgeschrieben werden, zeigt ein Blick auf Texte wie Dtn 28,30-33 oder Neh 9,36f: Es gibt
auch gottgewirkte «Übel», die sich der Mensch selbst zuzuschreiben hat, deren Beseitigung

er aber nur von Gott erwarten kann.
18 Vgl. Vulgata: «bonis»; EÜ: «Vermögen». Dgg. ZB: «sein Glück»; LB: «das Gute».
19 Vgl. P. Joüon / T. Muraoka, A Grammar of Biblical Hebrew (Subsidia Biblica 14),

Rom 1991 (ND 1993), 507 (§137 f Nr. 2): «the Hebrew article is sometimes equivalent to
the possessive pronoun of our languages» (mit Beispielen). Der Artikel könnte hier aber
auch anaphorisch interpretiert werden (vgl. ebd. Nr. 3): rDICDH in 6,3 würde dann auf
«Reichtum, Vermögen und Ehre» in 6,2 zurückverweisen.

211

Vgl. zur kritischen Relativierung der traditionellen Wertschätzung von Kinderreichtum

und langem Leben auch Sir 16,1-3 und dann Weish 3,13-4,6.
21 Vgl. Vulgata: «bonis». Dgg. ZB und LB: «Gutes»; EÜ: «Glück».



Das Gute und die Güter 57

gibt sich so eine präzise Bestimmung des relativen Wertes von materiellen
Gütern (71312): Als Mittel zum Zweck des Genusses stellen sie eine notwendige

(V. 6), aber nicht hinreichende (V. 1-5) Bedingung für ein glückliches
Leben dar.

Dieser Einsicht scheint nun Qoh 5,17 dadurch Rechnung zu tragen, dass

hier das vom Menschen zu erstrebende Gute (312) durch den Genuss (71N7:

«sehen») von Gütern (11312) näher bestimmt wird:

Sieh, was ich als gut (312) (ein)gesehen habe: Es ist schön,22 zu essen und zu trinken und
(eigenes Hab und) Gut (17312) zu sehen bei23 seiner ganzen Mühe, mit der man sich unter
der Sonne abmüht, in der ganzen Lebenszeit, die einem der Gott gegeben hat. Das ist ja der
Anteil, der einem zusteht.24

Qoh 5,17 nimmt in der Sache wie in der Formulierung 3,12f (bes. V. 13)
auf (vgl. auch 2,2425):

(12) Ich erkannte, dass es nichts Gutes (312) bei ihnen (seil, den Menschen) gibt, ausser
sich zu freuen und etwas Gutes (312) zu machen26 in seinem Leben. (13) Und auch jeder
Mensch, der isst und trinkt und etwas Gutes (312) sieht bei seiner ganzen Mühe - das ist ein
Geschenk Gottes!

Ein Unterschied zwischen beiden Stellen besteht darin, dass in 5,17 rnx~li?

17312 an Stelle von 312 71X7 in 3,13 steht. Die Übersetzungen halten diese
Ausdrucksdifferenz für sachlich irrelevant.27 Nachdem sich jedoch für 17312 in
Qoh 4,8; 5,10; 6,3.6 und 9,18 im jeweiligen Kontext die (von 312 durchaus mit
abgedeckte) speziellere Bedeutung »(materielles) Gut» nahelegte, sollte sie

nun auch für 5,17 in Betracht gezogen werden. Die Bestimmung des vom

21 Oder: «sieh, was ich (ein)gesehen habe: gut, das heisst schön ist es...» bzw. «sieh, was
ich als etwas Gutes, das heisst Schönes (ein)gesehen habe...»

23 Vgl. Jenni, Präpositionen 1, 345. Möglich wäre es vielleicht auch, lbQ3 b33nicht als

Umstandsbestimmung zu (71312) niX7b zu interpretieren, sondern als Näherbestimmung
zu 7312: «Gut für (Beth pretii) seine ganze Mühe», vgl. Jenni, a.a.O. 156 (Rubrik 1856:

«Lohn [für Leistung]») zu Qoh 2,22ab; 3,9; 4,9; 9,9.
24 Wörtlich: «sein / jemandes Anteil».
25 Vgl. dazu Vf., Qoh 2.24-26 und die Frage nach dem «Guten» im Qohelet-Buch. BN

72 (1994) 70-84.
26 312 niBilb wird meist im Sinne von «sich gütlich tun» (LB), «es gut haben» (ZB),

«sich Glück verschaffen» (EÜ) interpretiert (vgl. greh. eu rcpdxxeiv bzw. eu öpäv, siehe R.
Braun, Kohelet und die frühhellenistische Popularphilosophie, BZAW 130, Berlin 1973,

53f). Diese Bedeutung ist jedoch weder im Qoheletbuch noch im AT anderweitig belegt;
vgl. Qoh 7,20: 312 723 vs. X2I7; 4,17; 8,1 If: (7)37 723 «(etwas) Schlechtes tun», und
demgegenüber 7,14: «Guter Dinge sein» 3123 3,3.

27 Vgl. bes. EÜ, die 7312 in 5,17 ebenso wie 312 in 3,13 mit «Glück» wiedergibt. Vul-
gata: 5,17 «laetitia» / 3,13 «bonum»; ZB: 5,17 «Geniessen» / 3,13 «sich gütlich tun»; LB:
5,17 «guten Mutes sein» / 3,13 «guten Mut haben». Die Septuaginta übersetzt 7312 in 5,17

ganz mechanisch mit äya0u>c>vvr|, während sie 312 in 3,13 mit ayctGöv wiedergibt.



58 Thomas Kriiger

Menschen zu erstrebenden Guten in 3,12f würde dann in 5,17 zugleich
aufgenommen und präzisiert: Um etwas Gutes (31Q) geniessen zu können, muss der
Mensch über ein Mindestmass an materiellen Gütern (n31Q) verfügen.

Diese Interpretation wird durch den engeren und weiteren Kontext von
5,17 gestützt. So ist im unmittelbar folgenden V. 18 ganz unzweideutig von
materiellem Besitz die Rede:

Auch jeder Mensch, dem der Gott Reichtum und Vermögen gegeben hat, und dem er
es ermöglicht hat, davon zu essen und seinen Anteil davonzutragen und sich zu freuen
durch (bzw. über)2S seine ganze Mühe (bzw. seinen ganzen Besitz) - das ist ein Geschenk
Gottes.

Zeigte 5,17, dass für ein gutes Leben ein Mindestmass an materiellen
Gütern (rniCD) erforderlich ist, die es dem Menschen ermöglichen, «zu essen und
zu trinken», macht 5,18 ergänzend dazu auf die Relativität des Wertes von
materiellen Gütern aufmerksam: Auch für einen reichen und vermögenden
Menschen besteht der Wert seines Besitzes einzig und allein in dem durch
diesen ermöglichten Genuss («davon zu essen», vgl. 5,10). Diesen «Anteil»
pbn) hat er an seinem Besitz.

Qoh 5,17 und 18 lassen sich so dem Inhalt nach chiastisch mit 6,1-6 verbinden:

Materielle Güter (rQ1£2) sind als Mittel zum Zweck des Genusses eine
notwendige (5,17 / 6,6), aber nicht hinreichende (5,18 / 6,1-5) Bedingung für
ein gutes Leben.29 In entsprechender Weise scheint 5,17f nun auch mit dem in
5,12-16 Vorhergehenden verbunden zu sein. 5,12-14 zeigt am Beispiel eines
Menschen, der seinen Reichtum für einen Unglücksfall aufspart, ihn dann
aber ironischerweise durch ein Unglück verliert, dass Reichtum als solcher
noch kein gutes Leben garantiert:

(12) Es gibt ein schlimmes Übel, das ich unter der Sonne gesehen habe: Da wurde
Reichtum von seinem Besitzer30 aufgespart für einen Unglücksfall.'1 (13) Doch dieser
Reichtum ging durch ein Unglück32 verloren. Er aber hatte einen Sohn gezeugt " - und hatte

(nun) nichts mehr in der Hand. (14) Wie er hervorging aus dem Leib seiner Mutter,
nackt, muss er wieder gehen - wie er kam. Und nichts trägt er davon für34 seine Mühe, das

er weitergeben könnte.33

28 Zur Erklärung der Präposition 3 nach nOEJ als «Beth causae» siehe Jenni, Präpositionen

1,104. 106ff.
29 5,19 bringt «quer» zu dieser chiastischen Struktur dann noch die Frage der Lebensdauer

(VTI 'D") ins Spiel, die in 6,3-6 aufgegriffen wird.
30 MT Plural, vgl. oben Anm. zu Qoh 5,10. - Andere Übersetzungsmöglichkeit: «für

seinen Besitzer», so N. Lohfink, Kohelel und die Banken: Zur Übersetzung von Kohelet V
12-16, VT 39 (1989) 488-495 (491. 494f Anm. 16).

31 Wörtlich: «für sein Unglück / Übel», oder «zu seinem Unglück».
32 Oder: «ein schlechtes Geschäft».
33 Bzw. «zeugte einen Sohn».
34 Vgl. Jenni, Präpositionen 1, 152f.



Das Gute und die Güter 59

Dieses Beispiel lässt den relativen Wert von Reichtum erkennen: Sein
Verlust ist ein Übel - insofern ist er wertvoll. Das wird hier (wohl mit Blick
auf Hi 1,21) deutlich festgehalten. Der Wert des Reichtums besteht jedoch
genau darin, dass er seinem Besitzer aktuell Genuss ermöglicht. Auf diesen
aktuellen Genuss zu verzichten und seinen Reichtum zur Absicherung gegen
mögliche Unglücksfälle aufzusparen, ist deshalb unvernünftig.

Qoh 5,15f wird meist als Fortsetzung von V. 12-14 gelesen. Dann würde
hier das weitere Geschick des verarmten Reichen bzw. das seines Sohnes
beschrieben. Die Einleitung in V. 15 (vgl. V. 12) spricht jedoch eher dafür, dass

hier ein neuer Fall zur Sprache kommt, der V. 12-14 ergänzt und relativiert:
Es gibt ja nicht nur Menschen, die sich selbst den Genuss ihres Besitzes
versagen (vgl. 4,7ff), sondern auch Menschen, die sich ihr Leben lang unter
erbärmlichen Bedingungen «für den Wind» abmühen,36 ohne dadurch jemals zu
einem noch so bescheidenen eigenen Besitz zu kommen (vgl. 4,Iff):

(15) Doch auch dies ist ein schlimmes Übel: Genau so wie37 einer kam, muss er gehen.
Was aber ist der Gewinn für den, der sich für den Wind abmüht? (16) Auch muss er sein

ganzes Leben lang im Dunkeln essen und hat viel Verdruss, ist krank und zornig.38

Müht sich ein Mensch sein Leben lang «für den Wind», kommt er trotz
aller Arbeit nicht wenigstens insoweit «auf einen grünen Zweig», dass er sein
Leben geniessen kann, so ist dies ein ebenso «schlimmes Übel» wie der Verlust

von Reichtum. Damit stellt 5,15f der Einsicht, dass Besitz ein gutes Leben
nicht garantieren kann (5,12-14), die Erkenntnis zur Seite, dass ein gutes
Leben ohne Besitz nicht möglich ist.

Trifft diese Deutung zu, liegt in Qoh 5,12-6,6 eine kunstvoll komponierte
Reflexion über den Wert der Güter für ein gutes Leben vor: An sechs
Beispielen wird gezeigt, dass (a) Güter kein gutes Leben garantieren (5,12-14;
5,18f; 6,1-5), gleichwohl aber (b) ohne Güter kein gutes Leben möglich ist
(5,15f; 5,17; 6,6). In der Abfolge a-b-b-a-a-b sind die beiden ersten und die

35 Wörtlich: «das er gehen lassen wird (bzw. kann) durch seine Hand» bzw. «in seiner
Hand» oder «in seine des Sohnes) Hand». Lohlink nimmt für die Ausdrücke K32, "[bil
hi. und TD hier eine «banktechnische» Spezialbedeutung an und übersetzt: «Überhaupt
nichts mehr kann er von seinem Vermögen, das er auf sein Konto eingezahlt hatte, abheben»

(Kohelet und die Banken, 493).
36 Die Wendung m~)b bor findet sich im Qoheletbuch nur an dieser Stelle. Während

rrn ÎTlD-] (1,14; 2,11.17.26; 4,4.6; 6,9) und m~) jVDD (1,17; 4,16) ein «Streben» bezeichnen,
das unsinnig, weil von vornherein zum Scheitern verurteilt ist, scheint m~lb bOD sich auf
«Mühe und Arbeit» zu beziehen, die aus äusseren, prinzipiell vermeidbaren Gründen
ohne Erfolg bleibt; vgl. Ps 127,1 (X1ÎS + bQD); Jes 49,4; 65,23 (pTb + Dr).

37 Statt DDirbp ist wohl nspbD oder HQDb'bD zu lesen, vgl. A. Schoors, The Preacher
Sought to Find Pleasing Words: A Study of the Language of Qoheleth, OLA 41, Leuven
1992,146f.

38 Wörtlich: «und seine Krankheil und Zorn».



60 Thomas Krüger

beiden letzten Beispiele mit den im Zentrum stehenden chiastisch vebunden
(a-b-b-a bzw. b-a-a-b). Zugleich bilden die negativen Fälle (A: «Übel») in
5,12-16 und 6,1-6 einen Rahmen um die positiven Fälle (B: «Gut») in 5,17-19
(A-B-A), deren zentrale Bedeutung damit nochmals hervorgehoben wird.
Qoh 5,12-6,6 wird dann seinerseits noch einmal gerahmt durch je drei Sprüche

zum Thema «Güter und gutes Leben» in 5,9-11 und 6,7-9, die für sich
gelesen mehrdeutig sind, durch 5,12-6,6 jedoch präzisiert bzw. korrigiert
werden.39

Qoh 5,9-6,9 kann so als eine Teilkomposition im Qoheletbuch gelesen
werden,40 in der die in 3,10-4,12 (in kritischer Auseinandersetzung mit 1,12-
2,2441) entwickelten Grundbestimmungen eines guten Lebens mit Blick auf
dessen materielle, ökonomische Grundlagen weitergeführt und präzisiert
werden: Güter machen nicht glücklich - aber ganz ohne Güter kann man
kaum glücklich werden.

Diese Einsicht mag trivial oder banal erscheinen. Zur Entstehungszeit des

Qoheletbuchs, gegen Ende des 3. Jahrhunderts v.Chr., markiert sie jedoch
eine pointierte Position im Rahmen der Diskussion über Bestimmung,
Möglichkeiten und Grenzen eines guten Lebens im Spannungsfeld frühjüdischer
Traditionen und hellenistischer Philosophie.42

Eine mögliche Gegenposition im AT könnte die im Psalter zu beobachtende

«Armenfrömmigkeit» darstellen, in der «'Armut' in einem theologischen

Sinn als positive Grösse» verstanden wird.43 Der sozialgeschichtliche
Hintergrund dieses Phänomens wird in der Forschung kontrovers
diskutiert.44 Als einigermassen sicher darf wohl gelten, dass die 'Armenfrömmig-

Dabei scheint 5,9-11 bereits die Themen des in 5,12-6,6 Folgenden anklingen zu
lassen (vgl. N. Lohfink, Kohelet, NEB Lfg. 1, Würzburg 21980, 43): Vgl. 5,9 mit 6,3-6 («nicht
satt werden»), 5,10 mit 6,lf (andere «verzehren» das Gut) und 5,11 mit 5,12-16 («Reicher»
und «Arbeiter»). Auch die Korrespondenz von 5,11 und 5,12-16 spricht dafür, in 5,12-14
und 15-16 zwei verschiedene Fälle anzunehmen.

40 Zur Komposition des Qoheletbuchs vgl. jetzt u.a. V. D'Alario, II Libro del Qohelet:
Struttura letteraria e retorica, Supplementi alla Rivista Biblica 27, Bologna 1992; F.J.

Backhaus, «Denn Zeit und Zufall trifft sie alle»: Zu Komposition und Gottesbild im Buch
Qohelet, BBB 83, Frankfurt a.M. 1993; L. Schwienhorst-Schönberger, «Nicht im
Menschen gründet das Glück» (Koh 2,24): Kohelet im Spannungsfeld jüdischer Weisheit und
hellenistischer Philosophie, HBS 2, Freiburg 1994.

41 Vgl. Vf., Qoh 2,24-26.
42 Vgl. dazu insgesamt v.a. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, WUNT 10, Tübingen

31988; Schwienhorst-Schönberger, «Nicht im Menschen...», 274ff.
43 D. Michel, Art. «Armut», TRE 4 (1979) 72-76; vgl. ders., Untersuchungen zur Eigenart

des Buches Qohelet, BZAW 183, Berlin 1989,158f. 164; F.-L. Hossfeld / E. Zenger, Die
Psalmen I: Psalm 1-50, NEB Lfg. 29, Würzburg 1993, 14f. - Vgl. bes. die in Ps 73,25 propagierte

«Bedürfnislosigkeit» (im Kontrast zu den «gottlosen Reichen»; V. 12) sowie die
Relativierung des Wertes von Reichtum in Ps 49; Prov 23,4f.

44 Vgl. z.B. R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit Bd. 2,

GAT 8.2, Göttingen 1992, 569-576.



Das Gute und die Güter 61

keit' «einen sozialen Gegensatz» zwischen den (bzw. Teilen der) «niederen
Schichten» und den (bzw. Teilen der) «Reichen und Mächtigen» widerspiegelt,

der auf Seiten (eines Teils) der Armen als «religiöser» Gegensatz
interpretiert wurde.45 Vor diesem Hintergrund kann nun der Fall, dass ein Reicher
seinen Besitz verliert, als etwas Positives, Wünschenswertes und für «die
Armen» Tröstliches beurteilt werden.46 Dagegen insistiert Qoh 5,12-14 darauf,
dass dieser Fall als «Übel» und «Unglück» zu betrachten ist.

Damit wendet sich das Qoheletbuch aber zugleich auch gegen eine Haltung

der Indifferenz gegenüber Reichtum und Besitz(verlust), wie sie
vielleicht in bestimmten Kreisen «der Reichen» - auch in Reaktion auf Vorwürfe
von Seiten «der Armen»? - propagiert wurde.47 Hi 1,21a (vgl. Qoh 5,14a!)
dokumentiert eine solche Haltung gleichmütiger Indifferenz gegenüber dem
Verlust des Besitzes auf Seiten eines Reichen, die der vorherrschenden
Einstellung zu Armut und Reichtum in der hellenistischen Philosophie
entspricht. Die Stoiker betrachteten Reichtum als ein - freilich «bevorzugtes»
(rcporiYpévov) - «Adiaphoron».48 «Der Stoiker wird also nach den bevorzugten

Dingen wie Gesundheit, Wohlstand usw. trachten und ihre Gegenteile,
die zurückgesetzten Dinge, meiden. Aber er wird dadurch seinen inneren
Frieden, die Apathie nicht gefährden, weil er sowohl Erfolg wie Misserfolg
seines Trachtens gelassen hinnehmen wird».49 Epikur war «der Überzeugung,
dass der 'naturgemässe Reichtum', d.h. alles, was zum wahren Glück, dem
Freisein von Unlust, erfordert wird, 'sowohl begrenzt als auch leicht verfügbar

ist', so dass alles Notwendige stets ausreichend vorhanden ist, alle
unbegrenzten und unerfüllbaren Wünsche aber leerem Wahn entspringen».50 Sex-
tus Empiricus erläuterte die indifferente Haltung des pyrrhonischen Skeptikers

zu allen Gütern «am Beispiel des Reichtums. Wer ihn für ein Gut halte,
werde, solange er ihn nicht habe, zweifach beunruhigt, sowohl weil er des Guten

nicht teilhaftig sei, als auch weil er sich plage, es zu erwerben. Sobald er
aber zu Reichtum gekommen sei, werde er dreifach gequält: durch die
masslose Freude, durch die Plage um den Erhalt und durch die Furcht vor dem
Verlust».51 Und der Kyniker Teles beurteilte Reichtum und Armut unter der
Prämisse: Man muss «nicht versuchen, die Verhältnisse zu ändern, sondern
sich selbst den jeweiligen Umständen anpassen». Dann aber gilt: «wer den
Reichtum angemessen gebraucht, der wird auch mit dem Gegenteil fertig».52

45 H. Gunkel / J. Begrich, Einleitung in die Psalmen, HKAT Erg., Göttingen 1933, 209.
46 Vgl. bes. Ps 37,16ff. 35f; ferner Prov 13,22; 15,6; I Sam 2,5; Lk 1,53.
47 Vgl. Prov 11,28; Hi 31,24ff; Ps 62,11; Sir 31,5ff; 11,1 Off.
48 Siehe M. Hossenfelder, Die Philosophie der Antike 3: Stoa, Epikureismus und Skepsis,

München 1985, 58f.
44 A.a.O. 60.
50 A.a.O. 114.
51 A.a.O. 152.



62 Thomas Krüger

Das Qoheletbuch wendet sich gegen eine Idealisierung der Armut und
gegen eine Vergleichgültigung des Reichtums: Reichtum kann dem Menschen
das Glück nicht garantieren, aber völlige Armut macht ein glückliches Leben
unmöglich. Deshalb ist für ein gelingendes Leben ein Mindestmass an eigenem

Besitz erforderlich. Insofern stimmt das Qoheletbuch «mit der Lehre der
hellenistischen Philosophen dass das Glück des Menschen nicht gebunden
ist an äussere Güter» nicht überein.53 Um «essen, trinken und sich freuen» zu
können, muss der Mensch genügend zu essen und zu trinken haben (vgl. Qoh
9,7ff).

Qoh 5,17f. entwickelt aus der Bestimmung des «höchsten Gutes» in 3,10-
22 und der Analyse der gesellschaftlichen Verhältnisse in Qoh 4 und 5 im Ansatz

ein «sozial-politisches» Programm, nach dem Reiche und Arme
«Anspruch» auf ihren «Anteil» (pbn) an den verfügbaren Gütern haben.54 Dieses

Programm hebt sich von einer Vergleichgültigung der Besitzfrage, wie sie in
der hellenistischen Philosophie seiner Zeit vorherrschte, ebenso ab wie von
einer Flucht in die Utopie einer klassenlosen Gesellschaft, für die sich ebenfalls

zeitgenössische Beispiele anführen Hessen.55 Es zielt nicht auf eine
revolutionäre Umverteilung des Eigentums.'16 Sein Ansatz entspricht eher
Massnahmen wie der Einrichtung öffentlicher Hilfsfonds oder staatseigener
Manufakturen, mit denen einige hellenistische Poleis die Armut zu bekämpfen
versuchten57 (vgl. das Ideal «genossenschaftlicher»Solidarität in Qoh 4,9-12
sowie die Aufforderung zu freigebiger Wohltätigkeit in 11,1 f).

Eine vergleichbare Sicht des Reichtums entwickelt Sir 13,24-14,19: Der
Wohlhabende soll gleichermassen sich selbst und anderen etwas von seinem
Besitz gönnen. Als Nutzniesser kommen dabei allerdings neben den «Bedürftigen»

(14,8) vor allem der «Freund» (14,13) und der «Bruder» (14,16) in den
Blick. Und von einem «Anspruch» der Bedürftigen auf ihren «Anteil» an den

verfügbaren Gütern ist hier nicht die Rede. In dieser Hinsicht entspricht Qoh
5.17f eher der «Sozialgesetzgebung» im Deuteronomium, das den Besitzlosen
durch den Zehnten in jedem dritten Jahr (14,22-29; 24,12), die Teilnahme an

52R. Nickel (Hg. und Übers.), Epiktet, Teles, Musonius: Ausgewählte Schriften,
Griechisch-Deutsch, Darmstadt 1994, 375. 381 (Teles II).

51 Gegen Schwienhorst-Schönberger, «Nicht im Menschen...», 311.
54 Vgl. zur sozialen Dimension des Gebrauchs von p7PI im AT M. Tsevat, ThWAT II,

1015ff.
55 Vgl. zu entsprechenden hellenistischen Sozialutopien G.J.D. Aalders, Political

Thought in Hellenistic Times, Amsterdam 1975, 64ff; Kippenberg. Religion und Klassenbildung,

97ff.
56 Vgl. zu entsprechenden - im allgemeinen erfolglosen - Versuchen EW. Walbank,

Die hellenistische Welt, München 21985, 172ff.
57 Vgl. Walbank, a.a.O. 166f; M.M. Austin (ed.), The Hellenistic World from Alexander

to the Roman Conquest: A selection of ancient sources in translation, Cambridge 1981, Nr.
97. 113-116.



Das Gute und die Güter 63

den Opferfesten (16,14; 26,11 u.ö.) und das Recht auf Mundraub (23,24f) und
Nachlese (24,19-22) einen Rechtsanspruch auf ihren Anteil an den in Israel
vorhandenen Gütern gewährt: «Sie sollen essen und satt werden» (14,29;
24,12 u.ö.).

Dass das Qoheletbuch die «Nichtigkeit des Reichtums» propagiere58 oder
den «Zynismus» der Wohlhabenden gegenüber dem Leiden der Unterprivilegierten

und Besitzlosen dokumentiere,59 wird man angesichts der differenzierten

Diskussion über das Gute und die Güter im Qoheletbuch, die wir hier
anhand des Gebrauchs von 31 CS und PDICD ansatzweise zu rekonstruieren
versucht haben, kaum sagen können.

Thomas Krüger, Zürich

58 So die Überschrift zu Qoh 5,9-6,9 bei A. Lauha. Kohelet, BK 19, Neukirchen 1978,
106.

59 Vgl. z.B. F. Crüsemann, Die unveränderbare Welt: Überlegungen zur «Krisis der
Weisheit» beim Prediger (Kohelet), in: W. Schottroff / W. Stegemann (Hg.), Der Gott der
kleinen Leute: Sozialgeschichtliche Bibelauslegungen Bd. 1 AT, München/Gelnhausen
21979, 80-104: 95ff.


	Das Gute und die Güter : Erwägungen zur Bedeutung von טוב‎ und טובה‎ im Qoheletbuch

