Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Das Gute und die Guter : Erwagungen zur Bedeutung von und im
Qoheletbuch

Autor: Krtger, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gute und die Giiter

Erwigungen zur Bedeutung von 21 und 72w im Qoheletbuch

Als Herausgeber des Theologischen Handworterbuchs zum Alten Testa-
ment und Verfasser zahlreicher sprachwissenschaftlicher Untersuchungen
hat Ernst Jenni der Einsicht zur Geltung verholfen, dass fiir eine sachgemasse
Rekonstruktion der Bedeutung hebréischer Vokabeln sowohl ihr Gebrauch
in den Texten als auch ihre Stellung im Sprachsystem zu beriicksichtigen sind
— und zwar vollstéindig und umfassend.! Die folgenden Erwiigungen zum Ge-
brauch von 21 und 72 im Qoheletbuch kénnen diesem berechtigten An-
spruch keineswegs geniigen, versuchen aber wenigstens der damit gewiese-
nen Richtung der Untersuchung zu folgen — und seien in diesem Sinne dem
Jubilar als Gruss zu seinem 70. Geburtstag, verbunden mit herzlichen Gliick-
und Segenswiinschen, dargebracht.

Im Qoheletbuch finden sich 52 Belege fiir nominales (substantivisches
oder adjektivisches) 21, von denen 42 auf die maskulinen Formen 21 bzw.
02 entfallen und 10 auf die feminine Form 112w.7 Dabei steht 7121 dreimal
als feminines Adjektiv neben 221 (7,11; 9,16.18a). Ansonsten wird 7210
substantivisch verwendet. 7,14 stellt in abstraktem Sinne 72 21'und 7727 O
einander gegeniiber;’ an den iibrigen Stellen scheint 721 als Konkretum ge-
braucht zu sein: 72 kann sich vermehren und gegessen (5,10), gesehen
(5,17;6,6) oder zerstort werden (9,18), jemand kann es sich selbst an 72 feh-
len lassen (4,8) oder davon nicht satt werden (6,3).

Wihrend maskulines 21 im Qoheletbuch durchgéngig im Sinne von «gut
/ Gutes» (bzw. «besser / Besseres») verstanden werden kann (und gewohnlich
auch so iibersetzt wird), scheint sich das Femininum 721 wenigstens in 5,10
vom Kontext her spezieller auf materielles (Hab und) Gut zu beziehen:*

"Vgl. z.B. THAT I, Vf. XIf oder Die hebriischen Pripositionen Band 1: Die Priposi-
tion Beth, Stuttgart 1992, 11ff.

?Maskulina: Qoh 2,1. 3. 24 (2). 26 (2); 3,12 (2). 13.22; 43.6.9(2). 13;5,4.17; 6,3.9. 12;
7,1(2).2.3.5.8(2).10.14.18.20. 26; 8,12. 13. 15;9,2 (2). 4. 7; 11,6. 7; 12,14; Feminina: Qoh
4,.8;5,10.17;6,3. 6; 7,11. 14; 9,16. 18 (2).

*Mit T2 O («guter Tag») soll hier vielleicht die mit 21 01" verbundene engere
Bedeutung «Festtag» (vgl. I Sam 25.8; Est 8,17; 9,19.22) vermieden werden; vgl. E. Jenni,
THAT I, 712f.

*Vgl. z.B. ZB (Ziircher Bibel 1931): «Gut», LB (Lutherbibel 1956/84): «Giiter», EU
(Einheitsiibersetzung 1980): «Vermogen» und bereits Vulgata: «opes». Die Septuaginta
gibt T2 in Qoh 4.,8; 5,10. 17; 6,3. 6; 9,18 und 7,14 ganz schematisch mit ayofwoivn wie-
der.



54 Thomas Kriiger

Mebhrt sich das Gut (772077),” mehren sich, die es verzehren;
und was hat sein Besitzer® davon ausser dem Zusehen?

Eine Reihe von Lexika nennt diese Bedeutungsmoglichkeit fiir 721
nicht. GB’ gibt als Bedeutungen von substantivisch gebrauchtem 72 an:
«das Gute ... 1. das Gute, das man tut ... 2. Giite, Wohlwollen ... 3. das Gute,
das jem. widerfihrt, Gliick ...» Unter Punkt 3 werden u.a. die Stellen Qoh 4,8;
5,10.17; 6,3.6; 7,14; 9,18 genannt. Doch — kann man das Gliick essen und be-
sitzen (Qoh 5,10)? Lige es nicht ndher, 72 hier im Sinne von «Gliicksgiiter,
bona, opes» bzw. «Gut» zu verstehen, wie es GB fiir 21 in I Kon 10,7 und Hi
22,18 vorschldgt (s.v. B.2.)? KBL® nennt fiir 72 die Bedeutungen «Gutes,
Erfreuliches, Gliick» («good things, pleasant things, fortune») und fiihrt dazu
u.a. die entsprechenden Stellen im Qoheletbuch an. HAL? umschreibt das
Bedeutungsspektrum von 721 mit «Gutes — 1. Gutes, das man tut a) ... b) Gii-
te, Wohlwollen ... [Punkt 2 fehlt] ... 3. das widerfahrene Gute, Gliick, Heil ...»,
und fiihrt die einschligigen Belege im Qoheletbuch unter Punkt 3 auf. Erst
Ges'* ' bietet fiir substantivisches 712 («Gutes, Schones, Angenehmes, Gii-
te») neben den Rubriken «1. Gutes, das man tut ... 2. Gutes, das jem. wider-
fahrt, i.S.v. Gliick [hier werden u.a. Qoh 4.8; 5,17; 7,14; 6,3.6; 9,18 angefiihrt]
... 3. Giite ... 5. Wert ...» auch eine Rubrik « 4. Gut, i.S.v. Besitz», unter die ne-
ben Qoh 5,10 noch Sir 14,4f; 35,13 subsumiert sind (vgl. fiir 27 s.v. B.2.: «Gu-
tes, das jem. widerfihrt, i.S.v. Gliick, Wohlstand»).!!

H.J. Stoebe vermerkt im THAT' (I, 662f), dass 210 und 721 ebenso wie
21 im Sinne von «Vermogen, Besitz, Hab und Gut» gebraucht werden kon-
nen, und nennt als Beispiel u.a. Qoh 6,3. Fiir 721 in Qoh 4.,8; 5,17; 6,6; 7,14;
9,18 nimmt er hingegen die Bedeutung «Gliick, Gelingen, Wohlergehen» an,
die im wesentlichen der von 21 an anderen Stellen des Qoheletbuchs ent-
spreche (ebd. 663f). Demgegeniiber rechnet 1. Hover-Johag im ThWAT"
(11, 325ff) mit einem breiteren Gebrauch von (77)210 fiir materielle Giiter im
Qoheletbuch. Ein solcher ldsst sich m.E. fiir 72 neben Qoh 5,10 auch in

5 Zur Konstruktion (Priposition 2 + Infinitiv) siehe Jenni, Pripositionen 1, 316ff.

®Im Masoretischen Text steht der Plural («seine Besitzer»), der aber im Folgenden mit
singularischem Suffix wieder aufgenommen wird («Sehen seiner Augen», hier mit «Zuse-
hen» iibersetzt). Nach W. Gesenius / E. Kautzsch, Hebriische Grammatik, 1909 (ND
Darmstadt 1985) §124i handelt es sich hier um einen «Hoheits»- oder «Herrschaftsplural».

"W. Gesenius / F. Buhl, Hebriisches und aramiisches Handworterbuch iiber das Alte
Testament, '"1915 (ND Berlin 1962).

L. Koehler / W. Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti libros, 21958 (ND Leiden
1985).

° W. Baumgartner / J.J. Stamm, Hebriisches und aramiisches Lexikon zum Alten
Testament, Leiden 1967-90.

'"R. Meyer / H. Donner / U. Riitersworden, W. Gesenius: Hebriisches und aramiii-
sches Handwdorterbuch iiber das Alte Testament, Berlin '*1987ff.



Das Gute und die Giiter 55

Qoh 4,8;5,17;6,3. 6 und 9,18 wahrscheinlich machen und von einem weniger
spezifischen Gebrauch von 21 im Qoheletbuch unterscheiden.

Qoh 9,18 stellt fest, dass ein einziger «Siinder» viel 72 zerstdoren kann
(72X pi.). Im unmittelbaren Kontext ist von der Gefahrdung materieller Gii-
ter die Rede: 9,13ff spricht von der Belagerung einer Stadt und 10,1 von toten
Fliegen, die das Ol eines Salbenmischers verderben. Von daher liegt es nahe,
auch bei 72 in erster Linie an materielle Giiter zu denken.'

Qoh 4,8 berichtet von einem Mann, der weder einen Sohn noch einen Bru-
der hat, sich aber trotzdem endlose Miihe und Arbeit macht, da «seine Augen
des Reichtums nicht satt werden». Miisste sich ein solcher Mensch nicht fra-
gen: «Fiir wen miihe ich mich eigentlich ab und lasse mich selbst 127 entbeh-
ren?» Dann wiirde er merken, dass sein Verhalten «sinnlos» (9277) ist und «ei-
ne schlechte Beschiftigung» darstellt. Wenn dieser Mensch sich selbst 77210
vorenthilt, diirfte es sich dabei um das materielle Gut seines Reichtums han-
deln,'”” aus dem er keinen Genuss zieht, weil er noch grosseren Reichtum ha-
ben will und dafiir unablissig arbeitet.

Ein Gegenstiick zu Qoh 4,8 bildet der in 6,2 geschilderte Fall eines Man-
nes, «dem der Gott Reichtum, Vermogen und Ehre gibt, und nichts fehlt ihm
von allem, was er begehrt; doch der Gott ermdglicht es ihm nicht, davon zu
essen, sondern ein fremder Mann verzehrt es».'® Hier ist es nicht der Reiche

""Vgl. bereits BDB (F. Brown / S.R. Driver / Ch.A. Briggs, A Hebrew and English Le-
xicon of the Old Testament, Oxford 1906) zu substantivischem 210 (I11.): «a good thing, be-
nefit, welfare ... 1. welfare, prosperity, happiness ... 2. good things ... goods, possessions ... 3.
good = benefit ... 4. moral good ...» und zu substantivischem .'f;ﬁt‘D: «welfare, benefit, good
things, good ... 1. welfare, prosperity, happiness ... 2. good things ... a. of good words ... b. of
material possessions [Qoh 5,10] ... 3. bounty, good ...» — Etwas breiteren Raum gewinnt der
materielle Aspekt von 270 (a) bei F. Zorell, Lexicon Hebraicum et Aramaicum Veteris Te-
stamenti, Rom 1968. Er nennt fiir substantivisches 210 («bonum») diec Bedeutungen «1) bo-
na, quaecunque algm beatum reddunt ... 2) fausta, laeta ... 3) res secundae, felicitas ... 4) ac-
tiones benevolae ... 5) opera ethice bona, virtus etc. ... 6) abstractum: bonitas, excellentia ...»
und fiir substantivisches 721 «1) bonum quo algs fruitur, res secundae, felicitas ... 2) bo-
num quo algs alium afficit ... 3) bonitas ...», fiihrt aber die Belege im Qoheletbuch hier nicht
an.

2E. Jenni / C. Westermann (Hg.), Theologisches Handworterbuch zum Alten Testa-
ment, Miinchen/Ziirich 1971 / 76.

13G.J. Botterweck / H. Ringgren / H.-J. Fabry (Hg.), Theologisches Worterbuch zum
Alten Testament, Stuttgart 1973(f.

'* Die Vulgata iibersetzt T2 hier mit «bona»; vgl. EU: «Werte»; ZB und LB:
«Gutes».

5 vgl. die pluralische Ubersetzung der Vulgata: «fraudo animam meam bonis». Dgg.
ZB: «Genuss»: LB: «Gutes»: EU: «Gliick».

' Hier scheinen die Gegebenheiten des ptolemiischen Steuersystems in Judida im
Blick zu sein, bei dem die Steuereinnahmen iiber einen auslindischen Steuerpichter dem
griechischen Konig in Alexandria zuflossen, vgl. H.G. Kippenberg, Religion und Klassen-
bildung im antiken Judda, SCUUNT 14, Géttingen *1982, 78ff. 90ff.



56 Thomas Kriiger

selbst, sondern Gott, der ihm den Genuss seiner Giiter vorenthilt."” Auch
dieser Fall wird als «sinnlos» und «schlimme Krankheit» beurteilt. Qoh 4,8
und 6,2 machen deutlich, dass fiir das Qoheletbuch der Besitz materieller Gii-
ter keinen «Wert an sich» darstellt, sondern nur als «Mittel zum Zweck» des
Genusses wertvoll ist.

Qoh 6,3 spricht dann von einem (fiktiven) Mann, der hundert Kinder
zeugt und lange lebt, selbst aber nicht satt wird von 1217, Im Anschluss an
6,2 kann man hier an einen Menschen denken, der zwar reich ist, seinen
Reichtum aber nicht geniessen kann. Ob dies wie in 6,2 auf das Wirken Got-
tes, wie in 5,10 auf andere Menschen oder wie in 4,8 auf seine eigene Habgier
zuriickzufiihren ist, ldsst die Formulierung von 6,3 offen. Jedenfalls liegt es
aber mit Blick auf 4,8 und 6,2 nahe, 721 auch hier im Sinne von materiellem
Gut zu verstehen.' Die Determination durch den Artikel (772177) scheint
dariiber hinaus darauf hinzudeuten, dass der Mensch, von dem in 6,3 die
Rede ist, zwar materielle Giiter besitzt («das Gut» = «sein Gut»),"” daraus
aber — aus welchen Griinden auch immer - keinen Genuss zieht. Damit ver-
lieren die materiellen Giiter fiir diesen Menschen in der Sicht des Qohelet-
buchs jeglichen Wert, wie 6,3b-5 in drastischem Vergleich mit einer Fehlge-
burt demonstriert (vgl. Hi 3,11ff; 10,18ff). Auch ein langes Leben und zahlrei-
che Nachkommen koénnen den Mangel an Genuss nicht kompensieren
(6,3a).%

Wenn nun Qoh 6,6 im Anschluss an 6,3-5 die (wiederum fiktive) Moglich-
keit in Betracht zieht, dass jemand zweimal tausend Jahre gelebt hat, ohne
T2 gesehen zu haben, scheint hier anders als in 6,2 und 3 nicht mehr ein
Mensch im Blick zu sein, der zwar reich ist, seinen Reichtum aber nicht ge-
niesst, sondern ein Mensch, der iiber keinerlei eigenes Hab und Gut (77210)%!
verfiigt. Dass auch in diesem Fall der Mangel nicht durch ein langes Leben
kompensiert werden kann, ist nach 6,3-5 klar (vgl. 6,6b).

Ebenso klar ist, dass ein Mensch, der iiberhaupt nichts besitzt, auch keine
Moglichkeit hat, sein Leben zu geniessen. Liest man Qoh 6,1-6 als Ganzes, er-

'"Dass die Gegebenheiten damit nicht auch schon theologisch gutgeheissen und fest-
geschrieben werden, zeigt ein Blick auf Texte wie Dtn 28,30-33 oder Neh 9,36f: Es gibt
auch gottgewirkte «Ubel», die sich der Mensch selbst zuzuschreiben hat, deren Beseiti-
gung er aber nur von Gott erwarten kann.

$Vgl. Vulgata: «<bonis»; EU: «Vermogen». Dgg. ZB: «sein Gliick»; LB: «das Gute».

Vgl. P. Joiion / T. Muraoka, A Grammar of Biblical Hebrew (Subsidia Biblica 14),
Rom 1991 (ND 1993), 507 (§137 f Nr. 2): «the Hebrew article is sometimes equivalent to
the possessive pronoun of our languages» (mit Beispielen). Der Artikel konnte hier aber
auch anaphorisch interpretiert werden (vgl. ebd. Nr. 3): 72107 in 6,3 wiirde dann auf
«Reichtum, Vermogen und Ehre» in 6,2 zuriickverweisen.

2Vgl. zur kritischen Relativierung der traditionellen Wertschitzung von Kinderreich-
tum und langem Leben auch Sir 16,1-3 und dann Weish 3,13-4,6.

2 Vgl. Vulgata: «bonis». Dgg. ZB und LB: «Gutes»; EU: «Gliick».



Das Gute und die Giiter 57

gibt sich so eine prizise Bestimmung des relativen Wertes von materiellen
Giitern (721): Als Mittel zum Zweck des Genusses stellen sie eine notwen-
dige (V. 6), aber nicht hinreichende (V. 1-5) Bedingung fiir ein gliickliches
Leben dar.

Dieser Einsicht scheint nun Qoh 5,17 dadurch Rechnung zu tragen, dass
hier das vom Menschen zu erstrebende Gute (210) durch den Genuss (7X":
«sehen») von Giitern (77210) néher bestimmt wird:

Sieh, was ich als gut (210) (ein)gesehen habe: Es ist schén,” zu essen und zu trinken und
(eigenes Hab und) Gut (77270) zu sehen bei* seiner ganzen Miihe, mit der man sich unter
der Sonne abmiiht, in der ganzen Lebenszeit, die einem der Gott gegeben hat. Das ist ja der
Anteil, der einem zusteht.**

Qoh 5,17 nimmt in der Sache wie in der Formulierung 3,12f (bes. V. 13)
auf (vgl. auch 2,24%):

(12) Ich erkannte, dass es nichts Gutes (210) bei ihnen (scil. den Menschen) gibt, ausser
sich zu freuen und etwas Gutes (210) zu machen® in seinem Leben. (13) Und auch jeder
Mensch, der isst und trinkt und etwas Gutes (210) sicht bei seiner ganzen Miihe — das ist ein
Geschenk Gottes!

Ein Unterschied zwischen beiden Stellen besteht darin, dass in 5,17 MX29
721 an Stelle von 2% 7X7 in 3,13 steht. Die Ubersetzungen halten diese
Ausdrucksdifferenz fiir sachlich irrelevant.?” Nachdem sich jedoch fiir 720 in
Qoh 4,8;5,10;6,3.6 und 9,18 im jeweiligen Kontext die (von 21 durchaus mit
abgedeckte) speziellere Bedeutung »(materielles) Gut» nahelegte, sollte sie
nun auch fiir 5,17 in Betracht gezogen werden. Die Bestimmung des vom

22Qder: «sich, was ich (ein)gesehen habe: gut, das heisst schon ist es...» bzw. «sieh, was
ich als etwas Gutes, das heisst Schones (ein)gesehen habe...»

2Vgl. Jenni, Pripositionen 1, 345. Moglich wiire es vielleicht auch, Y212 932nicht als
Umstandsbestimmung zu (7210) X7 zu interpretieren, sondern als Niherbestimmung
zu 12W: «Gut fiir (Beth pretii) seine ganze Miihe», vgl. Jenni, a.a.O. 156 (Rubrik 1856:
«Lohn [fiir Leistung]») zu Qoh 2,22ab; 3,9; 4,9; 9.9.

#Wortlich: «sein / jemandes Anteil».

»Vgl. dazu Vf., Qoh 2,24-26 und die Frage nach dem «Guten» im Qohelet-Buch, BN
72 (1994) 70-84.

202m MwYS wird meist im Sinne von «sich giitlich tun» (LB), «es gut haben» (ZB),
«sich Gliick verschaffen» (EU) interpretiert (vgl. grch. e0 mpdttewv bzw. £0 dpav, siche R.
Braun, Kohelet und die friithhellenistische Popularphilosophie, BZAW 130, Berlin 1973,
53f). Diese Bedeutung ist jedoch weder im Qoheletbuch noch im AT anderweitig belegt;
vgl. Qoh 7,20: 21 1TOY vs. XOM; 4,17; 8,11f: (7)Y MUY = «(etwas) Schlechtes tun», und
demgegeniiber 7,14: «Guter Dinge sein» = 2102 777,

?’Vgl. bes. EU, die 77210 in 5,17 ebenso wie 21 in 3,13 mit «Gliick» wiedergibt. Vul-
gata: 5,17 «laetitia» / 3,13 «bonum»; ZB: 5,17 «Geniessen» / 3,13 «sich giitlich tun»; LB:
5,17 «guten Mutes sein» / 3,13 «guten Mut haben». Die Septuaginta tibersetzt T2 in 5,17
ganz mechanisch mit dyo®wovvn, wihrend sie 210 in 3,13 mit aya86v wiedergibt.



58 Thomas Kriiger

Menschen zu erstrebenden Guten in 3,12f wiirde dann in 5,17 zugleich aufge-
nommen und prizisiert: Um etwas Gutes (211) geniessen zu konnen, muss der
Mensch iiber ein Mindestmass an materiellen Giitern (72W) verfiigen.

Diese Interpretation wird durch den engeren und weiteren Kontext von
5,17 gestiitzt. So ist im unmittelbar folgenden V. 18 ganz unzweideutig von
materiellem Besitz die Rede:

Auch jeder Mensch, dem der Gott Reichtum und Vermogen gegeben hat, und dem er
es ermoglicht hat, davon zu essen und seinen Anteil davonzutragen und sich zu freuen
durch (bzw. liber)® seine ganze Miihe (bzw. seinen ganzen Besitz) — das ist ein Geschenk
Gottes.

Zeigte 5,17, dass fiir ein gutes Leben ein Mindestmass an materiellen Gii-
tern (772) erforderlich ist, die es dem Menschen erméoglichen, «zu essen und
zu trinken», macht 5,18 erginzend dazu auf die Relativitit des Wertes von
materiellen Giitern aufmerksam: Auch fiir einen reichen und vermégenden
Menschen besteht der Wert seines Besitzes einzig und allein in dem durch
diesen ermoglichten Genuss («davon zu essen», vgl. 5,10). Diesen «Anteil» (!
P5m) hat er an seinem Besitz.

Qoh 5,17 und 18 lassen sich so dem Inhalt nach chiastisch mit 6,1-6 verbin-
den: Materielle Giiter (77210) sind als Mittel zum Zweck des Genusses eine
notwendige (5,17 / 6,6), aber nicht hinreichende (5,18 / 6,1-5) Bedingung fiir
ein gutes Leben.” In entsprechender Weise scheint 5,17f nun auch mit dem in
5,12-16 Vorhergehenden verbunden zu sein. 5,12-14 zeigt am Beispiel eines
Menschen, der seinen Reichtum fiir einen Ungliicksfall aufspart, ihn dann
aber ironischerweise durch ein Ungliick verliert, dass Reichtum als solcher
noch kein gutes Leben garantiert:

(12) Es gibt ein schlimmes Ubel, das ich unter der Sonne geschen habe: Da wurde
Reichtum von seinem Besitzer" aufgespart fiir einen Ungliicksfall.’' (13) Doch dieser
Reichtum ging durch ein Ungliick® verloren. Er aber hatte einen Sohn gezeugt™ - und hat-
te (nun) nichts mehr in der Hand. (14) Wie er hervorging aus dem Leib seiner Mutter,
nackt, muss er wieder gehen — wie er kam. Und nichts trigt er davon fiir** seine Miihe, das
er weitergeben konnte. ™

* Zur Erkldrung der Priiposition 2 nach MY als «Beth causae» siehe Jenni, Priposi-
tionen 1, 104. 106ff.

75,19 bringt «quer» zu dieser chiastischen Struktur dann noch die Frage der Lebens-
dauer (7" "127) ins Spiel, die in 6,3-6 aufgegriffen wird.

*MT Plural, vgl. oben Anm. zu Qoh 5,10. — Andere Ubersetzungsmoglichkeit: «fiir
seinen Besitzer», so N. Lohfink, Kohelet und die Banken: Zur Ubersetzung von Kohelet V
12-16, VT 39 (1989) 488-495 (491. 494f Anm. 16).

' Wartlich: «fiir sein Ungliick / Ubel», oder «zu seinem Ungliick».

32 Oder: «ein schlechtes Geschéift».

3 Bzw. «zeugte einen Sohn».

*Vgl. Jenni, Pripositionen 1, 152f.



Das Gute und die Giiter 59

Dieses Beispiel ldsst den relativen Wert von Reichtum erkennen: Sein
Verlust ist ein Ubel — insofern ist er wertvoll. Das wird hier (wohl mit Blick
auf Hi 1,21) deutlich festgehalten. Der Wert des Reichtums besteht jedoch
genau darin, dass er seinem Besitzer aktuell Genuss ermdglicht. Auf diesen
aktuellen Genuss zu verzichten und seinen Reichtum zur Absicherung gegen
mogliche Ungliicksfélle aufzusparen, ist deshalb unverniinftig.

Qoh 5,15f wird meist als Fortsetzung von V. 12-14 gelesen. Dann wiirde
hier das weitere Geschick des verarmten Reichen bzw. das seines Sohnes be-
schrieben. Die Einleitung in V. 15 (vgl. V. 12) spricht jedoch eher dafiir, dass
hier ein neuer Fall zur Sprache kommt, der V. 12-14 ergidnzt und relativiert:
Es gibt ja nicht nur Menschen, die sich selbst den Genuss ihres Besitzes ver-
sagen (vgl. 4,7ff), sondern auch Menschen, die sich ihr Leben lang unter er-
biarmlichen Bedingungen «fiir den Wind» abmiihen,*® ohne dadurch jemals zu
einem noch so bescheidenen eigenen Besitz zu kommen (vgl. 4,1ff):

(15) Doch auch dies ist ein schlimmes Ubel: Genau so wie’” einer kam, muss er gehen.
Was aber ist der Gewinn fiir den, der sich fiir den Wind abmiiht? (16) Auch muss er sein
ganzes Leben lang im Dunkeln essen und hat viel Verdruss, ist krank und zornig.™

Miiht sich ein Mensch sein Leben lang «fiir den Wind», kommt er trotz al-
ler Arbeit nicht wenigstens insoweit «auf einen griinen Zweig», dass er sein
Leben geniessen kann, so ist dies ein ebenso «schlimmes Ubel» wie der Ver-
lust von Reichtum. Damit stellt 5,15f der Einsicht, dass Besitz ein gutes Leben
nicht garantieren kann (5,12-14), die Erkenntnis zur Seite, dass ein gutes Le-
ben ohne Besitz nicht moglich ist.

Trifft diese Deutung zu, liegt in Qoh 5,12-6,6 eine kunstvoll komponierte
Reflexion iiber den Wert der Giiter fiir ein gutes Leben vor: An sechs Bei-
spielen wird gezeigt, dass (a) Giiter kein gutes Leben garantieren (5,12-14;
5,18f; 6,1-5), gleichwohl aber (b) ohne Giiter kein gutes Leben moglich ist
(5,15f; 5,17; 6.,6). In der Abfolge a-b-b-a-a-b sind die beiden ersten und die

¥ Wartlich: «das er gehen lassen wird (bzw. kann) durch seine Hand» bzw. «in seiner
Hand» oder «in seine (= des Sohnes) Hand». Lohfink nimmt fiir die Ausdriicke X1, TTF
hi. und 72 hier eine «banktechnische» Spezialbedeutung an und tibersetzt: «Uberhaupt
nichts mehr kann er von seinem Vermogen, das er auf sein Konto eingezahlt hatte, abhe-
ben» (Kohelet und die Banken, 493).

3 Die Wendung M1~ DY findet sich im Qoheletbuch nur an dieser Stelle. Wihrend
mn My (1,14;2,11.17.26; 4,4.6; 6,9) und M7 117207 (1,17; 4,16) ein «Streben» bezeichnen,
das unsinnig, weil von vornherein zum Scheitern verurteilt ist, scheint Mm% SnY sich auf
«Miithe und Arbeit» zu beziehen, die aus dusseren, prinzipiell vermeidbaren Griinden
ohne Erfolg bleibt; vgl. Ps 127,1 (X0 + 91D); Jes 49.4; 65,23 (P"Wi? + 21).

T Statt YYD ist wohl MAYDD oder MY~ zu lesen, vgl. A. Schoors, The Preacher
Sought to Find Pleasing Words: A Study of the Language of Qoheleth, OLA 41, Leuven
1992, 146f.

#Wortlich: «und seine Krankheit und Zorn».



60 Thomas Kriiger

beiden letzten Beispiele mit den im Zentrum stehenden chiastisch vebunden
(a-b-b-a bzw. b-a-a-b). Zugleich bilden die negativen Fille (A: «Ubel») in
5,12-16 und 6,1-6 einen Rahmen um die positiven Fille (B: «Gut») in 5,17-19
(A-B-A), deren zentrale Bedeutung damit nochmals hervorgehoben wird.
Qoh 5,12-6,6 wird dann seinerseits noch einmal gerahmt durch je drei Sprii-
che zum Thema «Giiter und gutes Leben» in 5,9-11 und 6,7-9, die fiir sich ge-
lesen mehrdeutig sind, durch 5,12-6,6 jedoch prézisiert bzw. korrigiert wer-
den.”

Qoh 5.9-6,9 kann so als eine Teilkomposition im Qoheletbuch gelesen
werden,” in der die in 3,10-4,12 (in kritischer Auseinandersetzung mit 1,12-
2.24%") entwickelten Grundbestimmungen eines guten Lebens mit Blick auf
dessen materielle, 6konomische Grundlagen weitergefiihrt und prézisiert
werden: Giiter machen nicht gliicklich — aber ganz ohne Giiter kann man
kaum gliicklich werden.

Diese Einsicht mag trivial oder banal erscheinen. Zur Entstehungszeit des
Qoheletbuchs, gegen Ende des 3. Jahrhunderts v.Chr., markiert sie jedoch
eine pointierte Position im Rahmen der Diskussion iiber Bestimmung, Mog-
lichkeiten und Grenzen eines guten Lebens im Spannungsfeld frithjidischer
Traditionen und hellenistischer Philosophie.*

Eine mogliche Gegenposition im AT konnte die im Psalter zu beobach-
tende «Armenfrommigkeit» darstellen, in der «*Armut’ in einem theologi-
schen Sinn als positive Grosse» verstanden wird.* Der sozialgeschichtliche
Hintergrund dieses Phinomens wird in der Forschung kontrovers disku-
tiert.* Als einigermassen sicher darf wohl gelten, dass die ‘Armenfrommig-

¥ Dabei scheint 5,9-11 bereits die Themen des in 5,12-6,6 Folgenden anklingen zu las-
sen (vgl. N. Lohfink, Kohelet, NEB Lfg. 1, Wiirzburg #1980, 43): Vgl. 5,9 mit 6,3-6 («nicht
satt werden»), 5,10 mit 6,1f (andere «verzehren» das Gut) und 5,11 mit 5,12-16 («Reicher»
und «Arbeiter»). Auch die Korrespondenz von 5,11 und 5,12-16 spricht dafiir, in 5,12-14
und 15-16 zwei verschiedene Fille anzunehmen.

% Zur Komposition des Qoheletbuchs vgl. jetzt u.a. V. D’Alario, 1l Libro del Qohelet:
Struttura letteraria e retorica, Supplementi alla Rivista Biblica 27, Bologna 1992; E.J.
Backhaus, «Denn Zeit und Zufall trifft sie alle»: Zu Komposition und Gottesbild im Buch
Qohelet, BBB 83, Frankfurt a.M. 1993; L. Schwienhorst-Schonberger, «Nicht im Men-
schen griindet das Gliick» (Koh 2,24): Kohelet im Spannungsfeld jiidischer Weisheit und
hellenistischer Philosophie, HBS 2, Freiburg 1994.

' Vel. VI., Qoh 2,24-26.

2 Vagl. dazu insgesamt v.a. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, WUNT 10, Tiibin-
gen °1988; Schwienhorst-Schonberger, «Nicht im Menschen...», 274ff.

“D. Michel, Art. «<Armut», TRE 4 (1979) 72-76; vgl. ders., Untersuchungen zur Eigen-
art des Buches Qohelet, BZAW 183, Berlin 1989, 158f. 164; F.-L. Hossfeld / E. Zenger, Die
Psalmen I: Psalm 1-50, NEB Lfg. 29, Wiirzburg 1993, 14f. — Vgl. bes. die in Ps 73,25 propa-
gierte «Bediirfnislosigkeit» (im Kontrast zu den «gottlosen Reichen»: V. 12) sowie die
Relativierung des Wertes von Reichtum in Ps 49; Prov 23 4f.

#Vgl. z.B. R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit Bd. 2,
GAT 8.2, Gottingen 1992, 569-576.



Das Gute und die Giiter 61

keit’ «einen sozialen Gegensatz» zwischen den (bzw. Teilen der) «niederen
Schichten» und den (bzw. Teilen der) «Reichen und Michtigen» widerspie-
gelt, der auf seiten (eines Teils) der Armen als «religioser» Gegensatz inter-
pretiert wurde.* Vor diesem Hintergrund kann nun der Fall, dass ein Reicher
seinen Besitz verliert, als etwas Positives, Wiinschenswertes und fiir «die Ar-
men» Trostliches beurteilt werden.* Dagegen insistiert Qoh 5,12-14 darauf,
dass dieser Fall als «Ubel» und «Ungliick» zu betrachten ist.

Damit wendet sich das Qoheletbuch aber zugleich auch gegen eine Hal-
tung der Indifferenz gegeniiber Reichtum und Besitz(verlust), wie sie viel-
leicht in bestimmten Kreisen «der Reichen» — auch in Reaktion auf Vorwiirfe
von seiten «der Armen»? — propagiert wurde.*’ Hi 1,21a (vgl. Qoh 5,14a!) do-
kumentiert eine solche Haltung gleichmiitiger Indifferenz gegeniiber dem
Verlust des Besitzes auf seiten eines Reichen, die der vorherrschenden Ein-
stellung zu Armut und Reichtum in der hellenistischen Philosophie ent-
spricht. Die Stoiker betrachteten Reichtum als ein — freilich «bevorzugtes»
(mponyuévov) — «Adiaphoron».* «Der Stoiker wird also nach den bevorzug-
ten Dingen wie Gesundheit, Wohlstand usw. trachten und ihre Gegenteile,
die zuriickgesetzten Dinge, meiden. Aber er wird dadurch seinen inneren
Frieden, die Apathie nicht gefidhrden, weil er sowohl Erfolg wie Misserfolg
seines Trachtens gelassen hinnehmen wird».*’ Epikur war «der Uberzeugung,
dass der ‘naturgemisse Reichtum’, d.h. alles, was zum wahren Gliick, dem
Freisein von Unlust, erfordert wird, ‘sowohl begrenzt als auch leicht verfiig-
bar ist’, so dass alles Notwendige stets ausreichend vorhanden ist, alle unbe-
grenzten und unerfiillbaren Wiinsche aber leerem Wahn entspringen».”™ Sex-
tus Empiricus erlduterte die indifferente Haltung des pyrrhonischen Skepti-
kers zu allen Gitern «am Beispiel des Reichtums. Wer ihn fiir ein Gut halte,
werde, solange er ihn nicht habe, zweifach beunruhigt, sowohl weil er des Gu-
ten nicht teilhaftig sei, als auch weil er sich plage, es zu erwerben. Sobald er
aber zu Reichtum gekommen sei, werde er dreifach gequalt: durch die mas-
slose Freude, durch die Plage um den Erhalt und durch die Furcht vor dem
Verlust».’! Und der Kyniker Teles beurteilte Reichtum und Armut unter der
Pramisse: Man muss «nicht versuchen, die Verhiltnisse zu dndern, sondern
sich selbst den jeweiligen Umstdnden anpassen». Dann aber gilt: «wer den
Reichtum angemessen gebraucht, der wird auch mit dem Gegenteil fertig».*

“H. Gunkel / J. Begrich, Einleitung in die Psalmen, HKAT Erg., Gottingen 1933, 209.

% Vgl. bes. Ps 37,16ff. 35f; ferner Prov 13,22; 15,6; I Sam 2.5; Lk 1,53.

Y Vgl. Prov 11,28; Hi 31,24(f; Ps 62,11; Sir 31,5ff; 11,10ff.

% Siche M. Hossenfelder, Die Philosophie der Antike 3: Stoa, Epikureismus und Skep-
sis, Miinchen 1985, 58t.

¥ A.a.0. 60.

P A.a.0.114.

TA.a.0.152.



62 Thomas Kriiger

Das Qoheletbuch wendet sich gegen eine Idealisierung der Armut und ge-
gen eine Vergleichgiiltigung des Reichtums: Reichtum kann dem Menschen
das Gliick nicht garantieren, aber vollige Armut macht ein gliickliches Leben
unméglich. Deshalb ist fiir ein gelingendes Leben ein Mindestmass an eige-
nem Besitz erforderlich. Insofern stimmt das Qoheletbuch «mit der Lehre der
hellenistischen Philosophen ..., dass das Gliick des Menschen nicht gebunden
ist an dussere Giiter» nicht iiberein.”® Um «essen, trinken und sich freuen» zu
konnen, muss der Mensch geniigend zu essen und zu trinken haben (vgl. Qoh
9,711).

Qoh 5,17f. entwickelt aus der Bestimmung des «hochsten Gutes» in 3,10-
22 und der Analyse der gesellschaftlichen Verhiltnisse in Qoh 4 und 5 im An-
satz ein «sozial-politisches» Programm, nach dem Reiche und Arme «An-
spruch» auf ihren «Anteil» (Pﬁﬂ) an den verfiigbaren Giitern haben.* Dieses
Programm hebt sich von einer Vergleichgiiltigung der Besitzfrage, wie sie in
der hellenistischen Philosophie seiner Zeit vorherrschte, ebenso ab wie von
einer Flucht in die Utopie einer klassenlosen Gesellschaft, fiir die sich eben-
falls zeitgenossische Beispiele anfiihren liessen.” Es zielt nicht auf eine revo-
lutionidre Umverteilung des Eigentums.”® Sein Ansatz entspricht eher Mass-
nahmen wie der Einrichtung offentlicher Hilfsfonds oder staatseigener Ma-
nufakturen, mit denen einige hellenistische Poleis die Armut zu bekdmpfen
versuchten®’ (vgl. das Ideal «genossenschaftlicher»Solidaritit in Qoh 4,9-12
sowie die Aufforderung zu freigebiger Wohltitigkeit in 11,1f).

Eine vergleichbare Sicht des Reichtums entwickelt Sir 13,24-14,19: Der
Wohlhabende soll gleichermassen sich selbst und anderen etwas von seinem
Besitz gonnen. Als Nutzniesser kommen dabei allerdings neben den «Bediirf-
tigen» (14,8) vor allem der «Freund» (14,13) und der «Bruder» (14,16) in den
Blick. Und von einem «Anspruch» der Bediirftigen auf ithren «Anteil» an den
verfiigbaren Giitern ist hier nicht die Rede. In dieser Hinsicht entspricht Qoh
5.17f eher der «Sozialgesetzgebung» im Deuteronomium, das den Besitzlosen
durch den Zehnten in jedem dritten Jahr (14,22-29; 24,12), die Teilnahme an

2R. Nickel (Hg. und Ubers.), Epiktet, Teles, Musonius: Ausgewihlte Schriften, Grie-
chisch-Deutsch, Darmstadt 1994, 375. 381 (Teles II).

> Gegen Schwienhorst-Schonberger, «Nicht im Menschen...», 311.

3 Vgl. zur sozialen Dimension des Gebrauchs von P'?ﬂ im AT M. Tsevat, ThWAT II,
10151

> Vgl. zu entsprechenden hellenistischen Sozialutopien G.J.D. Aalders, Political
Thought in Hellenistic Times, Amsterdam 1975, 64ff; Kippenberg, Religion und Klassen-
bildung, 97ff.

% Vgl. zu entsprechenden — im allgemeinen erfolglosen — Versuchen F.W. Walbank,
Die hellenistische Welt, Miinchen 21985, 172ff.

Vgl. Walbank, a.a.0. 166f; M.M. Austin (ed.), The Hellenistic World from Alexander
to the Roman Conquest: A selection of ancient sources in translation, Cambridge 1981, Nr.
97.113-116.



Das Gute und die Giiter 63

den Opferfesten (16,14; 26,11 u.6.) und das Recht auf Mundraub (23,24f) und
Nachlese (24,19-22) einen Rechtsanspruch auf ihren Anteil an den in Israel
vorhandenen Giitern gewihrt: «Sie sollen essen und satt werden» (14,29;
24,12 u.6.).

Dass das Qoheletbuch die «Nichtigkeit des Reichtums» propagiere™ oder
den «Zynismus» der Wohlhabenden gegeniiber dem Leiden der Unterprivi-
legierten und Besitzlosen dokumentiere,” wird man angesichts der differen-
zierten Diskussion iiber das Gute und die Giiter im Qoheletbuch, die wir hier
anhand des Gebrauchs von 21 und 72 ansatzweise zu rekonstruieren ver-
sucht haben, kaum sagen konnen.

Thomas Kriiger, Zirich

¥ So die Uberschrift zu Qoh 5.9-6.9 bei A. Lauha, Kohelet, BK 19, Neukirchen 1978,
106.

3 Vegl. z.B. F. Criisemann, Die unverinderbare Welt: Uberlegungen zur «Krisis der
Weisheit» beim Prediger (Kohelet), in: W. Schottroff / W. Stegemann (Hg.), Der Gott der
kleinen Leute: Sozialgeschichtliche Bibelauslegungen Bd. 1 AT, Miinchen/Gelnhausen
21979, 80-104: 95ff.



	Das Gute und die Güter : Erwägungen zur Bedeutung von טוב‎ und טובה‎ im Qoheletbuch

