
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Wenn der Schöpfer die Chaosmächte "anherrscht" () und so das Leben
schützt : zu einem wenig beachteten Aspekt des Zorns Gottes im Alten
Testament

Autor: Klopfenstein, Martin A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn der Schöpfer die Chaosmächte
«anherrscht» ("1^3) und so das Leben schützt

Zu einem wenig beachteten Aspekt des Zorns Gottes
im Alten Testament

Anlässlich einer kleineren Arbeit zum Zorn Gottes im Alten Testament1

war mir aufgefallen, dass in Publikationen zu diesem Thema dem Zorn und
insbesondere dem «Schelten»2 (IPH) des Schöpfers wider die lebensfeindli-
chen Chaosmächte kaum je die nötige Aufmerksamkeit geschenkt worden ist.
In diesem Beitrag für meinen verehrten Basler Kollegen Ernst Jenni möchte
ich dem Vorkommen von "IPH im Zusammenhang von Aussagen über die
Schöpfung bzw. den Chaoskampf in der hebräischen Bibel nachgehen. Die zu
besprechenden Belegstellen müssen m.E. in einer künftigen Untersuchung
zum Zorn Gottes im Alten Testament einen wichtigen Platz einnehmen,
wenn es um die Frage geht, wie das Phänomen des göttlichen Zürnens
biblisch-theologisch angemessen zu verstehen sei.

Zuvor muss erstens geklärt werden, ob und inwiefern die Wurzel ~1PH

tatsächlich zum Ausdruck des Zornes dient, und zweitens soll gefragt werden,
wie die Wurzel ihrer Bedeutung gemäss zu übersetzen sei.

Zum ersten Punkt sei hingewiesen auf drei Stellen aus Deutero- bzw. Tri-
tojesaia:

Jes 51,20: Deine Söhne, ohnmächtig geworden, liegen
an allen Gasseneingängen.

wie die Antilope im Stellnetz,
voll vom Grimm (HDII) JHWHs,

vom «Schelten» (muH) deines Gottes.

Jes 54,9: 'Wie in den Tagen'3 Noahs ist mir dies:
Wie ich geschworen habe,

dass nicht fluten sollten die Noah-Wasser
fürderhin über die Erde,

so schwöre ich (jetzt),
dir nie mehr zu zürnen (riHp)

und dich nie mehr zu «schelten» (~liJÜ).

1 M.A. Klopfenstein, Vom Zorn Gottes im Alten Testament, in: ders., Leben aus dem
Wort. Beiträge zum Alten Testament, hg. von W. Dietrich. Bern etc. 1996, 199-202
BEAT 40,1996, 199-202).

2 So die übliche Übersetzung. - Zum Verb "ULI und seinen Derivaten s. insbesondere
die Artikel in THAT I 429-431 (Liedke) und ThWAT II 51-56 (Caquot) (Lit.).

3 Ich lese mit W. Grimm / K. Dittert, Das Trostbuch Gottes. Jesaja 40-55, Stuttgart
1990, 88.90, TfD statt "Q-D.



34 Martin A. Klopfenstein

Jes 66,15: Ja siehe! JHWH kommt 'wie'4 Feuer
und wie Sturmwind seine Streitwagen,

auszulassen in Grimm (POt) seinen Zorn (^X)
und sein «Schelten» (muH) in feurigen Flammen.

Die terminologischen Parallelismen, die noch durch die Entsprechungen
von «Schelten» (miW) und Zorn (^X) in Ps 76,7f. sowie von «Schelten» (mW)
und Schnauben der Nase (oder des Zorns, ="jX) in Ps 18,16 erweitert werden
können, machen hinreichend deutlich, dass "ibU als eine Äusserung des
Zürnens zu gelten hat, und zwar als eine sehr emotionale und expressive.

Das führt uns zur zweiten Vorfrage, der Frage nach der inhaltsgemässen
Übersetzung der Wurzel "1U3. Übereinstimmend geben die neusten Lexica
eine Grundbedeutung «schreien» an5, die durch die alttestamentlichen Kontexte

im Sinn von «anschreien», «anherrschen», «(zürnend) schelten» näher
bestimmt wird. Dabei gibt es, wie G. Liedke überzeugend dargelegt hat6,
keinerlei Grund, daneben in bestimmten Kontexten eine zweite Bedeutung
«drohen» anzunehmen7. Nach Liedke «empfiehlt sich eine Wiedergabe mit
'drohen'... nicht», weil 'drohen' nach Westermann primär eine Geste meine,
die das Eintreffen des Angedrohten offen lasse und meist bedingten Charakter

habe, was für ~IW gerade nicht zutreffe8. A. Caquot unterstreicht insbesondere

für den religiösen Gebrauch von "lUH dessen leidenschaftliche und
wirkmächtige Natur. «Wenn man von Gott sagt, dass er 'schreit', so bezeichnet
man damit einen wilden Kämpfer, der in seinem Zorn 'schreit', um seine
Feinde wegzujagen.»9 Ich werde im Folgenden die bisherige Übersetzung
»schelten» durch «anherrschen» ablösen, da hierin m.E. am treffendsten
sowohl die affektiven wie die effektiven wie die autoritativen Züge verknüpft
werden können.

Im Folgenden wende ich mich, wie angekündigt, einigen Stellen zu, die
davon handeln, dass und wie der Schöpfer die das Leben bedrohenden
Chaosmächte anherrscht (Wurzel "IÎJ3), sie dadurch in ihre Schranken weist und so
das Leben schützt und seinen Fortgang ermöglicht. Es handelt sich - in
kanonischer Reihenfolge - um die Texte Jes 17,13; 50,2; 66,15; Nah 1,4; Ps 18,16

II Sam 22,16); 76,7; 104,7; 106,9; Hi 26,11. Eine zeitliche Reihenfolge der
Belege lässt sich nur ganz grob skizzieren, insofern als Nah 1,4 mit seiner Bedrohung

Assurs wohl noch vor den Fall Ninivehs 612 v.Chr. und Jes 59,2 in die

4S. BHSz.St.
"HALAT 192 (nach tigr.Wb.); Gescnius 18. Aufl. 2251'.

6G. Liedke, Art. THAT I 429-431.
7 So Gesenius 18. Aufl. 226 für viele Belege, gerade auch für die uns besonders

interessierenden Stellen mit dem Chaoskampfthema; HALAT 192 postuliert die Bedeutung
«bedrohen» nur gerade für die beiden Belege Ps 68,31 und 119,21, m.E. auch hier zu
Unrecht.

8 Liedke, Art. "lUH, 429.
9 A. Caquot, Art. "UM, ThWAT II 53.



Zu einem Aspekt des Zorns Gottes im Alten Testament 35

späte Exilszeit anzusetzen ist. Ps 76,7 könnte mit seiner archaisierenden Sprache

allenfalls noch in die vorexilische Zeit gehören (vgl. Kraus z.St.). Heftig
umstritten ist, ob Jes 17,13 mit seiner Völkersturmthematik protojesaianisch
und um 701 anzusetzen ist (vgl. Wildberger z.St.) oder ob die Erinnerung an
die Befreiung von der Assyrerbedrohung im Jahr 701 der nachexilischen
Gemeinde Anlass gab, im Völkersturmmythos ihrer eschatologischen oder gar
schon apokalyptischen Hoffnung Ausdruck zu geben (vgl. Kaiser z.St.). Alle
anderen Belege gehören mit grosser Wahrscheinlichkeit (Ps 18,16 II Sam
22,16; Ps 104,7; 106,9) oder mit Sicherheit (Jes 66,15; Hi 26,11) in die nachexi-
lische Zeit. Wenn unsere Untersuchung mit Nah 1,4 einsetzt, so hat sie es

hierbei vermutlich mit dem frühesten Vorkommen des göttlichen Anherrschens

der lebensfeindlichen Mächte im Vorstellungskreis des Chaoskampfmythus

im Alten Testament zu tun.10

Nah 1,4a steht in einem halb-akrostichischen Hymnus (VV. 2-8)11, dessen

erster Teil (VV. 2-6) vom zornigen Einschreiten JHWHs wider seine und
Judas Feinde, nämlich die Assyrer, handelt, dessen zweiter Teil (VV. 7f.) dann
die Güte JHWHs gegenüber allen, die Schutz bei ihm suchen, herausstellt. In
die erste Hälfte, die in den VV. 2 und 6 durch Schilderungen von JHWHs
rächendem Zorn und glühendem Grimm gerahmt wird, ist nun in V. 4a der Passus

mit dem Chaoskampfmythus eingefügt:

Er herrscht das Meer an (C"D "UJIH) und legt es trocken,
und alle Ströme (min]) lässt er versiegen,

es 'verschmachtet'12 Basan und Karmel,
und die Blüte des Libanon verwelkt.

Auf die Beziehungen dieser Vorstellung vom Kampf JHWHs gegen die
Chaosmächte «Meer» (C1) und «Ströme» (PTlil])13 zum ugaritischen Mythus
vom Kampf Baals gegen Yam braucht hier nicht näher eingegangen zu werden,

da sie hinreichend erforscht und publik gemacht worden sind.14 Da an

10 Ich sehe keinen Grund, mit A. Deissler, Zwölf Propheten II (NEB) 1984, 206, das

halbalphabetische Lied Nah 1,2-8 dem Propheten abzusprechen und in nachexilische Zeit
zu versetzen, sondern halte mit W. Rudolph, KAT2, XIII/3,1975, 153ff. an seiner Authentizität

fest. Dies vor allem deshalb, weil in 1,9 DtÖPI im Zusammenhang der folgenden Verse,
die vom Zweifel Israels an der Macht JHWHs handeln, nicht mit «planen» (EB: «Was

plant ihr gegen den Herrn?»), sondern mit «Bedenken haben» (Rudolph: «Was zweifelt
ihr an Jahwe?» Vgl. Rudolphs Begründung z.St. S. 152) wiederzugeben ist. Das Lied VV.
1-8 setzt der Prophet also seiner Frage in V. 9 gezielt voraus, um die Bedenken seiner
Hörer von vornherein als unbegründet zu erweisen.

11 Zu seiner Rekonstruktion von X bis D s. W. Rudolph, KAT2, XIII/3, 151-154.
12Zur Konjektur s. Rudolph, KAT2. XIII/3, 151.
13 Zur Berechtigung, in diesen Zusammenhängen die Chiffre «Chaos» zu benützen,

obschon ein genau entsprechender Begriff im Hebräischen fehlt, s. neuerdings die
überzeugenden Argumente von M. Görg, «Chaos» und «Chaosmächte» im Alten Testament,
BN 79(1993) 48-61.



36 Martin A. Klop fenstein

unserer Stelle parallel zum «Meer» auch die «Ströme» genannt sind, sei
immerhin in Erinnerung gerufen, dass der Gegner Baals im ugaritischen Mythos
den Doppeltitel «Fürst Meer, Richter Strom» (zbl.jm.tpt.nhr) trägt.15 Die
Dualität «Meer» und «Strom» kann entsprechend auch im Alten Testament

- neben Nah 1,4 sind noch Hab 3,8 und Ps 114,3 (für den «Strom» steht hier
konkret «der Jordan») zu erwähnen - das Gesamt der Chaosmächte
repräsentieren.

Welche Funktion kommt dem mythischen Fragment von V. 4a im ganzen
von Nah 1,2-2,3 zu? Hier ist, vom innersten und engsten Kontext ausgehend,
nach den sich wie in konzentrischen Kreisen ausweitenden Sinnhorizonten zu
fragen. Die Abwehrmacht JHWHs, die nach V. 4b mit dem die Vegetation
verheerenden Wüstenwind verglichen wird, erfährt durch V. 4a eine Steigerung

ins Unvorstellbare und Unangreifbare des Mythischen. Dadurch
gewinnt auch die Dimension des göttlichen Zorns im Hymnus VV. 2-8 an
Mächtigkeit. Dies wiederum steigert die Potenz des Hymnus, die in VV. 9f.
angesprochenen Zweifel Judas an JHWHs Rettungsvermögen zu zerstreuen, was
bereits durch den Umbruch im Hymnus selber vorbereitet war (V. 7: «Gut ist

JHWH zur Zuflucht am Tag der Not...»). Der anschliessende Passus 1,11-2,3
endlich macht deutlich, dass der ganze Abschnitt 1,1-10 und damit auch der
mythische V. 4a auf ein Trostwort für Juda abzweckt und also der abgründige
Zorn JHWHs auf das Heil Judas zielt.

Dient der Rückgriff auf das Chaoskampfmotiv mit dem Mythologem des

«Anherrschens» des «Meeres» an der eben besprochenen Stelle Nah 1,4a
indirekt dem Zerstreuen der Bedenken hinsichtlich der Macht JHWHs, vor den

Assyrern zu retten, so dient der analoge Rückgriff in Jes 50,2c sehr direkt der
Abwehr ähnlicher Zweifel hinsichtlich der Macht JHWHs, aus den Fängen
der Babylonier zu befreien. Deuterojesaia lässt JHWH in Jes 50,2b zunächst
bohrende Fragen, die bei den Exilierten offenbar umlaufen, in Gegenfragen
kleiden («Ist etwa meine Hand zu kurz zum Befreien? Oder ist in mir keine
Kraft zu erretten?»), um ihn dann in V. 2c selber antworten zu lassen:

14 Während das klassisch gewordene Werk von H. Gunkel, Schöpfung und Chaos in
Urzeit und Endzeit, 21921, die Beziehung zum babylonischen Schöpfungsmythus herausgestellt

hat, steht seit dem Bekanntwerden der Texte aus Ras Schamra der Vergleich mit
dem Baal-Zyklus im Vordergrund. Aus der Fülle der seither vorliegenden Untersuchungen

seien hier auswahlweise die von O. Kaiser (Die mythische Bedeutung des Meeres in
Aegypten, Ugarit und Israel, BZAW 78, 21962), J. Day (God's Conflict with the Dragon
and the Sea, Cambridge 1985), T. Podella (Der «Chaoskampfmythos» im Alten Testament,
in: FS K. Bergerhof, AOAT 232, 1993, 283-329) und P. Bordreuil / D. Pardee (Le combat
de Ba'lu avec Yammu d'après les textes ougaritiques, Mari, Annales de recherches
interdisciplinaires 7, 1993, 63-70) genannt. Weitere neueste Literatur bei H. Niehr, Art. j'Sri,
ThWAT VIII (1995) 715.

15KTU 1.2 passim; vgl. H. Ringgren, Art ThWAT III 648; J. Jeremias, Theophanie;
WMANT 10 (21977) 93 mit Anm. 6.



Zu einem Aspekt des Zorns Gottes im Alten Testament 37

Siehe, durch mein Anherrschen (n~liJ3) trockne ich aus das Meer
mache Ströme (mini) zur Wüste:

Ihre Fische verfaulen ohne Wasser
und sterben vor Durst.16

Wie in Nah 1,4a repräsentiert hier die Dualität «Meer» und «Ströme» das

Gesamt der Chaosmächte, doch im Unterschied zu Nah 1,4a ist jetzt die sote-
riologische Abzweckung im Gebrauch des Chaoskampfmythos sehr viel
direkter gegeben. Dieser gibt ja unmittelbar zu verstehen, dass JHWH sehr
wohl zu befreien und zu erretten vermag. Seine m 1)3 ist, weil in mythischen
Tiefen gegründet, jeder anderen vorstellbaren Rettermacht überlegen - und
zwar «himmelweit» überlegen, wie ein apokalyptischer Ergänzer durch Zufügen

von V. 3 verdeutlichen wollte («Ich kleide den Himmel in Schwärze, ein

Trauergewand lege ich ihm an als Hülle»).
War der Chaoskampfmythos in Nah 1,4a im weiteren, in Jes 50,2c im

unmittelbaren Kontext auf die Abwehr einer Fremdmacht bezogen, so
geschieht dies in Jes 17,12f. am direktesten dadurch, dass die «Völker» selber
mit dem anstürmenden Meer verglichen werden:

Ha, ein Getöse vieler Völker ('m -
wie das Getöse der Meere (CrD') tosen sie!

Und das Brausen von Nationen -
wie das Brausen gewaltiger Wasser brausen sie!17

Da herrscht er es18 an (~li?3) - und es flieht weit davon,
gejagt wie Spreu auf den Bergen vom Wind,

wie Kugeldisteln vom Sturm.

Sollte der Text um 701 v.Chr. anzusetzen sein, so hätte er wie Nah 1,4a die
Assyrer im Blick. Doch muss man wohl mit Kaiser eher an das Völkersturm-
motiv denken, wie es in nachexilischer Zeit als Ausdruck der Hoffnung auf
den endgültigen Sieg JHWHs über seine und Israels Feinde ausgestaltet worden

ist.19

Diese Eschatologisierung des Mythologems von JHWHs HP3 ist noch weiter

getrieben worden in Jes 66,15, wo es allerdings aus dem übrigen Bestand
des Chaoskampfmythus herausisoliert und mit anderen Theophanietraditio-
nen verknüpft worden ist (s. das Zitat der Stelle o. S. 34). Der Kontext und

16 Die in BHS vorgeschlagene Ergänzung des zweiten Halbverses durch DrOHD hat
keinen textkritischen Anhalt. Im Gegenteil: Ein Qinä-Metrum (3+2) könnte in V. 2cß dem
Inhalt gerade angemessen und darum gewollt sein.

17 Bei der folgenden Textzeile handelt es sich wohl um eine Glosse (so Wildberger, BK
X/2 664).

18 Das singularische Suffix in 13, hier mit «es» wiedergegeben, fasst kollektiv das Ganze
der «Meere» und der «gewaltigen Wasser» in sich.

19O. Kaiser, ATD 18 (1973) 70-74.



38 Martin A. Klopfenstein

insbesondere der nachfolgende V. 16 («Ja. im Feuer kommt JHWF1, zu richten

die ganze Erde und mit seinem Schwert alles Fleisch»20) zeigt, dass hier
das Völkersturmmotiv (vgl. VV. 6.14.18!) im Sinn einer Weltgerichtsepipha-
nie JHWHs ausgestaltet worden ist.

In den bisher besprochenen Texten ist, wie wir sahen, das Chaoskampfmotiv

und damit das mythische 1133 JHWHs mit zunehmender Direktheit auf
das Retterhandeln JHWHs in der Geschichte in Gegenwart und Zukunft
bezogen worden. Seinen prägnanten Ausdruck hat dieser Sachverhalt - bei dem
es vordergründig um eine Historisierung des Mythos, sachlich aber eher
umgekehrt um eine Mythisierung des Geschichtlichen geht - jedoch da gefunden,

wo das angeherrschte «Meer» konkret als das «Schilfmeer» erscheint und
also die Rettung Israels beim Exodus aus Ägypten in mythischen Farben
ausgemalt wird. Diesen Texten - es handelt sich um Ps 106,9 und 76,7 - wende
ich mich im Folgenden zu.

Ps 106,9 nimmt im Geschichtspsalm 106 eine prominente Stellung ein,
nämlich als Teil des ersten Themas im geschichtlichen Rückblick, des Themas
von der Befreiung Israels aus Ägypten in den VV. 7-11:

Er (JHWH) herrschte das Schilfmeer (r]lD_D'') an (1333), da wurde es trocken.
Er liess sie gehen durch die (Ur)Fluten (moin) wie durch Wüste.

Das Mythische an dieser Chaoskampfreminiszenz signalisieren vor allem
die beiden Termini 1133 und moin, der erste zur Schilderung des machtvollen
Einschreitens JHWHs, der zweite zur Charakterisierung des Gegners
JHWHs und Israels. Wie Norin21 gezeigt hat, folgt der Verfasser von Ps 106

der Prosatradition vom Exodusgeschehen, wie sie sich schliesslich in der deu-
teronomistisch geprägten Endgestalt des Pentateuch niedergeschlagen hat -
bis auf einen wichtigen Punkt: «In der Prosatradition sind die Feinde der Pharao

und die Ägypter, während das Meer, in dem die Israeliten gerettet werden,

beinahe als ihr Bundesgenosse erscheint. In diesem Psalm aber ist es

rpcnr22, das Jahwe züchtigt.»23 Die Mythologeme, verstärkt noch durch die

Anklänge von e]10~D"' an das mythische «Meer» (C1) in den Chaoskampfpassagen,

unterstreichen sowohl das Bedrohliche der Situation wie das Abgründige

der Rettermacht Gottes. Denn dass es um dieses sein soteriologisches
Vermögen geht, machen die beiden Verse 8 und 10 deutlich, die den Vers 9

rahmen und die beide von der rettenden Hilfe JHWHs an Israel reden (zweimal

i3'üin).
Ähnlich malt Ps 76,7 die Rettung am Schilfmeer mythologisierend aus:

20 Korrektur des Textes nach Q" und G, s. BHS.
21 S.I.L. Norin, Er spaltete das Meer. Die Auszugsüberlieferung in Psalmen und Kult

des Alten Israel, CB.OT 9 (1977) 121-123.
22 Im Original in Umschrift.



Zu einem Aspekt des Zorns Gottes im Alten Testament 39

Vor deinem Anherrschen (ITUJ3), Gott Jakobs,
wurden in Ohnmacht versetzt24 Streitwagen(fahrer)25 und Ross.

Jedoch hat die mythische Reminiszenz an dieser Stelle einen anderen
«Sitz im Leben» erhalten, indem sie nämlich in Ps 76 Eingang in die Kulttradition

von der erwählten Gottesstadt Zion gefunden hat und nun «der
Verherrlichung Jahwes und seines Sitzes» gilt26. Genauer: Der mythisch verklärte
Schilfmeersieg JHWHs wird zum urtypischen Charakteristikum für die
nunmehr andauernde Potenz des Zionthroners, weltweit (VV. 9.13!) die gegen
den Zion anstürmenden Mächte (VV. 4.6!) abzuhalten. Seine einstmals aktuelle

mbi hat sich sozusagen als stets und gegenwärtig wirksamer Schutz- und
Abwehrschild des Zionthroners verewigt (V. 527), hinter dem sich Juda geborgen

wissen darf.
In den bisher besprochenen Texten war es jedesmal ein Kollektiv, das

durch JHWHs "1153 geschützt wurde. Es gibt aber daneben eine Stelle, Ps 18,16

II Sam 22,16, wo die Rettung einem Einzelnen - respektive einem repräsentativen

Einzelnen - zugute kommt:

Da wurden sichtbar die Gründe des Meeres (D"28)

und entblösst lagen die Fundamente der Erde -

vor deinem Anherrschen (n~lU3), JHWH,
vor dem Schnauben des Sturms deines Zorns (^X) (oder: des Atems

deiner Nase?).

Der Vers gehört zu einem Theophaniepassus (VV. 8-16), der möglicherweise

nachträglich - aber durchaus sinnvoll verknüpft - zwischen V. 7 («In

23 Norin, Er spaltete..., 122. - Anders verhält es sich in Ps 68,31, wo JHWH aufgefordert

wird:
Herrsche an (1Ü3) das Tier im Schilf!

Wie aus dem anschliessenden V. 32 hervorgeht, ist mit dem «Tier im Schilf» die
«Grossmacht an den Ufern des Nils» gemeint (Kraus, BK XV/2 637), die als Erzfeind Israels

in der Gestalt eines bedrohlichen Ungeheuers gezeichnet wird; vgl. in Jes 30,7 die
Charakterisierung Ägyptens als die Chaosmacht Rahab pi~H). Ob an unserer Psalmstelle
allerdings das Ägypten des Exodus oder vielleicht doch eher das für Israel andauernd
bedrohlich bleibende Ägypten im Blick ist, kann man fragen; das eine braucht übrigens
das andere nicht auszuschliessen.

24 D7"] ni. bedeutet, wie das Derivat ~C17n in Gen 2,11 zeigt, «in Ohnmacht versetzt
sein», d.h. in bezug auf das eigene Aktionsvermögen gänzlich ausgeschaltet sein die
Wiedergabe von HALAT 1111 «betäubt sein» ist zu schwach).

252D~I «Streitwagen» schliesst die Fahrer mit ein.
26 Kraus BK XV/2 689.
27 Auch wenn die Korrektur des schwierigen c]~lD"''~l~inin lITTin (nach G und Gen

49,26; Dt 33,15) ganz unsicher bleibt, genügen im Sinnzusammenhang schon die «Berge»
allein für die Konnotation «überdauernd, ewig».

28 So in II Sam 22,16; Ps 18,16 hat ,Q.



40 Martin A. Klopfenstein

meiner Not schrie ich zu JHWH..., da hörte er von seinem Tempel aus meine
Stimme...») und V. 17 («Er griff herab aus der Höhe..., zog mich aus grossen
Wassern 1D~1 ,Q») eingefügt worden ist29. Der Theophaniepassus VV. 8-15
«mischt in eigener Weise unterschiedliche Theophaniepänomene»30 wie
Vulkan- und Gewittertheophanie, die das göttliche Eingreifen vom himmlisch-irdischen

Jerusalemer Heiligtum ausmalen. Zum Abschluss wurde die Theo-
phaniensequenz durch das Chaoskampfmotiv ergänzt31. Dieser Abschluss
transponiert den ganzen Passus ins Mythische und verankert so die Wehrund

Rettermacht JHWHs im Unvergleichlich-Abgründigen. In den
Wachstumsphasen des Psalms kommt diese zunächst dem König in einer militärischpolitischen

Krise, dann jedem Menschen in extremer Notsituation, schliesslich

dem davididisch-messianischen Hoffnungsträger der bedrängten nach-
exilischen Gemeinde zugut.32

Angesichts der Abzweckung des Chaoskampfmythos auf geschichtliche
(in Ps 18,16 II Sam 22,16 lebensgeschichtliche) Krisensituationen, wie sich

uns der Sachverhalt bisher dargestellt hat, ergibt sich die Frage, ob der Titel
dieses Beitrags unsere Untersuchung zu Recht unter den Begriff «Schöpfer»
subsumiert hat. Dies soll zuletzt durch zwei Belege (Ps 104,7 und Hi 26,11

gerechtfertigt werden, die den Chaoskampfmythos unzweifelhaft und unmittelbar

mit der Schöpfung verbinden - sei es mit der Ersterschaffung des Kosmos,
sei es mit der Erhaltung des Kosmos, wobei diese beiden Aspekte kaum
säuberlich zu trennen sind, sondern gerade in diesen beiden Texten kaum
entwirrbar ineinandergreifen33.

Ps 104,7 steht im Kontext einer Dichtung, die «Pracht und Hoheit»
JHWHs (so die Themaangabe in V. lc) und seine universale Macht über die
raum-zeitliche Lebenswelt «in hymnischer Sprache und theologischer Reflexion

unter dem Gesichtspunkt des Wirkens Gottes in Kosmos und Natur»34

abhandelt. Diese «Pracht und Hoheit» JHWHs wird im ersten Psalmteil (VV.
1-18) in einem vielgliedrigen partizipialen Hymnus geschildert, der zunächst

29 So F.-L. Hossfeld, in: F.-L. Hossfeld / E. Zenger, Die Psalmen I, EB 1993, 119. Ich
folge im Wesentlichen seiner überzeugenden Analyse auf den Seiten 118-122.

30 Hossfeld EB 119
31 Der plötzliche Wechsel in die Anrede der 2. Person scheint auf Ergänzung zu deuten,

Hossfeld EB 119. Gegen Hossfeld rechne ich aber den ganzen V. 16 zum Chaoskampfmotiv,

einerseits weil das Trockenlegen von CT in V. 16a zum Motiv gehört, und
andererseits weil V. 16b sonst syntaktisch in der Luft hinge.

32 Nach Hossfeld EB 121. - Vgl. die besondere Zuspitzung auf einen repräsentativen
Einzelnen, den Hohepriester Josua, in Sach 3,2, wo JHWH durch sein «Anherrschen» des

Satans (zweimal ~IJJ3) den Hohepriester in Schutz nimmt.
33 Dies macht H. Ringgren, Yahvé et Rahab-Léviatan, in: Mélanges bibliques et orientaux,

FS H. Gazelles, Neukirchen 1981 (AOAT 212) 387-393 m.E. zwingend klar; anders
z.B. T. Podella, Der «Chaoskampfmythos» im Alten Testament. Eine Problemanzeige, in:
Mesopotamica - Ugaritica - Biblica, FS K. Bergerhof, Neukirchen 1993 (AOAT 232) 283-
329, der die Chaoskampfthematik ausschliesslich dem Erhaltungsaspekt zuordnet.



Zu einem Aspekt des Zorns Gottes im Alten Testament 41

(VV. 2-9) das Schöpferwirken JHWHs, sodann (VV. 10-18) sein die Geschöpfe
erhaltendes Segnen preist. Die Abfolge der Aussagen zum Schöpferwirken

schreitet von der Erschaffung des Lebensraums Himmel VV. 1-4) weiter zur
Erschaffung des Lebensraums Erde (VV. 5-9). Nach dem Obersatz von V. 5,

der die Konstituierung der Erde einführt («der die Erde auf ihre Festen gründet35,

dass sie nie und nimmer wanke»), wird diese Konstituierung vornehmlich

am Mythologem des Zurückdämmens und Eingrenzens der Urflut durch
den Schöpfergott exemplifiziert (VV. 6-9):

Das Urmeer (Ginn) deckte sie wie ein Kleid,
über den Bergen standen die Wasser -

vor deinem Anherrschen (mihi) flohen sie,

vor der Stimme deines Donners mussten sie forthasten.
Sie stiegen auf in Richtung Berge, stiegen hinab in Richtung Täler -

in Richtung Ort, den du ihnen gegründet.
Eine Grenze hast du gesetzt, dass sie sie nicht überschreiten,

dass sie nie wiederkehren, die Erde zu bedecken.

In diesem Passus scheinen sich verschiedene Traditionen zu vermischen:
die in Gen 1,2 greifbare und vom babylonischen Schöpfungsmythos genährte
inri-Tradition, die vom kanaanäischen Baal-Yam-Mythos gespiesene
Chaoskampftradition, die die Schöpfungsvorstellungen überlagernde Tradition
von der Rettung aus der Sintflut nach Gen 6-9. Zudem Hessen sich in der obigen

Übersetzung die Verben statt vergangenheitlich ebensogut präsentisch
wiedergeben, was bedeutet, dass Weltschöpfung und Welterhaltung im Sinn
der crecitio continua ineinanderfallen, wie es den Aussagen über das Urge-
schehen eigentümlich ist. Die durch das des Schöpfers in die Grenze
gewiesenen Urwasser bleiben ja andauernd offensiv und bedrohlich, so dass die
kosmische, insbesondere auch die irdische Lebenswelt immer wieder durch
das göttliche "IM geschützt werden muss.

Dass solches Schützen im Dienst eines lebensförderlichen Daseins der
Geschöpfe steht, machen in Ps 104 die VV. 10-18 einerseits und, im zweiten
Psalmteil, die VV. 24f. hinreichend klar: Nachdem und immer wenn die
Chaoswasser gebändigt sind, kann das Wasser zur tränkenden Quelle für die
Geschöpfe werden (VV. 10-18), und zu den Geschöpfen zählt nun auch das

Meer, das die Schiffe - nicht mehr gefährdet vom Leviatan - ruhig befahren
können (VV. 24f.). So wirkt das zornige "UJH des Schöpfers ganz zu Gunsten
der geschöpflichen und - darin eingebettet(l) - auch der menschlichen Le-
bensfristung36.

34 H. Reinelt, Gottes Herrschaftsbereich nach den Aussagen der Psalmen, in: Freude
an der Weisung des Herrn. Beiträge zur Theologie der Psalmen, FS H. Gross, Stuttgart
1986 (SBB 13) 265-274 (269).

35Ich lese nach GAL Part, statt Perf. (s. BHS).



42 Martin A. Klopfenstein

Hat auch der Text Hi 26,11 eine ähnliche Zielrichtung? Oder soll der
Abschnitt Hi 26,5-14, in dem er steht, primär oder gar ausschliesslich die
un-menschlicheÜbermacht Gottes veranschaulichen, gegen die Hiob sich

ohnmächtig auflehnt? Die uns interessierende Passage VV. 10-12 ist in VV.
10.11a vom Schöpfungsmythos nach Gen 1,3-8 beeinflusst, während in VV.
llb-12 deutlich der Chaoskampfmythus durchschlägt:

V. 10 Eine Grenze zirkelte er ab wider die Wasser
bis dort, wo das Licht an der Finsternis endet.

V. 11 Die Säulen des Himmels bewegen sich -
und erstarren vor seinem Anherrschen (mi?3) [sc. der Wasser].

V. 12 Durch seine Gewalt stillte37 er das Meer ('),
durch sein Kundigsein zerschlug er Rahab.

In V. 10 scheint der Verfasser von der Vorstellung auszugehen, dass die
oberen von den unteren Urwassern abgegrenzt werden, sich aber am Horizont

berühren, wo sich auch Licht und Finsternis berühren: Das Licht erhellt
den kosmischen Lebensraum, die Finsternis aber haust in den Chaoswassern.

Entsprechend sind in V. 11 diese Wasser Objekt der mU3 des Schöpfers, nicht
die Himmelssäulen - diese gewinnen vielmehr erst infolge des Anherrschens
der Wasser ihre Stabilität. V. 12 verbindet seinerseits V. IIb mit der Vorstellung

vom Chaoskampf.

Falls V. Maag38 recht hat, dass ein Sekundär-Rezensent dem Hiob mit
26,5-14 thematisch etwas Ähnliches wie die Gottesreden in den Mund legen
wollte, könnte man erwägen, ob das Stück nicht nur die resignative Schilderung

der schieren Macht Gottes, sondern schon die demütige Beugung Hiobs
unter diese Macht vorausnehme, in die dann die Gottesreden ausmünden
werden. Dem widerrät aber der Befund, dass das Stück zwischen zwei authentische

Passagen eingefügt worden ist, die Hiob noch in voller Auflehnung zeigen

(26,1-4 und 27,1-6). So scheint das Stück 26,5-14 als Ganzes und im aktuellen

Kontext, in dem es steht, einen resignativen, zugleich sarkastisch-aufbe-
gehrenden Ton an sich zu tragen - eine Färbung, die durch die Passage mit
den Mythologemen «Schöpfung» (VV. 10-1 la) und «Chaoskampf» (VV. llb-
12) noch kräftig intensiviert wird. Hi 26,11 ist daher, soweit ich sehe, die ein-

36 Um solche menschliche Lebensfristung geht es sehr direkt in Mal 3,11, wo JHWH
verspricht, er werde den «Fresser» [= die Heuschrecke] «anherrschen» "IDH, «damit euch
die Ackerfrucht nicht verderbe...». Die Stelle muss hier aus Platzgründen unerörtert bleiben.

31V}~\ muss von seiner Grundbedeutung «sich verklumpen» (HALAT 1108) aus etwa
«stillegen» meinen, und nicht das Gegenteil «erregen». Letzteres verbietet auch der
Parallelismus membrorum.

38 V. Maag, Hiob. Wandlungen und Verarbeitung des Problems in Novelle, Dialogdichtung

und Spätfassungen, Göttingen 1982 (FRLANT 128) 195.



Zu einem Aspekt des Zorns Gottes im Alten Testament 43

zige Stelle, in der die n~lW des Schöpfers weder im näheren noch im weiteren
Kontext eine soteriologische Zweckbestimmung aufweist.

Zusammenfassend seien die wichtigsten Ergebnisse festgehalten:

1. Die mW JHWHs hat ihren Ort als Mythologem im Chaoskampfmythos,
der in verschiedener Weise, je nach Kontext, zum Ausdruck von Weltschöpfung

und/oder Welterhaltung dient. Auch da, wo Mythos und Mythologem
auf geschichtliche Krisensituationen bezogen sind, bezeichnen sie ein Handeln

speziell des Schöpfers und/oder des Erhalters der Schöpfung. Anders
gesagt: Es handelt sich in diesen Fällen jeweils um eine mythische Vertiefung
des göttlichen Eingreifens zur Bewältigung der geschichtlichen Krise, also
eher um eine Mythisierung des Geschichtlichen als um eine Historisierung
des Mythischen.

2. Mythos und Mythologem weisen durchwegs - mit Ausnahme von Hi
26,11 - eine soteriologische Zielrichtung aus, indem «Gottes grosse Heilstaten

nachgerade als Wirkungen seines Zorns - als Negation des Negativen ge-
wissermassen - beschrieben werden können»39. Was W. Dietrich treffend
vom Zorn Gottes sagt, kann ebenso von seiner mW speziell gelten: dass sie
nämlich «auf die Beseitigung unguter und letztlich auf die Herstellung guter,
lebensfördernder Verhältnisse»40 zielt.

Martin A. Klopfenstein, Bern

39 W. Dietrich, in: W. Dietrich / C. Link, Die dunklen Seiten Gottes. Willkür und
Gewalt, Neukirchen 1995,152.

40 W. Dietrich, Zorn 152.


	Wenn der Schöpfer die Chaosmächte "anherrscht" (גער‎) und so das Leben schützt : zu einem wenig beachteten Aspekt des Zorns Gottes im Alten Testament

