Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: dwd, déd und bytdwd

Autor: Dietrich, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878054

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dawid, dod und bytdwd

«Der Name des Konigs David» ist laut Johann Jakob Stamm!' vor allem
auf drei Wegen etymologisch erkldrt worden: 1. Er wurde von dem Wort dod
hergeleitet, das soviel wie «Liebling, Freund» bedeute. 2. Man hielt dawid
bzw. ddd fiir den Namen einer Gottheit, welcher auf den Konig iibertragen
wurde. 3. Man brachte den Namen David mit dem Wort déd in seiner altte-
stamentlich ebenfalls belegten Bedeutung «Onkel (viterlicherseits)» zusam-
men.”

Stamm versucht in seinem Beitrag, die Argumente fiir die dritte Losung
zu verstiarken. Zunichst hebt er die hohe rechtliche Stellung und die fiirsorg-
lich-helfende Funktion des Vatersbruders in der orientalischen Gesellschaft
hervor; aus ihr erkldre sich die geradezu zértliche Bezeichnung des Onkels als
«Lieber». Dass es im Hebriischen noch ein anderes Wort fiir «Vatersbruder»,
’ah’ab, gebe, store nicht; der gleiche Sachverhalt begegne auch in anderen
Sprachen. Der auf den ersten Blick seltsame Umstand, dass Eltern ihr Kind
«Onkel» genannt haben sollten, lasse sich von dem hiufig begegnenden Phi-
nomen der «Ersatznamen» her verstehen: Man betrachtete «Neugeborene als
Wiederverkorperung oder Stellvertreter von Verstorbenen».” Demnach wiire
kurz vor der Geburt des kleinen David ein Bruder seines Vaters Isai gestor-
ben.

So eindriicklich diese Argumente sind, es sprechen eher noch mehr fiir die
erste, verbreitetste (und von Stamm auch nicht ausgeschlossene) der ange-
fiihrten Deutungen, wonach der Name «David» von dem Wort ddd im Sinne
von «Liebling» herzuleiten ist. Nicht nur ist diese Wortbedeutung gemeinse-
mitisch viel voller belegt als die vom «Onkel».* Es wiire auch David keines-
wegs der einzige, der als jliingster Sohn einer Familie den Namen «Liebling»
erhalten hitte.” Ferner bewegt sich die innerbiblische Auslegung des David-
Namens erkennbar im Begriffsfeld der Liebe: David erfiihrt die Liebe Gottes®
genauso wie die nachgerade aller Menschen, mit denen er zusammentrifft.’”

"'Vgl. seinen gleichnamigen Artikel in VT.S 7 (1960) 165-183, wieder abgedruckt in: J.J.
Stamm, Beitrage zur hebraischen und altorientalischen Namenkunde, 1980 (OBO 30) 25-
43.

% Die vierte, eine Zeitlang dusserst beliebte Interpretation von dem in den Maritexten
belegten Begriff dawidiim her (vermeintlich «Hauptling, Anfithrer») erkldrt Stamm fiir
erledigt. In der Tat bedeutet jenes Wort «eine Niederlage beibringen», vgl. H. Tadmor,
Historical Implications of the Correct Rendering of Akkadian daku: JNES 17 (1958) 129-
141, s. auch AHw 1,148.

3S. Anm. 1, hier 180 bzw. 40.

“Daran #dndert der von Stamm gefiihrte Nachweis nichts, dass dic Wurzel dd ausser im
Hebriischen auch im Siidarabischen, Tamudenischen, Safaitischen, Syrischen und Palmy-
renischen zur Bezeichnung des Vatersbruders verwendet werde.



18 Walter Dietrich

Demnach hétten Isai und seine uns namentlich nicht bekannte Frau ihren
jingsten Sohn «Liebling» genannt.

Die zweite Deutung, wonach déd ein urspriinglicher Gottesname wire,
lehnt Stamm recht biindig ab®: Einerseits gebe es im semitischen Sprachbe-
reich — anders als etwa im Agyptischen — kaum Beispiele dafiir, dass ein
Mensch geradezu mit dem Namen eines Gottes belegt bzw. dass ein theopho-
rer Name so weit verkiirzt wiirde, bis nur mehr gerade der Gottesname iibrig-
bliebe. Andererseits sei die Existenz einer Gottheit namens déd nirgendwo
im Alten Testament sicher nachzuweisen; die dafiir immer wieder angefiihr-
ten Belege — Am 8,14, Jes 5,1-7 und 29.1 sowie das Hohelied, speziell HId 5,9
—seien allesamt nicht tragfihig.

Diese Beurteilung trifft die Konstruktionen der sog. myth-and-ritual-
Schule an einer empfindlichen Stelle. Der vermeintliche Gottesname (oder
das Gottespriadikat) «David» schien ja ein hervorragendes Exempel fiir die
Verkorperung der Gottheit durch den Kénig zu sein.” Dies umso mehr, als
der Name offenbar dem Wortfeld der (korperlich-erotischen) Liebe entnom-
men war — und die vornehmste Aufgabe des Konigs doch gerade darin be-
stand, durch Analogie-Rituale die Fruchtbarkeit des Himmels auf die Men-
schen, Tiere und Felder herabzubeschworen. Der mit dem Liebesgott dod li-
ierte, wenn nicht identifizierte Konig dawid wire fir eine solche Rolle im Ve-
getationskult geradezu priadestiniert gewesen.'”

Man sollte diese Erwidgungen nicht deswegen zuriickweisen, weil sie in
neuzeitlichen Ohren, erst recht in evangelisch-theologisch geschulten, so
fremd, ja befremdlich klingen. Erhebliche Textbereiche der hebriischen Bi-
bel, wiewohl durch die Filter der exilisch-nachexilischen Schultheologie ge-

>Laut I Sam 16,10f. ist er der achte, nach I Chr 2,13-16 der siebte, jedenfalls der letzte
in der Reihe der Isai-Schne. Fiir Analogien verweist R.A. Carlson (/ H. Ringgren) in dem
Artikel M7 dawid (ThWAT 2, 167-181, hier 169) auf CAD, s.v. dadu, sowie — besonders
sprechend — auf Dtn 33,12.

®Vgl. die Aussagen I Sam 3,14; 16,8, iiberdies II Sam 12,24f.

7 Als die Figur Davids die Biihne betritt, fliegt ihr die Liebe nicht nur der Konigskinder
Jonatan und Michal, sondern auch des Konigs Saul und des ganzen Volkes Israel zu, I Sam
16,21; 18,1.3.16.20.22.28; 20,17; II Sam 1,26. Hier wird allerdings nicht die Wortwurzel
(j)dd, sondern *hb gebraucht, die viel weniger eindeutig auf das Bedeutungsfeld des Eroti-
schen und der korperlichen Liebe festgelegt ist, vgl. J.A. Thompson, The Significance of
the Verb love in the David-Jonathan Narratives, VT 24 (1974) 334-338.

8 S. Anm. 1, hier 172-174 bzw. 32-34.

?Vgl. 1. Engnell, Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East, Lund 1943,
176f.; G.W. Ahlstrom, Psalm 89, Lund 1959, 163ff.

"Dass dabei die korperliche Liebe unversehens auf den Zweck der Fruchtbarkeit ein-
geschrinkt wird, sei nur am Rande vermerkt. Die Menschen im Alten Orient und im
Alten Testament taten das nicht, wenn sie die Wortwurzel dd verwendeten. Wo im Hohen-
lied, in dem der Mann vierzigmal als dod besungen wird, ist von Vaterschaft oder auch nur
von Heirat die Rede?



dawid, déd und bytdwd 19

gangen, tragen noch deutlich genug die Spuren gemeinorientalischer Religio-
sitit, speziell des weitverbreiteten Fruchtbarkeitsglaubens.'' Ob nun durch
Jhwhs oder einer anderen Gottheit Wirken: die Fruchtbarkeit auf Erden ver-
dankte sich dem Himmel. Und wo immer Staatsheiligtiimer standen und wem
immer sie geweiht waren: die Konige Israels und Judas spielten in ithnen eine
bedeutsame kultische Rolle.'” War es nicht verlockend, sich den Griinder der
juddischen Dynastie — und damit jeden, der nach ihm auf seinem Throne sass
—schon vom Namen her mit einem gottlichen Nimbus umgeben zu denken?
Man meinte im Falle Davids dafiir noch ein besonders schlagendes Argu-
ment zu besitzen. Bekanntlich kollidiert die grosse Erzédhlung von Davids
Sieg iiber Goliat in I Sam 17 mit der knappen Notiz in IT Sam 21,19, wonach
ein gewisser Elhanan ben Jar‘e aus Betlehem den Goliat aus Gat erschlagen
habe. Der Schluss lag nahe: Der Goliatsieger aus Betlehem hiess Elhanan —
bis er in Dod / David umbenannt wurde, und dies war der Fall, nachdem er
Jerusalem zu seiner Residenz erkoren und dort den Gott Dod vorgefunden
hatte.'”> Dwd wire dann ein von dem grossen Dynastiegriinder erst zu einem
relativ spiten Zeitpunkt seiner Karrierre angenommener, iiberaus an-
spruchsvoller Thronname.'* Diese Theorie hat den Vorzug und den Nachteil
zugleich, dass sie einen schon fiir den Chronisten drgerlichen Widerspruch in-
nerhalb der Davidiiberlieferung'® in ein zeitliches Nacheinander aufldst.
Zwar hat es wohl wirklich nur einen Goliat-Toter gegeben; doch dies ist aller
Wahrscheinlichkeit nach nicht David alias Elhanan gewesen'®, sondern Elha-
nan allein, dem dann die Davidiiberlieferung diese Ehre streitig machte.'’

"'Der derzeitige Stand der Forschung und Diskussion zum Thema Monotheismus und
Synkretismus im alten Israel spiegelt sich in dem Sammelband W. Dietrich / M.A. Klop-
fenstein (Hg.), Ein Gott allein? JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im Kon-
text der israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte, 1994 (OBO 139).

12 Wenige Belege mogen geniigen: 11 Sam 6; 8,18; 24,25; I Kon 6-8; 12,26-33; 11 Kon
10,18-27; 21-23.

13S0 Ahlstrom (s. Anm. 9) 183ff. Dazu bemerkt Carlson (Anm. 5: 170) sehr scharfsin-
nig, die laut II Sam 5,9 sofort bei der Eroberung vorgenommene Umbenennung der Jeru-
salemer Burg in «Davids Stadt» zeige, erst recht in Kombination mit IT Sam 12,28, dass der
Isaisohn schon vor seiner Jerusalemer Zeit den Namen «David» getragen haben miisse.

“ Dass Thronnamen nicht nur von einem Oberherrn verlichen (so etwa in II Kon
23.34), sondern auch freiwillig angenommen werden konnten, unterliegt kaum einem
Zweifel. Fir Mescha von Moab macht dies etwa S. Morag (MeSa’. A Study of Certain Fea-
tures of Old Hebrew Dialects: Erls 5 [1958] 138-144) wahrscheinlich.

5 Der Chronist hat ihn dadurch zu beheben versucht, dass er flugs den Elhanan, statt
ihn aus Bet-Lehem stammen zu lassen, den Lahmi, den Bruder (!) des Goliat aus Gat, hat
erschlagen lassen, I Chr 20,5.

“Dessen Vatersname in 11 Sam 21,19 iibrigens noch von 2" in "¥° konjiziert werden
miisste.

7 Vgl. dazu W. Dietrich, Der Fall des Riesen Goliat. Biblische und nachbiblische
Erzihlversuche: J. Ebach / R. Faber (Hg.), Bibel und Literatur, Miinchen 1995, 241-258;
sowie ders., Die Erzihlungen von David und Goliat in I Sam 17, ZAW 108 (1996) 172-191.



20 Walter Dietrich

Abgesehen davon ist allerdings einzurdumen, dass die Wortwurzel dd so-
wohl im Alten Orient als auch im Alten Testament einerseits mit der Welt des
Gottlichen und andererseits mit dem Feld von Lust und Liebe in Verbindung
gebracht wird.'® Da begegnen mit der Wurzel dd gebildete Namen, durch die
ihr Triger mit einer geliebten Gottheit verbunden wird'?, da finden sich Schil-
derungen des Geliebten (ddd) und seiner Liebeskiinste®”, und es gibt auch —
freilich nicht im Alten Testament — Goéttinnen und Gotter, die Liebe ma-
chen.”! Allerdings schildert der Prophet Jesaja recht unverhohlen Jhwh als
enttiuschten Liebhaber” (Jes 5,1).> Uniiberhdrbar bzw. uniibersehbar sind
auch die religiosen Konnotationen in der erotischen Bildsprache des Hohen-
liedes.>* Und doch: Wo immer sich innerhalb wie ausserhalb der Bibel dod
oder ein mit ihm wurzelverwandtes Wort auf eine Gottheit bezieht, da «fun-
giert es bloss als Appellativ»: «Weder im ost-, noch im west- noch im stidse-
mitischen Raum lésst sich ... fiir dwd ein Gebrauch als Gottesname eindeutig
feststellen.»

18 Reichhaltiges Belegmaterial findet sich bei J. Sanmartin-Ascaso, Art. 7T ddd
(ThWANT II, 152-167) zusammengestellt.

Tm AT etwa Dodo, Ri 10,1; II Sam 23,24.

2"Im AT am ausgiebigsten im Hohenlied.

21'Vgl. Sanmartin-Ascaso (s. Anm. 18, hier 156) zu Ugarit. Ubersetzungen der Lieder
von Baals und Anats Liebe bei J.C. de Moor, An Anthology of Religious Texts from Uga-
rit, Leiden 1987, 109-116.

22 Die abschwiichende Ubersetzung von déd / jadid mit «Freund» (z.B. Ziircher Bibel)
erscheint als kaum zulissig. Wahrscheinlich verdankt sie sich religioser Scheu. Jesaja (und
iibrigens auch Hosea!) hat diese Scheu nicht. Wessen Geliebter ist Jhwh: der des Prophe-
ten? oder der des Volkes Israel bzw. Juda? oder der des Landes?

2Weit unklarer ist die Sachlage bei der anderen beriithmten prophetischen Belegstelle
Am 8,14. Laut A. Hoffmann (David. Namensdeutung zur Wesensdeutung, 1973 [BWANT
100]), der den Sachverhalt ausfiihrlich diskutiert (138-154), hat man von der durchaus
«genialen Konjektur» von 777 zu M7 (und von TR zu TIWK) «Abschied zu nehmen»
(154).

24 0. Keel hebt dies in seinem Kommentar (ZBK 18, 1986) etwa gegeniiber der dezi-
diert profanen Auslegung G. Gerlemans (BKAT 18, ?1981) hervor. Dass indessen das
Hohelied geradeswegs die Liebe zwischen Gott (Dod!) und Gottin (Aschera?) oder zwi-
schen deren koniglichen Reprisentanten auf Erden besinge (so Ahlstrom[s. Anm. 9]
169ff), glaubt wohl niemand mchr.

25 Sanmartin-Ascaso (s. Anm. 18, hier 157). Hoffmann (s. Anm. 23, hier 163) hatte
noch etwas milder geurteilt, es sei «die Existenz und Verehrung eines Gottes Dod zwar
unwahrscheinlich, aber doch auch nicht rundweg auszuschliessen». H.M Barstad (Art.
DOD dwd: Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Leiden 1995, 493-498, hier 495)
spricht von «a new consensus where it is claimed, that dwd is not a divine name at all,
hardly in the biblical Umwelr and most certainly not in the Bible itself». Vgl. auch N.
Na’aman, Beth-David in the Aramaic Stela from Tel Dan (BN 79 [1995] 17-24, hier 17):
«no unequivocal reference to a deity named Daod is known from the entire corpus of
ancient Near Eastern texts or from the Bible».



dawid, déd und bytdwd 21

Mit diesem literarischen gilt es noch den — freilich wesentlich schmaleren
— epigraphischen Befund zu vergleichen.

Der moabitische Konig Mescha riihmt sich in seiner bekannten, um 830
v.Chr. entstandenen Siegesstele unter anderem, die israelitische Stadt Atarot
erobert, ihre Bewohnerschaft getotet und so die Stadt fiir (den moabitischen
Gott) Kamosch und fiir Moab geopfert zu haben (Zeile 11f.). Dann wortlich:
«Und ich brachte von dort weg den ! dwdh und schleppte ihn vor Kamosch
in Qarjot» (Z.12). Die Ubersetzung des fraglichen Passus ist bis heute unsi-
cher und umstritten. Das erste der beiden ritselhaften Worter deutet man
aufgrund des biblisch-hebriischen Nomens *ry’l (‘Ariel’)*, das etymologisch
mit vk ‘verbrennen’ zusammenzuhingen®’und in Ez 43,15f.; Jes 29,11.7 in kul-
tischem Kontext gebraucht zu sein scheint, gern auf einen Kultgegenstand,
etwa einen Riucheraltar.”® Mescha hiitte seine Beute — auf seine Weise ganz
sachgemiss® — als Siegestrophie vor den ‘richtigen’ Gott gebracht, um den
‘falschen’, besiegten Gott der Atarotiter zu demiitigen. Wie aber hiess dieser
Gott? Etwa dod? Der Sache nach ergibe das Sinn («den Brandopferaltar[?]
ihres [des Stadt-Gottes| Dod» 0.4.), sprachlich aber nicht; denn an einen Ei-
gennamen kann im gesamten semitischen Sprachraum kein Suffix angehéngt
werden.* Wenn es sich um einen Gottesnamen handeln soll, dann miisste fiir
diesen das auslautende -/ konstitutiv sein, konnte sein Name also Dawdoh
0.4. lauten (was sich natiirlich immer noch von der Wortwurzel dd herleite-
te).>! Freilich, ein solcher Gott ist von nirgendwoher aus dem reichen literari-
schen und inschriftlichen Material des Alten Orients bekannt. So liegt es, zu-
mal Mescha von einer israelitischen Stadt redet und die hebriische Bibel das
Wort dod sehr wohl und auch mit religiosen Konnotationen kennt, viel ndher,
dwd an dieser Stelle als Epitheton eines in Israel verehrten Gottes —sei es nun
Jhwh oder auch El oder Baal* — zu verstehen, den die Atarotiter (solange es
sie noch gab!) zirtlich als ihren «Liebling» ansprachen.™

0 Es ist hier gegeniiber dem moabitischen Wort nur ein Vokalbuchstabe hinzugekom-
men, und vielleicht hat man schon auf der Mescha-Stele ein «i» mitzulesen.

7 Vgl. HAL, s.v.

% Gesichert ist diese Deutung freilich nicht. Das Wort liesse sich auch von ry «Lowe»
+ °l «Gott» ableiten und als Personenname auffassen, als was es in II Sam 23,20 zumindest
die LXX versteht (Hinweis von VDM Stefan Miinger, Bern).

#Vgl. die Verbringung der Lade in den Dagontempel, I Sam 5.

3 Diese Debatte ist neuerdings noch einmal ausfiihrlich um die Buchstabenfolge *$rth
in den Inschriften von Kuntillet Adschrud gefiihrt worden, vgl. die entsprechenden Regi-
stereintridge in dem in Anm. 11 genannten Sammelband (hg. von W. Dietrich und M.A.
Klopfenstein) sowie O. Keel / C. Uehlinger, Gottinnen, Gotter und Gottessymbole, 1992
(QD 134), 237-282, und zusammenfassend J. Renz / W. Rollig, Handbuch der althebréi-
schen Epigraphik, 1I/1, Darmstadt 1995, 91-93.

31So schon C. Clermont-Ganneau, La stele des Mésa, JA 9 (1887) 72-112, hier 101, und
R. Dussaud, Les monuments Palestiniens et Judaiques, Paris 1912, 16; in neuerer Zeit F.I.
Andersen, Moabite Syntax, Or. 35 (1966) 81-120, hier 90.



22 Walter Dietrich

So wenig wie ein Gottesname, kann aus dem dwdh in Zeile 12 der Mescha-
Stele ein menschlicher Eigenname herausgelesen werden, so dass es etwa um
irgendeinen Konflikt mit «David» oder dem Davidshaus ginge. Das Konig-
reich Juda hitte in Atarot, einer im nordlichen Moab gelegenen Stadt, auch
keinen Einfluss nehmen konnen, und Mescha selbst spricht ja auch von einem
Konflikt mit Israel. Anders kdnnte es mit einer Ortschaft sein, die in Zeile 31
der Inschrift erwdhnt wird. Dort ist zu lesen: whwrnn.y$h.bh, was wohl bedeu-
tet: «und (was den Ort) Awrnn (betrifft), so wohnte darin ...». Es diirfte dies
dieselbe Ortschaft sein, die — in der Schreibweise A(w)rnym, vokalisiert als
horonayim — innerhalb biblischer Moaborakel auftaucht (Jes 15,5; Jer 48,3.5);
nach dem dortigen Kontext™ ist sie knapp nordéstlich des Siidendes des To-
ten Meeres, also nahe am Einflussbereich Judas, zu suchen.*

Aus Zeile 32 geht hervor, dass Mescha einen Feldzug gegen hwrnn fiihrte.
Wer war sein Gegner? Das Ende der Zeile 31 ist beschidigt, doch hat vor kur-
zem André Lemaire mitgeteilt, aufgrund erneuter epigraphischer Untersu-
chung nach dem vorhin zitierten Passus die Buchstabenfolge brdwd ausfindig
gemacht zu haben, wozu er nur einen einzigen Buchstaben, das ¢, habe frei er-
giinzen miissen.”® Demnach wiire die Stelle zu iibersetzen: «Und (was) hwrnn
(betrifft): es wohnte in ihm brdwd.» Unter btdwd ist kaum die Dynastie oder
ein von ihr entsandter Reprisentant zu verstehen, sondern das Land bzw. die
Leute, die dieser Dynastie unterstanden, Judier mithin.*” Historisch unglaub-

¥ Die sehr enge Parallele in Z. 18, nach der Mescha «die Geriite Jhwhs» aus Nebo weg
und «vor Kamosch» geschafft hat, macht allerdings wahrscheinlich, dass auch der «Lieb-
ling» Atarots Jhwh war.

* Bis heute redet man, freilich sehr abgeflacht, vom «lieben Gott». Damals hatte diese
Rede wohl ungleich tiefere Bedeutung.

*Und zwar vor allem nach dem von Jes 15,5, vel. W. Schottroff, Horonaim, Nimrim,
Luhith und der Westrand des «Landes Ataroth», ein Beitrag zur historischen Topographie
des Landes Moab: ZDPV 82 (1966) 163-208, spez. 179-196.

¥ Val. die Diskussion bei J.A. Dearman, Historical Reconstruction and the Mesha Ins-
cription: Ders. (Hg.), Studies in the Mesha Inscription and Moab, 1989 (ABSt 2) 155-210,
spez. 18ff., zusammengefasst bei J.A. Dearman, Art. Horonaim, ADB 111, 289; s. auch die
Kartenskizze in BHH 11, 783.

%% A. Lemaire, La dynastie davidique (byt dwd) dans deux inscriptions ouest-sémi-
tiques du IXe s. av. J.-C., SEL 11 (1994) 17-19; Ders., «<House of David» Restored in Moa-
bite Inscription, BAR 20/3 (1994) 31-37. Wie zu erwarten, gibt es bereits Widerspruch
dagegen (E. Ben Zvi, On the Reading ‘bytdwd’ in the Aramaic Stele from Tel Dan, JSOT
04 [1994], 25-32, spez. 29-32), doch er wirkt matt: die Ergiinzung eines ganzen Buchstabens
sei gewagt, die Syntax des gesamten Satzes nicht ganz gesichert, und tiberhaupt sei es
«questionable», ob David — aber wer redet von David? — Stiidmoab kontrolliert und besie-
delt habe.

" Es scheint mir voreilig zu sein, wenn Lemaire (vgl. die vorige Anmerkung) das von
ihm entdeckte brdwd (evtl. auch br dwd) sogleich auf das Davidshaus deutet. Ebensogut
wire denkbar, dass der Name der Dynastie hier — wie in der anschliessend zu besprechen-
den Stele von Tel Dan — das von ihr regierte Land, also Juda, meint.



dawid, dod und bytdwd 23

haft ist das keineswegs. Zur Zeit der Omriden bestanden enge Verbindungen
zwischen Israel und Juda - eine Liaison, die besonders anschaulich durch die
beiden starken Frauen Isebel und Atalja verkorpert wird (I1 Kén 8-11). Wohl
moglich, dass beide Staaten zu dieser Zeit weite Teile Transjordaniens fiir
sich beanspruchten und auch beherrschten und besiedelten. Mescha selbst
schildert den israelitischen Expansionismus recht anschaulich und deutet den
juddischen an. Wichtiger ist ihm natiirlich, dass er das von ihm als moabitisch
beanspruchte Gebiet im Norden wie im Siiden gewissermassen ‘ethnisch ge-
sdubert’ hat. Und auch die Bibel berichtet, legendarisch breit ausgeschmiickt,
von einem gemeinsamen Feldzug, den der israelitische und der judiische
(und noch dazu der edomitische) Konig gemeinsam gegen Mescha von Moab
unternahmen und der weder unproblematisch verlief noch glorreich endete
(IT Kon 3).

Das Ende der aussenpolitisch so erfolgreichen Omridenzeit signalisiert
nicht nur die Mescha-Stele im Osten, sondern auch eine neuerdings entdeckte
Stele von Tel Dan im Norden. Am 21. Juli 1993 wurde dort ein Fragment ei-
ner Monumentalinschrift gefunden, in dem ein araméiischer Herrscher im Ich-
Stil zunédchst von seinem «Vater» berichtet, dann davon, dass Israel Teile sei-
nes Landes besetzt gehalten habe, dass dann aber er, der Verfasser, unter-
stiitzt von dem Gott Hadad, in einem Krieg Tausende von Streitwagen und
Pferden vernichtet habe. In diesem Zusammenhang, in den Zeilen 8 und 9, ist
vom «Konig Israels» und vom «bytdwd» die Rede.™

So bruchstiickhaft diese Mitteilungen sind, verbunden mit den Fundum-
stinden verraten sie einiges von einer bewegten Geschichte in diesem israeli-
tisch-araméischen Grenzgebiet: Aram war von Israel bedréngt, Israel dann
von Aram besiegt, daraufhin die araméische Siegesstele in dem Grenzort Dan
aufgerichtet, spiter aber wieder zerstort und — so jedenfalls das aufgefundene
Fragment — in einer israelitischen Befestigungsmauer wiederverbaut worden,
welche ihrerseits wihrend des Feldzugs des Assyrerkonigs Tiglatpileser I11.
im Jahr 733/32 zerstort wurde. Dieses letzte Faktum setzt den Terminus ad
quem. Die Reihe der vorausgehenden Ereignisse sowie paldographische In-
dizien fiihrten dazu, dass die Inschrift alsbald und fast unisono® ins 9. Jahr-
hundert v.Chr. datiert wurde. Dazu fiigt sich gut, dass die Bibel die allermei-
sten Kriege zwischen Aram und Israel etwa in dieses Jahrhundert einordnet.

¥ Vel. die Erstverdffentlichung des Archiologen A. Biran und des Epigraphikers J.
Naveh: An Aramaic Stele Fragment from Tel Dan, IEJ 43 (1993) 81-98.

¥ Als Rufer in der Wiiste iibten sich lediglich zwei Experten aus Kopenhagen: T.L.
Thompson (‘House of David’: An Eponymic Referent to Yahweh as Godfather, STOT 9
[1995] 59-74, hier 59) tippt auf das spite 8. oder das [riithe 7. Jahrhundert, FH. Cryer (On
the Recently-Discovered ‘House of David’ Inscription, STOT 8 [1994] 3-19, hier 6 u. 8)
konnte mit der Datierung ebenfalls bis ins 7. Jahrhundert hinuntergehen.



24 Walter Dietrich

Wesentlich von der jeweils angenommenen Korrelation mit diesen Berich-
ten*” hiingen die genaueren Datierungsversuche fiir die Stele ab.*!

Dass die Stele von Tel Dan eine so kaum je dagewesene Springflut von Pu-
blikationen ausgelost hat, liegt hauptsichlich an den drei Buchstaben d-w-d —
kein Wunder, schien damit doch der erste (und noch dazu recht frithe) aus-
serbiblische Beleg fiir die Existenz Davids und seiner Dynastie gefunden zu
sein.* Doch eben darum entbrannte alsbald ein heftiger Streit, der sich in der
populdrwissenschaftlichen Zeitschrift «Biblical Archaeology Review» in ein-
driicklichen Titelzeilen niederschlug: «‘David’ Found at Dan», tonte es zuerst
optimistisch;* «‘House of David’ — Built On Sand. The Sins of the Biblical
Maximizers», hallte es kritisch zuriick:** «The ‘House of David’ and the
House of the Deconstructionists», lautete das bissige Echo.*

Der Streit geht um das rechte Verstindnis des Ausdrucks bytdwd. Nahe-
liegenderweise lasen ihn die Erstveroffentlicher und viele nach ihnen als
bétdawid, biblisch wohlbekannt als M7 17°'2, «Haus Davids». Da das unmittel-
bar vorangehende Wort auf k auslautet und in der Vorzeile ein mlk ysr’l figu-
riert, ergidnzte man auch hier flugs zu ml/k und hatte damit einen «Konig des
Hauses Davids» — unklar blieb nur, welchen. Dieser Losung stehen allerdings
einige Schwierigkeiten entgegen.*® Da sind zunichst epigraphische Probleme:
Wihrend sonst in der Inschrift alle Worter (iibrigens auch die im Status con-

“'Biran und Naveh nannten gleich selber die drei am ehesten in Betracht kommenden
biblischen Bezugspunkte: die Araméaerkriege von I Konl5 (wo in V. 20 ausdriicklich die
Zerstorung Dans durch die Araméer vermerkt ist), in I Kon 20 und 22 (die aber wohl
filschlich in die Zeit Ahabs datiert sein diirften) und in II Kon 8f. (wo der Bericht iiber
kriegerische Auseinandersetzungen mit Aram in den vom Putsch Jehus tibergeht). In
einer Reihe von Elischa-Geschichten in II Kén 5-8 und 13 schimmert ebenfalls die araméi-
sche Gefahr auf, die erst unter Jerobeam II., d.h. gegen die Mitte des 8. Jahrhunderts, ganz
gebannt gewesen zu sein scheint (II Kon 14,25). Doch der Prophet Amos noch kennt Erin-
nerungen an schaurig grausame Ubergriffe der Aramier auf israelitisches Gebiet (Am
1,3).

41 Solches Verkniipfen biblischer und ausserbiblischer Daten ist, wie eine nun schon
hundertjihrige (Leidens-) Geschichte beweist, zwar immer problematisch, aber nicht von
vornherein ein Stindenfall (so P.R. Davies, «House of David» — Built On Sand. The Sins of
the Biblical Maximizers, BATR 20/4 [1994] 54-55, vgl. auch die sog. Kopenhagener Schule
um Cryer und Thompson [Anm. 39], zu der auch N.P. Lemche gehort (Bemerkungen iiber
einen Paradigmenwechsel aus Anlass einer neuentdeckten Inschrift, FS H. Donner, 1995
AAT, 99-108). Die Bibel kann immer noch als Geschichtsquelle dienen — vorausgesetzt,
man geht mit ihr behutsam und selbstkritisch, methodisch kontrolliert und differenziert
um.

2 Auf Italienisch klang das so: «il primo testo extrabiblico che parla della dinastia davi-
dica» (P. Kaswalder / M. Pazzini, La stele aramaica di Tel Dan, RivBib 42 [1994] 193-201,
hier 201).

*So der Titel des Beitrags von H. Shanks in BArR 20/2 (1994) 26-39

“PR. Davies, s. Anm. 41.

%S0 A. Rainey in BArR 20/6 (1994) 47.



dawid, dod und bytdwd 25

structus stehenden, siehe z.B. mlk ysr’l) durch Worttrenner voneineinander
getrennt sind, fehlt ein solcher zwischen byt und dwd. Schwer fillt die Erkla-
rung fiir den Vokalbuchstaben y in byt, da in analogen Fillen (etwa in assyri-
schen Konigsinschriften oder in der Mescha-Stele) fiir dieses Wort die Kon-
sonanten bt ausreichen. Hinzu kommen sprachlich-semantische Anstosse:
Die Constructus-Folge «Konig des Hauses des David» wirkt auf den ersten
Blick befremdlich. Die dynastische Bezeichnung «Haus Davids» scheint kei-
ne angemessene Parallele zu dem geographischen Terminus «Israel» in der
Vorzeile zu ergeben; glatter wirkte entweder hier «Juda» oder dort z.B.
«Haus Omris». Schliesslich erheben sich historische Fragen: Welcher aramii-
sche Herrscher — gar wenn es sich, wie anfangs oft angenommen, um einen
kleinen Vasallenkonig handelte — hitte sich erfolgreicher Aktionen gegen ei-
nen Herrscher des Davidshauses riithmen konnen? Ist es iiberhaupt wahr-
scheinlich, dass in Grenzstreitigkeiten zwischen Aram und Israel das judii-
sche K&nigshaus involviert war?

Obwohl nicht alle diese Argumente von gleichem Gewicht und obwohl sie
insgesamt nicht unwiderlegbar sind*’, geben sie Anlass, zunichst die Alterna-
tive ins Auge zu fassen, die in der Debatte iiber die Dan-Inschrift die Sympa-
thie einer ganzen Reihe von Gelehrten gefunden hat*: die drei entscheiden-
den Buchstaben d-w-d nicht als «David», sondern als «Ddd» zu lesen. Damit
eroffnen sich grundlegend verdnderte Perspektiven: Nicht vom juddischen
Konigshaus wire die Rede, sondern von einer Lokalitidt namens «Bet-Dod»
— moglicherweise eine Ortschaft in der Ndhe Dans oder ein Gebédude (ein
Tempel?) in der Stadt Dan; «Do6d» wire dann entweder als Eigenname auf-
zufassen oder als Epitheton einer dort verehrten Gottheit.

Dass ein Ort oder ein Heiligtum dieses Namens nirgendwo sonst, weder
inschriftlich noch biblisch, bezeugt ist, besagt noch nicht allzuviel. Bedeutsa-
mer ist, dass es, wie vorhin festgestellt, einen Gott namens Dod mit allergross-
ter Wahrscheinlichkeit nicht gegeben hat. Damit verliert die Theorie schon
einen Grossteil ihrer Uberzeugungskraft — zumal gleichzeitig einer ihrer

* Ich halte mich im folgenden vor allem an Argumente, die in dem Beitrag von E.A.
Knauf / A. de Pury / T. Romer (*BaytDawid ou *BaytDad? Une relecture de la nouvelle
inscription de Tel Dan, BN 72 [1994] 60-69) aufgefiihrt sind.

#Vgl. die souverine Replik von N. Na’aman, Beth-David in the Aramaic Stela from
Tel Dan, BN 79 (1995) 17-24. Auch H.M. Barstad und B. Becking stellen am Schluss ihres
Artikels (Does the Stele from Tel-Dan Refer to a Deity Dod?, BN 77 [1995] 5-12, hier 10)
fest, die von Knauf u.a. angebotene Interpretation von bytdwd sei «far from convincing»;
da aber andererseits «the view that 7572 does refer to the Davidic Dynasty provokes a
comparable number of uncertainties», lasse man den Ausdruck vorerst besser uniibersetzt.
Das ist m.E. zu viel der Vorsicht.

* Ausser Knauf v.a. (s. Anm. 46), Ben Zvi (s. Anm. 36), Davies (s. Anm. 41) und den
Autoren der ‘Kopenhagener Schule’ (s. Anm. 39) sind dies: R.G. Lehmann / M. Reichel,
DOD und ASIMA in Tell Dan, BN 77 (1995) 29-31, und, vorsichtig, C. Uehlinger, Eine
anthropomorphe Kultstatue des Gottes von Dan?, BN 72 (1994) 85-100.



26 Walter Dietrich

wichtigen Stiitzpfeiler hinféllt: die vermeintliche Analogie mit so wohlbe-
zeugten Ortsnamen wie Bet-El und Bet-Schemesch;* die Gottheiten El und
Schemesch wurden nachweislich verehrt, D6d nicht. Auch das Ausweichen
auf die Hilfstheorie, es kénne sich ja, wenn nicht um einen Gottesnamen,
dann eben um ein Gottesepitheton handeln, greift nicht. Wohl scheinen, wie
wir oben sahen, Gottheiten so bezeichnet worden zu sein”, doch erstens nicht
eben oft, und zweitens schwerlich in einer Namensbildung wie dieser: Wie
konnte eine Ortlichkeit «Haus des geliebten ...» genannt werden, ohne dass
wenigstens angedeutet wiirde, wer dieser Geliebte ist?”'

Je unwahrscheinlicher aber die Auffassung wird, bytdwd sei ein Toponym
und dwd dessen theophores Element™?, desto gebieterischer driingt sich das
Verstindnis von dwd als Eigenname und als Eponym eines nach ithm benann-

#Vel. etwa T.L. Thompson, «House of David»: An Eponymic Referent to Yahweh as
Godfather, SJOT 9 (1995) 59-74, hier 72. Wenn Davies (s. Anm. 41) und auch N.P. Lem-
che / T.L. Thompson (Did Biran Kill David? The Bible in the Light of Archaeology, JSOT
64 [1994] 3-22, hier 13) tiberdies und mit Nachdruck auf die angeblich besonders enge Par-
allele Asch-dod verweisen, so diirfte dies semasiologisch in die Irre gehen: Der Stadtname
Aschdod ist vermutlich aus einem Wortstamm gebildet, der akkadisch als Sadadu «mes-
sen» belegt und, analog zu «Aschkelon», mit dem Prifix Aleph versehen ist, vgl. F.M.
Cross / D.N. Freedman, The Name of Ashdod, BASOR 175 (1963) 48-50. Hier lisst sich
also eine Stiitze fiir die Existenz des Gottes Dod oder fiir die entsprechende Apostrophie-
rung des dort zu Hause gewesenen Gottes Dagon (vgl. I Sam 5) nicht finden.

"Doch vgl. das eher skeptische Urteil von H.M. Barstad und B. Becking (s. Anm. 47,
hier 10): «The analysis of the material known to us has shown that there is no evidence in
Iron Age texts from Palestine and from the Old Testament supporting the existence or
worship of a deity T17. The word dwd may have been used as an appellative or epithet of
deities in ancient Israel, including Yahweh, but the evidence is far from conclusive».

! Dies zumal, wenn es um eine Gottheit in einem nicht prinzipiell monotheistischen
Umfeld geht! Im Falle des dwdh in Zeile 12 der Mescha-Stele wird durch das Suffix jeden-
falls die Verehrerschalt des gemeinten Gottes (in der israelitischen Stadt Atarot) und
damit indirekt auch dieser selbst (vermutlich JThwh) identifiziert.

32 Auf sie aufgesattelte weitere Hypothesen vermogen sie nicht zu stirken, eher im
Gegenteil. So riskieren etwa Knauf u.a. (s. Anm. 46, hier 67) den Vorschlag, bytdwd nicht
nur als Heiligtum, sondern konkret als dessen Haupt-Betyle zu verstehen und darum das
vorangehende, auslautende k von dem Verb nsk «(eine Libation) ausschiitten» herzulei-
ten. Mindestens ebenso waghalsig ist der Vorschlag von Lehmann und Reichel (s. Anm.
48), in dem auf bytdwd folgenden Wort W’Sm bzw. w’§m nicht, wie allgemein iiblich, eine
Verbform, sondern den Gottesnamen Ashima zu sehen: doch dieser wird, wo immer er
auftaucht — und das ist selten genug und nie sicher in Israel —, mit auslautendem Aleph
geschrieben, vgl. M. Cogan, Art. ASHIMA X2"UX, Dictionary of Deities and Demons in
the Bible, Leiden 1995, 195-197. Geradezu tollkiihn ist die Behauptung von Lemche und
Thompson (s. Anm. 49 [JSOT 1994], hier 21), die — von ihnen fehlgelesene — Dan-Inschrift
erbringe den Beweis fiir den «metaphorical character» der biblischen Rede von David und
Davidshaus, welche gar nicht einen Konig und eine Dynastie meine, sondern «Yahweh'’s
relationship to Judaism as eternal, centered in the byt Dwd or temple of Jerusalem». Auf
diese Weise soll Biran David «gekillt» haben; wenn es aber nicht David war — was oder
wen dann?



dawid, dod und bytdwd 27

ten ‘Hauses’ auf.”® Die sprachlichen Probleme, die dem entgegenzustehen
scheinen, sind 16sbar. Der fehlende Worttrenner — der ja tibrigens durch die
Annahme eines Toponyms auch nicht erklirt ist — zeigt zunédchst einmal, wie
sehr der Schreiber beide Wortteile als eine zusammengehorige Einheit emp-
funden hat.”* Es gibt dafiir inschriftlich durchaus Analogien.” Sollte zudem
das vorangehende Wort tatsdchlich zu [ml]k zu ergédnzen sein, was die ver-
mutlich parallele Wendung m/k ysr’l in der Vorzeile nahelegt, dann hitte der
Schreiber eine etwas holprige doppelte Genetivkonstruktion vielleicht ein
wenig glitten wollen.”® In der Plene-Schreibung von byt, vielleicht auch von
dwd, konnte, wenn man nicht einfach mit der Moglichkeit interkonsonanti-
scher Vokalschreibung schon in so frither Zeit rechnen will,”” sich ein Spezi-
fikum siidpaldstinischer Aussprache spiegeln: Der aramdische Schreiber
wollte Umlaute, die in seinen Ohren auffallend stark herausklangen, phone-
tisch moglichst korrekt wiedergeben. Dies wiederum liesse darauf schliessen,
dass in der biblischen Namensform dawid bzw. dawid®® «eine kiinstliche Vo-
kalisation nach dem Muster von nds?®, masiah o.4.» vorliegt”, die sich dem
Wunsch nach der «Beseitigung eines religiosen Anstosses» verdankt.”

Steht also der Annahme, die Stele von Tel Dan erwiéhne tatsdchlich den
aus der Bibel wohlbekannten Konig David bzw. sein Haus, sprachlich nichts
im Wege, so bleiben doch noch sachliche Fragen. Es gilt als ausgemacht, dass
in der hebriischen Bibel® bét dawid immer das judiische Konigshaus, die Da-
vidsdynastie, meine.®* Diese Bedeutung aber kann bytdwd in der Dan-In-

» Tertium non datur. Die Idee von Ben Zvi (s. Anm. 36, hier 27f), dwd konne Titel
«most likely [of] an important (northern) Israelite officer» gewesen sein, von denen wir
just zwei kennen — den einen in Atarot (Mescha-Stele, Zeile 12!), den anderen in Dan
(Dan-Stele, Zeile 9!) —, gehort ins Reich der Phantasie.

*Vgl. G.A. Rendsburg (On the Writing 702 in the Aramaic Inscription from Tel
Dan, IEJ 45 [1995] 22-25): ... «one entity non requiring a word divider» (22). Rendsburg
gibt zu erwigen, ob der Schreiber der Stele, weil im Aramdischen Bir-X-Bezeichnungen
fur Staaten und Regionen ungemein hiufig seien, byrdwd gar nicht mehr als eigentlichen
Constructus gehort habe.

> A. Rainey (s. Anm. 45) verweist auf die Namen blm.brb% in der Dér-Alla- und
brrkb in der Kilamuwa-Inschrift.

% Etwa von «Konig des Hauses des David» zu «Konig von Davidshaus», vgl. N.
Na’aman (s. Anm. 47), 20. Dass cine solche Formulierung keine «monstruosité séman-
tique» ist, wie Knauf w.a. (s. Anm. 46, hier 66) behaupten, weist Na’aman an vielen Paral-
lelen auf — nur vergisst er zu erwihnen, dass iiberall dort ein Land gemeint ist, nicht, wie
von Knauf u.a. fir das bytdwd der Dan-Stele angenommen (und dann bezweifelt), eine
Dynastie.

37So H.-P. Miiller, Die aramiische Inschrift von Tel Dan, ZAH 8 (1995) 121-139, hier
126.

¥ Die Plene-Schreibung wird bezeichnenderweise erst in jiingeren Schichten géingig.

%9 Carlson (s. Anm. 5, hier 169) erwiigt iiberdies yadid als Vorbild.

%'H.-P. Miiller (s. Anm. 57) 127. Der religitse Anstoss lag in den religiosen Konnota-
tionen von dwd.



28 Walter Dietrich

schrift schwerlich haben. Denn wie konnte ein «[Kd|nig der Davidsdynastie»
— abgesehen davon, dass dies ein sprachlich seltsamer Ausdruck wire — Seite
an Seite mit einem «Konig von Israel» auftreten? Kein Problem wiirde diese
Parallelitit hingegen bereiten, wenn mit bytdwd nicht eine Dynastie, sondern
ein Land, natiirlich Juda, gemeint wire. Bekanntlich sind sowohl in aramai-
schen wie in assyrischen Schriftdokumenten viele Ldndernamen mit dem
Wort b(i)t und dem daran anschliessenden Namen des jeweiligen Dynastie-
griinders gebildet.* So wiire eigentlich die Bezeichnung eines judiischen Ko-
nigs als mlk bytdwd in einer aramiischen Inschrift sehr wohl zu erwarten.®
Wie aber ist dazu der biblische Befund ins Verhéltnis zu setzen? Beweist
dieser, dass Juda sich selbst nicht als «Davidshaus» bezeichnet hat? Doch der
biblische Sprachgebrauch ist keineswegs so eindeutig, wie es zunéchst den
Anschein hat. Von den etwa dreissig Fallen, in denen das Nomen "2 und der
Name 7["])7 in Verbindung gebracht werden, ist zwar tatsédchlich — abgesehen
von vier Stellen, in denen es um ein Gebdude bzw. den Palast geht® — aller-
meist die Familie bzw. die Dynastie Davids gemeint®. An zwei Stellen jedoch,
IT Sam 3,1 und 3,6, ist dieses Verstdndnis fast nicht moglich. Dort ist von Krieg
«zwischen dem Haus Sauls und dem Haus Davids» die Rede. Hans Joachim
Stoebe bemerkt dazu fast vorwurfsvoll in seinem neuen Kommentar®”: «Von
einem Haus Davids kann noch nicht die Rede sein, im Grunde auch nicht von
einem Haus Sauls». Im Unterschied zu dlteren Kommentatoren meint er je-
doch, das Wort bét sei «deswegen nicht zu tilgen..., sondern ist ein Hinweis auf
die Entstehungszeit dieses redaktionellen Zwischenstiickes» — eine spéte na-

! Und iibrigens auch im Neuen Testament, vgl. Lk 2.4: 814 10 €ivor avtov €€ oikou Kol
TaTPLaC Aouid.

%2Vgl. die Feststellung Na’amans (s. Anm. 47, hier 20): «byt dwd is mentioned in the
Bible only in the sense of ‘the House of David’», oder die Aufforderung Hoffners (Art.
72, ThWAT 1, 629-638, hier 637): «Wenn der Ahn, nach dem das Haus genannt wurde, ein
Konig war, sollen wir das Wort byt mit ‘Dynastie’ iibersetzen», wozu sogleich 7™17 112 als
prominentes Beispiel aufgefiihrt wird.

% Das wohl bekannteste Beispiel ist die Benennung Jehus, des Totengribers der Omri-
Dynastie, als «laua von Bit-Humri» in einem Annalenfragment Salmanassers I11. aus dem
Jahr 841 v.Chr., und noch kurz vor seinem Untergang hiess das Nordreich Israel bei den
Assyrern Bit-Humria, vgl. TGI? 51 bzw. 59. Viele weitere Beispiele zihlen Rendsburg (s.
Anm. 54) und Na’aman (s. Anm. 47, hier 20) auf.

®In den assyrischen Inschriften wird normalerweise der Name «Juda» keilschriftlich
umschrieben, vgl. etwa die Texte Nr. 23, 28, 39 in TGI°.

%1 Sam 19,11; I Sam 5,11; Neh 12,37; Il Chr 8,11.

% Bezweifeln liesse sich das noch bei I Kon 12,16.19(.26) par. 11 Chr 10,16.19. An die-
sen Stellen wire die Deutung, Nordisrael habe sich vom judidischen Staat (nicht von der
davidischen Dynastie) getrennt, durchaus diskutabel, doch figurieren im Kontext sehr
deutlich David personlich und sein Vater Isai, werden also die Wurzeln der Dynastie ange-
sprochen. So ist wohl die antidynastische Interpretation der genannten Stellen vorzuzie-
hen.

% Das zweite Buch Samuelis, 1994 (KAT VIII/2) 112.



dawid, dod und bytdwd 29

tiirlich, in der solche Fehler anscheinend leichter unterliefen als frither.%® Sol-
che Mutmassungen eriibrigten sich weitgehend, wenn in II Sam 3,1.6 gar nicht
von dem «Haus Davids» und dem «Haus Sauls» im Sinne von Dynastiebil-
dungen die Rede wire, sondern — von den Konigtiimern Juda und Israel!
Freilich hitte der Autor jener Verse den ihm (und auch dem Autor der Stele
von Dan!) bekannten Sprachgebrauch etwas zu weit, ndmlich in die Zeit Da-
vids selber, zuriickprojiziert, dabei aber die gemeinte Sache genau getroffen:
Das Konigtum Juda existiert seit Davids Salbung in Hebron (II Sam 2,4), das
Konigtum Israel seit der Konigserhebung Sauls (I Sam 9-11) und iiber dessen
Tod hinaus unter seinem Sohn Ischbaal. Nicht zuféllig wird dessen Reich in I1
Sam 2.9 als rein nordisraelitisch beschrieben, so dass siidlich davon Raum
bleibt fiir das Juda Davids.

Wenn die Inschrift von Dan das Konigreich Juda als bytdwd bezeichne
dann nennt sie es also nicht nur bei einem im altorientalischen Kontext er-
wartbaren, sondern bei einem in der Bibel belegten Namen. Dass sie das is-
raelitische Bruderreich nicht analog dazu «Haus Sauls» nennt, ist, wenn man
der biblischen Darstellung der frithen Konigszeit auch nur in Grundziigen
glaubt, leicht zu begreifen. Schon erstaunlicher ist, dass sie es nicht «Haus
Omris» nennt. Vielleicht deutet sich darin eine «Phasenverschiebung» im
Ubergang «vom Stammesstaat zum Flichenstaat» an, der im Norden «etwa
hundert Jahre» friiher erfolgte als im Siiden.” Vielleicht auch wollte man eine
besonders verhasste Dynastie durch Nichterwidhnung strafen — oder man wus-
ste gar und gab zu verstehen, dass es diese Dynastie mittlerweile nicht mehr
gab.”! Damit kommen wir zu geschichtlichen Fragen.

Die vielen Spekulationen iiber den historischen Ort des zuerst gefundenen
(und bisher allein besprochenen) Fragmentes A der Stele von Tel Dan sind
grossenteils hinfillig geworden, seit zwei neue Fragmente, B1 und B2, ent-
deckt und der Offentlichkeit vorgestellt wurden.” Es sind relativ kleine
Bruchstiicke, die sich aber zweifelsfrei zusammenfiigen lassen™ und die eben-
so zweifelsfrei zum gleichen Textmonument wie Fragment A gehoren.” Ne-
ben einigen klaren Aramaismen, welche die aramiische Autorschaft der Ste-

t,69

% Stoebe gibt folgende knappe Begriindung: <72 im Sinne von Familie ist ja relativ
spit (Jenni, THAT I, Sp. 311)». M.E. tragen indes die dortigen Ausfiihrungen Stoebes
weitreichende literarhistorische Schlussfolgerungen nicht.

% Dies hilt neuerdings auch E.A. Knauf (Das «Haus Davids» in der alt-aramiischen
Inschrift vom Tel Dan, BiKi 51 (1996) 9f) fiir «durchaus moglich», ja es sei nach Auffin-
dung der B-Fragmente «um einiges wahrscheinlicher geworden». So kénnte sich Davies’
Ausserung «I am not the only scholar who suspects that the figure of King David is about
as historical as King Arthur» (s. Anm. 41, hier 55) bald als zu optimistisch erweisen.

E.A. Knauf (s. die vorige Anm.) 10.

"Dass die Assyrer noch weit spiter vom «Haus Omris» reden, besagt hichstens etwas
iiber die Usancen oder auch die Qualitdten der assyrischen Diplomatie. Das Prunkstiick
dieses Staates war sicher die Armee!



30 Walter Dietrich

le noch deutlicher machen als Teil A, ist das Aufregendste an Teil B die Er-
wihnung zweier Namen.” Sie sind nicht vollstindig erhalten: Man erfihrt die
letzten Konsonanten des Eigennamens, gefolgt jeweils von br («Sohn des
X»), worauf urspriinglich der Vatersname gefolgt sein muss. Die beiden Na-
mensfragmente nun lauten: ... -rm br ... und ... -jhw br ... Im ersten Fall wird
man wohl «-ram», im zweiten sicher «-jahu» zu vokalisieren haben; der zweite
Name ist also mit Sicherheit Jhwh-haltig, der erste konnte es sehr wohl eben-
falls sein — und das weist mit allerhochster Wahrscheinlichkeit nach Israel
und/oder Juda.”” Wie von selbst stellt sich die Analogie ein: Wenn in Text A
ein «Konig von Israel» und ein «[Ko]nig von Davidshaus» aufeinander fol-
gen, so konnten, ja werden die in Text B’ aufeinander folgenden Namen die

"2 Das gilt ohnehin fiir die Versuche zur Spitdatierung aus der Kopenhagener Schule,
vel. J. Tropper, Paldographische und linguistische Anmerkungen zur Steleninschrift aus
Dan, UF 26 (1994 [erschienen 1995]). Betroffen sind aber auch andere Datierungsversu-
che. E. Puech etwa ergidnzte den Text von Fragment A um rund zwei Drittel, zog von da
aus Verbindungslinien zu [ Kon 22 und meinte daraufhin Joschafat (867-850) als den
gemeinten Davididen identifizieren zu konnen (La steéle araméenne de Dan: Bar Hadad II
et la coalition des Omrides et de la maison de David, RB 101-102 [1994] 215-241). B. Hal-
pern gelangte nach hochst griindlicher und informativer Durchmusterung des gesamten
biblischen und ausserbiblischen Quellenmaterials zum israelitisch-araméischen Verhiltnis
im 9. Jahrhundert zu dem Schluss, der fragliche Araméerkonig sei Ben-Hadad II. und sein
Gegenspieler auf israelitischer Seite einer der Nachfolger Jehus gewesen — womit man
ganz ans Ende des 9. Jahrhunderts gelangte (The Stela from Dan: Epigraphic and Histori-
cal Considerations, BASOR 296 [1994] 63-80).

> A. Biran / J. Naveh, The Tel Dan Inscription: A New Fragment, IEJ 45 (1995) 1-18.

7 Dies hitte T.L. Thompson (Dissonance and Disconnections: Notes on the bytdwd
and hmlk.hdd Fragments from Tel Dan, SJOT 9 [1995] 236-240) nicht anzweifeln sollen.
Sehr wohl aber sind erhebliche Zweifel gegeniiber der Art und Weise angebracht, wie die
Erstveroffentlicher die Kombination B1+B2 zu Fragment A in Beziehung gesetzt und dar-
aufhin Textergdnzungen vorgenommen und weitreichende Schliisse gezogen haben. Wenn
die Photographie nicht triigt, sind die Schriftzeilen sowohl in Text A wie in Text B tadellos
gerade, zwischen A und B, so wie Biran und Naveh sie zusammenfiigen, aber leicht
geknickt. Moglicherweise war der Ort von B an einer ganz anderen Stelle innerhalb des
Monuments — zumal, wenn dieses etwa nicht eine Stele, sondern ein (viel grosser zu den-
kender) Orthostat gewesen wire, vgl. Knauf u.a. (s. Anm. 46, hier 60f.).

> Es wirkt fast verzweifelt, wenn EH. Cryer beteuert, «that the Betdawd/House of
David inscription has nothing to do with the new fragments», dann aber konzediert, A und
B «could be products of the same school, or even of the same individual after some years’
interval» (King Hadad, STOT 9 [1995] 223-235, hier 225).

"Dabei ist von vornherein klar, dass in einer Monumentalinschrift nicht irgendwelche
Personen, sondern nur politisch bedeutsame Personlichkeiten, in der Regel Konige,
erscheinen werden.

T Cryer (s. Anm. 75, hier 234) sucht dem auszuweichen, indem er nach Jhwh-Vereh-
rern ausserhalb von Israel und Juda Ausschau hilt. Er findet solche im Konigs-Onomasti-
kon von Hamat (dazu Verweis auf VT 60, 21-32), in der Mescha-Stele (Z. 17f. — eine
schwere Fehldeutung!) sowie in den biblischen Erzdhlungen von Ismael, Lot und Rut. Hin
und wieder taugt die Bibel eben doch fiir Beweiszwecke!



dawid, dod und bytdwd 31

eines israelitischen und eines judiischen Konigs — und zwar vermutlich in die-
ser Reihenfolge! — sein.

Die Bibel kennt nur einen einzigen Fall, in dem in Israel ein Konig, dessen
Name auf -ram endet, gleichzeit mit einem Konig von Juda regiert, dessen
Name auf -jahu endet: J(eh)oram von Israel (850-845) und Ahasja(hu) von
Juda (845). So ergénzen die Erstveroffentlicher die Namensfragmente zuver-
sichtlich zu: «Joram, Sohn des Ahab, Konig von Israel» und «Ahasjahu, Sohn
des Jehoram, Konig von Haus-Davids». Dem ist schwerlich zu widerspre-
chen.”

Da die Fragmente dieser Stele offenbar sukzessive gefunden werden und
sich von da her noch weitere Aufkldrung iiber ihren Inhalt erhoffen ldsst, und
da es in jedem Fall hochst kompliziert ist, biblische und ausserbiblische Texte
aufeinander zu beziehen, wird man gegeniiber weitreichenden historischen
Schlussfolgerungen zuriickhaltend sein. Dennoch diirfte klar sein, dass der
Autor der Stele Hasaél von Damaskus ist: der Araméerkonig, dessen Name
in der Bibel mit Furcht und Zittern genannt wird® und den auch die Assyrer
als kraftvollen Herrscher kennen. Dass Salmanasser III. ihn in seinen Anna-
len einen «Niemandssohn» nennt, bestitigt, was auch die Bibel weiss: Er war
ein Usurpator.®! Ein Usurpator war auch Jehu von Isracl.”” Hinter seinem
Putsch standen nach der biblischen Darstellung prophetische Kreise™ — die
gleichen Kreise, die angeblich auch bei der Ablosung des bis dahin regieren-
den und mit den Omriden kooperierenden Araméierkonigs Hadadeser™
durch eben jenen Hasaél die Hand im Spiel hatten.® Reine Legende — oder

®Genau in den Zeilen 6 und 7 von Fragment B2.

" Zwar gibt es fiinf Jahre vor 845 v.Chr. noch einmal die genau gleiche Konstellation
biblischer Kénigsnamen, nur dass diesmal der Nordisraelit Ahasjahu (851-850) und der
Judier J(eh)oram (850-845) heisst. Doch von diesen beiden Konigen ist keine gemeinsame
Aktion gegen Aram berichtet, und ausserdem wiire es fiir eine araméische Inschrift schon
erstaunlich, wenn sie zuerst den Judder und dann den Isracliten anfiihrte. Letztlich aber
kdme man mit dieser — unwahrscheinlicheren — Losung in fast die gleiche Zeit.

%1 Kon 19,17; 11 Koén 8,11-13.28f.; 10,32; 12,17f.; 13,3.22.

81 Deswegen hat man verschiedentlich gezogert, ihn als Verfasser der Dan-Inschrift zu
identifizieren wollen, redet dieser doch zu Beginn des Fragmentes A von seinem Vorgin-
ger als seinem «Vater». Doch allein schon die Belege I Sam 24,12 und II Kén 2,12 zeigen,
dass ’ab nicht nur als Verwandtschaftsbegriff, sondern — gerade bei etwas unklaren Suk-
zessionsverhiltnissen — als Ausdruck der (angeblich oder wirklich) besonders engen
Beziehung zwischen Vorginger und Nachfolger gebraucht werden kann.

8 Hierin ist II Kon 9f. sicher mehr zu glauben als den Assyrern, die ihn, wie schon
oben bemerkt, fiir einen Omriden hielten.

® Von II Kon 9,1-10 ist V.1-6.10b vordeuteronomistisch und Teil der urspriinglichen
Jehu-Erziihlung, vgl. W. Dietrich, Prophetie und Geschichte, 1972 (FRLANT 102) 47£.,
und auch Y. Minokami, Die Revolution des Jehu, 1989 (GTA 38) 124.

8 Salmanassar I11. gibt in seinem Bericht iiber die Schlacht bei Qargar 853 v.Chr. (s.
TGI?, 50) seinen Namen mit Adad-Idri von Aram wieder und stellt ihm zur Seite Ahab
von Israel.



32 Walter Dietrich

Reflex eines gereizt-revolutionidren Klimas im Israel der ausgehenden Omri-
denzeit, das sogar landesverriterische Umtriebe gedeihen liess?

In Fragment A der Dan-Inschrift rithmt sich Hasaél, einen Konig von Is-
rael und wohl auch einen von Juda getétet zu haben. In Fragment B nennt er
vermutlich die Namen von Joram von Israel und Ahasja von Juda. Der Bibel
zufolge sind diese beiden von Jehu bei dessen Putsch umgebracht worden. Ob
auf der Stele neben Hasaéls Selbstruhm noch Platz war fiir die Taten oder gar
den Ruhm eines anderen, ist dusserst ungewiss. ** Immerhin war Platz fiir die
Namen der Besiegten. Ohne dass er es wollte, hat Hasaél dem Namen Davids
ein Denkmal gesetzt.

Walter Dietrich, Bern

811 K6n 8,7-15. In die gleiche Richtung weist das ausgesprochen freundliche Verhilt-
nis, das II Kon 5 zufolge Elischa zum araméiischen Generalstabschef Naaman unterhalten
haben soll.

8 Unmaoglich ist es nicht. Wohl entsteht bei Biran und Naveh (s. Anm. 73) durch die
dort vorgenommene Kombination der Textteile A und B und die darauf gegriindeten
Text(re)konstruktionen der sichere Eindruck, Hasaé&l schreibe nur von seinen eigenen
Taten und konne daher Jehu allenfalls als seinen Agenten betrachtet haben. Doch abgese-
hen davon, dass dies ja tatséchlich der geschichtlichen Wahrheit entsprechen kann, ist fest-
zuhalten, dass beides, die genannten Pramissen wie die gezogenen Schliisse, nicht mehr
sind als Hypothesen.



	dāwīd, dôd und bytdwd

