
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 53 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: dwd, dôd und bytdwd

Autor: Dietrich, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dawid, dôd und bytdwd

«Der Name des Königs David» ist laut Johann Jakob Stamm1 vor allem
auf drei Wegen etymologisch erklärt worden: 1. Er wurde von dem Wort dôd
hergeleitet, das soviel wie «Liebling, Freund» bedeute. 2. Man hielt däwld
bzw. dôd für den Namen einer Gottheit, welcher auf den König übertragen
wurde. 3. Man brachte den Namen David mit dem Wort dôd in seiner altte-
stamentlich ebenfalls belegten Bedeutung «Onkel (väterlicherseits)» zusammen.2

Stamm versucht in seinem Beitrag, die Argumente für die dritte Lösung
zu verstärken. Zunächst hebt er die hohe rechtliche Stellung und die fürsorg-
lich-helfende Funktion des Vatersbruders in der orientalischen Gesellschaft
hervor; aus ihr erkläre sich die geradezu zärtliche Bezeichnung des Onkels als

«Lieber». Dass es im Hebräischen noch ein anderes Wort für «Vatersbruder»,
'ah'äb, gebe, störe nicht; der gleiche Sachverhalt begegne auch in anderen
Sprachen. Der auf den ersten Blick seltsame Umstand, dass Eltern ihr Kind
«Onkel» genannt haben sollten, lasse sich von dem häufig begegnenden
Phänomen der «Ersatznamen» her verstehen: Man betrachtete «Neugeborene als

Wiederverkörperung oder Stellvertreter von Verstorbenen».2 Demnach wäre
kurz vor der Geburt des kleinen David ein Bruder seines Vaters Isai gestorben.

So eindrücklich diese Argumente sind, es sprechen eher noch mehr für die

erste, verbreitetste (und von Stamm auch nicht ausgeschlossene) der
angeführten Deutungen, wonach der Name «David» von dem Wort dôd im Sinne

von «Liebling» herzuleiten ist. Nicht nur ist diese Wortbedeutung gemeinsemitisch

viel voller belegt als die vom «Onkel».4 Es wäre auch David keineswegs

der einzige, der als jüngster Sohn einer Familie den Namen «Liebling»
erhalten hätte.5 Ferner bewegt sich die innerbiblische Auslegung des David-
Namens erkennbar im Begriffsfeld der Liebe: David erfährt die Liebe Gottes6

genauso wie die nachgerade aller Menschen, mit denen er zusammentrifft.7

1

Vgl. seinen gleichnamigen Artikel in VT.S 7 (1960) 165-183, wieder abgedruckt in: J.J.

Stamm, Beiträge zur hebräischen und altorientalischen Namenkunde, 1980 (OBO 30) 25-
43.

2 Die vierte, eine Zeitlang äusserst beliebte Interpretation von dem in den Maritexten
belegten Begriff däwidüm her (vermeintlich «Häuptling, Anführer») erklärt Stamm für
erledigt. In der Tat bedeutet jenes Wort «eine Niederlage beibringen», vgl. H. Tadmor,
Historical Implications of the Correct Rendering of Akkadian dâku: JNES 17 (1958) 129-

141, s. auch AHw 1,148.
3 S. Anm. 1, hier 180 bzw. 40.
4 Daran ändert der von Stamm geführte Nachweis nichts, dass die Wurzel dd ausser im

Hebräischen auch im Südarabischen, Tamudenischen, Safaïtischen, Syrischen und Palmy-
renischen zur Bezeichnung des Vatersbruders verwendet werde.



18 Walter Dietrich

Demnach hätten Isai und seine uns namentlich nicht bekannte Frau ihren
jüngsten Sohn «Liebling» genannt.

Die zweite Deutung, wonach dôd ein ursprünglicher Gottesname wäre,
lehnt Stamm recht bündig abx: Einerseits gebe es im semitischen Sprachbereich

- anders als etwa im Ägyptischen - kaum Beispiele dafür, dass ein
Mensch geradezu mit dem Namen eines Gottes belegt bzw. dass ein theopho-
rer Name so weit verkürzt würde, bis nur mehr gerade der Gottesname
übrigbliebe. Andererseits sei die Existenz einer Gottheit namens dôd nirgendwo
im Alten Testament sicher nachzuweisen; die dafür immer wieder angeführten

Belege - Am 8,14, Jes 5,1-7 und 29,1 sowie das Hohelied, speziell Hld 5,9

- seien allesamt nicht tragfähig.
Diese Beurteilung trifft die Konstruktionen der sog. myth-and-ritual-

Schule an einer empfindlichen Stelle. Der vermeintliche Gottesname (oder
das Gottesprädikat) «David» schien ja ein hervorragendes Exempel für die
Verkörperung der Gottheit durch den König zu sein.9 Dies umso mehr, als

der Name offenbar dem Wortfeld der (körperlich-erotischen) Liebe entnommen

war - und die vornehmste Aufgabe des Königs doch gerade darin
bestand, durch Analogie-Rituale die Fruchtbarkeit des Himmels auf die
Menschen, Tiere und Felder herabzubeschwören. Der mit dem Liebesgott dôd
liierte, wenn nicht identifizierte König däwld wäre für eine solche Rolle im
Vegetationskult geradezu prädestiniert gewesen."1

Man sollte diese Erwägungen nicht deswegen zurückweisen, weil sie in
neuzeitlichen Ohren, erst recht in evangelisch-theologisch geschulten, so

fremd, ja befremdlich klingen. Erhebliche Textbereiche der hebräischen
Bibel, wiewohl durch die Filter der exilisch-nachexilischen Schultheologie ge-

5 Laut I Sam 16,10f. ist er der achte, nach I Chr 2,13-16 der siebte, jedenfalls der letzte
in der Reihe der Isai-Söhne. Für Analogien verweist R.A. Carlson (/ H. Ringgren) in dem
Artikel TB däwld (ThWAT 2, 167-181, hier 169) auf CAD, s.v. dädu, sowie - besonders
sprechend - auf Dtn 33,12.

6 Vgl. die Aussagen I Sam 3,14; 16,8, überdies II Sam 12,24f.
7 Als die Figur Davids die Bühne betritt, fliegt ihr die Liebe nicht nur der Königskinder

Jonatan und Michal, sondern auch des Königs Saul und des ganzen Volkes Israel zu, 1 Sam
16,21; 18,1.3.16.20.22.28; 20,17; II Sam 1,26. Hier wird allerdings nicht die Wortwurzel
(j)dd, sondern 'hb gebraucht, die viel weniger eindeutig auf das Bedeutungsfeld des Erotischen

und der körperlichen Liebe festgelegt ist, vgl. J.A. Thompson, The Significance of
the Verb love in the David-Jonathan Narratives, VT 24 (1974) 334-338.

8 S. Anm. 1, hier 172-174 bzw. 32-34.
9 Vgl. I. Engnell, Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East, Lund 1943,

176f.; G.W. Ahlström, Psalm 89, Lund 1959,163ff.
10 Dass dabei die körperliche Liebe unversehens auf den Zweck der Fruchtbarkeit

eingeschränkt wird, sei nur am Rande vermerkt. Die Menschen im Alten Orient und im
Alten Testament taten das nicht, wenn sie die Wortwurzel dd verwendeten. Wo im Hohenlied,

in dem der Mann vierzigmal als dôd besungen wird, ist von Vaterschaft oder auch nur
von Heirat die Rede?



dawïd, dôd und bytdwd 19

gangen, tragen noch deutlich genug die Spuren gemeinorientalischer Religiosität,

speziell des weitverbreiteten Fruchtbarkeitsglaubens.11 Ob nun durch
Jhwhs oder einer anderen Gottheit Wirken: die Fruchtbarkeit auf Erden
verdankte sich dem Himmel. Und wo immer Staatsheiligtümer standen und wem
immer sie geweiht waren: die Könige Israels und Judas spielten in ihnen eine
bedeutsame kultische Rolle.12 War es nicht verlockend, sich den Gründer der
judäischen Dynastie - und damit jeden, der nach ihm auf seinem Throne sass

- schon vom Namen her mit einem göttlichen Nimbus umgeben zu denken?
Man meinte im Falle Davids dafür noch ein besonders schlagendes Argument

zu besitzen. Bekanntlich kollidiert die grosse Erzählung von Davids
Sieg über Goliat in I Sam 17 mit der knappen Notiz in II Sam 21,19, wonach
ein gewisser Elhanan ben Jar'e aus Betlehem den Goliat aus Gat erschlagen
habe. Der Schluss lag nahe: Der Goliatsieger aus Betlehem hiess Elhanan -
bis er in Dod / David umbenannt wurde, und dies war der Fall, nachdem er
Jerusalem zu seiner Residenz erkoren und dort den Gott Dod vorgefunden
hatte.13 Dwd wäre dann ein von dem grossen Dynastiegründer erst zu einem
relativ späten Zeitpunkt seiner Karrierre angenommener, überaus
anspruchsvoller Thronname.14 Diese Theorie hat den Vorzug und den Nachteil
zugleich, dass sie einen schon für den Chronisten ärgerlichen Widerspruch
innerhalb der Davidüberlieferung15 in ein zeitliches Nacheinander auflöst.
Zwar hat es wohl wirklich nur einen Goliat-Töter gegeben; doch dies ist aller
Wahrscheinlichkeit nach nicht David alias Elhanan gewesen16, sondern Elhanan

allein, dem dann die Davidüberlieferung diese Ehre streitig machte.17

11 Der derzeitige Stand der Forschung und Diskussion zum Thema Monotheismus und
Synkretismus im alten Israel spiegelt sich in dem Sammelband W. Dietrich / M.A. Klop-
fenstein (Hg.), Ein Gott allein? JHWH-Verchrung und biblischer Monotheismus im Kontext

der israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte, 1994 (OBO 139).
12

Wenige Belege mögen genügen: II Sam 6; 8,18; 24,25; I Kön 6-8; 12,26-33; II Kön
10,18-27; 21-23.

12 So Ahlström (s. Anm. 9) 183ff. Dazu bemerkt Carlson (Anm. 5: 170) sehr scharfsinnig,

die laut II Sam 5,9 sofort bei der Eroberung vorgenommene Umbenennung der
Jerusalemer Burg in «Davids Stadt» zeige, erst recht in Kombination mit II Sam 12,28, dass der
Isaisohn schon vor seiner Jerusalemer Zeit den Namen «David» getragen haben müsse.

14 Dass Thronnamen nicht nur von einem Oberherrn verliehen (so etwa in II Kön
23,34), sondern auch freiwillig angenommen werden konnten, unterliegt kaum einem
Zweifel. Für Mescha von Moab macht dies etwa S. Morag (Mesa'. A Study of Certain
Features of Old Hebrew Dialects: Erls 5 [1958] 138-144) wahrscheinlich.

15 Der Chronist hat ihn dadurch zu beheben versucht, dass er flugs den Elhanan, statt
ihn aus Bet-Lehern stammen zu lassen, den Lahmi, den Bruder des Goliat aus Gat, hat
erschlagen lassen, I Chr 20,5.

16 Dessen Vatersname in II Sam 21,19 übrigens noch von ,~lir in 'KT konjiziert werden
müsste.

17 Vgl. dazu W. Dietrich, Der Fall des Riesen Goliat. Biblische und nachbiblische
Erzählversuche: J. Ebach / R. Faber (Hg.), Bibel und Literatur, München 1995, 241-258;
sowie ders.. Die Erzählungen von David und Goliat in I Sam 17, ZAW 108 (1996) 172-191.



20 Walter Dietrich

Abgesehen davon ist allerdings einzuräumen, dass die Wortwurzel dd
sowohl im Alten Orient als auch im Alten Testament einerseits mit der Welt des

Göttlichen und andererseits mit dem Feld von Lust und Liebe in Verbindung
gebracht wird.18 Da begegnen mit der Wurzel dd gebildete Namen, durch die
ihr Träger mit einer geliebten Gottheit verbunden wird19, da finden sich
Schilderungen des Geliebten (dôd) und seiner Liebeskünste20, und es gibt auch -
freilich nicht im Alten Testament - Göttinnen und Götter, die Liebe
machen.21 Allerdings schildert der Prophet Jesaja recht unverhohlen Jhwh als

enttäuschten Liebhaber22 (Jes 5,1).23 Unüberhörbar bzw. unübersehbar sind
auch die religiösen Konnotationen in der erotischen Bildsprache des Flohen-
liedes.24 Und doch: Wo immer sich innerhalb wie ausserhalb der Bibel dôd
oder ein mit ihm wurzelverwandtes Wort auf eine Gottheit bezieht, da «fungiert

es bloss als Appellativ»: «Weder im ost-, noch im west- noch im
südsemitischen Raum lässt sich für dwd ein Gebrauch als Gottesname eindeutig
feststellen.»25

18 Reichhaltiges Belegmaterial findet sich bei J. Sanmartin-Ascaso, Art. 1H dôd
(ThWANT II, 152-167) zusammengestellt.

19Im AT etwa Dodo, Ri 10,1; II Sam 23,24.
20 Im AT am ausgiebigsten im Hohenlied.
21 Vgl. Sanmartin-Ascaso (s. Anm. 18, hier 156) zu Ugarit. Übersetzungen der Lieder

von Baals und Anats Liebe bei J.C. de Moor, An Anthology of Religious Texts from Ugarit,

Leiden 1987,109-116.
22 Die abschwächende Übersetzung von dôd / jâdîd mit «Freund» (z.B. Zürcher Bibel)

erscheint als kaum zulässig. Wahrscheinlich verdankt sie sich religiöser Scheu. Jesaja (und
übrigens auch Hosea!) hat diese Scheu nicht. Wessen Geliebter ist Jhwh: der des Propheten?

oder der des Volkes Israel bzw. Juda? oder der des Landes?
23 Weit unklarer ist die Sachlage bei der anderen berühmten prophetischen Belegstelle

Am 8,14. Laut A. Hoffmann (David. Namensdeutung zur Wesensdeutung, 1973 [BWANT
100]), der den Sachverhalt ausführlich diskutiert (138-154), hat man von der durchaus
«genialen Konjektur» von "j~n zu TU (und von HOOK zu mtÖN) «Abschied zu nehmen»
(!54).

24 O. Keel hebt dies in seinem Kommentar (ZBK 18, 1986) etwa gegenüber der dezi-
diert profanen Auslegung G. Gerlemans (BKAT 18, 21981) hervor. Dass indessen das

Hohelied geradeswegs die Liebe zwischen Gott (Dod!) und Göttin (Aschera?) oder
zwischen deren königlichen Repräsentanten auf Erden besinge (so Ahlström[s. Anm. 9]

169ff), glaubt wohl niemand mehr.
25 Sanmartin-Ascaso (s. Anm. 18, hier 157). Hoffmann (s. Anm. 23, hier 163) hatte

noch etwas milder geurteilt, es sei «die Existenz und Verehrung eines Gottes Dod zwar
unwahrscheinlich, aber doch auch nicht rundweg auszuschliessen». H.M Barstad (Art.
DOD dwd: Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Leiden 1995,493-498, hier 495)
spricht von «a new consensus where it is claimed, that dwd is not a divine name at all,
hardly in the biblical Umwelt and most certainly not in the Bible itself». Vgl. auch N.
Na'aman, Beth-David in the Aramaic Stela from Tel Dan (BN 79 [1995] 17-24, hier 17):

«no unequivocal reference to a deity named Död is known from the entire corpus of
ancient Near Eastern texts or from the Bible».



dawid, dôd und bytdwd 21

Mit diesem literarischen gilt es noch den - freilich wesentlich schmaleren

- epigraphischen Befund zu vergleichen.
Der moabitische König Mescha rühmt sich in seiner bekannten, um 830

v.Chr. entstandenen Siegesstele unter anderem, die israelitische Stadt Atarot
erobert, ihre Bewohnerschaft getötet und so die Stadt für (den moabitischen
Gott) Kamosch und für Moab geopfert zu haben (Zeile llf.). Dann wörtlich:
«Und ich brachte von dort weg den 'r'l dwdh und schleppte ihn vor Kamosch
in Qarjot» (Z.12). Die Übersetzung des fraglichen Passus ist bis heute unsicher

und umstritten. Das erste der beiden rätselhaften Wörter deutet man
aufgrund des biblisch-hebräischen Nomens 'ry'l ('Ariel')26, das etymologisch
mit 'rh 'verbrennen' zusammenzuhängen27und in Ez 43,15f.; Jes 29,lf.7 in
kultischem Kontext gebraucht zu sein scheint, gern auf einen Kultgegenstand,
etwa einen Räucheraltar.28 Mescha hätte seine Beute - auf seine Weise ganz
sachgemäss29 - als Siegestrophäe vor den 'richtigen' Gott gebracht, um den
'falschen', besiegten Gott der Atarotiter zu demütigen. Wie aber hiess dieser
Gott? Etwa dôdl Der Sache nach ergäbe das Sinn («den Brandopferaltar[?]
ihres [des Stadt-Gottes] Dôd» o.a.), sprachlich aber nicht; denn an einen

Eigennamen kann im gesamten semitischen Sprachraum kein Suffix angehängt
werden.30 Wenn es sich um einen Gottesnamen handeln soll, dann müsste für
diesen das auslautende -h konstitutiv sein, könnte sein Name also Dawdoh
o.ä. lauten (was sich natürlich immer noch von der Wortwurzel dd herleitete).31

Freilich, ein solcher Gott ist von nirgendwoher aus dem reichen literarischen

und inschriftlichen Material des Alten Orients bekannt. So liegt es,
zumal Mescha von einer israelitischen Stadt redet und die hebräische Bibel das

Wort dôd sehr wohl und auch mit religiösen Konnotationen kennt, viel näher,
dwd an dieser Stelle als Epitheton eines in Israel verehrten Gottes - sei es nun
Jhwh oder auch El oder Baal32 - zu verstehen, den die Atarotiter (solange es

sie noch gab!) zärtlich als ihren «Liebling» ansprachen.33

26 Es ist hier gegenüber dem moabitischen Wort nur ein Vokalbuchstabe hinzugekommen,

und vielleicht hat man schon auf der Mescha-Stele ein «i» mitzulesen.
27 Vgl. HAL, s.v.
2S Gesichert ist diese Deutung freilich nicht. Das Wort liesse sich auch von 'ry «Löwe»

+ 7 «Gott» ableiten und als Personenname auffassen, als was es in II Sam 23,20 zumindest
die LXX versteht (Hinweis von VDM Stefan Münger, Bern).

27 Vgl. die Verbringung der Lade in den Dagontempel, I Sam 5.
30 Diese Debatte ist neuerdings noch einmal ausführlich um die Buchstabenfolge 'Srth

in den Inschriften von Kuntillet Adschrud geführt worden, vgl. die entsprechenden
Registereinträge in dem in Anm. 11 genannten Sammelband (hg. von W. Dietrich und M.A.
Klopfenstein) sowie O. Keel / C. Uehlinger, Göttinnen, Götter und Gottessymbole, 1992

(QD 134), 237-282, und zusammenfassend J. Renz / W. Röllig, Handbuch der althebräischen

Epigraphik, II/l, Darmstadt 1995, 91-93.
31 So schon C. Clermont-Ganneau, La stèle des Mésa, JA 9 (1887) 72-112, hier 101, und

R. Dussaud, Les monuments Palestiniens et Judaïques, Paris 1912, 16; in neuerer Zeit F.T.

Andersen, Moabite Syntax, Or. 35 (1966) 81-120, hier 90.



22 Walter Dietrich

So wenig wie ein Gottesname, kann aus dem dwdh in Zeile 12 der Mescha-
Stele ein menschlicher Eigenname herausgelesen werden, so dass es etwa um
irgendeinen Konflikt mit «David» oder dem Davidshaus ginge. Das Königreich

Juda hätte in Atarot, einer im nördlichen Moab gelegenen Stadt, auch
keinen Einfluss nehmen können, und Mescha selbst spricht ja auch von einem
Konflikt mit Israel. Anders könnte es mit einer Ortschaft sein, die in Zeile 31

der Inschrift erwähnt wird. Dort ist zu lesen: whwrnn.ySb.bh, was wohl bedeutet:

«und (was den Ort) hwrnn (betrifft), so wohnte darin ...». Es dürfte dies
dieselbe Ortschaft sein, die - in der Schreibweise h(w)rnym, vokalisiert als

hôronayim - innerhalb biblischer Moaborakel auftaucht (Jes 15,5; Jer 48,3.5);
nach dem dortigen Kontext34 ist sie knapp nordöstlich des Südendes des Toten

Meeres, also nahe am Einflussbereich Judas, zu suchen.35

Aus Zeile 32 geht hervor, dass Mescha einen Feldzug gegen hwrnn führte.
Wer war sein Gegner? Das Ende der Zeile 31 ist beschädigt, doch hat vor kurzem

André Lemaire mitgeteilt, aufgrund erneuter epigraphischer Untersuchung

nach dem vorhin zitierten Passus die Buchstabenfolge btdwd ausfindig
gemacht zu haben, wozu er nur einen einzigen Buchstaben, das t, habe frei
ergänzen müssen.36 Demnach wäre die Stelle zu übersetzen: «Und (was) hwrnn
(betrifft): es wohnte in ihm btdwd.» Unter btdwd ist kaum die Dynastie oder
ein von ihr entsandter Repräsentant zu verstehen, sondern das Land bzw. die
Leute, die dieser Dynastie unterstanden, Judäer mithin.37 Historisch unglaub-

32 Die sehr enge Parallele in Z. 18, nach der Mescha «die Geräte Jhwhs» aus Nebo weg
und «vor Kamosch» geschafft hat, macht allerdings wahrscheinlich, dass auch der «Liebling»

Atarots Jhwh war.
33 Bis heute redet man, freilich sehr abgeflacht, vom «lieben Gott». Damals hatte diese

Rede wohl ungleich tiefere Bedeutung.
34 Und zwar vor allem nach dem von Jes 15,5, vgl. W. Schottroff, Horonaim, Nimrim,

Luhith und der Westrand des «Landes Ataroth», ein Beitrag zur historischen Topographie
des Landes Moab: ZDPV 82 (1966) 163-208, spez. 179-196.

35 Vgl. die Diskussion bei J.A. Dearman, Historical Reconstruction and the Mesha
Inscription: Ders. (Hg.), Studies in the Mesha Inscription and Moab, 1989 (ABSt 2) 155-210,

spez. 18ff., zusammengefasst bei J.A. Dearman, Art. Horonaim, ADB III, 289; s. auch die
Kartenskizze in BHH II, 783.

36 A. Lemaire, La dynastie davidique (byt dwd) dans deux inscriptions ouest-scmi-
tiques du IXe s. av. J.-C., SEL 11 (1994) 17-19: Ders., «House of David» Restored in Moa-
bite Inscription, BAR 20/3 (1994) 31-37. Wie zu erwarten, gibt es bereits Widerspruch
dagegen (E. Ben Zvi, On the Reading 'bytdwd' in the Aramaic Stele from Tel Dan, JSOT
64 [1994], 25-32, spez. 29-32), doch er wirkt matt: die Ergänzung eines ganzen Buchstabens
sei gewagt, die Syntax des gesamten Satzes nicht ganz gesichert, und überhaupt sei es

«questionable», ob David - aber wer redet von David? - Südmoab kontrolliert und besiedelt

habe.
37 Es scheint mir voreilig zu sein, wenn Lemaire (vgl. die vorige Anmerkung) das von

ihm entdeckte btdwd (evtl. auch bt dwd) sogleich auf das Davidshaus deutet. Ebensogut
wäre denkbar, dass der Name der Dynastie hier - wie in der anschliessend zu besprechenden

Stele von Tel Dan - das von ihr regierte Land, also Juda, meint.



dawïd, dôd und bytdwd 23

haft ist das keineswegs. Zur Zeit der Omriden bestanden enge Verbindungen
zwischen Israel und Juda - eine Liaison, die besonders anschaulich durch die
beiden starken Frauen Isebel und Atalja verkörpert wird (II Kön 8-11 Wohl
möglich, dass beide Staaten zu dieser Zeit weite Teile Transjordaniens für
sich beanspruchten und auch beherrschten und besiedelten. Mescha selbst
schildert den israelitischen Expansionismus recht anschaulich und deutet den

judäischen an. Wichtiger ist ihm natürlich, dass er das von ihm als moabitisch
beanspruchte Gebiet im Norden wie im Süden gewissermassen 'ethnisch
gesäubert' hat. Und auch die Bibel berichtet, legendarisch breit ausgeschmückt,
von einem gemeinsamen Feldzug, den der israelitische und der judäische
(und noch dazu der edomitische) König gemeinsam gegen Mescha von Moab
unternahmen und der weder unproblematisch verlief noch glorreich endete

(II Kön 3).
Das Ende der aussenpolitisch so erfolgreichen Omridenzeit signalisiert

nicht nur die Mescha-Stele im Osten, sondern auch eine neuerdings entdeckte
Stele von Tel Dan im Norden. Am 21. Juli 1993 wurde dort ein Fragment
einer Monumentalinschrift gefunden, in dem ein aramäischer Herrscher im Ich-
Stil zunächst von seinem «Vater» berichtet, dann davon, dass Israel Teile seines

Landes besetzt gehalten habe, dass dann aber er, der Verfasser, unterstützt

von dem Gott Hadad, in einem Krieg Tausende von Streitwagen und
Pferden vernichtet habe. In diesem Zusammenhang, in den Zeilen 8 und 9, ist
vom «König Israels» und vom «bytdwd» die Rede/'s

So bruchstückhaft diese Mitteilungen sind, verbunden mit den Fundumständen

verraten sie einiges von einer bewegten Geschichte in diesem
israelitisch-aramäischen Grenzgebiet: Aram war von Israel bedrängt, Israel dann
von Aram besiegt, daraufhin die aramäische Siegesstele in dem Grenzort Dan
aufgerichtet, später aber wieder zerstört und - so jedenfalls das aufgefundene
Fragment - in einer israelitischen Befestigungsmauer wiederverbaut worden,
welche ihrerseits während des Feldzugs des Assyrerkönigs Tiglatpileser III.
im Jahr 733/32 zerstört wurde. Dieses letzte Faktum setzt den Terminus ad

quem. Die Reihe der vorausgehenden Ereignisse sowie paläographische
Indizien führten dazu, dass die Inschrift alsbald und fast unisono39 ins 9.
Jahrhundert v.Chr. datiert wurde. Dazu fügt sich gut, dass die Bibel die allermeisten

Kriege zwischen Aram und Israel etwa in dieses Jahrhundert einordnet.

3K Vgl. die Erstveröffentlichung des Archäologen A. Biran und des Epigraphikers J.

Naveh: An Aramaic Stele Fragment from Tel Dan, IEJ 43 (1993) 81-98.
39 Als Rufer in der Wüste übten sich lediglich zwei Experten aus Kopenhagen: T.L.

Thompson ('House of David': An Eponymic Referent to Yahweh as Godfather, SJOT 9

[1995] 59-74, hier 59) tippt auf das späte 8. oder das frühe 7. Jahrhundert, F.H. Cryer (On
the Recently-Discovered 'House of David' Inscription, SJOT 8 [1994] 3-19, hier 6 u. 8)
könnte mit der Datierung ebenfalls bis ins 7. Jahrhundert hinuntergehen.



24 Walter Dietrich

Wesentlich von der jeweils angenommenen Korrelation mit diesen Berichten40

hängen die genaueren Datierungsversuche für die Stele ab.41

Dass die Stele von Tel Dan eine so kaum je dagewesene Springflut von
Publikationen ausgelöst hat, hegt hauptsächlich an den drei Buchstaben d-w-d -
kein Wunder, schien damit doch der erste (und noch dazu recht frühe) aus-
serbiblische Beleg für die Existenz Davids und seiner Dynastie gefunden zu
sein.42 Doch eben darum entbrannte alsbald ein heftiger Streit, der sich in der
populärwissenschaftlichen Zeitschrift «Biblical Archaeology Review» in ein-
drücklichen Titelzeilen niederschlug: «'David' Found at Dan», tönte es zuerst
optimistisch;43 «'House of David' - Built On Sand. The Sins of the Biblical
Maximizers», hallte es kritisch zurück;44 «The 'House of David' and the
House of the Deconstructionists», lautete das bissige Echo.45

Der Streit geht um das rechte Verständnis des Ausdrucks bytdwd. Nahe-
liegenderweise lasen ihn die Erstveröffentlicher und viele nach ihnen als

bêtdâwïd, biblisch wohlbekannt als III JTD, «Haus Davids». Da das unmittelbar

vorangehende Wort auf k auslautet und in der Vorzeile ein mlkysr'l
figuriert, ergänzte man auch hier flugs zu mlk und hatte damit einen «König des

Hauses Davids» - unklar blieb nur, welchen. Dieser Lösung stehen allerdings
einige Schwierigkeiten entgegen.46 Da sind zunächst epigraphische Probleme:
Während sonst in der Inschrift alle Wörter (übrigens auch die im Status con-

4,)Biran und Naveh nannten gleich selber die drei am ehesten in Betracht kommenden
biblischen Bezugspunkte: die Aramäerkriege von I Könl5 (wo in V. 20 ausdrücklich die
Zerstörung Dans durch die Aramäer vermerkt ist), in 1 Kön 20 und 22 (die aber wohl
fälschlich in die Zeit Ahabs datiert sein dürften) und in II Kön 8f. (wo der Bericht über
kriegerische Auseinandersetzungen mit Aram in den vom Putsch Jehus übergeht). In
einer Reihe von Elischa-Geschichten in II Kön 5-8 und 13 schimmert ebenfalls die aramäische

Gefahr auf, die erst unter Jerobeam II., d.h. gegen die Mitte des 8. Jahrhunderts, ganz
gebannt gewesen zu sein scheint (II Kön 14,25). Doch der Prophet Arnos noch kennt
Erinnerungen an schaurig grausame Übergriffe der Aramäer auf israelitisches Gebiet (Am
1,3).

41 Solches Verknüpfen biblischer und ausserbiblischer Daten ist, wie eine nun schon

hundertjährige (Leidens-) Geschichte beweist, zwar immer problematisch, aber nicht von
vornherein ein Sündenfall (so P.R. Davies, «House of David» - Built On Sand. The Sins of
the Biblical Maximizers, BArR 20/4 [1994] 54-55, vgl. auch die sog. Kopenhagener Schule

um Cryer und Thompson [Anm. 39], zu der auch N.P. Lemche gehört (Bemerkungen über
einen Paradigmenwechsel aus Anlass einer neuentdeckten Inschrift, FS H. Donner, 1995

ÄAT, 99-108). Die Bibel kann immer noch als Geschichtsquelle dienen - vorausgesetzt,
man geht mit ihr behutsam und selbstkritisch, methodisch kontrolliert und differenziert
um.

42 Auf Italienisch klang das so: «il primo testo extrabiblico che parla della dinastia davi-
dica» (P. Kaswalder / M. Pazzini, La stele aramaica di Tel Dan, RivBib 42 [1994] 193-201,
hier 201).

43 So der Titel des Beitrags von H. Shanks in BArR 20/2 (1994) 26-39
44P.R. Davies, s. Anm. 41.
45 So A. Rainey in BArR 20/6 (1994) 47.



dawïd, dôd und bytdwd 25

structus stehenden, siehe z.B. mlk ysr'l) durch Worttrenner voneineinander
getrennt sind, fehlt ein solcher zwischen byt und dwd. Schwer fällt die Erklärung

für den Vokalbuchstaben y in byt, da in analogen Fällen (etwa in assyrischen

Königsinschriften oder in der Mescha-Stele) für dieses Wort die
Konsonanten bt ausreichen. Hinzu kommen sprachlich-semantische Anstösse:
Die Constructus-Folge «König des Hauses des David» wirkt auf den ersten
Blick befremdlich. Die dynastische Bezeichnung «Haus Davids» scheint keine

angemessene Parallele zu dem geographischen Terminus «Israel» in der
Vorzeile zu ergeben; glatter wirkte entweder hier «Juda» oder dort z.B.
«Haus Omris». Schliesslich erheben sich historische Fragen: Welcher aramäische

Herrscher - gar wenn es sich, wie anfangs oft angenommen, um einen
kleinen Vasallenkönig handelte - hätte sich erfolgreicher Aktionen gegen
einen Herrscher des Davidshauses rühmen können? Ist es überhaupt
wahrscheinlich, dass in Grenzstreitigkeiten zwischen Aram und Israel das judäi-
sche Königshaus involviert war?

Obwohl nicht alle diese Argumente von gleichem Gewicht und obwohl sie

insgesamt nicht unwiderlegbar sind47, geben sie Anlass, zunächst die Alternative

ins Auge zu fassen, die in der Debatte über die Dan-Inschrift die Sympathie

einer ganzen Reihe von Gelehrten gefunden hat48: die drei entscheidenden

Buchstaben d-w-d nicht als «David», sondern als «Dôd» zu lesen. Damit
eröffnen sich grundlegend veränderte Perspektiven: Nicht vom judäischen
Königshaus wäre die Rede, sondern von einer Lokalität namens «Bet-Död»

- möglicherweise eine Ortschaft in der Nähe Dans oder ein Gebäude (ein
Tempel?) in der Stadt Dan; «Dôd» wäre dann entweder als Eigenname
aufzufassen oder als Epitheton einer dort verehrten Gottheit.

Dass ein Ort oder ein Heiligtum dieses Namens nirgendwo sonst, weder
inschriftlich noch biblisch, bezeugt ist, besagt noch nicht allzuviel. Bedeutsamer

ist, dass es, wie vorhin festgestellt, einen Gott namens Dôd mit allergröss-
ter Wahrscheinlichkeit nicht gegeben hat. Damit verliert die Theorie schon
einen Grossteil ihrer Überzeugungskraft - zumal gleichzeitig einer ihrer

46 Ich halte mich im folgenden vor allem an Argumente, die in dem Beitrag von E.A.
Knauf / A. de Pury / T. Römer (*BaytDawïd ou *BuytDöd'! Une relecture de la nouvelle
inscription de Tel Dan, BN 72 [1994] 60-69) aufgeführt sind.

47 Vgl. die souveräne Replik von N. Na'aman, Beth-David in the Aramaic Stela from
Tel Dan, BN 79 (1995) 17-24. Auch H.M. Barstad und B. Becking stellen am Schluss ihres
Artikels (Does the Stele from Tel-Dan Refer to a Deity Dôd?. BN 77 [1995] 5-12, hier 10)
fest, die von Knauf u.a. angebotene Interpretation von bytdwd sei «far from convincing»;
da aber andererseits «the view that TTttTD does refer to the Davidic Dynasty provokes a

comparable number of uncertainties», lasse man den Ausdruck vorerst besser unübersetzt.
Das ist m.E. zu viel der Vorsicht.

48 Ausser Knauf u.a. (s. Anm. 46), Ben Zvi (s. Anra. 36), Davies (s. Anm. 41) und den
Autoren der 'Kopenhagener Schule' (s. Anm. 39) sind dies: R.G. Lehmann / M. Reichel,
DOD und ASIMA in Teil Dan, BN 77 (1995) 29-31, und, vorsichtig, C. Uehlinger, Eine
anthropomorphe Kultstatue des Gottes von Dan?, BN 72 (1994) 85-100.



26 Walter Dietrich

wichtigen Stützpfeiler hinfällt: die vermeintliche Analogie mit so wohlbezeugten

Ortsnamen wie Bet-El und Bet-Schemesch;49 die Gottheiten El und
Schemesch wurden nachweislich verehrt, Dôd nicht. Auch das Ausweichen
auf die Hilfstheorie, es könne sich ja, wenn nicht um einen Gottesnamen,
dann eben um ein Gottesepitheton handeln, greift nicht. Wohl scheinen, wie
wir oben sahen, Gottheiten so bezeichnet worden zu sein50, doch erstens nicht
eben oft, und zweitens schwerlich in einer Namensbildung wie dieser: Wie
könnte eine Örtlichkeit «Haus des geliebten ...» genannt werden, ohne dass

wenigstens angedeutet würde, wer dieser Geliebte ist?51

Je unwahrscheinlicher aber die Auffassung wird, bytdwd sei ein Toponym
und dwd dessen theophores Element52, desto gebieterischer drängt sich das

Verständnis von dwd als Eigenname und als Eponym eines nach ihm benann-

4''Vgl. etwa T.L. Thompson, «House of David»: An Eponymic Referent to Yahweh as

Godfather, SJOT 9 (1995) 59-74, hier 72. Wenn Davies (s. Anm. 41) und auch N.P. Lem-
che / T.L. Thompson (Did Biran Kill David? The Bible in the Light of Archaeology, JSOT
64 [1994] 3-22, hier 13) überdies und mit Nachdruck auf die angeblich besonders enge
Parallele Asch-dôd verweisen, so dürfte dies semasiologisch in die Irre gehen: Der Stadtname
Aschdod ist vermutlich aus einem Wortstamm gebildet, der akkadisch als Sadadu «messen»

belegt und, analog zu «Aschkelon», mit dem Präfix Aleph versehen ist, vgl. F.M.
Cross / D.N. Freedman, The Name of Ashdod, BASOR 175 (1963) 48-50. Hier lässt sich
also eine Stütze für die Existenz des Gottes Dôd oder für die entsprechende Apostrophierung

des dort zu Hause gewesenen Gottes Dagon (vgl. I Sam 5) nicht finden.
50 Doch vgl. das eher skeptische Urteil von H.M. Barstad und B. Becking (s. Anm. 47,

hier 10): «The analysis of the material known to us has shown that there is no evidence in
Iron Age texts from Palestine and from the Old Testament supporting the existence or
worship of a deity in. The word dwd may have been used as an appellative or epithet of
deities in ancient Israel, including Yahweh, but the evidence is far from conclusive».

51 Dies zumal, wenn es um eine Gottheit in einem nicht prinzipiell monotheistischen
Umfeld gehl! Im Falle des dwdh in Zeile 12 der Mescha-Stele wird durch das Suffix jedenfalls

die Verchrerschaft des gemeinten Gottes (in der israelitischen Stadt Atarot) und
damit indirekt auch dieser selbst (vermutlich Jhwh) identifiziert.

52 Auf sie aufgesattelte weitere Hypothesen vermögen sie nicht zu stärken, eher im
Gegenteil. So riskieren etwa Knauf u.a. (s. Anm. 46, hier 67) den Vorschlag, bytdwd nicht
nur als Heiligtum, sondern konkret als dessen Haupt-Betyle zu verstehen und darum das

vorangehende, auslautende k von dent Verb risk «(eine Libation) ausschütten» herzuleiten.

Mindestens ebenso waghalsig ist der Vorschlag von Lehmann und Reichel (s. Anm.
48), in dem auf bytdwd folgenden Wort W'sm bzw. w'sm nicht, wie allgemein üblich, eine
Verbform, sondern den Gottesnamen Ashima zu sehen: doch dieser wird, wo immer er
auftaucht - und das ist selten genug und nie sicher in Israel -, mit auslautendem Aleph
geschrieben, vgl. M. Cogan, Art. ASHIMA XO'ÖX, Dictionary of Deities and Demons in
the Bible, Leiden 1995, 195-197. Geradezu tollkühn ist die Behauptung von Lemche und

Thompson (s. Anm. 49 [JSOT 1994], hier 21), die - von ihnen fehlgelesene - Dan-Inschrift
erbringe den Beweis für den «metaphorical character» der biblischen Rede von David und
Davidshaus, welche gar nicht einen König und eine Dynastie meine, sondern «Yahweh's

relationship to Judaism as eternal, centered in the byt Dwd or temple of Jerusalem». Auf
diese Weise soll Biran David «gekillt» haben; wenn es aber nicht David war - was oder
wen dann?



dawid, dôd und bytdwd 27

ten 'Hauses' auf.53 Die sprachlichen Probleme, die dem entgegenzustehen
scheinen, sind lösbar. Der fehlende Worttrenner - der ja übrigens durch die
Annahme eines Toponyms auch nicht erklärt ist - zeigt zunächst einmal, wie
sehr der Schreiber beide Wortteile als eine zusammengehörige Einheit
empfunden hat.54 Es gibt dafür inschriftlich durchaus Analogien.55 Sollte zudem
das vorangehende Wort tatsächlich zu [ml\k zu ergänzen sein, was die
vermutlich parallele Wendung mlkysr'l in der Vorzeile nahelegt, dann hätte der
Schreiber eine etwas holprige doppelte Genetivkonstruktion vielleicht ein
wenig glätten wollen.56 In der Piene-Schreibung von byt, vielleicht auch von
dwd, könnte, wenn man nicht einfach mit der Möglichkeit interkonsonantischer

Vokalschreibung schon in so früher Zeit rechnen will,57 sich ein Spezi-
fikum südpalästinischer Aussprache spiegeln: Der aramäische Schreiber
wollte Umlaute, die in seinen Ohren auffallend stark herausklangen, phonetisch

möglichst korrekt wiedergeben. Dies wiederum liesse darauf schliessen,
dass in der biblischen Namensform däwid bzw. däwid58 «eine künstliche Vo-
kalisation nach dem Muster von näsi', mäkiah o.a.» vorliegt5'', die sich dem
Wunsch nach der «Beseitigung eines religiösen Anstosses» verdankt.60

Steht also der Annahme, die Stele von Tel Dan erwähne tatsächlich den

aus der Bibel wohlbekannten König David bzw. sein Haus, sprachlich nichts
im Wege, so bleiben doch noch sachliche Fragen. Es gilt als ausgemacht, dass

in der hebräischen Bibel61 bêt däwid immer das judäische Königshaus, die
Davidsdynastie, meine.62 Diese Bedeutung aber kann bytdwd in der Dan-In-

53 Tertium non datur. Die Idee von Ben Zvi (s. Anm. 36, hier 27f), dwd könne Titel
«most likely [of] an important (northern) Israelite officer» gewesen sein, von denen wir
just zwei kennen - den einen in Atarot (Mescha-Stele, Zeile 12!), den anderen in Dan
(Dan-Stele, Zeile 9!) -, gehört ins Reich der Phantasie.

54 Vgl. G.A. Rendsburg (On the Writing 7HÏTD in the Aramaic Inscription from Tel
Dan, IEJ 45 [1995] 22-25): «one entity non requiring a word divider» (22). Rendsburg
gibt zu erwägen, ob der Schreiber der Stele, weil im Aramäischen ßü-A-Bezeichnungen
für Staaten und Regionen ungemein häufig seien, bytdwd gar nicht mehr als eigentlichen
Constructus gehört habe.

55 A. Rainey (s. Anm. 45) verweist auf die Namen bl'm.brb'r in der Dër-Alla- und
brrkb in der Kilamuwa-Inschrift.

56 Etwa von «König des Hauses des David» zu «König von Davidshaus», vgl. N.
Na'aman (s. Anm. 47), 20. Dass eine solche Formulierung keine «monstruosité sémantique»

ist, wie Knauf u.a. (s. Anm. 46, hier 66) behaupten, weist Na'aman an vielen Parallelen

auf - nur vergisst er zu erwähnen, dass überall dort ein Land gemeint ist, nicht, wie
von Knauf u.a. für das bytdwd der Dan-Stele angenommen (und dann bezweifelt), eine
Dynastie.

57 So H.-P. Müller, Die aramäische Inschrift von Tel Dan, ZAH 8 (1995) 121-139, hier
126.

58 Die Piene-Schreibung wird bezeichnenderweise erst in jüngeren Schichten gängig.
59 Carlson (s. Anm. 5, hier 169) erwägt überdies yädld als Vorbild.
60 H.-P. Müller (s. Anm. 57) 127. Der religiöse Anstoss lag in den religiösen Konnotationen

von dwd.



28 Walter Dietrich

schritt schwerlich haben. Denn wie könnte ein «[Kö]nig der Davidsdynastie»
- abgesehen davon, dass dies ein sprachlich seltsamer Ausdruck wäre - Seite
an Seite mit einem «König von Israel» auftreten? Kein Problem würde diese
Parallelität hingegen bereiten, wenn mit bytdwd nicht eine Dynastie, sondern
ein Land, natürlich Juda, gemeint wäre. Bekanntlich sind sowohl in aramäischen

wie in assyrischen Schriftdokumenten viele Ländernamen mit dem
Wort b(I)t und dem daran anschliessenden Namen des jeweiligen Dynastiegründers

gebildet.63 So wäre eigentlich die Bezeichnung eines judäischen
Königs als mlk bytdwd in einer aramäischen Inschrift sehr wohl zu erwarten.64

Wie aber ist dazu der biblische Befund ins Verhältnis zu setzen? Beweist
dieser, dass Juda sich selbst nicht als «Davidshaus» bezeichnet hat? Doch der
biblische Sprachgebrauch ist keineswegs so eindeutig, wie es zunächst den
Anschein hat. Von den etwa dreissig Fällen, in denen das Nomen IT3 und der
Name TfJH in Verbindung gebracht werden, ist zwar tatsächlich - abgesehen
von vier Stellen, in denen es um ein Gebäude bzw. den Palast geht65 -
allermeist die Familie bzw. die Dynastie Davids gemeint66. An zwei Stellen jedoch,
II Sam 3,1 und 3,6, ist dieses Verständnis fast nicht möglich. Dort ist von Krieg
«zwischen dem Haus Sauls und dem Haus Davids» die Rede. Hans Joachim
Stoebe bemerkt dazu fast vorwurfsvoll in seinem neuen Kommentar67: «Von
einem Haus Davids kann noch nicht die Rede sein, im Grunde auch nicht von
einem Haus Sauls». Im Unterschied zu älteren Kommentatoren meint er
jedoch, das Wort bêt sei «deswegen nicht zu tilgen..., sondern ist ein Hinweis auf
die Entstehungszeit dieses redaktionellen Zwischenstückes» - eine späte na-

61 Und übrigens auch im Neuen Testament, vgl. Lk 2,4: 8rà xô eivai aùxôv èç oïkou kcù.

Ttaxpiâç AauiS.
62 Vgl. die Feststellung Na'amans (s. Anm. 47, hier 20): «byt dwd is mentioned in the

Bible only in the sense of 'the House of David'», oder die Aufforderung Hoffners (Art.
tT3, ThWAT I, 629-638, hier 637): «Wenn der Ahn, nach dem das Haus genannt wurde, ein
König war, sollen wir das Wort byt mit 'Dynastie' übersetzen», wozu sogleich TH IT3 als

prominentes Beispiel aufgeführt wird.
öDas wohl bekannteste Beispiel ist die Benennung Jehus, des Totengräbers der Omri-

Dynastie, als «Iaua von Bît-Humrï» in einem Annalenfragment Salmanassers III. aus dem
Jahr 841 v.Chr., und noch kurz vor seinem Untergang hiess das Nordreich Israel bei den
Assyrern Blt-Humrîa, vgl. TGI2 51 bzw. 59. Viele weitere Beispiele zählen Rendsburg (s.
Anm. 54) und Na'aman (s. Anm. 47, hier 20) auf.

64 In den assyrischen Inschriften wird normalerweise der Name «Juda» keilschriftlich
umschrieben, vgl. etwa die Texte Nr. 23, 28, 39 in TGI2.

651 Sam 19,11; II Sam 5,11; Neh 12,37; II Chr 8,11.
66 Bezweifeln liesse sich das noch bei I Kön 12,16.19(.26) par. II Chr 10,16.19. An diesen

Stellen wäre die Deutung, Nordisrael habe sich vom judäischen Staat (nicht von der
davidischen Dynastie) getrennt, durchaus diskutabel, doch figurieren im Kontext sehr
deutlich David persönlich und sein Vater Isai, werden also die Wurzeln der Dynastie
angesprochen. So ist wohl die antidynastische Interpretation der genannten Stellen vorzuziehen.

67 Das zweite Buch Samuelis, 1994 (KAT VIII/2) 112.



dawïd, dôd und bytdwd 29

türlich, in der solche Fehler anscheinend leichter unterliefen als früher.68 Solche

Mutmassungen erübrigten sich weitgehend, wenn in II Sam 3,1.6 gar nicht
von dem «Haus Davids» und dem «Haus Sauls» im Sinne von Dynastiebildungen

die Rede wäre, sondern - von den Königtümern Juda und Israel!
Freilich hätte der Autor jener Verse den ihm (und auch dem Autor der Stele

von Dan!) bekannten Sprachgebrauch etwas zu weit, nämlich in die Zeit
Davids selber, zurückprojiziert, dabei aber die gemeinte Sache genau getroffen:
Das Königtum Juda existiert seit Davids Salbung in Hebron (II Sam 2,4), das

Königtum Israel seit der Königserhebung Sauls (I Sam 9-11) und über dessen
Tod hinaus unter seinem Sohn Ischbaal. Nicht zufällig wird dessen Reich in II
Sam 2,9 als rein nordisraelitisch beschrieben, so dass südlich davon Raum
bleibt für das Juda Davids.

Wenn die Inschrift von Dan das Königreich Juda als bytdwd bezeichnet,69
dann nennt sie es also nicht nur bei einem im altorientalischen Kontext
erwartbaren, sondern bei einem in der Bibel belegten Namen. Dass sie das
israelitische Bruderreich nicht analog dazu «Haus Sauls» nennt, ist, wenn man
der biblischen Darstellung der frühen Königszeit auch nur in Grundzügen
glaubt, leicht zu begreifen. Schon erstaunlicher ist, dass sie es nicht «Haus
Omris» nennt. Vielleicht deutet sich darin eine «Phasenverschiebung» im
Übergang «vom Stammesstaat zum Flächenstaat» an, der im Norden «etwa
hundert Jahre» früher erfolgte als im Süden.70 Vielleicht auch wollte man eine
besonders verhasste Dynastie durch Nichterwähnung strafen - oder man wus-
ste gar und gab zu verstehen, dass es diese Dynastie mittlerweile nicht mehr
gab.71 Damit kommen wir zu geschichtlichen Fragen.

Die vielen Spekulationen über den historischen Ort des zuerst gefundenen
(und bisher allein besprochenen) Fragmentes A der Stele von Tel Dan sind
grossenteils hinfällig geworden72, seit zwei neue Fragmente, B1 und B2,
entdeckt und der Öffentlichkeit vorgestellt wurden.73 Es sind relativ kleine
Bruchstücke, die sich aber zweifelsfrei zusammenfügen lassen74 und die ebenso

zweifelsfrei zum gleichen Textmonument wie Fragment A gehören.75
Neben einigen klaren Aramaismen, welche die aramäische Autorschaft der Ste-

68 Stoebe gibt folgende knappe Begründung: «JT3 im Sinne von Familie ist ja relativ
spät (Jenni, THAT I, Sp. 311)». M.E. tragen indes die dortigen Ausführungen Stoebes
weitreichende literarhistorische Schlussfolgerungen nicht.

69 Dies hält neuerdings auch E.A. Knauf (Das «Haus Davids» in der alt-aramäischen
Inschrift vom Tel Dan, BiKi 51 (1996) 9f) für «durchaus möglich», ja es sei nach Auffindung

der B-Fragmente «um einiges wahrscheinlicher geworden». So könnte sich Davies'
Äusserung «I am not the only scholar who suspects that the figure of King David is about
as historical as King Arthur» (s. Anm. 41, hier 55) bald als zu optimistisch erweisen.

70E.A. Knauf (s. die vorige Anm.) 10.
71 Dass die Assyrer noch weit später vom «Haus Omris» reden, besagt höchstens etwas

über die Usancen oder auch die Qualitäten der assyrischen Diplomatie. Das Prunkstück
dieses Staates war sicher die Armee!



30 Walter Dietrich

le noch deutlicher machen als Teil A, ist das Aufregendste an Teil B die
Erwähnung zweier Namen.76 Sie sind nicht vollständig erhalten: Man erfährt die
letzten Konsonanten des Eigennamens, gefolgt jeweils von br («Sohn des

X»), worauf ursprünglich der Vatersname gefolgt sein muss. Die beiden
Namensfragmente nun lauten: -rm br und -jhw br Im ersten Fall wird
man wohl «-ram», im zweiten sicher «-jahu» zu vokalisieren haben; der zweite
Name ist also mit Sicherheit Jhwh-haltig, der erste könnte es sehr wohl ebenfalls

sein - und das weist mit allerhöchster Wahrscheinlichkeit nach Israel
und/oder Juda.77 Wie von selbst stellt sich die Analogie ein: Wenn in Text A
ein «König von Israel» und ein «[Köjnig von Davidshaus» aufeinander
folgen, so könnten, ja werden die in Text B78 aufeinander folgenden Namen die

72 Das gilt ohnehin für die Versuche zur Spätdatierung aus der Kopenhagener Schule,
vgl. J. Tropper, Paläographische und linguistische Anmerkungen zur Steleninschrift aus

Dan, UF 26 (1994 [erschienen 1995]). Betroffen sind aber auch andere Datierungsversuche.
E. Puech etwa ergänzte den Text von Fragment A um rund zwei Drittel, zog von da

aus Verbindungslinien zu I Kön 22 und meinte daraufhin Joschafat (867-850) als den

gemeinten Davididen identifizieren zu können (La stèle araméenne de Dan: Bar Hadad II
et la coalition des Omrides et de la maison de David, RB 101-102 [1994] 215-241). B. Hal-
pern gelangte nach höchst gründlicher und informativer Durchmusterung des gesamten
biblischen und ausserbiblischen Quellenmaterials zum israelitisch-aramäischen Verhältnis
im 9. Jahrhundert zu dem Schluss, der fragliche Aramäerkönig sei Ben-Hadad II. und sein

Gegenspieler auf israelitischer Seite einer der Nachfolger Jehus gewesen - womit man
ganz ans Ende des 9. Jahrhunderts gelangte (The Stela from Dan: Epigraphic and Historical

Considerations, BASOR 296 [1994] 63-80).
73 A. Biran / J. Naveh, The Tel Dan Inscription: A New Fragment, IEJ 45 (1995) 1-18.
74 Dies hätte T.L. Thompson (Dissonance and Disconnections: Notes on the bytdwd

and hmlk.hdd Fragments from Tel Dan, SJOT 9 [1995] 236-240) nicht anzweifeln sollen.
Sehr wohl aber sind erhebliche Zweifel gegenüber der Art und Weise angebracht, wie die
Erstveröffentlicher die Kombination B1+B2 zu Fragment A in Beziehung gesetzt und
daraufhin Textergänzungen vorgenommen und weitreichende Schlüsse gezogen haben. Wenn
die Photographie nicht trügt, sind die Schriftzeilen sowohl in Text A wie in Text B tadellos
gerade, zwischen A und B, so wie Biran und Naveh sie zusammenfügen, aber leicht
geknickt. Möglicherweise war der Ort von B an einer ganz anderen Stelle innerhalb des

Monuments - zumal, wenn dieses etwa nicht eine Stele, sondern ein (viel grösser zu
denkender) Orthostat gewesen wäre, vgl. Knauf u.a. (s. Anm. 46, hier 60f.).

75 Es wirkt fast verzweifelt, wenn F.H. Cryer beteuert, «that the Betdawd/House of
David inscription has nothing to do with the new fragments», dann aber konzediert, A und
B «could be products of the same school, or even of the same individual after some years'
interval» (King Hadad, SJOT 9 [1995] 223-235, hier 225).

76 Dabei ist von vornherein klar, dass in einer Monumentalinschrift nicht irgendwelche
Personen, sondern nur politisch bedeutsame Persönlichkeiten, in der Regel Könige,
erscheinen werden.

77 Cryer (s. Anm. 75, hier 234) sucht dem auszuweichen, indem er nach Jhwh-Vereh-
rern ausserhalb von Israel und Juda Ausschau hält. Er findet solche im Königs-Onomasti-
kon von Hamat (dazu Verweis auf VT 60, 21-32), in der Mescha-Stele (Z. 17f. - eine
schwere Fehldeutung!) sowie in den biblischen Erzählungen von Ismael, Lot und Rut. Hin
und wieder taugt die Bibel eben doch für Beweiszwecke!



dawïd. dôd und bytdwd 31

eines israelitischen und eines judäischen Königs - und zwar vermutlich in dieser

Reihenfolge! - sein.
Die Bibel kennt nur einen einzigen Fall, in dem in Israel ein König, dessen

Name auf -ram endet, gleichzeit mit einem König von Juda regiert, dessen

Name auf -jahu endet: J(eh)oram von Israel (850-845) und Ahasja(hu) von
Juda (845). So ergänzen die Erstveröffentlicher die Namensfragmente
zuversichtlich zu: «Joram, Sohn des Ahab, König von Israel» und «Ahasjahu, Sohn
des Jehoram, König von Haus-Davids». Dem ist schwerlich zu widersprechen.79

Da die Fragmente dieser Stele offenbar sukzessive gefunden werden und
sich von da her noch weitere Aufklärung über ihren Inhalt erhoffen lässt, und
da es in jedem Fall höchst kompliziert ist, biblische und ausserbiblische Texte
aufeinander zu beziehen, wird man gegenüber weitreichenden historischen
Schlussfolgerungen zurückhaltend sein. Dennoch dürfte klar sein, dass der
Autor der Stele Hasaël von Damaskus ist: der Aramäerkönig, dessen Name
in der Bibel mit Furcht und Zittern genannt wird80 und den auch die Assyrer
als kraftvollen Herrscher kennen. Dass Salmanasser III. ihn in seinen Anna-
len einen «Niemandssohn» nennt, bestätigt, was auch die Bibel weiss: Er war
ein Usurpator.81 Ein Usurpator war auch Jehu von Israel.82 Hinter seinem
Putsch standen nach der biblischen Darstellung prophetische Kreise83 - die

gleichen Kreise, die angeblich auch bei der Ablösung des bis dahin regierenden

und mit den Omriden kooperierenden Aramäerkönigs Hadadeser84

durch eben jenen Hasaël die Hand im Spiel hatten.85 Reine Legende - oder

78 Genau in den Zeilen 6 und 7 von Fragment B2.
79 Zwar gibt es fünf Jahre vor 845 v.Chr. noch einmal die genau gleiche Konstellation

biblischer Königsnamen, nur dass diesmal der Nordisraelit Ahasjahu (851-850) und der
Judäer J(eh)oram (850-845) heisst. Doch von diesen beiden Königen ist keine gemeinsame
Aktion gegen Aram berichtet, und ausserdem wäre es für eine aramäische Inschrift schon
erstaunlich, wenn sie zuerst den Judäer und dann den Israeliten anführte. Letztlich aber
käme man mit dieser - unwahrscheinlicheren - Lösung in fast die gleiche Zeit.

ml Kön 19,17; II Kön 8,11-13.28f.; 10,32; 12,17f.; 13,3.22.
81

Deswegen hat man verschiedentlich gezögert, ihn als Verfasser der Dan-Inschrift zu
identifizieren wollen, redet dieser doch zu Beginn des Fragmentes A von seinem Vorgänger

als seinem «Vater». Doch allein schon die Belege I Sam 24,12 und II Kön 2,12 zeigen,
dass 'ab nicht nur als Verwandtschaftsbegriff, sondern - gerade bei etwas unklaren
Sukzessionsverhältnissen - als Ausdruck der (angeblich oder wirklich) besonders engen
Beziehung zwischen Vorgänger und Nachfolger gebraucht werden kann.

82 Hierin ist II Kön 9f. sicher mehr zu glauben als den Assyrern, die ihn, wie schon
oben bemerkt, für einen Omriden hielten.

83 Von II Kön 9.1-10 ist V.l-6.10b vordeuteronomistisch und Teil der ursprünglichen
Jehu-Erzählung, vgl. W. Dietrich, Prophétie und Geschichte, 1972 (FRLANT 102) 47f.,
und auch Y. Minokami, Die Revolution des Jehu, 1989 (GTA 38) 124.

84 Salmanassar III. gibt in seinem Bericht über die Schlacht bei Qarqar 853 v.Chr. (s.
TGI2, 50) seinen Namen mit Adad-Idri von Aram wieder und stellt ihm zur Seite Ahab
von Israel.



32 Walter Dietrich

Reflex eines gereizt-revolutionären Klimas im Israel der ausgehenden Omri-
denzeit, das sogar landesverräterische Umtriebe gedeihen liess?

In Fragment A der Dan-Inschrift rühmt sich Hasaël, einen König von
Israel und wohl auch einen von Juda getötet zu haben. In Fragment B nennt er
vermutlich die Namen von Joram von Israel und Ahasja von Juda. Der Bibel
zufolge sind diese beiden von Jehu bei dessen Putsch umgebracht worden. Ob
auf der Stele neben Hasaëls Selbstruhm noch Platz war für die Taten oder gar
den Ruhm eines anderen, ist äusserst ungewiss.86 Immerhin war Platz für die
Namen der Besiegten. Ohne dass er es wollte, hat Hasaël dem Namen Davids
ein Denkmal gesetzt.

Walter Dietrich, Bern

85 II Kön 8,7-15. In die gleiche Richtung weist das ausgesprochen freundliche Verhältnis,

das II Kön 5 zufolge Elischa zum aramäischen Generalstabschef Naaman unterhalten
haben soll.

86 Unmöglich ist es nicht. Wohl entsteht bei Biran und Naveh (s. Anm. 73) durch die
dort vorgenommene Kombination der Textteile A und B und die darauf gegründeten
Text(re)konstruktionen der sichere Eindruck, Hasaël schreibe nur von seinen eigenen
Taten und könne daher Jehu allenfalls als seinen Agenten betrachtet haben. Doch abgesehen

davon, dass dies ja tatsächlich der geschichtlichen Wahrheit entsprechen kann, ist
festzuhalten, dass beides, die genannten Prämissen wie die gezogenen Schlüsse, nicht mehr
sind als Hypothesen.


	dāwīd, dôd und bytdwd

