Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 52 (1996)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Jorg Frey, Eugen Drewermann und die biblische Exegese, WUNT 2/71 VIII + 281 S.
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) Tiibingen 1995. Br. DM 54.-

Die Auseinandersetzung um Drewermann pflegt die Meinungen zu spalten, auf der ei-
nen Seite stehen leidenschaftliche Verehrer, auf der anderen erbitterte Gegner. Was fast
ganz fehlt, sind Wissenschaftler, die bereit sind. seine Gedanken niichtern zur Kenntnis zu
nehmen, sie an ihrem Anspruch zu messen, mit anderen Autoren zu konfrontieren und
dann zu einem ausgewogenen Urteil zu kommen, mag dieses positiv oder negativ sein. Ge-
nau dieses alles tut Jorg Frey in seinem Buche im hochsten Masse. Nach einer kurzen Hin-
fiihrung zur Problemstellung gibt er einen Uberblick iiber die Biographie D.’s, die gut be-
legt ist und den biographischen Hintergrund ausleuchtet. Nur die Informationen tiber D.’s
psychotherapeutische «Ausbildung», genauer: seinen kurzen Gasthorerstatus in Gottingen
hétte ich mir ausfithrlicher gewiinscht, weil es hier noch notig wire, mit einigen Legenden
aufzurdumen. Im 3. Kapitel referiert Frey dann «Drewermanns Methode der tiefenpsycho-
logischen Exegese». Sie ist der Versuch, den Abstand der Geschichte zu iberwinden, um
im Jetzt den «Brunnen» zu finden, dessen Wasser genauso frisch fliesst wie einst. Dieses
aber verhindere gerade die historisch-kritische Forschung, der es nur um die Vergangen-
heit ginge. Frey zeigt dann, wie einseitig sich D. ausschliesslich auf Bultmann und Dibelius
bezicht, selbst dann noch, wenn er Dibelius «Formgeschichte» auf den Kopf stellt und beim
Mythos beginnt, weil in ihm die religiose Wahrheit am reinsten zu finden sei. D. geht dabei
von der Vorstellung aus, die traditionelle Forschung tue nichts anderes, als aussertextliche
Faktizitdt zu rekonstruieren, woran sie dann tatsidchlich scheitert. Aber mit dieser Darstel-
lung ist sie verzeichnet, denn gerade die neuere Forschung bemiiht sich textimmanent um
die Aussage des Textes als Text. Doch D., der ein «universales religioses Apriori» (81)
sucht, begniigt sich auch damit nicht. Er wertet die Aussage des «Endredaktors» als «stets
unerreichbares Phantom» (83) ab, um sich dann zu fragen, was die einzelnen Textelemente
als solche bedeuten. Dazu benutzt er die Methoden der Traumdeutung, wie er sie von Jung
iibernommen hat, und Frey gelingt es, das Vorgehen von D. so niichtern zu beschreiben,
dass sich der Leser ein eigenes Bild davon machen kann. Allerdings wird auch deutlich, wie
einseitig D. auf Jung fixiert ist. Irgendein Bezug auf die vollig andere Traumdeutung Freuds
ist nicht erkennbar, und die archetypische Deutung nach Jung bekommt einen solchen Ab-
solutheitsanspruch, dass Frey D.’s Behauptung einer Dialektik zwischen «historisch-kriti-
scher Exegese und tiefenpsychologischer Hermeneutik» infrage stellt. Faktisch konstruiere
er eine Antithese, in der das Historische als irrelevant hingestellt werde.

Das 4. Kapitel «Zur Sprache Eugen Drewermanns» ist fiir mich ein Hohepunkt des Bu-
ches. Mit der Prizision Tiibinger Exegeten zeigt Frey die «Bilderflut und Beschworungs-
kunst» D.’scher Rhetorik auf. Anfangs erscheint es mir, als erlidge er selber deren Zauber,
schreibt er doch von «eindrucksvoller poetischer Kraft» (87). Aber die Relativierung folgt
bald, wenn er sagt, sein Stil sei «mitunter an der Grenze des Kitschigen» (89). Ich selber
wiirde hier gern «mitunter» durch «fast immer» ersetzen, nicht zuletzt gerade aufgrund der
exemplarischen Stilanalyse, die Frey unter dem Titel «Der suggestive Sog der Worte» bie-
tet. An einem kurzen Abschnitt aus dem Markus-Kommentar iiber das Verstdndnis des
Kreuzestodes Jesu zeigt Frey die leserlenkende Wirkung des Textes. Dort, wo es um Angst
und Schuld geht, beschwort D. mit langen, kaum noch grammatisch analysierbaren Sétzen
eine dimonische Macht herauf, an deren Endpunkt die Nennung fast unaussprechlicher az-
tekischer Gotter steht, wihrend von der Erlosung durch Jesus in einfachen persénlichen
Sitzen die Rede ist. Es ist fiir einen aufmerksamen Leser amiisant zu sehen, wie Frey selber
immer lingere Sitze bildet, wenn er {iber die langen Sitze Drewermanns schreibt. Und auf



Rezensionen 379

96 oben, als er zur rhetorischen Funktion der «unaussprechlichen x- und z- Laute» der
«blutriinstigen Gotter» kommt, da verwirrt einer der wenigen Druckfehler des Buches auch
noch den Aufbau des Satzes, so dass sich die Verwirrung des Lesers verdoppelt.

Ernster wird es im zweiten Abschnitt des 4. Kapitels « Pharisder’ und ‘Kleriker’ - Antiju-
daismus wider Willen?» D. ist sicherlich kein landldufiger Antisemit, aber er stellt die pha-
risdischen Juden des Necuen Testaments in den schwirzesten Farben heraus, um sie als Ty-
pus im Kampf gegen die katholischen Kleriker, also gegen seine «Briider», zu verwenden.
Dabei scheut er vor keinem antisemitischen Klischee zuriick. Wihrend sich Frey bei seiner
Argumentation weitgehend auf N. Rubeli beruft, so fillt auf seine Ausfiihrungen dadurch
noch ein spezielles Licht, dass er die wichtigste Quelle fiir D s antijiidische Bibelauslegun-
gen auffindet. Es sind die Schriften von E. Stauffer, denen D. neben exegetischen Einzel-
entscheidungen die Verurteilung der Apokalyptik und der Gesetzlichkeit entnimmt. Vor
allem mit dem letzten Punkt kommt D. zu seinem ureigensten Anlicgen: einen nur guten
Gott zu konstruieren, der jenseits des Gesetzes stehe, den Jesus verkiindigt habe und mit
dem alle Angst aufgehoben werde. Und Frey versdumt es nicht, auf die Nihe zur antijiidi-
schen Theologie Marcions hinzuweisen.

Im 5. Kapitel «Exemplarische Textanalysen» zeigt er anhand der Auslegungen der Er-
zihlung vom besessenen Gerasener, dem Gesprich Jesu mit der Samariterin und zwei jo-
hanneischen Ostererzihlungen, wie D. konkret arbeitet. Frey schickt jeweils einen Uber-
blick iiber die Forschungslage voraus. konfrontiert diese mit D.’s Darstellung des angebli-
chen Versagens dieser Forschung und referiert dann dessen eigene Exegesen. Aber Frey
bleibt nicht bei dieser pauschalen Gegentiberstellung stehen, er macht vielmehr an winzi-
gen Details anschaulich, wie ungenau D. arbeitet. Am deutlichsten wird das, als Frey in D.’s
Ubersetzung von Joh. 21,7b-8a vier offensichtliche Fehler nachweist und dann zeigt, wie er
auch stilistisch den Text vollkommen verfehlt: «Was dabei herauskommt, wiirde selbst als
Rohiibersetzung im Griechischkurs nicht durchgehen konnen» (158). Die Ostererschei-
nung deutet D. auf die Moglichkeit der menschlichen Seele zur «Selbstheilung», um von ei-
ner Aussenlenkung zu sich zuriickzufinden. Den Jiingern erscheine hier das Bild eines wah-
ren Selbst, das sich zur Lebzeiten Jesu mit dessen Gestalt verband. Frey macht deutlich, wie
sehr hier D. durch den Eintrag der Jungschen Archetypenlehre den Text in sein Gegenteil
verkehrt, indem aus der Erscheinung der Gestalt Jesu eine Manifestation eines Archetyps,
also eines inneren Bildes macht. Nun kann man an dieser Stelle natiirlich kritisch gegen
Frey einwenden, dass der Text aus historischen Griinden eine archetypische Wahrheit nach
aussen projiziere. Aber dagegen ist zu sagen, dass es notig ist, die Richtigkeit einer Ausle-
gung von dogmatischen Erwigungen zu trennen. Der Text selber, um den es geht, scheint
cher das Gegenteil von dem zu sagen, was D. meint, und erst, wenn man dessen jungianisch-
theologische Auffassung teilt, wird man in einem zweiten Schritt den Text so umdeuten
diirfen, wie dieser es tut. Indem D. aber seine eigene theologische Wahrheit im Text auto-
risiert finden will, muss er diesem Text unauthoérlich Gewalt antun, und von eben dieser Ge-
walt handelt das 6. Kapitel., das den bescheidenen Namen «Probleme der Exegese Drewer-
manns» triagt. Tatsdchlich handelt es sich hier um eine Kritik, wie sie hoflicher und schirfer
nicht sein kann. Auf den Seiten 206-208 zeigt Frey in Anlehnung an Formulierungen von
W. Drechsel, wie D. dem Text seine eigene Sprache raubt, so dass sich das interpretierende
Subjekt nur noch selber in den Texten hort. Aber das dussere Wort versteht D. ja immer
nur als gesetzlich, und insofern ist sein Vorgehen konsequent. Doch die gewalttitige Ver-
innerlichung des tiberlieferten Schriftwortes mag diesem vielleicht seinen gesetzlichen Cha-
rakter nechmen, aber sie raubt ihm noch etwas anderes: «die befreiende Wirkung eines von
ausserhalb meiner selbst kommenden Zuspruchs». Und der Satz geht weiter mit einer For-
mulierung, die in aller Schlichtheit ein Todesurteil darstellt: «theologisch gesprochen, fiir
das Evangelium, ist in Drewermanns Denken kein Raum» (208). Und Frey beeilt sich hin-



380 Rezensionen

zuzufiigen, dass die D.’sche Theologie bei allem Antinomismus mit ihrem Appell, zu den
Bildern des Anfangs zuriickzukehren, eine gesetzliche Struktur habe.

Mit seinem folgenden Bekenntnis zum «térichten» Wort vom Kreuz stellt Frey sicherlich
in zutreffender Weise den rechten Glauben dar, aber damit sind, wie mir scheint, noch nicht
alle Probleme gelost. Geht nicht auch das fremde Wort immer in unsere Worte ein, und ver-
dndert es sich nicht dabei immer zur Uneindeutigkeit? D. ist nicht vorzuwerfen, dass er
tiberhaupt versucht, das fremde Worte in Jungsche Sprache zu transformieren. Auch Hei-
degger steht nicht in der Bibel und das Luthertum wohl auch nicht. Aber D. verfilscht das
menschliche Wort der Bibel bis zur Unkenntlichkeit, indem er ihm nicht zuhort, sondern
immer schon weiss, was dieses ihm sagen soll. Nicht die Archetypen sind D.’s Fehler, son-
dern dass er sein Vorverstindnis mit den gesuchten und unweigerlich gefundenen Inhalten
der Texte verwechselt. Das «Woraufhin» der Interpretation wird zu ihrem einzigen Inhalt.
In seiner Zusammenfassung im 7. Kapitel kommt Frey auf die Ersetzung des fremden Wor-
tes durch das eigene zuriick: «Nichts kann einem solchen Denken mehr fremd sein, weil der
Mensch ja schon immer und iiberall die gleichen ‘heilvollen’ Bilder in sich trigt». Aber die
Kehrseite dieser Vertrautheit sei, dass es nichts mehr gebe, was dem Menschen dann von
der «schicksalhaften ‘Macht der Archetypen’ erlosen und vom geforderten Gehorsam ge-
gen dieselben dispensieren konnte» (232). Jungianisch spricht damit Frey die Ambivalenz
der Archetypen an, die sich auch zerstorerisch statt heilvoll auswirken kénne. In der mir né-
herliegenden Sprache der psychoanalytischen Symboltheorie wiirde ich eher sagen, dass
die Archetypen entsymbolisiert werden und damit genau den Wiederholungszwang bewir-
ken, von dem sie heilen sollten. Jungs Begeisterung fiir die Manifestation der Archetypen
in Deutschland in den ersten Jahren nach 1933 ist dafiir ein anschauliches Beispiel, wie
kiirzlich Urs Aeschbacher (in: Intellektuelle von rechts, A. Mattioli [Hg.], OrellFiissli,
1995) gezeigt hat.

Frey schliesst sein Buch mit einer Kritik der populiren, von D. geprigten Bibelkreise, die
sich meist darauf beschréinkten, die Auslegungen ihres Meisters zu rezipieren, und findet in
der «geistlichen Auslegung», in der Rezeptionsisthetik und auch in manchen psychologi-
schen Ansidtzen Wege, mit denen eine historisch-kritisch orientierte Auslegung erginzt
werden kénnte.

Freys Buch ist fiir mich die mit Abstand beste kritische Hinfithrung zu Drewermanns Bi-
belauslegung. Ich wiirde es natiirlich am liebsten allen Drewermann-Anhéingern zur Lek-
tiire emptehlen. Aber ich glaube nicht, dass viele sich dadurch in eine kritische Distanz be-
geben werden. Meine Hoffnung ist vielmehr, dass die wissenschaftliche Diskussion um D.
durch dieses Buch so geférdert wird, dass undifferenzierte Verurteilungen erschwert wer-
den und ein unvoreingenommenes Nachdenken iiber psychoanalytische Textinterpretation
trotz aller ndtigen Opposition gegen D. moglich bleibt. Freys Buch konnte dariiber hinaus
auch die Diskussion iiber die Relevanz historisch-kritischer Exegese anregen.

Hartmut Raguse, Basel

Richard Heinzmann, Thomas von Aquin. Eine Einfithrung in sein Denken. Mit ausge-
wihlten lateinisch-deutschen Texten. W. Kohlhammer, Stuttgart 1994; 281 S. DM 34.-
Dass es «im Wesen aller Kanonisation» liege, «ihre Objekte unkenntlich zu machen», hat
Franz Overbeck im Blick auf das Neue Testament treffend bemerkt. 1879, ein Jahr vor Er-
scheinen der Abhandlungen «Zur Geschichte des Kanons», an deren Beginn diese These
steht, hatte Papst Leo XIII. in der Enzyklika Aeterni Patris «die goldene Weisheit des hl.
Thomas» zur katholischen Normphilosophie erhoben. Diese lehramtliche Verfiigung ver-
half jenen Interpreten zum scheinbar endgiiltigen Siegeszug, die im Werk des Aquinaten
die einzig feste Burg gegen Aufkldrung und Moderne sahen.



Rezensionen 381

Von solchen Vorgaben hat sich Richard Heinzmann, Ordinarius fiir Christliche Philoso-
phie an der Universitdt Miinchen, in seiner Einfithrung griindlich emanzipiert, so sehr er
auch davon iiberzeugt ist, dass das «Zuriickgreifen auf die grosse Tradition des Denkens
der Antike unter Ausschluss der Vermittlung und umformenden Weiterfiihrung durch
Thomas [...] ein verhdngnisvoller und in mancher Hinsicht geradezu gefidhrlicher Riick-
schritt» (69) wire. Im Unterschied zum ‘orthodoxen’ Neuthomismus geht es ihm darum,
jene Ziige im Denken des Thomas herauszuarbeiten, die seines Erachtens die neuzeitliche
Subjekt- und Freiheitsphilosophie nachhaltig geprigt haben. Diese seine Hauptthese von
der Modernitiatswirksamkeit des Doctor angelicus wird wahrscheinlich nicht nur bei thomi-
stischen Gralshiitern Widerspruch herausfordern. Nach Heinzmann ist das Christentum
mit dem klassischen griechischen Denken bei Thomas so verkniipft, dass die ‘Synthese’
zum ersten Mal keine mit dem Christentum unvereinbaren Philosopheme impliziere. Von
der Betrachtung des Allgemeinen schwenke der Blick bei Thomas, inspiriert von Aristote-
les, auf das Konkrete und Individuelle tiber, worum es dem Christentum wesentlich gehe.
Allerdings lisst sich gegen das ‘Wesen’, das Heinzmann dem voraugustinischen Christen-
tum unterstellt, einwenden, es sei, wenn es etwa die Welt oder die Geschichte vorbehaltlos
als etwas Positives auffasse, selbst schon stark thomasisch gefirbt. Die Allianz des Christen-
tums mit dem Neuplatonismus bei Augustin bezeichnet Heinzmann unverbliimt als den
«falschen Ansatz» (15), da das Christentum eigentlich eben nicht wie der Neuplatonismus
zur Verachtung des Irdischen, zur Weltverneinung neige. Die optimistische Verbundenheit
der alten Christenheit mit der Welt (als der Schopfung Gottes) wird man, angesichts der
Eschatologie z.B., in Frage stellen diirfen. Oder vertritt Heinzmann insgeheim doch die ge-
schichtsmetaphysische These, erst beim Aquinaten sei das Christentum zu seinem wahren
Selbstbewusstsein gelangt, aller weltfliichtigen Holzwege zum Trotz?

Im ersten Teil seines Buches gibt Heinzmann einen systematischen Abriss des philoso-
phischen (ausdriicklich nicht des theologischen) Denkens bei Thomas, ohne dass die Klar-
heit der Erorterungen unter ihrer Knappheit litte. Die Darstellung befriedigt die vielflti-
gen Erwartungen, mit denen die Leser an das Genus «Einfiihrung» herantreten, auf vorziig-
liche Weise, zumal sie nicht nur im ersten Teil hdufig mit einschldgigen Quellenzitaten kon-
frontiert werden (hier hitte man sich konsequent Ubersetzungen gewiinscht), sondern
auch der umfangreiche dritte Teil mit einer Auswahl von Originaltexten, jeweils mit deut-
schen Ubertragungen aufwartet. Zwischen diese beiden Teile ist ein Verzeichnis von philo-
sophischen Begriffen, Autoren und «geistigen Bewegungen» geschoben, iiber dessen Nut-
zen man indes wird streiten konnen: Wihrend die Begriffserkldrungen hilfreich sind, kann
man dies vom Namensverzeichnis hochstens bedingt behaupten. Was hilft es etwa zu horen,
dass Alexander von Aphrodisias ein Aristoteles-Kommentator «in eher antiplatonischer
und streng aristotelisch-orthodoxer Interpretation» (S.89) gewesen sei, wenn man nicht er-
fiahrt, worin diese Orthodoxie konkret besteht und wie sie sich mit Thomas vertrigt? Eben-
sowenig ist einzusehen, weshalb z. B. Gennadius mit einem eigenen Artikel bedacht wird
(nicht aber Hieronymus oder Origenes), wenn er sonst in Heinzmanns Buch nicht vorzu-
kommen scheint und wir tiber seine Verbindung mit Thomas nichts erfahren.

Diese Kritteleien tun freilich Heinzmanns mutigem und luzidem Versuch kaum Ab-
bruch, die Aktualitit des Aquinaten unabhiingig von einseitiger Vereinnahmung herauszu-
stellen. Wer sich vor dem vermeintlich monolithischen System des Thomas bislang gefiirch-
tet hat, wird von Heinzmann eines Besseren belehrt. Ihm gelingt es, die durchaus revolutio-
nidre Dynamik dieses Denkens transparent zu machen.

Andreas Urs Sommer, Basel

Johannes Damaskenos und Theodor Abu Qurra, Schriften zum Islam. Kommentierte
griechisch-deutsche Textausgabe von Reinhold Glei und Adel Theodor Khoury. Ech-



382 Rezensionen

ter Verlag / Oros Verlag, Wiirzburg / Altenberge 1995 (= Corpus Islamo-Christianum
[CISC], Series Graeca, Bd. 3). 222 S., DM 80.-

Es ist 16blich, dass man sich, wenn ‘Religionstheologie” Konjunktur hat, auf deren An-
finge in der polemisch-apologetischen Auseinandersetzung mit anderen Religionen, na-
mentlich Judentum und Islam besinnt. Umso lieber widmet man sich diesen Anfdngen,
wenn die relevanten Texte in so leserfreundlichen Ausgaben zugiinglich gemacht werden,
wie dies hier der Fall ist.

Die Einfithrung von Khoury skizziert die Situation, in der die kritisch edierten und tiber-
setzten Schriften entstanden sind, namlich unter islamischer Herrschaft, auf deren ambiva-
lente Toleranz gegeniiber Andersgldubigen Khoury detailliert eingeht. Johannes Dama-
scenus (ca. 675-750) wird im Titel zwar als erster aufgefiihrt, aber ihm selber kann von den
Herausgebern nur ein einziger der Texte mit einiger Sicherheit zugeschrieben werden,
ndmlich Kapitel 100 (alte Zihlung: 101) von De haeresibus, dem zweiten Teil des umfang-
reichen Hauptwerkes Quelle der Erkenntnis. Dennoch hat es sehr wohl Sinn, Damascenus
zu nennen, galt er gemeinhin doch als Autor des ebenfalls abgedruckten Streitgesprichs
zwischen einem Sarazenen und einem Christen sowie wenigstens eines Opusculums, das
man hier Theodor Abu Qurra (ca. 750-825) beilegt.

Dieser melchitische Theologe in der Nachfolge des Damascenus und sein nicht weiter be-
kannter Textredaktor Johannes Diakonus haben den — kontroverstheologischen — Dialog
mit dem Islam erst richtig in Gang gebracht. Die griechischen Opuscula (die arabischen
werden hier nicht publiziert) sind Dialoge, in denen sich ein gewiefter christlicher Theologe
mit einem zumeist unbedarften Moslem tiber die strittigen Grundfragen unterhélt und die-
sen jeweils von der Wahrheit der christlichen Lehre iiberzeugt. Wie Damascenus wirkt
Theodor in muslimisch erobertem Gebiet, weswegen er —im Gegensatz zu spéteren byzan-
tinischen Theologen — nicht allein reale Kontakte mit dem Islam hatte, sondern der inter-
religiose Austausch bei ihm ein ‘existentielles’ Anliegen gewesen sein diirfte. Fiir den von
diesen Zeitumstinden nicht affizierten Leser ist es mitunter schwierig, nachzuvollziehen,
worin die Uberzeugungskraft der vorgebrachten Argumente liegt, zumal der muslimische
Gesprichspartner sehr schnell klein beigibt. Immerhin versucht Theodor seine Beweise fiir
die Wahrheit christlicher Dogmen nicht im Rekurs auf Offenbarungswahrheiten, sondern
aufgrund von Priamissen zu erbringen, die auch ein Muslim teilen kann. Die rationale Ar-
eumentation stosst freilich — bei aller Subtilitit etwa in trinitétstheologischen Fragen — sehr
schnell an ihre Grenzen, so dass am Ende neben dem Wunderbeweis nicht sehr viel Gehalt-
volles iibrig zu bleiben scheint. Allerdings ist etwa der spekulative Versuch, die Gottheit
des Logos iiber den Umweg ciner Herrschaftsmetaphysik plausibel zu machen, bemerkens-
wert: Gott muss ihrzufolge substantialiter Herrscher sein, vor der Schopfung, also ist der
Sohn der in Ewigkeit Beherrschte. Gleiche Beachtung verdient die Theorie vom gottlichen
Selbstbewusstsein: Gott konne sich als Einfaches nicht selber objektivieren, bediirfe also ei-
nes Konsubstantiellen, um darin sich selbst zu erkennen. Rezeptionsgeschichtlich — bei den
byzantinischen Polemikern so gut wie bei arabischen Theologen, moglicherweise auch im
Westen —sind die Opuscula des Theodor zweifelsohne bedeutsam.

Wiihrend man beim Abdruck der Passage aus De haeresibus und des Streitgesprichs aufl
die neue Damascenus-Ausgabe von Bonifaz Kotter zurlickgreifen konnte, legt Glei fiir die
griechischen Opuscula des Theodor eine kritische Erstedition anhand der Manuskripte (11.
bis 16. Jh.) vor. Gleis deutsche Ubersetzung ist zuverlissig, wobei man sich von Khoury
kommentierende Anmerkungen gewiinscht hitte, die bestimmte, z.B. trinititstheologische
Argumente dogmengeschichtlich einordnen. Fiir einen etwas saubereren Druck wiire der
Leser dieses dritten Bandes des CISC ebenso dankbar gewesen wie fiir eine bessere Buch-
ausstattung.

Andreas Urs Sommer, Basel



	Rezensionen

