Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 4

Artikel: Freiheit als "Vermachtnis der Reformation"
Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freiheit als «Vermichtnis der Reformation»

«Freiheit — das ist das Verméchtnis der Reformation», konstatiert empha-
tisch Gerhard Ebelingl. Das Vermiéchtnis der reformatorischen Freiheit kann
nur recht produktiv verstanden werden, wenn es aus seinen theologischen
Elementardaten heraus interpretiert wird. Ohne diese verkommt die refor-
matorische Freiheit zum oft schmiickenden Etikett neuzeitlicher Freiheitspo-
se.” Die Ignoranz der theologischen Grunddaten hinsichtlich des reformato-
rischen Freiheitsverstdndnisses entleeren dieses substantiell. Das theologi-
sche Potential reformatorischer Freiheit eroffnet kritisch Freiheitsrdume.
Nur fundiert durch ihre theologischen Grundlagen speist reformatorisches
Freiheitsverstindnis kritisch-auferbauendes Denken, das heutiger Humani-
tit notwendig ist.> Die theologische Besinnung des reformatorischen Frei-
heitsverstiandnisses hilft, die Freiheit des Glaubens heute zu entdecken. Wir
sind darin zuwenig geiibt.* Dieses Einiiben impliziert den produktiven Um-
gang mit dem theologischen Instrumentarium, das die reformatorisch-theolo-

! Lutherstudien I, Tiibingen 1971, 308. - «Nach Paulus hat erst Luther Freiheit zum
zentralen theologischen Thema gemacht und steht damit auch seither nahezu einsam da.
Die schweren Enttiduschungen dariiber, dass die geistliche Freiheit, der er die Bahn brach,
zu fleischlicher Freiheit missbraucht wurde, hat ihn nie zu Retraktationen veranlasst. Frei-
heit blieb bis zuletzt sein Lebensthema.» (G. Ebeling, Lutherstudien III, Tiibingen 1985.
391).

2 Fiir manchen Interpreten des reformatorischen Freiheitsverstindnisses gilt, was
Jakob Burckhardt in der Mitte des vorigen Jahrhunderts sagte: «Die heutige Freude
daran, dass die Reformation die sogenannte ‘geistige Freiheit’ begriindet habe, dahin
gehend: dass die Reformatoren die Sturmbdécke gegen jede Autoritit zu Gunsten jeder
Schrankenlosigkeit gewesen, ist eigentlich schon damals die Meinung vieler gewesen, aber
zum Abscheu und Jammer der Reformatoren selbst, welche ihre spezielle Dogmatik als
Bedingung alles Seelenheils auffassten... Ohne jene Wertschiitzung der Reformatoren als
Sturmbdcke gegen ... jede Autoritdt wiirden heute Wenige von ihnen wissen wollen; an
ihre Glaubenssysteme glauben selbst die Frommen nicht mehr genau.» (J. Burckhardt,
Weltgeschichtliche Betrachtungen. Uber geschichtliches Studium. Historische Fragmente,
Leipzig 1985, 362f.). Zur Lutherrezeption vgl. B. Moeller (Hg.), Luther in der Neuzeit,
Gitersloh 1983; W. Schuffenhauer/K. Steiner (Hg.), Martin Luther in der deutschen biir-
gerlichen Philosophie 1517 - 1845. Eine Textsammlung, Berlin 1983.

3 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno haben auf den Zusammenhang von kriti-
schem Freiheitsdenken und Parteinahme fiir Humanitét nachdriicklich hingewiesen: «Die
Konflikte in der Dritten Welt, das erneute Anwachsen des Totalitarismus sind so wenig
nur historische Zwischenfille, wie, der *Dialektik’ zufolge, der damalige Faschismus es
war. Kritisches Denken, das auch vor dem Fortschritt nicht innehilt, verlangt heute Partei-
nahme fiir die Residuen von Freiheit, fiir Tendenzen zur realen Humanitiit, selbst wenn sie
angesichts des grossen historischen Zuges ohnmiichtig scheinen.» (M. Horkheimer/Th. W.
Adorno, Dialektik der Aufkldrung, Leipzig 1989, Vorwort z. Neuausgabe von 1969, 7).

G, Ebeling (Lutherst. I, 327) sagt zurecht: «Das Vermdchtnis der Reformation ruft uns
... dazu auf, die Freiheit des Glaubens im Denken einzuiiben.»



348 Udo Kern

gische Diskurskultur hinsichtlich ihrer Definition des Freiseins aus Glauben
bereithilt. Fruchtbare Elementarisierung des reformatorischen Erbes orien-
tiert auf kritischen Freiheitsgewinn. Dieser stellt sich ein, wo tatsédchlich in
der Freiheit des Glaubens gelebt und das heisst auch gedacht wird. Der pro-
duktiven Erinnerung des in der Reformation entdeckten und auch heute ak-
tuellen reformatorischen Freiheitsverstindnisses dienen die folgenden Uber-
legungen.

1. Distinctio und correlatio libertatis

Freiheit kann in reformatorischer Sicht nicht unterschiedslos gleichgesetzt
werden mit dem so verstiandlichen und notwendigen allgemeinen universalen
Wiinschen nach Freiheit. Freiheitsutopien, idealistisches, materialistisches,
positivistisches und aufklidrerisches Freiheitspathos, heutige sogenannte
ganzheitliche Freiheitsoption und romantisches Schwelgen eines indifferen-
ten Freiheitsrausches konnen nicht identifiziert werden mit der reformatori-
schen Freiheit eines Christenmenschen. Freiheit kann reformatorisch gese-
hen nur kritisch urteilend erkannt werden. Sie ist nicht natiirlich vorhanden
gegeben zu haben, zu kaufen oder zu verkaufen. Freiheit verlangt kritisches
Urteil, um ihrer ansichtig zu werden. Der Mut zur Differenz ist elementar,
und diese ist nicht substituierbar, wenn denn Freiheit erkannt werden soll.
Die Differenz in bezug auf die Freiheit verdankt sich der fundamentalen
«Ebenendifferenz von libertas christiana und irdischer Freiheit». Nach Roger
Mehl® «stiitzt sich das gesamte Denken Luthers auf diese Unterscheidung
zwischen der Freiheit, die das Geschenk Gottes in der Rechtfertigung dar-
stellt und die vom Inneren des Menschen empfangen wird, und der Freiheit
im gesellschaftlichen und politischen Sinne des Begriffs.»

Der glaubende Mensch wird durch den Glauben zu urteilender Erkennt-
nis von Freiheit befihigt. Freiheit ist ihm nicht natiirliches Produkt. Als Gabe,
die ihm im kritisch urteilenden Potential der sich extra nos verdankenden fi-
des wirklich erkennbar und erfahrbar (und damit zugleich unterscheidbar von
wie auch immer gearteter natiirlicher Freiheit) ist, wird dem Glaubenden
Freiheit zuteil. Das Beachten dieser Grunddifferenz der libertas christiana er-
moglicht das kritisch-konstruktive Fundamentalmovens christlicher Freiheit
im Mensch- und Weltsein. «Indem ... der Glaube mit der Verantwortung vor
Gott zu tun hat, macht er frei zur Verantwortung fiir die Welt. ... Dann wird
man aber ... unterscheiden miissen zwischen der Sache politischer Freiheit

> M. Beintker, Das reformatorische Zeugnis von der Freiheit heute. Ist das Reden von
der Freiheit eine Moglichkeit, die Bedeutung der Rechtfertigungslehre zu erschliessen?,
BThZ 7 (1990) 202 - 216, hier: 215.

% Freiheit V. Ethisch, TRE 11, 511 - 533, hier: 530.



Fretheit als Vermdichtnis der Reformation 349

und der Freiheit des Glaubens. Wer eins gegen das andere ausspielt, hat bei-
des nicht begriffen.»” Die Ebenendifferenz zwischen libertas christiana und
irdischer Freiheit destruiert nicht die irdische Freiheit, die mit der Vernunft
zu fassen ist, aber sie lokalisiert diese im und bezieht sie streng auf das In-der-
Welt-sein. «De libero arbitrio docent, quod humana voluntas habeat aliquam
libertatem ad efficiendam civilem iustiam et diligendas res rationi subiectas.»"
In rebus civilibus hat die natiirliche Freiheit, die im Vermogen und Bereich
unserer Vernunft liegt, ihren sachlichen Ort, aber nur hier. Die in diesem Sin-
ne instrumentalisierte Freiheit der Vernunft kann nur als an threm Ort ver-
stindige und angemessene gebraucht werden. Das ist ihre Chance, dass sie
nicht alles ist. Das ihr Mogliche wird ihr méglich, indem sie als weltliche Ver-
nunft, das bleibt, was sie ist und sich nicht gleichsam (pseudo)theologisch ab-
solutsetzend metaphysisch destruierend missversteht. Weltliche Freiheit
muss in reformatorischer Sicht immer durch und durch weltlich bleiben. Die
Reformation behaftet weltliche Freiheit auf ihre Weltlichkeit. Freiheit, die zu
fassen, zu begreifen ist mit der Vernunft, darf nicht in sich selbst theologisch
potenziert und damit transzendent tiberhdht werden. So heisst es in Apologie
XVIII?, «dass der freie Wille und Vernunft in geistlichen Sachen nichts ver-
mag ... ein Mensch, der nicht erleuchtet ist durch Gottes Geist, vernimmt gar
nichts aus natiirlicher Vernunft von Gottes Willen oder gottlichen Sachen.»
Die Differenzierung, das unterscheidende Urteil ist um der Freiheit willen zu
vollziehen. Wer hier (ver)mischt, identifiziert, kompromisslerisch, angepasst
an opportunistisches und populistisches Freiheitsverstandnis, sich der Unter-
scheidung entzieht, verweigert sich epistemologisch und «ontologisch» der
Freiheit tiberhaupt. «Darum ist es gut, dass man dieses klar unterscheidet,
namlich dass die Vernunft und freier Wille vermag, etlichermassen dusserlich
ehrbar zu leben, aber neu geboren werden, inwendig ander Herz, Sinn und
Mut kriegen, das wirkt allein der Heilige Geist.»'" Hier bewiihrt sich die Di-
stinktionskraft der lutherischen Zweireichelehre.!! Verweigerung der di-
stinctio libertatis inhériert Depravation der Freiheit aus Gnaden, der Freiheit
des Glaubens zur nur politischen (Praxis-)Theorie und paradoxerweise zu li-
bertinistischer Infragestellung des regnum politicum. Wer nicht unterschei-

1G. Ebeling, Lutherst. I, 328.

8 CA VIIIL, BSLK, 73.2-5. Und in Apologie XVIII heisst es: «... wir sagen auch, dass
die Vernunft etlichermassen einen freien Willen hat. Denn in den Dingen, welche mit der
Vernunft zu fassen, zu begreifen sind, haben wir einen freien Willen. ... so ist auch etli-
chermassen unseres freien Willens Vermogen, dusserlich ehrbar oder unehrbar zu leben.
Das nennt die Heilige Schrift die Gerechtigkeit des Gesetzes oder des Fleisches, welche
die Vernunft vermag ohne den Heiligen Geist; wiewohl die angeborne bose Lust so gewal-
tig ist, dass die Menschen ofter derselben folgen als der Vernunft». (BSLK, 311.4).

2 BSLK, 312,121f

UBSLK, 312,37-42.

1'vgl. U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre, ThZ 42 (1986) 237-254.



350 Udo Kern

det, zieht die evangelische Freiheit, wie Calvin zurecht meint, auf das regnum
politicum und spiritualisiert filschlicherweise an falschem Ort. So wird der
Glaubende als vir civilis fideistisch auf frommes Terrain hin isoliert und aus
dem weltlichen Reich spiritualistisch eliminiert.!?

Christsein und Freiheit sind nach Luther nicht nur aufeinander zu bezie-
hen, sondern jenes ist nicht ohne diese. Freiheit ist analytisch mit dem Christ-
sein gegeben, ist strenge Implikation von diesem. Insofern der Christ je und
je Christ werdend ist, ereignet sich Freiheit. Fundamentaler Verzicht auf Frei-
heit macht Christsein unmoglich. Indem der Christ wird, was er ist, ist er als
Freier, wird er definiert als durch Freiheit fundamental Bestimmter. Das ist
nach Luther prizise im theologischen Urteil zu benennen. Dieses kann nun
reformatorisch nur gewonnen werden von der Heiligen Schrift her. Das sola
scriptura ist nicht substituierbar in bezug auf die theologische Definition der
Freiheit, es ist dieser Basis und Dimension gebend. So beruft sich Luther
beim theologischen Diskurs der Freiheit auf Paulus, insbesondere auf I Kor
9,19: «Ich bin frei in allen Dingen und habe mich doch jedermann zum Knecht
gemacht».13 Biblisch ergeben sich fiir Luther zwei Konsequenzen, an denen
«wir griindlich erkennen kénnen, was ein Christenmensch sei und wie es um
die Freiheit steht, die ihm Christus erworben und gegeben hat»: «Ein Chri-
stenmensch ist ein freier Herr tiber alle Dinge und niemandem untertan. Ein
Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht und jedermann untertan.»'# Diese
beiden widersprechenden Aussagen («widderstendige rede»)! diirfen in ih-
rem prinzipiellen «Dissens» nicht nivelliert werden. Die je unterschiedliche
Zuordnung von Freiheit und Pflicht zum Dienen bedarf in ihrer Differenz dif-
ferenter kausierender Verortung: «Ein jeder Christenmensch hat zwei Natu-
ren, eine geistliche und eine leibliche. Nach der Seele wird er ein geistlicher,
neuer, innerliche Mensch genannt, nach dem Fleisch und Blut wird er ein leib-
licher, alter und dusserer Mensch genannt.»'® Der innere Mensch (interior
homo)!” ist der gerechte (iustus), freie und damit der wahre Christ (vere Chri-
stianus). Freiheit lédsst sich theologisch urspriinglich nur am homo spiritualis,

12" «Hac distinctione (sc. zwischen regnum spirituale und regnum politicum) fiet, ne

quod de spirituali libertate docet Evangelium perperam ad politicum ordinem trahamus:
acsi minus secundum externum regimen humanis legibus subiicerentur Christiani, quia
solutae sunt coram Deo ipsorum conscientiae: quasi propterea eximerentur omni carnis
servitute, quod secundum spiritum liberi sunt.» (Calvin, Institutio Christianac Religionis
111, 19,15).

13 Diese Stelle zitiert er neben Rom 13,8 und Gal 4.4 zu Beginn seiner Freiheitsschrift.
Ich zitiere Luthers Tractatus de libertate christiana bzw. Von der Freiheit eines Christenmen-
schen nach: Martin Luther, Studienausgabe hg. v. H.U. Delius, Berlin 1979ff. (= StA), Bd.
I1, 263 -309, = WA 7, 20 - 38 (V. d. Freiheit e. Christenmenschen); WA 7, 49 - 73 (De lib.
christ.): hier: StA II, 264f. = WA 7, 21: 7, 491. Stellen aus Luthers Freiheitsschrift werden
ohne Titelangabe zitiert.

M SIA 11,2652-9 = WA 7,20,5 - 21 4.

ISStA 11,265,16 = WA 7,21,11.



Freiheit als Vermdchis der Reformation 351

novus und interior verorten.'®. Der homo interior ist als der homo spiritualis,
als der homo novus und als solcher der homo liber nun gerade nicht der in-
nerliche Mensch im Sinne geschlossener Habensmodalititen. Er ist nicht der
Freie aus sich selbst, pointiert: aus selbstischem Selbst. Der homo liber als der
homo interior ist nicht der auf sich Selbst und das Seine absolut Setzende und
Horende, in der Selbigkeit des Eigenen sich Einnistende und Berauschende.
Er ist der homo audiens «sacrosanctum verbum dei Evangelium Christi», der
auf das Evangelium des Freiheit gebenden Sohn (Joh 8,36: «Si filius vos libe-
ravit, vere liberi eritis») horende Mensch.!” Nur als homo audiens ist der
homo interior der homo liber. «Die Seele hat kein anderes Ding, weder im
Himmel noch auf Erden, in dem sie lebt, gerecht, frei und Christ ist, als das
heilige Evangelium, das von Christus gepredigte Wort Gottes.»* «So ist es
offenbar, dass kein dusserliches Ding vermag, ihn (sc. den Christenmenschen)
frei ... zu machen.»?! Freiheit ist im Sinne eines dusserlichen Dinges «nicht
leiblich noch #usserlich»22. Freiheit darf nicht innerlich destruiert veriusser-
licht werden. Sie gewinnt ihr Woher und ihre Washeit nicht aus den Qualita-
ten von Leiblich- und Ausserlichkeiten. Die anima hominis gelangt nicht
durch asketische Anstrengung, gute Werke, durch heiligen habitus und Eska-
pismus «in Kirchen und heiligen Stitten»>* zur Freiheit. In diesen Veriusser-
lichungen kann Freiheit nicht griindend und Ursprung gebend festgemacht
werden. Die libertas christiana west nicht aus den Washeiten der Ausserlich-
keiten. Aus thnen heraus kann sie nicht definiert werden.

Libertas christiana und libertas humana, rationalis, civilis, terrestis sind
damit nicht erledigt in bezug auf die Relation zueinander, sondern erst und
indem christliche Freiheit tatsichlich als solche evangelische ist, kann diese
Beziehung sich kritisch auferbauend gestalten.

2. Subjekt der Freiheit

Alle Freiheit, die diesen Namen tatsidchlich verdient, ist fiir Spinoza24 als
solche gottliche Freiheit, west aus der Freiheit Gottes, denn frei ist Spinoza

16GtA 11, 265,17-20 = WA 7, 21,12-15. Auch das begriindet Luther biblisch. Er zitiert
[T Kor 4,16: «Licet is qui foris est noster homo corrumpatur, tamen is qui intus est, renova-
tur de die in diem.» (StA 11, 264,29f. = WA 7, 50,8-11).

17 Vgl. zum folgenden StA II, 266 4ff. = WA 7, 50, 13ff. und StA II, 267.3ff. = WA 7,
21,18.

I8 SLA 11, 266,5f. = WA 7, 50,141

19S(A 11, 266,25-28 = WA 7, 50,34-37.

208t A 11, 267,25-27 = WA 7, 22.3-5.

21 S1A 11, 267,5f. = WA 7, 20,20f.

22 SLA 11, 267.7f. = WA 7, 21.22. Vgl. zum folgenden StA II, 266 = WA 7. 50.

23 StA 11, 267,14f. = WA 7, 21,291,

24 vgl. Spinoza, Ethica, Teil V, Lehrsatz 36 und Anm., Teil I, Def. 7.



352 Udo Kern

nur «die eine ... Substanz, die Gott ist», da sie kraft eigner Natur und Wesen-
heit existiert.> Insofern ist nach Spinoza das Subjekt der Freiheit nur eines,
nur Gott. Aber da Gott gemiss Spinozas pantheistischem Ansatz alles ist,
verliert das Subjekt der Freiheit, Gott, an Differenzprofil gegeniiber dem In-
der-Welt-sein. Die Ebenendifferenz der Freiheit wird hier nicht hinreichend
beachtet. Die substantielle Verortung der Freiheit ldsst zwar Gott als die Sub-
stanz den Autor sein, aber das wird nicht personal gefasst, sondern substanti-
al-deterministisch. Damit ist zwar die Gottheit Gottes und die Menschlichkeit
des Menschen in bezug auf die Freiheit nicht aufgehoben, denn Gott ist Frei-
heit aus seiner eigenen Essenz und Natur heraus, und der Mensch kann Frei-
heit nur erlangen, indem er verniinftig in perennierender Liebe sich zu Gott,
dem substantiellen Ort von Freiheit, verhilt, aber theologisch gesehen ist das
nicht suffizient. Der dialektische Spannungsraum zwischen Gott und Mensch
hinsichtlich der Freiheit wird vernachlissigt. Das Subjektsein Gottes muss
préziser zur Sprache gebracht werden. — P. Schempp formuliert pointiert, dass
es fir Luther «nur die Freiheit Gottes gibt, Freiheit also keiner Kreatur zu-
kommt».*® «Gott allein ist frei».>’ Die «alleinige Freiheit Gottes» ist die nicht
substituierbare Erméglichung der christlichen Heilsgewissheit.”® Der Christ
wird frei, indem er auf Gott sieht und nicht auf sich und seine Leistung. Durch
diesen theologischen Blick wird ihm Freiheit zuteil. Das heisst aber nicht
theologische Spekulation tiber die Freiheit des deus nudus. Schaut er auf die-
sen, wird er zuschanden in Zittern und absoluter Verzweiflung. Sein Blick gilt
dem deus vestitus, dem Gott, der in Christus durch sein rechtfertigendes ver-
sohnendes Handeln Freiheit fundamental eroffnet. Die in Christus anwesen-
de Freiheit Gottes ermoglicht dem dem Evangelium Vertrauenden Freiheit,
indem dieser den Autor, das Subjekt, den kyrios der Freiheit, also Gott, durch
den Glauben als den in seiner Freiheit Barmherzigen, Liebenden erkennend
erfihrt. Die Freiheit des Evangeliums, die libertas christiana seu evangelica
verdankt sich nicht den Relationen zum Mitmenschen. Sie hat ihr Woher und
ihr Sein nicht in den frommen und freiheitlichen Befindlichkeiten des
menschlichen Subjekts als menschliches Du. «Die Libertas Evangelica
herrscht allein in den Dingen, die sich ereignen zwischen Gott und dir, nicht
zwischen dir und deinem Nichsten.»>? Libertas christiana ist Gottes Freiheit.
Als libertas evangelica wird sie dem auf Gottes Wort Horenden, dem Glau-
benden, geschenkt. Sie ist also als solche «gottlichen Rechtes» und gottliches
«Geschenk». «Es ist ihr eigen, sich keinem Werk, Ort, Sache Person notwen-

25 H. Seidl, Sittengesetz u. Freiheit, Weilheim-Bierbronnen 1992, 124.

26 p. Schempp. Die christliche Freiheit nach Luther, in: Ders., Ges. Aufsiitze, hg. v.
E.Bizer, Miinchen 1960, 195 - 220, hier: 209.

>TEbd. 199.

28 Ebd. 209.

29 WA 8, 61528f. (De votis monasticis).



(98]
19
[95]

Freiheit als Vermichinis der Reformation

digerweise anzuh'angen.>>30 Christliche Freiheit ist nicht Konstruktion des
frommen Gemiites und anthropologisch-religioser Befindlichkeitshabitus,
ursprunghabend in Werk, Ort, Sache des In-der-Welt-seins. Wer auf diese
letztorientierend sieht, geht in die Irre, i1st beschrinkt in seiner Sicht, sodass
die libertas christiana hier verkehrt wird in autochthone Optionen der
(un)frommen Subjekte, die den (un)frommen Plackereien ungeahnte Mog-
lichkeiten «real» eroffnen.

Die Anwesenheit der libertas christiana kann vom Gerechtfertigten, d.h.
demjenigen erkannt werden, der Gott Gott sein lédsst und so Freiheit als Got-
tes Gabe erfahrt. Der Mensch «muss vor allen Dingen auf die Person sehen,
wie die gerechtfertigt wird. Die wird aber nicht durch Gebot und Werke, son-
dern durch Gottes Wort (das ist durch seine Verheissung der Gnade) und den
Glauben gerechtfertigt und selig». SIDem korrespondiert: «Wir sollen Men-
schen und nicht Gott sein. Das ist die summa»" , die Luther christologisch
fundiert:

«Denn wie wir in Adam aufgestiegen sind zum Bilde Gottes, so ist er (Christus) herab-
gestiegen in unser Bild, damit er uns zurtiickfiihre zu unserer Selbsterkenntnis. Und das ge-
schicht im Sakrament der Inkarnation. Dies ist das Reich des Glaubens, in dem das Kreuz
Christi herrscht, das die pervers angemasste Gottheit zu Boden wirft und die Menschheit
und die verachtete Schwachheit des Fleisches, die man Verderben bringend im Stich gelas-
sen hatte, wiederherstellt.»>

Gott als Subjekt der Freiheit kann nur dort erkannt werden, wo das Kreuz
Christi die Glorifizierungen unserer Freiheitsgotter zerstort und ihrer Anbe-
tung durch Aufwertung der verachteten Schwachheit unseres Fleisches den
Boden entzieht. Erst wo die durch unsere adoratio glorifizierten «realisti-
schen» und utopistischen Freiheitsgotter durch das Kreuz Christi entmytho-
logisiert, sdkularisiert, zur irdischen Sache gemacht werden, ereignet sich epi-
stemologisch und ontologisch die Erkenntnis des Subjektes der Freiheit. Wo
«wir nicht mehr sagen zu den Werken unserer Hinde: ‘Ihr seid unser Gott’.»
(Hos. 14,4) und fiir uns gilt: «Ich aber bin der Herr, dein Gott ... und du sollst
keinen anderen Gott kennen als mich und keinen Heiland als allein mich.»
(Hos. 13,4, Lutherbibel), wird uns Freiheit eroffnet, da wir des Subjektes der
Freiheit befreiend beschenkt bewusst werden.

3 «Euangelica libertas divini est et iuris et doni. Ea est nulli operi, loco, rei, personae
adh(‘a)erere, necessario.» (WA 8, 330,3f. [Themata de votis]).

STStA 11, 293,6-9 = WA 7, 33,23-26.

32 WA.B 5, 415.45f. Vgl. E. Jiingel, Zur Freiheit eines Christenmenschen. Eine Erinne-
run% an Luthers Schrift, Miinchen 1978, 25.

33 AWA 2,226,8-13 = WA 5, 128,39 - 129.4 (Operationes in Psalmos. 1519 - 1521). Vgl.
E. Jiingel a.a.O. 24f.



354 Udo Kern

3. Freiheit als Gabe des Glaubens

Der Glaube erkennt anerkennend das Subjekt der Freiheit. «Freiheit ist
... Freiheit des Glaubens und kommt aus ... Glauben.»>* Indem der Glauben-
de das Subjekt der Freiheit anerkennt, das heisst, indem er Gott die Ehre gibt,
Gott Gott sein lésst, sich zum kyrios bekennt, wird ihm Freiheit zuteil. So 1st
die libertas christiana als libertas fidei immer zugleich doxologische Freiheit.
Der homo liber ist als der Gott-Ehrende.

Melachthon sagt: «... sofern wir glauben, sind wir frei, sofern wir misstrau-
en, sind wir unter dem Gesetz», d. 1. unfrei.>>. Freiheit ereignet sich, wenn sich
Glauben ereignet. Im Ereignis des Glaubens wird dem Menschen Freiheit zu-
geeignet (nicht als selbstische Moglichkeit, sondern als Geschenk). Insofern
wir unser Vertrauen auf Gott setzen und nicht auf unser Haben, Konnen, Tun
und Machen und seine Produkte, seine Ware, sind wir frei. Insofern wir Gott
misstrauen und unser Gottvertrauen substituieren durch Fundamentalorien-
tierung auf unser Tun und seine Ware, die dann zum Fetisch (Marx) verkom-
men, sind wir Unfreie und werden geknechtet durch das Gesetz. Es gilt, «dass
allein der Glaube ohne alle Werke gerecht, frei und selig macht»> Sola fide,
nicht durch fides plus (synergistisches) Tun wird libertas christiana erdffnet.
Freiheit ist an die Kontigenz des Glaubens gebunden. Insofern ist Freiheit
stets kontigente Freiheit. «Glaubst du, so hast du, glaubst du nicht, so hast du
nicht» Freiheit.’” Freiheit im Horizont des Glaubens ist daher kein Habens-
modus, dem Menschen nicht possessididr zuhanden.

Der Glaube an Christus bringt Freiheit: «Glaube an Christus, in welchem
ich dir alle Gnade, Gerechtigkeit und Freiheit zusage»>*. Diese Freiheit des
Glaubens bedeutet Befreiung von dem Heilsweg des Gesetzes, der Werke,
nicht aber Eliminierung von den Werken, dem verniinftigen Tun iiberhaupt.
Letzeres korreliert nicht nur der befreienden Freiheit des Glaubens, sondern
wird zu seiner vollen weltlichen Effizienz durch diese erst befreit.”

«Der Glaube gibt nicht nur soviel, dass die Seele dem gottlichen Wort gleich, aller Gna-
den voll, frei und selig wird, sondern vereint auch die Seele mit Christus...dass Christus und
die Seele ein Leib werden. ... So hat Christus alle Giiter und Seligkeit, die gehoren der See-
le. So hat die Seele alle Untugend und Siinde an sich, die werden Christus zu eigen. Hier
beginnt nun der frohliche Wechsel und Streit. Weil Christus Gott und Mensch ist, welcher

4 R. Mehl a.a.0. 514

3 Philipp Melanchthon. Loci communes 1521, iibers. u. komment. v. H.G. Pohlmann,
Giitersloh 1993, 7.33.

3 StA 11, 271,17f = WA 7, 23,27f.

STStA 1, 273,2 = WA 7, 24,131,

BStA 11, 273,1f. = WA 7, 24,12f.

39 «... haec est Christiana illa libertas, fides nostra, quae facit, non ut ociosi simus aut
male vivamus, sed ne cuiquam opus sit lege aut operibus ad iustitiam et salutem.» (StA II,
272.28-30 = WA 7, 53,31-33).



Freiheit als Vermdchtnis der Reformation 355

noch nie gesiindigt hat, und seine Gerechtigkeit uniiberwindlich, ewig und allméchtig ist,
und da er die Siinde der gldubigen Seele durch ihren Brautring, das ist der Glaube, sich
selbst zu eigen macht und nicht anders tut, als hitte er sie getan, so miissen die Siinden in
thm verschlungen und erséduft werden Denn seine uniiberwindbare Gerechtigkeit ist allen
Siinden zu stark. ... Daher ist es nicht moglich, dass die Siinden sie (die Seele) verdammen,
denn diese liegen nun auf Christus und sind in ihm verschlungen.»‘m

Das ist der Weg der Freiheit Christi zum Menschen. Denn «die in der
Rechtfertigung dem Glauben angeeignete Entledigung von der Schuld der
Siinde iiberhaupt ist die tragende Wurzel aller Christenfreiheit»*!. Die Un-
tiberwindlichkeit der Gerechtigkeit Christi, die dem Glaubenden im Ereignis-
werden des Glaubens trifft, gebiert im glaubenden Menschen evangelische
Freiheit, indem dieser «ein geistlicher, neuer, innerliche Mensch»*2 im Ereig-
nis des Glaubens je und je ist. Der im Glauben geborene «novus homo», nicht
der «vetus h0m0»43, ist der freie Mensch. Nach Melanchthon®* lehrt Paulus,
«dass nur der neue Mensch frei ist. Insoweit wir demnach durch den Geist er-
neuert», spiritu sancto im Glauben sind, «sind wir frei. Insoweit wir Fleisch
und Alter,» natiirlicher Mensch sind, auf ithn unser Grundvertrauen setzen,
«sind wir unter dem Gesetz», d.h. Unfreie, kennen wir die libertas christiana
nicht.

Christliche Freiheit bedarf der fundamentalen Vermittlung des Geistes
des gottlichen Geistes, des Spiritus Sanctus, der den neuen, den freien Men-
schen schafft. Apneumatologisch kann die libertas christiana nicht definiert
werden. Die Freiheit des Glaubens als pneumatologische Freiheit dringt zur
Konkretion, zum Vollbringen des Guten.* Geistliche Freiheit ist konkrete
Freiheit. «Geist ist alles, was der heilige Geist in uns wirkt. Fleisch aber heisst
alles, was wir ohne den Geist nach dem Fleisch fiir (in)uns selbst tun. Daher
sind alle Werke der Christen, wie sein Eheweib zu lieben, Kinder zu zeugen,
sein Haus zu regieren, seine Eltern zu ehren, der Obrigkeit gehorsam zu sein
und dergleichen, quae ipsis saecularia et carnalia sunt, Friichte des Geistes.»*0
Freiheit, definiert durch den Geist, notigt stricte zur konkreten Verantwor-
tung im In-der-Welt-sein. Christliche Freiheit als Gabe des Glaubens ist sol-
che pneumatologisch veranlasst und ausgelegt. Das «freie(s) Werk» des Glau-

“0StA 11, 275,19 - 277,13 = WA 7, 25,26 - 26.8.

41 M. Kihler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre, Neudruck Neukirchen 1966,
§646, S. 550.

42GtA 11, 265,18f. = WA 7, 21,13f.

43 StA 11, 264.28f. = WA 7, 50,7f.

4 A.2.0.732.

4 «Der Geist macht das Herz durch seine Gnade willig und lustig zum Guten, dass der
Mensch die Werke frei, umsonst (und) nur Gott zu Ehren tut; denn durch den Glauben
und Geist ist er schon gerecht und selig». (WA 101 1, 259,8-11 [Kirch.post.1522]).

46 WA 40 1, 348,15-19 (Galaterkom. 1531).



356 Udo Kern

bens «ist ein gottliches Werk im Geist».*’ Es gilt: Ohne den Heiligen Geist
keinen Glauben und ohne den Glauben keine Glaubensgabe Freiheit.

4. Unfreier Wille

Auch Luther kennt einen freien Willen.*® Hierin sieht er sich einig mit
Erasmus.*’ Dem entspricht Apologie XVIII: «Habet humana voluntas liber-
tatem in operibus et rebus deligendis, quas ratio per se comprehendit. Potest
aliquo modo efficere iustitiam civilem seu iustitiam operums».”? Der freie Wil-
le erstreckt sich nur auf die inferiora, nicht auf die superioria: <homini arbitri-
um liberum non respectu superioris, sed tantum inferioris».>! Der freie Wille
ist transzendental begrenzt auf das, was «mit der Vernunft zu fassen, zu be-
greifen»>? ist. Seine Kapazititen reichen nicht dariiber hinaus. Erasmus’>
tiberschreitet die Kapazititen und damit die Grenzen des freien Willens, des-
sen «Fassungskraft und Denkkraft (sensus)», wenn er den freien Willen be-
stimmt als «die Kraft des Willens, die aus sich selbst heraus das Wort und
Werk Gottes wollen und nicht wollen kann».>* Wo dem freien Willen Kom-
petenz und Moglichkeit zum Wollen oder Nichtwollen in bezug auf das Wort
Gottes, d.h. auf das Heil beigemessen wird, kommt es zur Vergottlichung des
freien Willens, wird ihm «Gottlichkeit zugeteilt». Der so vergottlichte freie
Wille macht Christus, die Gnade und den Heiligen Geist l',iberfliissig.55 Gott
gegeniiber, in den Dingen des Heils ist der Wille nicht frei, sondern so oder
so gebunden: «Caeterum erga Deum, vel in rebus, quae pertinent ad salutem
vel damnationem, non habet liberum arbitrium sed captivus, subiectus et ser-
vus est, vel voluntatis Dei vel voluntatis Satanae.»>°

«Liberum arbitrium post peccatum ist nichts als ein Aushingeschild und
wenn es das tut, was es in sich ist, stindigt es todlich.»>’ Der Wille ist hinsicht-

YTSLA 111, 54.26 - 552 = WA 11, 264,19-21 (Von weltlicher Obrigkeit).

4 «Scimus, quod homo dominus est inferioribus se constitutus, in quae habet ius et
liberum arbitrium, ut illa obediant et faciant, quae ipse vult et cogitat.» (StA III, 348,37 -
349,1 = WA 18, 781,8-10 [De serv.arb.]).

' vl. StA 111, 348 37ff. = WA 18, 781 8ff. (De serv.arb.).

SUBSLK, 311,24-28.

SUStA TI1, 210,5f. = WA 18, 638,5f. (De serv. arb.).

2 BSLK, 311,4 (Apologie).

33 Die Definition des freien Willens durch Erasmus lautet: «Unter freiem Willen ver-
stehen wir ... das Vermogen des menschlichen Willens, mit dem der Mensch sich dem, was
zur Seligkeit fithrt, zuwenden oder von ihm abwenden kann.» (Erasmus, De libero arbitrio
I1b 10 [VIW 24], zitiert nach B. Higglund, Die Frage der Willensfreiheit in der Auseinan-
dersetzung zwischen Erasmus und Luther, in: Freiheit aus der Wahrheit. Erbe und Auftrag
der Lutherischen Reformation, Verdoffentlichungen der Luther-Akademie Ratzeburg, Bd.
8, Erlangen 1986, 44 - 58, hier: 47).

3 StA 11, 232,25-28 = WA 18, 664,1-3 (De serv. arb.).

M SLA 111, 232 30ff. = WA 18, 664.7ff. (De serv. arb.).



Freiheit als Vermdchtnis der Reformation 357

lich des Heils «Gefangener und Knecht der Stinde». Frei ist er nur zum Bosen:
Liberum arbitrium «non sit liberum, nisi ad malum. ... Inde ... Augustinus ...
dicit: Liberum arbitrium sine gratia non nisi ad peccandum valet.» Nur noch
Macht zum Siindigen hat der freie Wille. Seine titularische Freiheit ist todli-
che Unfreiheit. Der postlapsarische Mensch ist in Dingen des Heils unfrei.
Seine Unfreiheit zeigt sich in der todbringenden «Freiheit» ad malum. Unter
der Siinde stehend trifft ihn deren strenge Implikation: «Der Sold der Siinde
ist der Tod»>® Der freie todbringende Wille zum Bésen lebt. Die praclapsari-
sche Ausrichtung des liberum arbitrium zum Guten ist «post peccatum» nie-
dergehalten, geknebelt, niedergeworfen, nicht in Geltung. Immer aktiv dage-
gen ist der postlapsarische sogenannte freie Wille in seiner produktiven Aus-
richtung auf das Bose.”” Die Gefangenschaft des «liberum arbitrium sine gra-
tia» in der Unfreiheit, d.h. in der Knechtschaft des Bosen, ist fiir den
postlapsarischen, auf sich gestellten Willen unverinderlich konstant. Aus sich
heraus kann der geknechtete Wille die Knechtschaft des Bosen nicht abschiit-
teln und Wendung zum Guten initiieren und durchfithren. «Quare sequitur,
liberum arbitrium sine gratia Dei prorsus non liberum, sed immutabiliter cap-
tivum et servum esse mali, cum non possit vertere se solo ad bonum.»® Die
Unfreiheit regiert dort, wo wir unter dem Gott dieser Welt gehalten sind. Der
seine Kompetenzen iiberschreitende freie Wille gerit unter das dominium
des Gottes dieser Welt. Dieser gebraucht jenen als ausgezeichnetes Vehikel
seiner Zwecke. So kann hier nur gewollt werden, was der Deus huius saeculi
wollen will.°! Unter dem Gott dieser Welt wird der freie Wille des Menschen
zu dessen Lasttier.% Wo wir unter den Gottern dieser Welt, deren genetische
Produktion Luther prizise im Grossen Katechismus in der Erkldarung zum 1.

3 StA 111, 210,9-11 = WA 18, 638.9-1 (De serv. arb.).- «Die lutherische Deutung der
paulinischen Anthropologie, wonach der Mensch als ganzer Fleisch ist, soweit er von der
Stinde beherrscht ist, und als ganzer Geist, soweit er vom Geist Gottes getrieben wird, die
sogenannte totus-homo-Betrachtung, hat er (Erasmus) sich nicht zugeeignet. Er sagt z.B.:
“Trotzdem ist nicht die ganze Beschalfenheit des Menschen Fleisch, sondern es gibt eine,
die man Seele nennt, und es gibt eine, die man Geist nennt, vermoge dessen wir zum sitt-
lich Guten emporstreben, einen Teil unseres inneren Vermégens, den man Vernunft oder
das Hegemonikon, d.h. den fiithrenden Teil, nennt.” (Erasmus, De libero arbitrio 111 b 4
[61]).» (B. Higglund a.a.0. 49).

YTStA 1, 205,12f. = WA 1, 359.33f. (Disp.Heidelb.). Die pipstliche Bulle (Leo X) vom
15.6.1520 Exsurge Domine verurteilt diesen Satz als Irrtum (Denzinger’’, 1486). - Die folg.
Zitate sind zu finden: StA I, 205.14ff. = WA 1, 359.35ff. (Disp. Heidelb.).

M RGm 6.23: «Stipendia enim peccati, mors.»

¥ «Liberum arbitrium post peccatum potest in bonum potentia subiectiva, in malum
vero semper activa. (StA 1, 205,23f. = WA 1, 360,6f. [(Disp. Heidelb.]).

S0StA 111, 208,17-19 = WA 18, 636.4-6. (De serv. arb.).

61 «Summa, si sub Deo huius sacculi [Vgl. I Kor 4.4] sumus, sine opere et spiritu Dei
veri, captivi tenemur ad ipsius voluntatem, ut Paulus ad Timotheon dicit, ut non possimus
velle, nisi quod ipse velit.» [Vgl. IT Tim 2,26] (StA 11, 207.33-36 = WA 18, 635,7-9 [ De serv.
arb.]).



358 Udo Kern

Gebot beschreibt63, sind, von ihnen geritten werden, laufen wir dorthin, wo-
hin diese wollen. Werden die Gotter dieser Welt verehrt, wird ihnen Raum
und Zeit gegeben, gerét die libertas humana in die Knechtschaft des Bosen,
Satanischen, Zerstorerischen, des Todes. Proskynese, Fallen ins Knie vor den
Gottern dieser Welt bringt ganz sicher Unfreiheit, Knechtschaft des Bosen.
Das geschicht dann, wenn der Mensch Gott nicht Gott sein lédsst, sondern
selbst Gott sein will. Und der natiirliche Mensch will das.** Der das verniinf-
tige Mass verlierende sich selbst divinatorisch gebirdende freie Wille des na-
tiirlichen Menschen wird tatsdchlich in dieser Masslosigkeit vom Bosen gerit-
ten.

Der glaubende, d.h. der propter Christum per fidem gerechtfertigte
Mensch dagegen, der Mensch, der Gott Gott und nicht den freien Willen Gott
sein ldsst, wird in seiner humana voluntas libertatis von Gott geritten, «will
und geht, wohin Gott will.»% Er zelebriert nicht das divinatorisch-satanische
Geschiift der Atheisten des freien Willens(’(’, der «abnegatores Christi». «Si-
mul hoc loco admonitos velim liberi arbitrii tutores, ut sciant, sese esse abne-
gatores Christi, dum asserunt liberum arbitrium.»%” Wenn mein eigener freier
Wille es vermag, die heilbringende Gnade zu (er)fassen, wozu bendtige ich
dann noch Christus und die Gnade Gottes?® Die fromme oder unfromme
Nomenklatur des freien Willens der abnegatores Christi wird vom propter
Christum per fidem gerechtfertigten Menschen, dessen Willen iumentum Dei
ist, erkannt und dechiffriert als das, was sie tatsédchlich ist, Ideologie des vom
Bosen gerittenen, des Mass und Dimension des Verniinftigen und Sachlichen
verlierenden freien eigenen Willens.

Iwand diagnostiziert eine «seltsame(n) Isolierung» in bezug auf Luthers
Lehre vom unfreien Willen.?” Diese Lehre aber kennzeichne «die Bruchstelle
zum Mittelalter, auch ... zu der spdtmittelalterlichen Theologie des Occamis-

L Vgl. auch zum Folgenden Luthers bekanntes, von uns bereits zitiertes Wort vom
menschlichen Willen als Reittier fiir Gott oder Satan: StA 111, 208,2-7 = WA 18, 635,17-22
(De serv.arb.).

03 BSLK. S601f.

64 «Non potest homo naturaliter velle deum esse deum. Immo vellet se esse deum, et
deum non esse deum.» (StA I, 166,22f. = WA 1, 225,1f. [Disp. c. scholast. theol.]). H. J.
Iwand (Um den rechten Glauben. Ges. Aufsitze, Miinchen 1959, 254) schreibt zu diesem
Satz: Luther «hat gesehen und begriffen, dass der natiirliche Mensch ein geborener Arheist
1st.»

05 StA 111, 208.2f. = WA 18, 635,17f. (De serv. arb.).

% vgl. G. Ebeling, Lutherst. III, Tiibingen 1985,69 und die ebd. Anm. 75 genannten
Lutherstellen.

67 StA 111, 345,26f. =WA 18, 777.33f. (De serv. arb.).

08 «Nam si meo studio gratiam Dei obtineo, quid opus est Christi gratia pro mea gratia
accipenda? Aut quid mihi deest, ubi gratiam habuero?» (StA 111, 34528f. = WA 18, 777.34-
36 [De serv. arb.]).

%9 H. J. Iwand, Um den rechten Glauben. Ges. Aufsitze, Miinchen 1959, 253.



Freiheit als Vermdchtnis der Reformation 359

mus ... Jene haben die Willensfreiheit behauptet, Luther hat sie bestritten.» "
Luthers Lehre vom unfreien Willen bedeute zugleich «Bruch mit dem die
Neuzeit ankiindigenden Humanismus».’! Selbst Melanchthon weiche immer
mehr von der Lehre vom servum arbitrium ab zugunsten der vom liberum ar-
bitrium.’”? Auch der moderne Protestantismus (von Ritschl bis Herrmann und
Troeltsch) habe sich vom reformatorischen servum arbitrium entfernt. Er
«dtirfte in der Lehre von der Selbstbewegung des menschlichen Willens dem
Thomismus niiher stehen als der Reformation.»’> Iwand kommt konstatiert:
«...von wenigen Ausnahmen abgesehen ... (hat) sich die Lehre vom unfreien
Willen innerhalb der protestantischen Schuldogmatik nicht halten konnen,
sie ist bald herabgesunken zu jenem Eingesténdnis des blossen Unverméogens,
aus eigner Kraft vor Gott gerecht zu werden, aber das ist nicht ihr urspriing-
licher Sinn. Nicht dass der Mensch das Gebot Gottes nicht erfiillen kann, ist
mit diesem Satz gemeint, sondern dass er es nicht wi/l und nicht wollen kann,
ist die herausfordernde These dieses Theologumenons.»74 Dem im Protestan-
tismus weit verbreiteten Versagen hinsichtlich der Rezeption von Luthers
Lehre vom unfreien Willen muss widerstanden werden. Nur wer an diesem
Fundamentalpunkt prizise bleibt, kann das protestantisch aufgeschlossene
Potential der libertas christiana aktual fruchtbringend in Kirche und Welt ein-
bringen.

5. Vergessen der ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes

Nach Calvin ist ein wesentlicher Faktor der libertas christiana das Verges-
sen der ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes.”> Aller Pelagianismus, Semipela-
gianismus und der sich stindig regenerierende Neopelagianismus gelten hier
nicht, sind dem heilsamen Vergessen zu tibergeben. Kein Rest bleibt iibrig,
etwa als Fokussierung christlicher Freiheit. Kompromisse hinsichtlich des
Vergessens der tota legis iustitia sind fundamentale Negierung des rechtferti-
genden Glaubens, denn dieser hat als strenge Implikation das Vergessen der

"VEbd. 249t

I Ebd. 253.

2 Ebd. 253.

73 Ebd. 250. Im darauffolgenden Satz Iwands heisst es: «Bildet doch die Lehre von der
natiirlichen Willensfreiheit des Menschen auch im Hochmittelalter, d.h. bei Thomas von
Aquin, die notwendige Voraussetzung der Glaubens- und Rechtfertigungslehre.» M.E. ist
es exakter, nicht von Voraussetzung bei Thomas, sondern von integralem Bestandteil zu
reden.

"+ Ebd. 253f.

75 «Christiana libertas in tribus (...) partibus sita est. Prima, ut fidelium conscientiae,
dum fiducia suae coram Deo iustificationis quaerenda est, sese supra Legem erigant atque
efferant, totamque Legis iustitiam obliviscantur.» (Calvin, Institutio Christianae Religionis
111, 19, 2).



360 Udo Kern

ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes. Gilt der Glaube und damit die oblivio to-
tae iustitiae legis, kommt es zur Entsoteriologisierung menschlichen Tuns.
Das Vergessen der ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes in bezug auf das Heil
und damit die hiermit gegebene soteriologische strenge «Askese» wird «auf-
gehoben» in der soteriologischen Position des wirklichen soters. Der soterio-
logischen «Aufladung» der Werke gilt es zu widerstehen «propter impium ...
additamentum»’®, der «bosen Hinzufiigung (blossen zusatzs)»’’der Werke.
Die falsa persuasio besteht darin, «dass wir per ipsa (sc. opera) iustificari»
werden konnten.”® Die Werke, soteriologisch aufgeladen, vermitteln zwar ei-
nen guten Schein, wer aber diesem erliegt, wird in das destruierende Betrugs-
werk desselben verstrickt und soteriologisch zerstort. Die soteriologische, die
bose Hinzuftigung der Gesetzeswerke, das Nur-gut-scheinen und doch das
Nicht-gut-sein, das Sich-und-jedermann-Betriigen und das Gleich-reissen-
den-Wolfen-in-Schafskleidern-sein’? ist die konsequente Folge der soteriolo-
gischen Aufladung der Werke. Diese Scheinfreiheit ist Unfreiheit, und zwar
eine uniiberwindliche («insuperabilis»™) fiir den natiirlichen Menschen. Der
«b0Ose Zusatz», die «verkehrte Meinung»m, mittels der Werke, d.h. in soterio-
logisch-primérer Subjektivitit derselben, Heil, Gerechtigkeit Gottes zu fin-
den, also das impium additamentum bedeutet zementierte Unfreiheit. Der
menschlichen Natur ist es aus sich heraus nicht moéglich, das impium addita-
mentum zu erkennen, geschweige denn zu vertreiben.® Dieses impium addit-
amentum, dieses Werkheiligen ist ein Muss fiir den natiirlichen Menschen.®?
Dieser verfillt jenem totaliter. Der natiirliche Mensch «hilt» das impium ad-
ditamentum, das Werkheiligen «fiir ein kostliches, seliges Ding. Darum wer-
den ihrer auch so viele dadurch verfiihrt.»** Die Scheinfreiheit der Werke mit
threm soteriologisch-verderbenbringenden Potential bestimmt den natiirli-
chen Menschen so weit, dass dieser nicht nur nicht die Unfreiheit des Werk-

76 StA 11,292,24f = WA 7, 63,18.

7TStA 11,29320 = WA 7, 34.1.

TS StA 11,292,16 = WA 7, 63,11.

7 «... das sie nur gutt scheynen/ vnd seyn doch nicht gutt/ betricgen sich vnd yderman
damit/ gleych wie die reyssend wolff/ inn schaffs kleydernn.» (StA 11, 293.21-23 = WA 7,
34.2-4).

8USLA 11,292,28 = WA 7,63,22.

81 SLA 11,293.24 = WA 7.34,11.

82 «Hic autem leviathan et perversa opinio in operibus insuperabilis est, vbi deest syn-
caera fides, abesse enim non potest a sanctis illis operariis, donec fides vastatrix eius veniat
et regnet in corde. Natura per seipsam, non potest eam expellere, immo ne cognoscere».
(StA 11, 392.28-31 = WA 7, 63,22-25). «Aber der selb bosse zusatz vnd vorkerete meynung/
ynn den werckenn/ ist vnuebirwindlich/ wo der glaub nit ist. Er muss sein/ ynn dem selben
wirckheyligenn/ biss der glaub kum vnd vorstoere yhn/ die natur vormag yhn/ von yhr selb
nit auss trybenn. Ja auch nit erkennen». (StA 11,293.24-27 = WA 7, 34 4-7).

83 StA 11, 293,251, = WA 7, 34.5¢.

84StA 11,293 27f. = WA 7, 34,7f.



Freiheit als Vermiichinis der Reformation 361

heiligen nicht erkennend durchschaut, sondern es noch aus ausgibt und an-
schaut als «koestlich/selig dingk»%. — Der Unfreiheit gebidrenden Scheinfrei-
heit kann nur durch den Glauben widerstanden werden. «Wo der Glaube
nicht ist», ist das impium additamentum «uniiberwindlich».3% Der Glaube
muss kommen, den «bosen Zusatz» zu zerstoren.S’ Solange nicht die fides als
«vastatrix» «kommt und im Herzen regiert <, ist der Mensch ohne Chance
gegeniiber der Unfreiheit des Werkheiligens. Die evangelische Freiheit des
Glaubens bewirkt Entrechtung, Entsoteriologisierung irdischer Heilssetzun-
gen. Sie stiirzen in ihren soteriologischen Ideologien zusammen. Von der ka-
thartischen Kraft des Glaubens werden sie blossgelegt und als soteriologisch
irrelevant entlarvt. Iwand® schreibt:

«... mit dieser (sc. evangelischen) Freiheit sind ... alle Gebote und Satzungen ‘entrech-
tet’, die Menschen als verbindlich zum Heil aufgerichtet haben: Menschensatzungen (Mt
15; Mk 7) und die ‘Elemente der Welt’ (Gal 4,3; Kol 2.8) ... Von da aus stiirzt Luther das
ganze System der ‘vota’ und der ‘consilia’, sie haben jetzt keine Notwendigkeit mehr vor
Gott, sie sind lediglich nach dem Nutzen zu beurteilen, den sie fiir ... die Gemeinschaft ha-
ben. Der Mensch ist insofern frei, als er — eben dank dieser seiner evangelischen Freiheit —
mit den Ordnungen umgehen kann als ihr Herr! *Ich sah Knechte auf Rossen und Fiirsten
zu Fuss gehen wie Knechte™ (Pred 10,7). Es hiesse gottliches Recht aufheben, wenn man
diese Ordnungen neben dem Evangelium wieder im religiosen Sinne verbindlich machen
wollte: *Es ist nicht weniger Siinde, die von Gott gesetzte Freiheit zu verletzen, als gegen
irgendein anderes Gebot zu siindigcn'””.»

Durch den Glauben ist die Entfremdung der Freiheit durch das im Geset-
zeswerk als Heilsweg sich dokumentierende und realisierende Haben aufge-
hoben. Die soteriologische Kompetenz als (ausschliesslich) die des Glaubens
ermoglicht tatsidchlich Freiheit. Da das soteriologische Grunddatum von Frei-
heit durch den Glauben saturiert ist, werden beim Ereigniswerden des Glau-
bens, die ideologisch-soteriologischen Substitutionen in ihrem fetischisti-
schen Charakter (Marx) von Unfreiheit enttarnt als Gotzen eigenen Machens
und Tuns. Indem im Glauben der eine Herr als der eine soter erkannt wird,
kommt es zur Entsoteriologisierung, zur Aufhebung der irdischen Soteriolo-
gisierung von Freiheit (= Unfreiheit). Entsoteriologisiert -durch den einen so-
ter —ist der Glaubende frei in seinem Tun und Handeln.”! Vergessen der gan-
zen Gerechtigkeit des Gesetzes mit seinen erdichteten Freiheiten = Schein-
freiheiten — das geschieht per fidem propter Christum. So wird Freiheit als
Befreiung von den Gesetzesplackereien geboren. Melanchthon®? sagt zu-

85 StA 11,293,228 = WA 7, 34.8.

80 StA 11, 293.24f. = WA 7,34.5.

STStA 11, 293,26 = WA 7, 34.6.

88 SLA 11, 292,30 = WA 7, 63,24,

8 Nachgelassene Werke, Miinchen 1983, 86f.
YWA 8, 613.41ff. (De votis monasticis).



362 Udo Kern

recht: «Nam quid in universum aliud est evangelium nisi huius libertatis
praeconium. Postremo, libertas est christianismus».

6. Christus macht euch frei

Die libertas christiana ist als solche libertas chrisfiana, prizise: Freiheit des
Sohnes. Luther zitiert Joh 8,36: «Si filius vos liberaverit, vere liberi eritis.»”
«Wenn euch nun der Sohn frei macht (eleutherose — Aorist), dann werdet ihr
wirklich frei sein (eleutheroi esesthe = Futur)». «Der Weg zu Freiheit und Le-
ben, aus der Verfallenheit an Finsternis und Knechtschaft, ist allein {iber den
Sohn moglich, der ihn durch seine Heilsoffenbarung erschliesst und durch
den Anschluss an seine Person ermoglicht (5,24; 8,12; 14,6).»94 Die Freiheit
des Sohnes ist es, die gilt. Bultmann® bringt es auf den Punkt: «Jesus ver-
heisst die Freiheit, nur er kann sie schenken, und nur das ist echte Freiheit.»
Der «Freiheitsmacher», der «Produzent» der libertas christiana ist der Sohn,
ist Christus. «'Der Sohn’, selbst in der vollen Freiheit lebend, das heisst am
Leben des Vaters teilhabend (5,26), vom Siinden- und Todesbereich geschie-
den und der ‘oberen’ Welt angehorig (8,23), vermag auch die unfreien Men-
schen zur wahren Freiheit zu f[ihren»%, indem er die im Schatten des Todes,
die in der Unfreiheit Sitzenden durch das Kreuz prézise trifft und so qua
Kreuz und Auferstehung die Freiheit am Ort der Unfreiheiten Raum gewin-
nen ldsst, in den Dunkelheiten der Unfreien das Licht der Freiheit Gottes
scheinen lésst.

Der in Kreuz und Auferstehung Freiheit definierende und erdffnende
Christus gibt der libertas christiana ithren Namen, nur dieser Christus, solus
Christus. Die Stigmata Jesu Christi sind die Stigmata der libertas christiana.
Christus «tauft» die ihm Vertrauenden, «die Seinen» zu Freien. Er gibt ihnen
den Namen Freie. Freiheit ist christologisch-sakramentales Urdatum. «Chri-
stus se et suos appellat liberos et filios regis»”’. Freiheit aber ist fiir Luther
«exklusive(s) Gottespr('z'dikaf»%: Nur wenn das Christus-est-verus-deus — und
nicht die arianische rheologische Destruktion: Christus est «perfectissima
creatura»’’ — gilt, kann das exklusive Gottespridikat Freiheit durch ihn defi-

91 «Und dass kein Werk, kein Gebot, einem Christen notwendig sei zur Seligkeit, son-
dern er frei ist von allen Geboten und aus lauter Freiheit umsonst tut, alles, was er tut,
ohne damit seinen Nutzen und seine Seligkeit zu suchen. Denn er ist schon gesittigt und
selig durch seinen Glauben und Gottes Gnade. Daher will er darin nur Gott gefallen.»
(StA 11, 291,15-20 = WA 7, 32.30-34).

%2 A.2.0.721.

%3 StA 266.27f. = WA 7, 50.36f.

94 R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium II. Teil, Leipzig 19797, 265.

% Das Evangelium des Johannes, Berlin 1963, 337.

9 R. Schnackenburg a.a.0. 265.

7TStA 11, 300, 31f. = WA 7, 67,24,



Freiheit als Vermdchtnis der Reformation 363

niert werden, kann Freiheit als christologische Freiheit, weil Freiheit Gottes,
tatsiachlich Freiheit sein. Und es gilt das Vere-deus-sein Christi: 100 K raft des
Vere-deus-sein Christi ist das exklusive Gottespriadikat Freiheit durch ihn de-
finierbar und verfiigbar. Das theologische Gewicht der Christologie ist nicht
ersetzbar durch arianisierende hochste Geschopflichkeiten. Damit Freiheit
Freiheit ist, ist Christus theologischer Ort: «... noster locus (sc. dei) est Iesus
Christus, quia deus statuit nihil audire nisi per hunc.»!%!

Ist das Vere-deus-sein Christi Garant dafiir, dass die Freiheit als Gottes-
priadikat nicht arianisch verkommt, sondern Freiheit Christi tatsdachlich Frei-
heit ist, so ist die nichtsubstituierbare Basis dafiir, dass Freiheit bei uns Frei-
heit wird, das Christus-est-vere-homo. «Scriptura loquitur aliquando de Chri-
sto ut Deo, aliquando ut de composito et incarnato» 2, die Heilige Schrift re-
det von der «mit der Menschheit (Christi) verbundenen Gottheit».!% Das
Vere-homo-sein Jesu Christi ermoglicht, dass uns die Freiheit betrifft, weil
trifft.'”* Dass Freiheit, dieses exklusive Gottespridikat menschliche Freiheit
wird, uns tatsiachlich trifft, verdankt sich dem Deus-incarnatus-est. So kann
Freiheit in aller Menschlichkeit, auch am Ort menschlicher Entfremdung ent-
faltet werden. Von Bedeutung sind hier Luthers tapeinotischen Aussagen.
Nach Paul Althaus'?> macht Luther «Aussagen ... die ein genus tapeinoticon
bedeuten. Er vertritt den Gedanken, dass die Gottheit in Christus kraft der
Menschwerdung und personalen Einheit mit der Menschheit in sein Leiden
miteingeht bis in die tiefsten Tiefen. In Christus leidet Gott mit. Luther lehrt
also zwar nicht, wie die Modalisten, ‘patripassianisch’, aber ‘deipassia-
nisch'%.’» Da das so ist, kann auch die Freiheit, dieses Gottespriddikat, an die
Orte tiefster Tiefen gehen. Ihr Tréger ist der Gottmensch Jesus Christus. Die

9% E. Jiingel, Zur Freiheit eines Christenmenschen, Miinchen 1978, 89. «Sequitur ...
liberum arbitrium esse plane divinum nomen, nec ulli posse competere quam soli divinae
maiestati» (StA III, 2094-6 = WA 18, 636.27-29 [De serv. arb.]). Nam ... ostendimus,
liberum arbitrium nemini nisi soli Deo convenire. Arbitrium fortassis homini aliquod recte
tribueris, sed liberum tribuere in rebus divinis, nimium est.» (StA 111, 230,12-14 = WA 18,
662.5-7 [De serv. arb.]).

9 WA 401, 82.9 (Gal.kom. 1531).

100 (Sic in Christo inveniens deum, extra eum ne in coelo eum invenies.» (WA 40 II1,
56,11f. [In XV Ps. gr.]) «lam extra lesum quaere deum est diabolus».(WA 40 11, 337,11[In
XV Ps. gr.]) ( «Er (Christus) und kein anderer ist der wahre Gott. (WA 31 1, 63.27f. [Scho-
lion z. 118. Ps.]).

0T WA 40 111, 53 3. (In XV Ps. gr.).

02 WA 40 1,415,12f. (Gal.kom . 1531).

103 WA 401, 417,34 (Gal.kom. 1531).

104 Von Christus gilt, dass er ist «cin natiirlicher Mensch, aller Massen wie wir und ihn
nichts unterscheidet an der Natur, ausser wo es die Siinde und die Gnade betrifft» (WA 10
I,1 67,17 [Kirchenpostille 1522]. Christus war «ein Mensch, wie ein anderer Mensch, der
Fleisch und Blut, Leib und Seele hat». (WA 10 1,1 236,11f. ([Kirchenpostille 1522]).

195 Die Theologie Martin Luthers, Giitersloh 1962, 174



364 Udo Kern

«mit der Menschheit verbundene Gottheit»'?” Christi erméglicht das. Sote-
riologisch gewendet heisst das:

«Die Freiheit eines Christenmenschen, die aus der soteriologischen Ver-
einigung Jesu Christi mit dem ‘inwendigen Menschen” hervorgeht, ist ... letzt-
lich begriindet in der christologischen Einheit von Gott und Mensch. Nur so
wird verstidndlich, dass das exklusive Gottespriidikat der Freiheit nunmehr als
Auszeichnung des Christenmenschen beansprucht werden kann ... Die Be-
hauptung der Freiheit des Christen setzt die tatige und leidende Préasenz Got-
tes im menschenlichen Sein voraus.»'"®

Christus allein ermoglicht libertas christiana. Christliche Freiheit hat ihren
locus griindender libertas veritatis exklusiv im Solus-Christus. Jesus Christus
als der verus locus christianae libertatis ist nicht nur Panier, auch «nicht der
blosse Herkunftsort einer Freiheitsidee», sondern»das befreiende Ereignis
von Freiheit, in das der Glaube uns hineinzieht, indem er uns mit Christus ver-
bindet».!"” Insofern ist Freiheit christonomisch. Reformatorisch definiert be-
zeichnet Freiheit also «nicht den Menschen in seiner autonomen, letzten Un-
angreiflichkeit, sondern bestimmt ihn zufolge seines Seins in Christus. Frei-
heit ist nicht die Freiheit moralischen Handelns oder moralisches Postulat,
sondern christologische Freiheit, eine Freiheit extra nos, eine Freiheit in Chri-
sto.»!1? «Luthers universale Formel fiir die in Christus erschlossene und ge-
schenkte Freiheit ist der ‘frohliche Wechsel” unserer Siinde und der Gerech-
tigkeit Christi», meint Ulrich Asendorf unter Hinweis auf die Abschnitte 10
bis 12 von Luthers Freiheitsschrift von 1520,

Christliche Freiheit ist prinzipiell, transzendental und teleologisch also
christologische Freiheit. Von ithrem Grund, ihrer Ermoéglichung und von ihrer

106 Althaus (a.a.0. 174 Anm.35): «In einer Disputation von 1540, 39 I1, 121.1, beruft
Luther sich gegeniiber der Meinung, dass die Gottheit in Christus nicht litt, aufl die con-
municatio idiomatum: Illa, quae Christus passus est, tribuuntur etiam Deo, quia sunt
unum.»

07 WA 401, 417,34 (Gal.kom. 1531).

108 E_ Jiingel, Zur Freiheit cines Christenmenschen, Miinchen 1978, 89f. Auch M.
Beintker (a.a.0. 204) betont die soteriologische Verankerung der Freiheit bei Luther.

199G Ebeling, Lutherst.I, Tiibingen 1971, 321.

1O U. Asendorf, Die unvollendete Reformation oder: Die theologische Verantwor-
tung der Freiheit, Ratzeburger Hefte 2, Erlangen 1983, 46f. — Hegel habe «gegentiber der
Tradition des Dcutschen Idealismus das Verdienst, immer wieder auf den christologischen
Ursinn der reformatorisch vermittelten Freiheit eines Christenmenschen hingewiesen zu
haben.» (U. Asendorf a.a.0O. 47; vgl. auch ebenda 47f. und ders., Die Weltgeschichte ist der
Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit — Hegels lutherisches Erbe als Frage an die lutheri-
sche Theologie, in: Freiheit aus der Wahrheit. Erbe und Auftrag der Lutherischen Refor-
mation, Veroffentlichungen der Luther-Akademie Ratzeburg, Band 8, Erlangen 1986, 103-
118).

H1 U, Asendorf, Die unvollendete Reformation, 54. - Wir haben oben den «frohlichen
Wechsel» zur Interpretation herangezogen.



Freiheit als Vermdchtnis der Reformation 365

zielorientierten finalen Verwiesenheit ist christliche Freiheit Freiheit in Chri-
stus, id est evangelische Freiheit, Freiheit des Evangeliums Jesu Christi. Um
frei zu sein, bedarf «die Seele keines anderen Dinges, weder im Himmel noch
auf Erden ... als das heilige Evangelium, das von Christus gepredigte Wort
Gottes.»! 12 Libertas christiana hat ihr Sein, Wesen und Leben aus dem Evan-
gelium Jesu Christi, sie ist evangeliumsgemaisse Freiheit. Nur als solche ist sie
auch von fruchtbarem Ertrag in der Welt. Das Evangelium ist die Freiheit.
Wer auf Freiheit aus ist, bedarf der «Einprigung» des Evangeliums.'!3 Eines
ist not, auch um der Freiheit willen: «So miissen wir nun gewiss sein, dass die
Seele alle Dinge entbehren kann ausser dem Wort Gottes. Und ohne das
Wort Gottes ist ihr in keinem Ding geholfen. Wo sie aber das Wort hat, so be-
darf sie auch keines anderen Dinges mehr, sondern sie hat in dem Wort Ge-
nilige, Speise, Freude, Friede, Licht, Kenntnis, Gerechtigkeit, Wahrheit,
Weisheit, Freiheit und alles Gute l‘jberschv\/englich.»1 14 Auch in bezug auf das
«Gottesgut» Freiheit gilt das von den genannten andern Gottesgiitern unbe-
dingt Geltende: «Aus Christus, der sich unser angenommen in seinen Leben
hat, als wire er das gewesen, was wir sind, fliessen sie in uns. Aus uns sollen
sie fliessen in die, so ihrer bediirfen.»'!> Die in Christus definierte Freiheit
des Evangeliums ist nicht die isolierte des in sich festgesetzten Subjekts, son-
dern fundamental kommunikabel. Die Kommunikabilitit der Freiheit ist —
und hier ist reformatorisches Defizit nicht zu tibersehen — theologisch suffizi-
ent nur trinitarisch zu substantiieren.!' '

Wo das Wort Gottes, das Evangelium Jesu Christi verkiindigend sich er-
eignet, wird Freiheit fiir den geknechteten Menschen erdffnet. Wird tatséch-
lich das richtende und gniddige Wort Gottes (Gesetz und Evangelium) von
seiner christologischen Mitte her gepredigt, dann wird Freiheit in der Welt ge-
boren. Die Predigt des Wortes Gottes ist Freiheitsartikulation in der Welt.

Aneignung der Freiheit Christi ist reformatorisch nur durch rechtfertigen-
den Glauben mdoglich. Pointiert bringt R. Mehl die reformatorische Radikali-
tit an diesem Punkt zum Ausdruck.: «Der nicht gerechtfertigte Mensch darf

H2StA 11, 267,25-31 = WA 7,22,3-5.

13 «Drumb solt das billich aller Christen eynigs werck vnd uebung seyn, das sie das
wort vind Christum wol ynn sich bildeten, solchen glauben stetig vbeten vnd streckten.»
(StA 11, 269.28-30 = WA 7, 23.7-9).

HASIA 11,267,31-35 = WA 7,22,9-14.

S StA 11, 305,2-5 = WA 7,37,34-36.

"6 Das zu tun ist hier nicht der Ort. Auf seine Weise - aber ohne die notige (rinitari-
sche Prizision - bringt dies U. Asendorf (Die unvollendete Freiheit, 57) zur Sprache: «...
die Begriindung der Freiheit» im «Geheimnis des rechtfertigenden Glaubens» «ist die
Hineinnahme des Menschen in das trinitarische Geheimnis Gottes, in das Geschehen zwi-
schen dem Vater und dem Sohn, das im Geist vermittelt wird. Dieses Geheimnisses ist der
Mensch nur im Geist teilhaftig. Der Geist ist das Kommunikative schlechthin, die Offnung
des Menschen in die gottliche Welt hinein.»



366 Udo Kern

nicht fiir sich beanspruchen, frei zu sein.»''” Wenn Freiheit analytisch Frei-
heit Christi ist, dann ist diese Konsequenz zwingend. Dieses Skandalon refor-
matorischer Freiheitsartikulation ist auch heute protestantisch zu ratifizieren.
Das ist nicht fideistische Usurpation von Freiheit. Das ist das Nachsprechen
von Joh 8,36, das Bekenntnis zu dem einen wirklichen «Freiheitsmacher». So-
lus Christus, sola scriptura, sola fide — das gilt reformatorisch gerade auch fir
die libertas christiana.

7. Aedificatio libertatis

Das ist Fundamentaldatum christlicher Existenz, des Christseins iiber-
haupt: «Wir schliessen daher, dass ein Christenmensch nicht in sich selber
lebt, sondern in Christus und seinem Nichsten, oder er ist nicht Christ; in
Christus durch den Glauben, im Nichsten durch die Liebe. Durch den Glau-
ben wird er iiber sich hinaus nach oben zu Gott hin herausgerissen, wiederum
durch die Liebe wird er bei sich herabgeleitet zum Nichsten''® — und bleibt
doch immer in Gott und in seiner (Gottes) Liebe.»' ' Christliche Freiheit darf
nicht verwechselt werden mit fromm produzierter egoistisch individualistisch
priaparierter habitueller oder/und funktionaler Liberalitit. Sie ist nicht die
Freiheit des geschlossenen «vivere in seipso», sondern als Freiheit in Christus,
die den einzelnen (be)trifft, immer zugleich Freiheit des Néchsten, Freiheit in
der Liebe. Libertas christiana als libertas fidei bedarf zu ithrer Verwirklichung
der efficacitas fidei, der Liebe.'? Die Ausrichtung der libertas christiana auf
den Nichsten ist nicht ethizistische Anpassung, sondern analytisches Grund-
datum christlicher Freiheit. Christliche Existenz trigt nur dann zurecht das
Attribut christlich, wenn sie als Leben in Christus durch Glauben Leben fiir
den Nichsten durch die Liebe ist. Libertas christiana ist immer aedificatio
proximi und als solche Freiheit in der Verantwortung fiir den Nichsten. Da
die Fundamentalartikulation christlicher Freiheit in Christus zugleich die Lie-
be setzt, ist libertas christiana als Auferbauung des Néchsten immer auch
Freiheit der anderen. Reformatorisch ist christliche Freiheit «libertas servitu-
tis» und zugleich «servitus libertatis»'?! und somit kommunitir.'*?> Qua Ent-
soteriologisierung und Entontologisierung menschlicher Freiheit durch den
Glauben wird das Freiheitspotential voll als kommunikative Freiheit entfaltet
(Es entbehrt der Minimierung der Freiheit durch anthropologische, ontologi-
sche und pseudosoteriologische Verabsolutierungen).!? Durch ontologische
und soteriologische Saturierung von Freiheit als im strengen Sinn theologi-

H7R. Mehl. a.a.0. 518.

18 Theologisch priziser ist der deutsche Text: «auss gott feret er widder vnter sich
durch die liecbe». (StA 11, 305,15=WA 7, 38,9).

HYStA 11, 304,12-16 = WA 7, 69,12-16.

120 ... vere fides efficax est per dilectionem». (StA 11, 296.4 = WA 7, 64,341.).



Fretheit als Vermdchtnis der Reformation 367

scher Faktor, wie sie qua Glauben wirklich einsichtig, realverdndernd erken-
nend ansichtig wird, bleibt alles Leben tibrig, dem Nichsten in Freiheit zu die-
nen. — Aus der Freiheit des Glaubens ergibt sich die Pflicht zur freiheitlichen
Liebe. Das durch den Glauben «freie Wesen ist verpflichtet, seine Freiheit zu
gebrauchen>>124; «die Freiheit des Glaubens (sc. ist) ... mit der Tat zu verant-
worten.»' > Die Freiheit des Glaubens setzt die freie Tat der Liebe. Der
Glaube ist, so Otto H. Pesch'?®, Grund und Wirkung der Freiheit zugleich.
Der Freigemachte, der gute Mensch bringt gute Friichte. Subjekt der Freiheit
in der Welt ist der gute, d.h. freigemachte Mensch. Nur dieses handelnde Sub-
jekt baut Freiheit in der Welt. Freiheit bedarf des guten Subjekts, theologisch
exakt gesprochen: des gut- und freigemachten Menschen (per fidem propter
Christum).127 Der durch den Glauben Freigemachte schuldet gegenseitige
Liebe.'?® Der gerechtmachende Glaube produziert gute Werke: «At fides, ut

21 «Vide ergo, quam omnia sunt libera nobis per fidem et tamen. omnia serva per cha-

ritatem, ut simul stet servitus libertatis et libertas servitutis, quod nulli quicquam debemus,
nisi ut diligamus invicem.» (WA 5, 407,42 - 408,3 (Op. in Ps. 1519/21). - Hédgglund (a.a.O.
56) spricht - in der Intention richtig, aber etwas missverstidndlich - von dialektischer
Knechtschaft der Freiheit. «Die Gebundenheit unter dem Geist Gottes ist zugleich die tat-
sdchliche Freiheit des Menschen, nédmlich eine Freiheit des Inneren, im Gewissen, die mit
dem Glauben gegeben wird. In zweierlei Weise ist die Freiheit mit einer Knechtschaft dia-
lektisch verbunden, einerseits mit dem Gefangensein unter dem Geist Gottes, der im
Innern den Willen regiert, andererseits mit dem Dienst der Liebe dem Nichsten gegen-
iber.»

12250 kann dann auch H. Krings (Freiheit, in: ders./H.M. Baumgartner/Ch. Wild (Hg.),
Handb. philos. Grundbegriffe. Stud.ausg., Bd.2, Miinchen 1973, 493-510) zugestimmt wer-
den in seiner Bestimmung der «Freiheit als Kommunikation»(493): «Das schlechthin
Erfiillende fiir Freiheit ist eine Freiheit als das Woraufhin des Sich-Offnens»(505f.), «ist
die andere Freiheit»(500). «Der Gehalt, durch den sich Freiheit erfiillt und durch den die
Selbstvermittlung die volle Realitdt gewinnt, ist die Freiheit des anderen.»(506) «Der
Begriff Freiheit ist ... ab ovo ein Kommunikationsbegriff...: ein Mensch allein kann nicht
frei sein. Freiheit ist nur dort moglich, wo Freiheit sich anderer Freiheit 6ffnet.»(507).

123 Bezug nehmend auf Phil 2,1-4 schreibt Luther: «Siehe, da hat Paulus klar ein Chri-
stenleben darauf gestellt, dass alle Werke sollen dem Nichsten zugute ausgerichtet sein,
weil ein jeder fiir sich selbst genug hat an seinem Glauben und alle anderen Werke und
Leben ihm tbrigbleiben, secinem Nachsten damit aus freier Liebe zu dienen.» (StA 11,
297.14-17 = WA 7, 35,9-12). - «Ecce haec est vere Christiana vita, hic vere fides efficax est
per dilectionem, hoc est, cum gaudio et dilectione prodit in opus servitutis liberrimae, qua
alteri gratis et sponte servit, ipsa abunde satur fidei suae plenitudine et opulentia.» (StA 11,
296,3-9 = WA 7, 64,34-36.

124 y M. Aubert, Loi et Evangile, Genf 1981, 225, zit. nach R. Mehl a.a.O. 532.

125 G. Ebeling, Lutherst. I, 328, im Original hervorgehoben.

126 Frei sein aus Gnade. Theologische Anthropologie, Leipzig 1986, 331.

127 «Gute gerechte (frum) Werke machen nimmermehr einen guten gerechten (fru-
men) Mann, sondern ein guter gerechter Mann macht gute gerechte Werke.» (StA I,
289.26ff. = WA 7, 32,5ff.). «Bona opera non faciunt bonum virum, sed bonus vir facit bona
opera.» (StA 11, 288,26f. = WA 7, 61,26f.).

128 WA 5, 407,42 - 408.3 (Op. in Ps. 1519/21).



368 Udo Kern

facit fidelem et iustum, ita et bona opera.»'?? — Der durch den Glauben aus

Gottes Gnade umsonst gerechtfertigte ist als der freie der paradiesische
Mensch.!3" Dieser paradiesisch Freie ist durch «erbeytten und hutten» be-
stimmt.'?! Nicht 6der Mijssiggang132, sondern arbeitendes Bebauen und Hii-
ten zeichnen ihn aus. Das sind freie Werke eines durch Gott Freien.!?. Der
Glaube «mag ... nit leyden» den Miissiggang des fleischlichen dusseren Men-
schen.!3* Die freien Werke des durch den Glauben Freien, das Hiiten und Be-
wahren, verlangen ein geiibtes menschliches Subjekt, den im «Freiheits-
kampf» Getibten. Die freien Werke gehen einher mit Zucht gegeniiber dem
eigenen Leib, «mit Fasten, Wachen, Arbeiten».!?> Der von der libertas chri-
stiana geprigte Freie bewihrt diese auch in der Zucht seines Leibes. Fastend,
wachend, arbeitend lernt er immer wieder, «seinen Leib (zu) regieren». Den
«Leib zu zwingen» ist notwendig um des andern willen,'?® nicht als utilitari-
stisches Werkzeug des eigenen Ich!37, als asketische Selbstbefriedigung oder
soteriologisches Erfordernis'*®.Der die Freiheit des Glaubens Erfahrende ist

1295t A 11, 290,13f. = WA 7, 62,6f.

130vgl., auch zum folgenden, StA II, 289.1ff. = WA 7. 31.17If.

3 «Das gott den geschaffenen menschen/ setzt ynss paradiss/ das er dasselb erbeytten
vnd hutten solt.» (StA 11, 289.5f. = WA 7, 31,21f.) «Posuit deus hominem, quem formave-
rat in paradisum, vt operaretur et custodiret illum.» (Gen 2,15). (StA 11, 288,5f. = WA 7,

6151 ).
132G1A 11,2888 = WA 7, 61.8.
133 «Das sind nichts als freic Werke ... um keiner anderen Sache willen getan, als

allein Gott zu gefallen, und nicht, um Gerechtigkeit zu erlangen ... Also verhilt es sich mit
dem Werk eines glaubenden Menschen, der durch seinen Glauben wieder in das Paradies
gesetzt und von neuem geschaffen worden ist. Er bedar( keiner Werke, um gerecht zu wer-
den, sondern damit er nicht miissiggeht und seinen Leib beschiiftigt und bewahrt, sind ihm
solche freien Werke zu tun, allein um Gott zu gefallen, befohlen.» (StA 11, 289,10-16 = WA
7,31,25-32).

134 StA 11, 287,12 = WA 7,30,24 und vgl. Abschnitt 20 von Luthers Freiheitsschrift StA
11, 285,35ff. = WA 7, 30,1 11f.

135 «Obwohl der Mensch inwendig nach der Seele durch den Glauben ausrcichend
gerechtfertigt ist und alles hat, was er haben soll - abgesehen davon, dass dieser Glauben
und dieses Geniigen immer zunchmen muss bis in jenes Leben -, so bleibt er doch noch in
diesem leiblichen Leben auf Erden und muss seinen eigenen Leib regieren und mit den
Leuten umgehen. Da fangen nun die Werke an. Hier darf er nicht miissiggehen. Das muss
firwahr der Leib mit Fasten, Wachen und Arbeiten und mit aller Zucht der Missigkeit
getrieben und geiibt werden, dass er dem innerlichen Menschen und dem Glauben gehor-
sam und gleichformig werde, nicht hindere noch widerstrebe, wie seine Art ist, wenn er
nicht gezwungen wird. Denn der innerliche Mensch ist mit Gott eins, {rohlich und lustig
um Christus willen, der ihm soviel getan hat. Und es (be)steht alle sein Lust darin, dass er
wiederum Gott auch umsonst aus freier Liebe dienen mdochte. Aber er findet in seinem
Fleisch einen widerspenstigen Willen, der will der Welt dienen und suchen, was ihn gelii-
stet. Das mag der Glaube nicht leiden und fasst ihn mit Lust an seinen Hals, um ihn zu
ddmpfen und (ihm) zu wehren.» Luther verweist auf Rom 7.22(; [Kor 9,27 und Gal 5,24.
(StA 11, 285,35-287,1-18 = WA 7, 30,11-30).



Freiheit als Vermdchtnis der Reformation 369

als der In-Freiheit-stehende, Aus-Freiheit-geborene, der je und je neuge-
schaffene Freie, als Freier in sich durch Gott Freigemachte frei in und von
sich selbst und damit frei, anderen Gutes zu tun.

Die aedificatio christianae libertatis, die jedem gilt, unabhingig von Ge-
schlecht, Stand, gesellschaftlicher Situation'?” ergibt sich aus dem theologi-
schen «Freiheitsexistential»: Du «bist aller Dinge frei bei Gott durch den
Glauben; aber bei den Menschen bist du jedermanns Diener durch die Lie-
be.»!% Die reformatorische Definition der Freiheit des Glaubens, die also
unbedingt zur Liebe ermichtigt'™! | exakter: die ohne diese nicht definierbar
ist, hat nach Ebeling folgende Kennzeichen der Freiheit als Vermichtnis mit
stets und so auch heute aktualer Relevanz hinterlassen: «Freiheit dussert sich
in freiwilligem Dienen», «in reiner Freude», «unverkrampfter Offenheit allem
gegeniiber», «in der Geduld mit den Unfreien» und «in dem ehrlichen Einge-
stindnis unserer eigenen mannigfachen Unfreiheit».1*?Diese Ebelingschen
Kennzeichen sollten nicht iiberbewertet werden. Sie sind keinesfalls im dog-
matischen Sinne suffiziente notae christianae libertatis sub specie der Refor-
mation, sondern «diese Kennzeichen wahrer Freiheit, namlich Dienst, Freu-
de, Offenheit, Geduld und Ehrlichkeit»'*3sind sozusagen als «Sekundirtu-
genden» anzusehen, die sich bei der Artikulation der einen nota christiane li-
bertatis: Libertas in charitate currit hoffentlich sittlich Raum verschaffen.

136 StA 11, 301,22-24 = WA 7, 36,33f. - Die Disziplinierung des Leibes (STA 11, 286.5 =
WA 7, 60,4) aus christlicher Freiheit in bezug auf die Konkretheit und Effizienz der freien
Werke des durch Gott Freigemachten im In-der-Welt-sein darf nicht missverstanden wer-
den als Desavouierung der Leiblichkeit des Menschen, sozusagen um der Freiheit willen.
Es gibt, reformatorisch gesehen, keine leiblose Freiheit. Die freien Werke des freien Men-
schen, der sich als solcher je und je im Widerfahrnis des Glaubens erweist, geboren,
geschaffen wird, sind in «korporativer», leibhafter Konkretheit virtuell effizient.

37 «... ein jeder nur das Seine sucht, vermeinend damit seine Siinde zu biissen und
selig zu werden.» (StA 11, 303,19f. = WA 7, 37 23f.

138 1A 11, 301,24f. = WA 7, 36,35. «Ich rate dir aber, willst Du etwas stiften, beten und
fasten, so tue es nicht in der Meinung, dass du wollest dir etwas Gutes tun, sondern gib es
frei dahin, dass andere Leute desselben geniessen mogen und tue es ihnen zugute, so bist
du ein rechter Christ.» ( StA 11, 303,23-26 = WA 7, 37,27-30).

139 Diese christliche Freiheit kann sowohl dem, der frei, wie dem, der leibeigen ist,
widerfahren, ebenso dem, der da gefangen ist oder der andere gefangen nimmt; einem
Weibe wie dem Manne, einem Knecht und Magd, wie dem Herrn und der Frau. Wir reden
von der Freiheit vor Gott, mit der Gott uns freispricht von Stinden, welche Freiheit jedem
widerfihrt.» (WA 33, 659,37 - 660,4 [ Wochenpredigt ii. Joh 8,34-38] ).

140WA 12, 133,2f. (D. 7. Kap. S. Pauli z. d. Korinth.).

141 yvol. G. Ebeling, Lutherst. I, 323.

142 G. Ebeling, Lutherst. I, 323 - 325.

143 G. Ebeling, Lutherst. I, 324.



370 Udo Kern

8. Temperatio et communicatio christianae libertatis

Calvin hat also recht, wenn er unter Hinweis auf I Kor 10,23 schreibt, dass
unsere Freiheit nur zu gebrauchen ist, «wenn sie einhergeht mit der Erbauung
unseres Nichsten. Ohne den Nichsten kann sie sich nicht entfalten, ist sich ih-
rer zu enthalten.»'** Der nicht substituierbaren aedifikatorischen Dimension
christlicher Freiheit korreliert die zweifache temperatio christianae libertatis
usus, die Regulierung des Gebrauchs christlicher Freiheit: Erstens «werden
wir den Gebrauch unserer Freiheit so regulieren, dass wir Riicksicht nehmen
miissen auf die Unkundigkeiten (ignorantiae) unserer schwachen Brii-
der».!%Das macht Paulus iiberreichlich deutlich.'*® Der Gebrauch unserer
Freiheit wird reguliert im Blick auf die ignorantiae fratrum infirmorum.'%’
Regulator unsere Freiheit ist der frater infirmis, der schwache Mensch. Die
pax dei fundiert diese temperatio usus christianae libertatis. Auf Grund der
pax dei ergibt sich diese Regulierung der Freiheit. So ist christliche Freiheit in
ihrem Gebrauch libertas infirmorum fratrum (gen. objec.), Freiheit in bezug
auf die Schwachen, nie dagegen «adversus inbecilles proximos». Christliche
Freiheit artikuliert sich als aedificatio proximi im Horizont der fratres infir-
morum ignorantiae. So ist sie gefeit vor idealistischer, utopistischer, rein po-
stulatorischer Freiheitstrdumerei. Die fratres et sorores infirmorum im Visier
des usus christianae libertatis bewahren und schiitzen vor diesen Entfrem-
dungen bzw. Eliminationen von Freiheit. — Die andere temperatio usus liber-
tatis besteht darin, «der Hérte (austeritas) der Pharisder in keiner Weise (ne-
quaquam)», also niemals zu weichen.!*® Beim Gebrauch christlicher Freiheit
miissen wir nach Calvin!*’priifend entscheiden, ob wir fratres infirmi oder
Vertreter gesetzlicher Hirte und Enge vor uns haben. Gemiss dem in dieser
Entscheidung gefillten Urteil'*” ergeben sich Strategie und Taktik des Ge-
brauchs christlicher Freiheit. Dieser sich unterscheidende Gebrauch von

144 Calvin, Institutio III, 19, 12: «Nihil iam hac regula (sc. IKor. 10.23) expeditius,
quam utendum libertate nostra, si in proiximi nostri aedifcationem cedat: sin ita proximo
non egcdiat. ea tunc abstinendum.»

145 Calvin, Institutio 111, 19, 11: «ac sic libertatis nostrae usum temperabimus, ut frat-
rum infirmorum ignorantiae cedere debeat».

146 «Quid enim infirmitati dandum sit, abunde multis locis ostendit Paulus». Calvin
verweist auf Rom 14,1.13; 15.1; I Kor 8,9; 10,25.28.32 und Gal 5,13. (Calvin, Institutio III,
19, 11;.

147 «Libertas nostra non adversus imbecilles proximos data est, quorum nos per omnia
servos caritas statuit: sed magis, ut pacem cum Deo in animis nostris habentes, pacate
etiam inter homines vivamus.» (Calvin, Institutio I1I, 19..11).

148 Calvin, Institutio III, 19, 11. Pharisder ist nicht ethnisch-jiidisch zu verstehen, son-
dern steht hier fiir gesetzlich (auch moralische Hirte) und Enge. Da aber, wie wir heute
wissen, das dem historischen Pharisdertum als ganzem generell nicht gerecht wird, ver-
zichte ich im Folgenden auf die Verwendung dieses Wortes.

149 v/gl. Institutio I11, 19, 12.



Freiheit als Vermdchinis der Reformation 371

Freiheit (Raumgeben gegeniiber den fratres et sorores infirmorum ignoran-
tiae, Nichtweichen vor gesetzlicher Hirte und Enge) ermoglicht niichternen,
wenn man so will «aufklidrerischen» Gebrauch christlicher Freiheit, abhold
verzerrender Freiheitsromantik. Freiheit zu gebrauchen zur aedificatio des
Nichsten erfordert diese beiden Regulierungen des usus christianae liberta-
tis, wie Calvin sie gesehen hat. So ist miindiger Gebrauch christlicher Freiheit
einschliesslich sachlicher Effizienz in Konkordanz zu deren theologisch-tran-
szendentaler Erméglichung.

Da Freiheit in reformatorischer Sicht, sich nicht ohne den Nichsten ent-
falten kann, ja da man sich ihrer ohne den Nichsten versagen muss,>list li-
bertas christiana nie solitir-egoistische, isolierte Ich-Freiheit, sondern liber-
tas in communionem et in communione und insofern kommunikative Frei-
heit. Das bedeutet aber nicht Kollektivierung von Freiheit. Diese ist nicht mit
der Reformation zu machen. Der andere im Horizont der Freiheit des Einzel-
nen — das involviert nicht Nivellierung des Subjekts, des Ichs, wie das die Kol-
lektivitdten in Staat und Kirche immer wieder urgieren. Nein, libertas chri-
stiana heisst, hier ist Hegel auf der reformatorischen Linie, «Freiheit der Per-
son»'2. Subjektivitit mache «den Boden der Existenz fiir den Freiheitsbe-
griff» aus>3. «Erst mit Luther begann die Freiheit des Geistes, im Kerne: und
hatte diese Form, sich im Kerne zu halten.»'>* Reformatorische Freiheit der
Person ist aber — und damit ist das Communiofundamentalelement christli-
cher Freiheit wirkend — verpflichtende Freiheit, ja in dieser verpflichtenden
Freiheit wird sie zur substantiellen Freiheit. «In der Pflicht befreit das Indivi-
duum sich zur substantiellen Freiheit.»'>> Freiheit darf nicht als Naturzu-
stand!®, d.h. auch ohne Beriicksichtigung des natiirlichen Bosesein, der na-

150 Nach I. Kant (Kritik der reinen Vernunft, B 141) ist «ein Urteil nichts anderes...als
die Art, gegebene Erkenntnisse zur objektiven Einheit der Apperzeption zu bringen.»

51 Calvin, Institutio 111, 19, 12.

152 «Es ist wohl an die anderthalb tausend Jahre, dass die Freiheit der Person durch das
Christentum zu erblithen angefangen hat und unter einem tibrigens kleinen Teile des Men-
schengeschlechts allgemeines Prinzip geworden ist.» (Georg Wilhelm Frd. Hegel, Grundli-
nien der Philosophie des Rechts, hg. v. H. Klenner, Berlin 1981, § 62, S. 95f.).

153 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 152, S. 195.

o Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 3. Band, Leipzig 1971,
172

155 Hegel, Grundlinien der Philosophic des Rechts, § 149, S. 191. - Die «Subjektge-
meinschaft» Hans Ebelings (Das Subjekt in der Moderne, Hamburg 1993, 279) deckt das
nicht suffizient ab: «Die Subjektgemeinschaft ... ist immer nur die freie As-soziation (Ver-
gesellschaftung) von unverzichtbar Vereinzelten, die die Identifikation mit sich und den
anderen leisten.» Obwohl andererseits H. Ebelings konturierte Hervorhebung des Sub-
jekts in der Subjektgemeinschaft der reformatorischen Tradition konkordant ist. Das
konnte aus der Sicht der Zweireichelehre auch u. U. von der Ebelingschen Einbindung des
Subjekts hinsichtlich des Staates gelten: «Das Subjekt in der Moderne ist heute ganz an die
Zukunft des Staates gebunden, damit an die Organisationsform des Uberlebens. ... Es
muss vorziiglich die Vernunft im Staat durchsetzen.»(H. Ebeling a.a.0. 256).



372 Udo Kern

tiirlichen Roheit und Unfreiheit, sowie des Befreiungsmomentes der Arbeit
des Menschen, missverstanden werden.!>” Die libertas christiana ermoglicht
in ihrer Verpflichtung auf den anderen durch die ihr geschenkte glaubende
Befreiung arbeitende Befreiung, d.h. liebende Freiheit und setzt damit die
Befreiung des Indiviuums zur substantiellen Freiheit. Das alles impliziert
streng das personale, individuale Subjekt, diesen nicht zu ersetzenden Frei-
heitsfaktor, mit dem allerdings von vornherein intersubjektive Freiheit gege-
ben ist, denn «im Begriffe des Subjekts ist der Begriff der Intersubjektivitiit
als der transzendental-logisch frithere Begriff schon enthalten.»'>®

Ist von der Freiheit der Person in reformatorischer Sicht die Rede, so wird
zurecht die Gewissensfreiheit genannt.!>” «Die Freiheit des Christen versteht
er (Luther) nicht als Willensfreiheit, sondern als Gewissensfreiheit.»'%" Prii-
zise bestimmt Luther die libertas conscientiae:

k56 Hegel (Grundlinien der Philosophie des Rechts § 18, Zusatz, S. 55f.): «Die christli-
che Lehre, dass der Mensch von Natur bose sei, steht hoher wie die andere, die ihn fiir gut
hilt; ihrer philosophischen Auslegung zufolge ist sie also zu fassen. Als Geist ist der
Mensch ein freies Wesen (U. K.: Dem ist reformatorisch theologisch zu widersprechen,
zumindest bedarf es der theologischen Prizision.), das die Stellung hat, sich nicht durch
Naturimpulse bestimmen zu lassen. Der Mensch, als im unmittelbaren und ungebildeten
Zustande, ist daher in einer Lage, in der er nicht sein soll und von der er sich befreien
muss. Die Lehre von der Erbsiinde, ohne welche das Christentum nicht die Religion der
Freiheit wiire, hat diese Bedeutung.»

157 Vel. Hegel, Grundlinien des Philosophie des Rechts, § 194, S. 231: «Die Vorstellung
als ob der Mensch in einem sogenannten Naturzustande, worin er nur sogenannte einfache
Naturbediirfnisse hitte, und fiir ihre Befriedigung nur Mittel gebrauchte, wie eine zufil-
lige Natur sie ihm unmittelbar gewihrte, in Riicksicht auf die Bediirfnisse in Freiheit lebte,
ist, noch ohne Riicksicht des Moments der Befreiung, die in der Arbeit liegt... - eine
unwahre Meinung, weil das Naturbediirfnis als solches und dessen unmittelbare Befriedi-
gung nur der Zustand der in die Natur versenkten Geistigkeit und damit der Rohheit und
Unfreiheit wire, und die Freiheit allein in der Reflexion des Geistigen in sich, seiner
Unterscheidung von dem Natiirlichen und seinem Reflexe auf dieses, liegt.» Vgl. G.
Ebeling, Lutherst. 111, 380 Anm. 47, 381.

IS8 Y, Krings a.a.0. 507.

Sa Ebeling (Lutherst. 111, 385f.) konstatiert, dass «die Wortverbindung Freiheit des
Gewissens ein Hauptleitwort im Freiheitskampf der Neuzeit bis in die Idee der Menschen-
rechte hinein»«zum ersten Mal» bei Luther zu finden ist. Als friiheste Erwihnung dieser
Wortverbindung verweist Ebeling (Lutherst. 11, 386 Anm. 65) auf die Stelle WA 8, 606,30-
39 (De votis monast., 1525).- Im Rahmen meines Aufsatzes ist es nicht méglich, niher auf
die Gewissensfreiheit einzugehen. Ich verweise auf den Luthers Auffassung gut und préa-
zise komprimierend wiedergebenden Abschnitt IV. 2. Verhdltnis der Freiheit zum Gewissen
des Ebelingschen Aufsatzes Der kontroverse Grund der Freiheit (in: Ders., Lutherst. 111,
385ff.) und die dortigen Literaturhinweise. - Zum theologischen Diskurs des Gewissens in
der protestantischen Dogmatik unseres Jahrunderts vgl. A. Freund, Gewissensverstindnis
in der evangelischen Dogmatik und Ethik im 20. Jahrhundert, Berlin/New York 1994.

160 3, Ebeling, Lutherst. 1, 320 mit Zitierung von WA 8, 575.27f. (De vot. monast.):
«Conscientia liberata est, id quod abundantissime est liberari.» (Ebeling, ebd. 320
Anm. 33).



Fretheit als Vermdiichtnis der Reformation 373

«Christliche... Freiheit ist... die Freiheit des Gewissens, durch die das Gewissen von
den Werken frei wird; nicht, dass keine geschehen, sondern dass es auf keine vertraut. Das
Gewissen namlich ist nicht eine Kraft des Wirkens, sondern eine Kraft des Urteilens, die
iber die Werke urteilt. Sein eigentliches Werk ist (wie Paulus Romer 2,15 sagt) anzuklagen
oder zu entschuldigen, Angeklagten (Schuldner) oder Befreiten (Freigesprochenen), Er-
schreckten (Angstlichen) oder Sicheren zu konstituieren. Daher ist sein Amt, nicht zu tun
(machen), sondern iiber die Taten und das Tun zu sagen (entscheiden), ob sie anklagen
oder dem Wohl dienend vor Gott sind. Dieses also hat Christus befreit von den Werken, da
er durch das Evangelium dieses lehrt, keinen Werken zu vertrauen, sondern allein auf seine
Barmherzigkeit zu hoffen.»'®!

Gewissensfreiheit ist dort, wo das Gewissen freigemacht ist durch das
rechtfertigende Handeln Gottes in Jesus Christus von den soteriologisch auf-
geladenden Werken. Gewissensfreiheit wird dort geboren, wo der Befreiung
von den Werken durch Christus im Glauben vertrauend dem Evangelium
entsprochen wird. So konstituiert und profiliert sich das Gewissen als «Kraft
des Urteilens (virtus iucandi)». Der durch die Profilierung des Gewissens qua
Evangelium Geprigte ist als Einzelner, als Subjekt, als Indiviuum in seiner
nichtsubstituierbaren Originalitdt unverwechselbar Person . Die Euangelica
libertas conscientiae ist nicht kollektivistisch als die das Individuum, die Per-
son libergehende direkte Gattungs- und «man»-Ausstattung zu haben. Sie
geht immer mit dem konkreten personalen Subjekt. So ergibt sich letzterem
hehre Freiheit des Gewissens, denn «das Gewissen aber soll niemandem un-
terworfen sein, weil es durch das Evangelium Freiheit von der Siinde hat, vom
Tode, vom Gesetz, von der Holle und allen menschlichen Satzungen».162 Die
reformatorische Freiheitsbotschaft mit ihrer Euangelica libertas conscientiae
und mit ihrer Betonung der Freiheit der Person, des Individuums, darf aber
nicht individualistisch missverstanden werden.!%* Das durch das Evangelium
vom Zwang der guten Werke befreite und getrostete Gewissen revolutioniert
in seiner virtus iucandi die Denk- und Handlungsart stiandig. «Das befreite
Gewissen revolutioniert» ... also nicht nur, wie G. Ebeling meint, «die Moti-
vation» — «Der Glaubende bedarf keiner guten Werke fiir sich selbst; er ist in

161 WA 8, 606,31-39 (De vot. monast.).

162 WA 25, 312.10-12 (In Esaiam scholia):«conscientia nulli debet esse subiecta, quia
habet per Euangelion libertatem, ut sit libera a peccato, morte, lege, inferno et omnibus
traditionibus humanis.»

163 . Asendorf (Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit -
Hegels lutherisches Erbe als Frage an die lutherische Theologie, in: a.a.O. 116): «Die
modernen Lutheraner haben sich die reformatorische Freiheitsbotschaft... im wesentli-
chen individualistisch» angeeignet. Asendorf betont nachriicklich die Bedeutung Hegels,
um dieser individualistischen Einengung zu entgehen: «Hegels lutherischer Beitrag ist also
dieser, die Freiheit eines Christenmenschen sowohl innerlich wie dusserlich zu begreifen.
Was von der Personlichkeit gilt, hat eine Entsprechung in den grossen Bewegungen der
Geschichte... Hegel hat also das Thema der Freiheit eines Christenmenschen im Sinne
Luthers universalisiert.» (Asendorf, ebd. 105).



374 Udo Kern

thnen frei zum Dienst fiir andere. Das befreite Gewissen hat dadurch aber
auch umwilzende ...Folgen»: «Der Vorrang religioser Werke féllt dahin; der
Christ ist zu allem frei, was jeweils notwendig ist, ohne Zwang von Vorschrif-
ten und so, dass der heilige Geist auch im geringsten weltlichen Tun am Wer-
ke ist.'% Das blieb nicht Theorie, sondern hat die Welt verindert.»'® Der
durch die Euangelica libertas conscientiae freie Mensch ist nicht der indivi-
dualistisch am Ich festgekrallte.166 Der vom Evangelium her Freie durch-
bricht und ldsst die unfrommen statischen Zeiten, Werke, Orte, mit ihren
Versklavungen hinter sich und wird beféhigt zu freiheitlicher dynamischer
Liebe. Er ist der «vir liber in omne tempus, in omne opus, in omnem locum,
in omnem personam». In Luthers Operationes in psalmos von 1519/21167
heisst es:

«‘'In tempore suo.” [Ps 1,3] O aureum et amabile verbum, quo asseritur libertas iustitiae
Christianae! Impii stati sunt dies, stata tempora, certa loca, quibus sic inhaerent, ut si pro-
ximus fame esset moriturus, non ab illis divelli possint. At beatus hic vir liber in omne tem-
pus, in omne opus, in omnem locum, in omnem personam. Utcumgque sese obtulerit casus,
tibi serviet; quodcumque invenerit manus eius, hoc faciet. ...omnibus ubique per omnia ser-
vit estque vere vir omnium horarum, omnium operum, omnium personarum et imagine sui
patris omnia in omnibus et super omnia.»

Wer diesen Satz begreift, wird sich sehr hiiten, von individualistischer
Enge in bezug auf den reformatorischen Freiheitsbegriff zu sprechen. Die
Freiheit des Individuums, die Freiheit der Person gilt stets im Zusammenhang
mit dem Ort, der Zeit, dem Werk, dem Personsein des anderen, ist gesell-
schaftlich ausgelegt. Der freie, der durch Gott freigemachte Mensch ist der in
seinem Person- und Individuumsein profilierte originale Mensch als er selbst,
als der «zu sich selbst in ein Verhiltnis gebracht, insofern er zu Gott in ein
Verhiltnis gebracht ist», eben durch den Glauben, «der Gottes Freiheit unse-
re Freiheit werden ldsst». So ist der «freie Mensch... der vom Zwang zu sich
selbst befreite Mensch.»'% Der durch den Glauben zu sich selbst zurecht ge-
brachte und so «vom Zwang zu sich selbst» befreite Mensch «ist frei zur Kom-

munikation mit anderen Menschen»!®? in ihren Zeiten, Orten, Werken, Um-

I Ebeling (Lutherst. 111, 392, Anm. 79) zitiert WA 40,1; 348,1-5 (Gal. Vorl., 1531):
«...spiritus est, quicquid in nobis fit et geritur per spiritum; Caro, quicquid secundum car-
nem et extra spiritum. ergo omnia officia et fructus spiritus sancti: alere prolem, diligere
uxorem, obedire magistratui sunt fructus spiritus. Apud Papistas sunt carnalia, quia non
intelligunt, quid creatura.»

165 G. Ebeling, Lutherst. ITI, 391f.

166 «Individualethik gab es fiir Luther gar nicht. Das Moralische war fiir ihn eo ipso das
Zivile, das Politische.» (G. Ebeling, Lutherst. 111, 392).

167 AWA 2, 49.7-12.17-19 = WA 5, 38.27-32, 39.5f. Vgl. G. Ebeling, Lutherst. III, 391f.
Anm. 78.

i Jiingel, Unterwegs zur Sache. Theologische Bemerkungen, Miinchen 1988, 253.

169E Jiingel a.a.0. 254.



|98}
~1
N

Freiheit als Vermdchtnis der Reformation

stinden. Libertas christiana hat, obwohl sie nicht politische Freiheit im enge-
ren Sinne ist, politische Kompetenz, indem sie politische Freiheit auf ihre
Weltlichkeit und Sachlichkeit hin behaftet und sie vor Ideologisierung, Theo-
kratisierung als deren Destruktion bewahrt, also davor, zur diabolischer liber-
tas carnis Verderben bringend zu verkommen.!” Das wird theologisch sau-
ber buchstabiert durch das theologische Urteilspotential (virtus iucandi) der
Zweireichelehre mit ihren Distinktionen, ihrer synthetischen Leistung, ihren
Affirmationen und Negationen.]71

Libertas christiana in ihrer theologischen Applikation als Euangelica li-
bertas conscientiae!’? greift als solche kritisch urteilend kritisch-aedifikato-
risch in das In-der-Welt-sein des Menschen ein. Sie ist nicht aus dieser Welt,
sie wirkt aber in dieser. Gerade, weil sie als Evangelische Freiheit als Gabe
des Glaubens sich dem dreieinigen Gott verdankt, hat sie die Potenzen in be-
zug auf die Integritdten der durch das peccatum radicale'” gefdhrdeten liber-
tas civilis.

Aus der reformatorisch entdeckten libertas christiana als Euangelica li-
bertas conscientiae folgen -unbeschadet historischer Irritationen- zwei stren-
ge Postulate, Fundamentalerfordernisse: die freiheitliche Kirche und der frei-
heitliche Staat. Diese sind nicht als solche christliche Freiheit (Es gilt die di-

170 G. Ebeling (Lutherst. I1I, 392): «Die evangelische Freiheit ist nicht politische Frei-
heit, wohl aber ermdoglicht sie den rechten Umgang mit politischer Freiheit, um diese poli-
tische Freiheit vor dem Verfall in fleischliche Freiheit zu bewahren.» Ebeling verweist
(ebd. 392f. Anm. 81) auf Luthers Gal.-Vorlesung von 1531 (WA 40 11, 2,9-3.9).

7I'vgl. U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre a.a.0. 237 - 254. - Von
der Zweireichelehre aus wire es durchaus moglich, kritisch-affirmativ Elemente des tran-
szendentalen Freiheitsdiskurses H. Krings theologisch recht zu verorten; was allerdings im
Rahmen dieses Aufsatzes nicht moglich ist. Die Grundintention Krings ist in folgenden
Zitaten gut erkennbar: «Der vollstindige Begriff der Freiheit enthélt ... nicht nur die tran-
szendentalen Strukturelemente des Sich-Offnens, des Gehaltes und der Selbstvermittlung,
sondern auch die materiale Bestimmtheit des Gehaltes und der Selbstvermittlung als Frei-
heit und die Dependenz aller durch bedingte Gehalte vermittelten Freiheitsvollziige von
dem primiren Vollzug als Freiheit fiir Freiheit.» (Krings a.a.O. 507) Fiir Krings ist «die
politische Freiheit eine unabdingbare Konkretion der transzendentalen Freiheit ... . Denn
die freie Bejahung der anderen Freiheit wird nicht geschichtlich konkret, es sci denn in
einer Sozietit, die sich als Sozietiit aus der urspriinglichen Bejahung von Freiheit ver-
steht.» (Krings a.a.0O. 508) Der Staat, der «als solcher ‘wirkliche Freiheit’» nicht ist und
auch diesen Anspruch nicht erheben darf (auch um seiner selbst willen), schafft als ein
geschichtliches «Kommerzium der Freiheit» und in diesem Sinne «freier Staat... die
geschichtlich notwendigen Voraussetzungen fiir konkrete Selbstbestimmung der Sozietit
und ist die Rechtsordnung der Freien.» (Krings a.a.O. 508).

172 «Gewissen im Sinne Luthers ist der anthropologische Ort, auf den als den Adressa-
ten hin alle theologischen Aussagen ausgerichtet und an dem sie als Geschehen erfahrbar
sind, der deshalb die Bedingung ihres Verstehens ist.» (G. Ebeling, Lutherst. III, 109)
«Conscientia, das Gewissen - das ist fiir die Confessio Augustana der Ort im Weltgesche-
hen, wo das Evangelium eingreift.» (G. Ebeling, Lutherstud. 111, 359).

173 Zum peccatum radicale vgl. G. Ebeling, Lutherst. 111, 771f.



376 Udo Kern

stinctio christianae libertatis. Das heisst hier: keine [ontologische] Identifizie-
rung zwischen libertas christiana und libertas civilis.), aber deren in der Liebe
um des Néichsten willen auch heute nétigen strengen Erfordernisse und Kon-
sequenzen. Freiheitlicher Staat heisst nicht, der in sich selbst freie Staat, der
dem analytisch-substantial Freiheit eignete, sondern der von seinen eigenen
Absolutsetzungen freie und dann als solcher niitzliche, dem Gemeinwesen
und Gemeinwohl dienende Staat. Die freiheitliche Kirche hat Immanuel
Kant mit seiner ekklesiologischen Grundbestimmung Kirche als Hausgenos-
senschaft der Freien mehr als nur im Visier.!”* Der freiheitliche Staat préagt zu-
mindest intentional Spinozas Option eines freien Staates: «Es wird gezeigt,
dass in einem freien Staat jedem erlaubt ist, zu denken, was er will, und zu re-
den, wie er denkt»'" Spinoza hat zurecht gemeint, dass der freiheitliche Staat
der Erhaltung und Férderung des Friedens im Gemeinwesen, der Frommig-
keit und dem Einzelnen diene.!’® Der freiheitliche Staat ist nicht der christli-
che Staat im Sinne einer (zumindest partiellen) Identitiit von libertas christia-
na und staatlicher und gesellschaftlicher Liberalitit. Christliche Freiheit, re-
formatorisch verstanden, ist Glaubensfreiheit, die sich der Relation zu Gott
verdankt; sie west nicht aus dem (idealen) Staat und freiheitlicher Gesell-
schaftsutopie, aber sie notigt zum freiheitlichen Staat, der Frieden und Ge-
rechtigkeit schafft. Freiheitlich ist der freiheitliche Staat nicht im Sinne abso-
luter, letzter gottlicher Freiheit, sondern als libertas civilis relativ geschicht-
lich, Vorletztes. Der freiheitliche Staat darf nicht vergotzt, religionisiert, pri-
mirtheologisch aufgeladen werden. Er dient fundiert von der libertas civilis —
und nicht frei von Fehl und Irrtum — dem Frieden und der Gerechtigkeit in
einer von der Siinde gefihrdeten, also fehlbaren Welt.!””

Die libertas civilis ist, solange sie wirklich biirgerliche weltliche Freiheit
ist, notwendiges vehiculum libertatis christianae in der Welt. Indem sie gott-
gewollt weltlich ist, d.h. Frieden und Gerechtigkeit im In-der-Welt-sein dient,
gilt sie verpflichtend konkret dem Néchsten. Rationalitit, vernehmende und
entscheidende Vernunft, iiberlegtes Handeln, Effizienz, auch Macht und Er-
fahrung, Komplementaritit von Niichternheit und Leidenschaft sind hier ge-

174 Das gilt trotz aller Unzulinglichkeiten und moralistischen Engfiihrungen der notae
ecclesiae Kants. Vgl. U. Kern, Kirche als «<Hausgenossenschaft» der Freien. Grundstruktu-
ren der Ekklesiologie Immanuel Kants, ThLZ 109 (1984) 705-716.

175 Baruch Spinoza, Der Theologisch-politische Traktat, Leipzig 1967, 333.

176 §pinoza a.a.0. 344.

177 In der Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland «Evangelische Kirche
und freiheitliche Demokratie. Der Staat des Grundgesetzes als Angebot und Aufgabe»
von 1985 (Giitersloh 19867, 15) heisst es: «Die Theologie der Reformatoren hat in der Ent-
stehungszeit des modernen Staates dessen Friedensfunktion hervorgehoben und nach-
driicklich betont, dass der Staat mit der ihm von Gott verliechenen Autoritéit unter
stindigen Menschen, die zur Bosheit neigen, ein Mindestmass an Ordnung wahren soll.»



Freiheit als Vermiichinis der Reformation 377

fragt. Libertas christiana ist nicht libertas civilis, sie ist aber nicht ohne diese
fiir den Menschen.

Libertas christiana ist als Freiheit des Evangeliums Jesu Christi nicht poli-
tische Freiheit, nicht libertas civilis, nicht libertas carnalis, sie ist geistliche
Gewissensfreiheit.

«Ea est, qua Christus nos liberavit, non e servitute aliqua humana aut vi Tyrannorum,
sed ira Dei aeterna. Ubi? in conscientia. Hic resistit neque latius progreditur nostra libertas.
Nam Christus nos liberos reddidit non Politice, non carnaliter, sed Theologice seu spiritua-
liter, hoc est, ut conscientia nostra sit libera et laeta, nihil timens venturam iram. Ea est ve-
rissima ac inaestimabilis libertas, ad cuius magnitudinem et maiestatem caeterae (politica
et carnalis) collatae vix sunt una stilla vel gutlula.»178

Aber als solche geistliche Gewissensfreiheit befihigt libertas christiana
(kritisch) urteilend zu fundamentaler Option fiir libertates civiles. Indem und
da libertas christiana clare et distincte streng «theologice seu spiritualiter» de-
finiert ist, macht sie tiichtig zu sdkularem Gebrauch der Freiheit und wehrt
utopistischer Idealisierung, Theokratisierung, Romantisierung, Religionisie-
rung und Vergotzung derselben. Sie befreit die Freiheit in der Welt von ihren
Verderben bringenden Absolutsetzungen und lehrt menschliche Freiheit,
niichtern und besonnen in der auch immer gefihrdeten Welt ihren Weg je
und je zu finden.

Udo Kern, Rostock

178 WA 40 11, 3.20-26 (Gal.kom. 1531).



	Freiheit als "Vermächtnis der Reformation"

