
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 4

Artikel: Freiheit als "Vermächtnis der Reformation"

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freiheit als «Vermächtnis der Reformation»

«Freiheit - das ist das Vermächtnis der Reformation», konstatiert emphatisch

Gerhard Ebeling1. Das Vermächtnis der reformatorischen Freiheit kann
nur recht produktiv verstanden werden, wenn es aus seinen theologischen
Elementardaten heraus interpretiert wird. Ohne diese verkommt die
reformatorische Freiheit zum oft schmückenden Etikett neuzeitlicher Freiheitspose.2

Die Ignoranz der theologischen Grunddaten hinsichtlich des reformatorischen

Freiheitsverständnisses entleeren dieses substantiell. Das theologische

Potential reformatorischer Freiheit eröffnet kritisch Freiheitsräume.
Nur fundiert durch ihre theologischen Grundlagen speist reformatorisches
Freiheitsverständnis kritisch-auferbauendes Denken, das heutiger Humanität

notwendig ist.3 Die theologische Besinnung des reformatorischen
Freiheitsverständnisses hilft, die Freiheit des Glaubens heute zu entdecken. Wir
sind darin zuwenig geübt.4 Dieses Einüben impliziert den produktiven
Umgang mit dem theologischen Instrumentarium, das die reformatorisch-theolo-

' Lulherstudien I. Tübingen 1971. 308. - «Nach Paulus hat erst Luther Freiheit zum
zentralen theologischen Thema gemacht und steht damit auch seither nahezu einsam da.
Die schweren Enttäuschungen darüber, dass die geistliche Freiheit, der er die Bahn brach,
zu fleischlicher Freiheit missbraucht wurde, hat ihn nie zu Retraktationen veranlasst. Freiheit

blieb bis zuletzt sein Lebensthema.» (G. Ebeling, Lutherstudien III. Tübingen 1985,

391).
2 Für manchen Interpreten des reformatorischen Freiheitsverständnisses gilt, was

Jakob Burckhardl in der Mitte des vorigen Jahrhunderts sagte: «Die heutige Freude
daran, dass die Reformation die sogenannte 'geistige Freiheit' begründet habe, dahin
gehend: dass die Reformatoren die Sturmböcke gegen jede Autorität zu Gunsten jeder
Schrankenlosigkeit gewesen, ist eigentlich schon damals die Meinung vieler gewesen, aber
zum Abscheu und Jammer der Reformatoren selbst, welche ihre spezielle Dogmatik als

Bedingung alles Seelenheils auffassten... Ohne jene Wertschätzung der Reformatoren als
Sturmböcke gegen jede Autorität würden heute Wenige von ihnen wissen wollen; an
ihre Glaubenssysteme glauben selbst die Frommen nicht mehr genau.» (J. Burckhardt.
Weltgeschichtliche Betrachtungen. Über geschichtliches Studium. Historische Fragmente,
Leipzig 1985, 362f.). Zur Lutherrezeption vgl. B. Moeller (Hg.), Luther in der Neuzeit,
Gütersloh 1983; W. Schuffenhauer/K. Steiner (Hg.), Martin Luther in der deutschen
bürgerlichen Philosophie 1517- 1845. Eine Textsammlung. Berlin 1983.

3 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno haben auf den Zusammenhang von
kritischem Freiheitsdenken und Parteinahme für Humanität nachdrücklich hingewiesen: «Die
Konflikte in der Dritten Welt, das erneute Anwachsen des Totalitarismus sind so wenig
nur historische Zwischenfälle, wie, der 'Dialektik' zufolge, der damalige Faschismus es

war. Kritisches Denken, das auch vor dem Fortschritt nicht innehält, verlangt heute
Parteinahme für die Residuen von Freiheit, für Tendenzen zur realen Humanität, selbst wenn sie

angesichts des grossen historischen Zuges ohnmächtig scheinen.» (M. Horkheimer/Th. W.

Adorno, Dialektik der Aufklärung, Leipzig 1989, Vorwort z. Neuausgabe von 1969, 7).
4 G. Ebeling (Lutherst. 1, 327) sagt zurecht: «Das Vermächtnis der Reformation ruft uns

dazu auf die Freiheit des Glaubens im Denken einzuüben.»



348 Udo Kern

gische Diskurskultur hinsichtlich ihrer Definition des Freiseins aus Glauben
bereithält. Fruchtbare Elementarisierung des reformatorischen Erbes orientiert

auf kritischen Freiheitsgewinn. Dieser stellt sich ein, wo tatsächlich in
der Freiheit des Glaubens gelebt und das heisst auch gedacht wird. Der
produktiven Erinnerung des in der Reformation entdeckten und auch heute
aktuellen reformatorischen Freiheitsverständnisses dienen die folgenden
Überlegungen.

7. Distinctio und correlatio libertatis

Freiheit kann in reformatorischer Sicht nicht unterschiedslos gleichgesetzt
werden mit dem so verständlichen und notwendigen allgemeinen universalen
Wünschen nach Freiheit. Freiheitsutopien, idealistisches, materialistisches,
positivistisches und aufklärerisches Freiheitspathos, heutige sogenannte
ganzheitliche Freiheitsoption und romantisches Schwelgen eines indifferenten

Freiheitsrausches können nicht identifiziert werden mit der reformatorischen

Freiheit eines Christenmenschen. Freiheit kann reformatorisch gesehen

nur kritisch urteilend erkannt werden. Sie ist nicht natürlich vorhanden
gegeben zu haben, zu kaufen oder zu verkaufen. Freiheit verlangt kritisches
Urteil, um ihrer ansichtig zu werden. Der Mut zur Differenz ist elementar,
und diese ist nicht substituierbar, wenn denn Freiheit erkannt werden soll.
Die Differenz in bezug auf die Freiheit verdankt sich der fundamentalen
«Ebenendifferenz von libertas Christiana und irdischer Freiheit»5. Nach Roger
Mehl6 «stützt sich das gesamte Denken Luthers auf diese Unterscheidung
zwischen der Freiheit, die das Geschenk Gottes in der Rechtfertigung
darstellt und die vom Inneren des Menschen empfangen wird, und der Freiheit
im gesellschaftlichen und politischen Sinne des Begriffs.»

Der glaubende Mensch wird durch den Glauben zu urteilender Erkenntnis

von Freiheit befähigt. Freiheit ist ihm nicht natürliches Produkt. Als Gabe,
die ihm im kritisch urteilenden Potential der sich extra nos verdankenden
fides wirklich erkennbar und erfahrbar (und damit zugleich unterscheidbar von
wie auch immer gearteter natürlicher Freiheit) ist, wird dem Glaubenden
Freiheit zuteil. Das Beachten dieser Grunddifferenz der libertas Christiana
ermöglicht das kritisch-konstruktive Fundamentalmovens christlicher Freiheit
im Mensch- und Weltsein. «Indem der Glaube mit der Verantwortung vor
Gott zu tun hat, macht er frei zur Verantwortung für die Welt. Dann wird
man aber unterscheiden müssen zwischen der Sache politischer Freiheit

5 M. Beintker, Das reformatorische Zeugnis von der Freiheit heute. Ist das Reden von
der Freiheit eine Möglichkeit, die Bedeutung der Rechtfertigungslehre zu erschliessen?,
BThZ 7 (1990) 202 - 216, hier: 215.

6 Freiheit V. Ethisch, TRE 11,511 - 533, hier: 530.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 349

und der Freiheit des Glaubens. Wer eins gegen das andere ausspielt, hat beides

nicht begriffen.»7 Die Ebenendifferenz zwischen libertas Christiana und
irdischer Freiheit destruiert nicht die irdische Freiheit, die mit der Vernunft
zu fassen ist, aber sie lokalisiert diese im und bezieht sie streng auf das In-der-
Welt-sein. «De libero arbitrio docent, quod humana voluntas habeat aliquam
libertatem ad efficiendam civilem iustiam et diligendas res rationi subiectas.»8

In rebus civilibus hat die natürliche Freiheit, die im Vermögen und Bereich
unserer Vernunft liegt, ihren sachlichen Ort, aber nur hier. Die in diesem Sinne

instrumentalisierte Freiheit der Vernunft kann nur als an ihrem Ort
verständige und angemessene gebraucht werden. Das ist ihre Chance, dass sie

nicht alles ist. Das ihr Mögliche wird ihr möglich, indem sie als weltliche
Vernunft, das bleibt, was sie ist und sich nicht gleichsam (pseudo)theologisch
absolutsetzend metaphysisch destruierend missversteht. Weltliche Freiheit
muss in reformatorischer Sicht immer durch und durch weltlich bleiben. Die
Reformation behaftet weltliche Freiheit auf ihre Weltlichkeit. Freiheit, die zu
fassen, zu begreifen ist mit der Vernunft, darf nicht in sich selbst theologisch
potenziert und damit transzendent überhöht werden. So heisst es in Apologie
XVIII9, «dass der freie Wille und Vernunft in geistlichen Sachen nichts
vermag ein Mensch, der nicht erleuchtet ist durch Gottes Geist, vernimmt gar
nichts aus natürlicher Vernunft von Gottes Willen oder göttlichen Sachen.»
Die Differenzierung, das unterscheidende Urteil ist um der Freiheit willen zu
vollziehen. Wer hier (ver)mischt, identifiziert, kompromisslerisch, angepasst
an opportunistisches und populistisches Freiheitsverständnis, sich der
Unterscheidung entzieht, verweigert sich epistemologisch und «ontologisch» der
Freiheit überhaupt. «Darum ist es gut, dass man dieses klar unterscheidet,
nämlich dass die Vernunft und freier Wille vermag, etlichermassen äusserlich
ehrbar zu leben, aber neu geboren werden, inwendig ander Herz, Sinn und
Mut kriegen, das wirkt allein der Heilige Geist.»10 Hier bewährt sich die Di-
stinktionskraft der lutherischen Zweireichelehre.11 Verweigerung der di-
stinctio libertatis inhäriert Depravation der Freiheit aus Gnaden, der Freiheit
des Glaubens zur nur politischen (Praxis-)Theorie und paradoxerweise zu li-
bertinistischer Infragestellung des regnum politicum. Wer nicht unterschei-

7 G. Ebeling. Lutherst. I, 328.
8 CA VIII, BSLK, 73,2-5. Und in Apologie XVIII heisst es: «... wir sagen auch, dass

die Vernunft etlichermassen einen freien Willen hat. Denn in den Dingen, welche mit der
Vernunft zu fassen, zu begreifen sind, haben wir einen freien Willen. so ist auch
etlichermassen unseres freien Willens Vermögen, äusserlich ehrbar oder unehrbar zu leben.
Das nennt die Heilige Schrift die Gerechtigkeit des Gesetzes oder des Fleisches, welche
die Vernunft vermag ohne den Heiligen Geist; wiewohl die angeborne böse Lust so gewaltig

ist, dass die Menschen öfter derselben folgen als der Vernunft». (BSLK, 311,4).
9 BSLK, 3I2,12ff.
10 BSLK, 312,37-42.
11

Vgl. U. Kern, Die durch Barmen definierte Zweireichelehre, ThZ 42 (1986) 237-254.



350 Udo Kern

det, zieht die evangelische Freiheit, wie Calvin zurecht meint, auf das regnum
politicum und spiritualisiert fälschlicherweise an falschem Ort. So wird der
Glaubende als vir civilis fideistisch auf frommes Terrain hin isoliert und aus
dem weltlichen Reich spiritualistisch eliminiert.12

Christsein und Freiheit sind nach Luther nicht nur aufeinander zu beziehen,

sondern jenes ist nicht ohne diese. Freiheit ist analytisch mit dem Christsein

gegeben, ist strenge Implikation von diesem. Insofern der Christ je und
je Christ werdend ist, ereignet sich Freiheit. Fundamentaler Verzicht auf Freiheit

macht Christsein unmöglich. Indem der Christ wird, was er ist, ist er als

Freier, wird er definiert als durch Freiheit fundamental Bestimmter. Das ist
nach Luther präzise im theologischen Urteil zu benennen. Dieses kann nun
reformatorisch nur gewonnen werden von der Heiligen Schrift her. Das sola
scriptura ist nicht substituierbar in bezug auf die theologische Definition der
Freiheit, es ist dieser Basis und Dimension gebend. So beruft sich Luther
beim theologischen Diskurs der Freiheit auf Paulus, insbesondere auf IKor
9,19: «Ich bin frei in allen Dingen und habe mich doch jedermann zum Knecht
gemacht».12 Biblisch ergeben sich für Luther zwei Konsequenzen, an denen
«wir gründlich erkennen können, was ein Christenmensch sei und wie es um
die Freiheit steht, die ihm Christus erworben und gegeben hat»: «Ein
Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und niemandem Untertan. Ein
Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht und jedermann Untertan.» Diese
beiden widersprechenden Aussagen («widderstendige rede»)15 dürfen in
ihrem prinzipiellen «Dissens» nicht nivelliert werden. Die je unterschiedliche
Zuordnung von Freiheit und Pflicht zum Dienen bedarf in ihrer Differenz dif-
ferenter kausierender Verortung: «Ein jeder Christenmensch hat zwei Naturen,

eine geistliche und eine leibliche. Nach der Seele wird er ein geistlicher,
neuer, innerliche Mensch genannt, nach dem Fleisch und Blut wird er ein
leiblicher, alter und äusserer Mensch genannt.»16 Der innere Mensch (interior
homo)17 ist der gerechte (iustus), freie und damit der wahre Christ (vere
Christianus). Freiheit lässt sich theologisch ursprünglich nur am homo spiritualis,

12 «Hac distinctione (sc. zwischen regnum spirituale und regnum politicum) fiet, ne
quod de spiriluali libertate docet Evangelium perperam ad politicum ordinem trahamus:
acsi minus secundum externum regimen humanis legibus subiicerentur Christiani, quia
solutae sunt coram Deo ipsorum conscientiae: quasi propterea eximerentur omni carnis
Servitute, quod secundum spiritum liberi sunt.» (Calvin, Institutio Christianae Religionis
III, 19,15).

13 Diese Stelle zitiert er neben Rom 13,8 und Gal 4,4 zu Beginn seiner Freiheitsschrift.
Ich zitiere Luthers Tractatus de libertate Christiana bzw. Von der Freiheit eines Christenmenschen

nach: Martin Luther, Studienausgabe hg. v. H.U. Delius, Berlin 1979ff. StA), Bd.
II, 263 -309, WA 7, 20 - 38 (V. d. Freiheit e. Christenmenschen); WA 7, 49 - 73 (De lib.
christ.); hier: StA II, 264f. WA 7, 21; 7, 49f. Stellen aus Luthers Freiheitsschrift werden
ohne Titelangabe zitiert.

14 StA II, 265,2-9 WA 7, 20,5 - 21,4.
15 StA II, 265.16 WA 7, 21,11.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 351

IQ
novus und interior verorten. Der homo interior ist als der homo spiritualis,
als der homo novus und als solcher der homo liber nun gerade nicht der
innerliche Mensch im Sinne geschlossener Habensmodalitäten. Er ist nicht der
Freie aus sich selbst, pointiert: aus selbstischem Selbst. Der homo liber als der
homo interior ist nicht der auf sich Selbst und das Seine absolut Setzende und
Hörende, in der Selbigkeit des Eigenen sich Einnistende und Berauschende.
Er ist der homo audiens «sacrosanctum verbum dei Evangelium Christi», der
auf das Evangelium des Freiheit gebenden Sohn (Joh 8,36: «Si filius vos libe-
ravit, vere liberi eritis») hörende Mensch.19 Nur als homo audiens ist der
homo interior der homo liber. «Die Seele hat kein anderes Ding, weder im
Himmel noch auf Erden, in dem sie lebt, gerecht, frei und Christ ist, als das

heilige Evangelium, das von Christus gepredigte Wort Gottes.»20 «So ist es

offenbar, dass kein äusserliches Ding vermag, ihn (sc. den Christenmenschen)
frei zu machen.»21 Freiheit ist im Sinne eines äusserlichen Dinges «nicht

99leiblich noch äusserlich» Freiheit darf nicht innerlich destruiert veräusser-
licht werden. Sie gewinnt ihr Woher und ihre Washeit nicht aus den Qualitäten

von Leiblich- und Äusserlichkeiten. Die anima hominis gelangt nicht
durch asketische Anstrengung, gute Werke, durch heiligen habitus und Eska-

90
pismus «in Kirchen und heiligen Stätten» zur Freiheit. In diesen Veräusser-
lichungen kann Freiheit nicht gründend und Ursprung gebend festgemacht
werden. Die libertas Christiana west nicht aus den Washeiten der Äusserlichkeiten.

Aus ihnen heraus kann sie nicht definiert werden.
Libertas christiana und libertas humana, rationalis, civilis, terrestis sind

damit nicht erledigt in bezug auf die Relation zueinander, sondern erst und
indem christliche Freiheit tatsächlich als solche evangelische ist, kann diese
Beziehung sich kritisch auferbauend gestalten.

2. Subjekt der Freiheit

Alle Freiheit, die diesen Namen tatsächlich verdient, ist für Spinoza24 als
solche göttliche Freiheit, west aus der Freiheit Gottes, denn frei ist Spinoza

16 StA II, 265,17-20 WA 7, 21,12-15. Auch das begründet Luther biblisch. Er zitiert
II Kor 4,16: «Licet is qui foris est noster homo corrumpatur, tarnen is qui intus est, renova-
tur de die in diem.» (StA II, 264,29f. WA 7, 50,8-11).

17 Vgl. zum folgenden StA II, 266,4ff. WA 7, 50, 13ff. und StA II, 267,3ff. WA 7,
21,18.

18 StA II, 266,5f. WA 7, 50,14f.
19 StA II, 266,25-28 WA 7, 50,34-37.
20 StA II, 267,25-27 WA 7, 22,3-5.
21 StA II, 267,5f. WA 7, 20,20f.
22 StA II, 267,7f. WA 7, 21,22. Vgl. zum folgenden StA II, 266 WA 7, 50.
23 StA II, 267,14f. WA 7,21,29f.
24 Vgl. Spinoza, Ethica, Teil V, Lehrsatz 36 und Anm.. Teil I, Dcf. 7.



352 Udo Kern

nur «die eine Substanz, die Gott ist», da sie kraft eigner Natur und Wesen-
heit existiert. Insofern ist nach Spinoza das Subjekt der Freiheit nur eines,
nur Gott. Aber da Gott gemäss Spinozas pantheistischem Ansatz alles ist,
verliert das Subjekt der Freiheit, Gott, an Differenzprofil gegenüber dem In-
der-Welt-sein. Die Ebenendifferenz der Freiheit wird hier nicht hinreichend
beachtet. Die substantielle Verortung der Freiheit lässt zwar Gott als die
Substanz den Autor sein, aber das wird nicht personal gefasst, sondern substanti-
al-deterministisch. Damit ist zwar die Gottheit Gottes und die Menschlichkeit
des Menschen in bezug auf die Freiheit nicht aufgehoben, denn Gott ist Freiheit

aus seiner eigenen Essenz und Natur heraus, und der Mensch kann Freiheit

nur erlangen, indem er vernünftig in perennierender Liebe sich zu Gott,
dem substantiellen Ort von Freiheit, verhält, aber theologisch gesehen ist das

nicht suffizient. Der dialektische Spannungsraum zwischen Gott und Mensch
hinsichtlich der Freiheit wird vernachlässigt. Das Subjektsein Gottes muss
präziser zur Sprache gebracht werden. - P. Schempp formuliert pointiert, dass

es für Luther «nur die Freiheit Gottes gibt, Freiheit also keiner Kreatur
zukommt».26 «Gott allein ist frei».21 Die «alleinige Freiheit Gottes» ist die nicht
substituierbare Ermöglichung der christlichen Heilsgewissheit.28 Der Christ
wird frei, indem er auf Gott sieht und nicht auf sich und seine Leistung. Durch
diesen theologischen Blick wird ihm Freiheit zuteil. Das heisst aber nicht
theologische Spekulation über die Freiheit des deus nudus. Schaut er auf
diesen, wird er zuschanden in Zittern und absoluter Verzweiflung. Sein Blick gilt
dem deus vestitus, dem Gott, der in Christus durch sein rechtfertigendes
versöhnendes Handeln Freiheit fundamental eröffnet. Die in Christus anwesende

Freiheit Gottes ermöglicht dem dem Evangelium Vertrauenden Freiheit,
indem dieser den Autor, das Subjekt, den kyrios der Freiheit, also Gott, durch
den Glauben als den in seiner Freiheit Barmherzigen, Liebenden erkennend
erfährt. Die Freiheit des Evangeliums, die libertas Christiana seu evangelica
verdankt sich nicht den Relationen zum Mitmenschen. Sie hat ihr Woher und
ihr Sein nicht in den frommen und freiheitlichen Befindlichkeiten des
menschlichen Subjekts als menschliches Du. «Die Libertas Evangelica
herrscht allein in den Dingen, die sich ereignen zwischen Gott und dir, nicht
zwischen dir und deinem Nächsten.»29 Libertas Christiana ist Gottes Freiheit.
Als libertas evangelica wird sie dem auf Gottes Wort Hörenden, dem
Glaubenden. geschenkt. Sie ist also als solche «göttlichen Rechtes» und göttliches
«Geschenk». «Es ist ihr eigen, sich keinem Werk, Ort, Sache Person notwen-

2:1 H. Seidl, Sittengesetz u. Freiheit, Weilheim-Bierbronnen 1992, 124.
26 P. Schempp, Die christliche Freiheit nach Luther, in: Ders., Ges. Aufsätze, hg. v.

E. Bizer. München 1960, 195 - 220, hier: 209.
27 Ebd. 199.
28 Ebd. 209.
29 WA 8, 615,28f. (De votis monasticis).



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 353

digerweise anzuhängen.»30 Christliche Freiheit ist nicht Konstruktion des

frommen Gemütes und anthropologisch-religiöser Befindlichkeitshabitus,
ursprunghabend in Werk, Ort, Sache des In-der-Welt-seins. Wer auf diese
letztorientierend sieht, geht in die Irre, ist beschränkt in seiner Sicht, sodass
die libertas Christiana hier verkehrt wird in autochthone Optionen der
(un)frommen Subjekte, die den (un)frommen Plackereien ungeahnte
Möglichkeiten «real» eröffnen.

Die Anwesenheit der libertas Christiana kann vom Gerechtfertigten, d.h.

demjenigen erkannt werden, der Gott Gott sein lässt und so Freiheit als Gottes

Gabe erfährt. Der Mensch «muss vor allen Dingen auf die Person sehen,
wie die gerechtfertigt wird. Die wird aber nicht durch Gebot und Werke,
sondern durch Gottes Wort (das ist durch seine Verheissung der Gnade) und den
Glauben gerechtfertigt und selig». " Dem korrespondiert: «Wir sollen
Menschen und nicht Gott sein. Das ist die summa» die Luther christologisch
fundiert:

«Denn wie wir in Adam aufgestiegen sind zum Bilde Gottes, so ist er (Christus)
herabgestiegen in unser Bild, damit er uns zurückführe zu unserer Selbsterkenntnis. Und das
geschieht im Sakrament der Inkarnation. Dies ist das Reich des Glaubens, in dem das Kreuz
Christi herrscht, das die pervers angemasste Gottheit zu Boden wirft und die Menschheit
und die verachtete Schwachheit des Fleisches, die man Verderben bringend im Stich gelassen

hatte, wiederherstellt.»33

Gott als Subjekt der Freiheit kann nur dort erkannt werden, wo das Kreuz
Christi die Glorifizierungen unserer Freiheitsgötter zerstört und ihrer Anbetung

durch Aufwertung der verachteten Schwachheit unseres Fleisches den
Boden entzieht. Erst wo die durch unsere adoratio glorifizierten «realistischen»

und utopistischen Freiheitsgötter durch das Kreuz Christi entmythologisiert,

säkularisiert, zur irdischen Sache gemacht werden, ereignet sich epi-
stemologisch und ontologisch die Erkenntnis des Subjektes der Freiheit. Wo
«wir nicht mehr sagen zu den Werken unserer Hände: 'Ihr seid unser Gott'.»
(Hos. 14,4) und für uns gilt: «Ich aber bin der Herr, dein Gott... und du sollst
keinen anderen Gott kennen als mich und keinen Heiland als allein mich.»
(Hos. 13,4, Lutherbibel), wird uns Freiheit eröffnet, da wir des Subjektes der
Freiheit befreiend beschenkt bewusst werden.

«Euangelica libertas divini est et iuris et doni. Ea est nulli operi, loco, rei, personae
adh(a)erere, necessario.» (WA 8, 330,3f. [Themata de votis]).

31 StA II, 293,6-9 WA 7. 33.23-26.
33 WA.B 5,415,45f. Vgl. E. Jüngel, Zur Freiheit eines Christenmenschen. Eine Erinnerung

an Luthers Schrift, München 1978, 25.
33 AWA 2, 226,8-13 WA 5,128,39 - 129,4 (Operationes in Psalmos. 1519 - 1521). Vgl.

E. Jüngel a.a.O. 24f.



354 Udo Kern

3. Freiheit als Gabe des Glaubens

Der Glaube erkennt anerkennend das Subjekt der Freiheit. «Freiheit ist
Freiheit des Glaubens und kommt aus Glauben.»34 Indem der Glaubende

das Subjekt der Freiheit anerkennt, das heisst, indem er Gott die Ehre gibt,
Gott Gott sein lässt, sich zum kyrios bekennt, wird ihm Freiheit zuteil. So ist
die libertas Christiana als libertas fidei immer zugleich doxologische Freiheit.
Der homo liber ist als der Gott-Ehrende.

Melachthon sagt: «... sofern wir glauben, sind wir frei, sofern wir misstrauen,

sind wir unter dem Gesetz», d. i. unfrei.35. Freiheit ereignet sich, wenn sich
Glauben ereignet. Im Ereignis des Glaubens wird dem Menschen Freiheit
zugeeignet (nicht als selbstische Möglichkeit, sondern als Geschenk). Insofern
wir unser Vertrauen auf Gott setzen und nicht auf unser Flaben, Können, Tun
und Machen und seine Produkte, seine Ware, sind wir frei. Insofern wir Gott
misstrauen und unser Gottvertrauen substituieren durch Fundamentalorientierung

auf unser Tun und seine Ware, die dann zum Fetisch (Marx) verkommen,

sind wir Unfreie und werden geknechtet durch das Gesetz. Es gilt, «dass

allein der Glaube ohne alle Werke gerecht, frei und selig macht»36 Sola fide,
nicht durch fides plus (synergistisches) Tun wird libertas Christiana eröffnet.
Freiheit ist an die Kontigenz des Glaubens gebunden. Insofern ist Freiheit
stets kontigente Freiheit. «Glaubst du, so hast du, glaubst du nicht, so hast du
nicht» Freiheit.37 Freiheit im Horizont des Glaubens ist daher kein Habensmodus,

dem Menschen nicht possessidär zuhanden.
Der Glaube an Christus bringt Freiheit: «Glaube an Christus, in welchem

"5 0
ich dir alle Gnade, Gerechtigkeit und Freiheit zusage» Diese Freiheit des

Glaubens bedeutet Befreiung von dem Heilsweg des Gesetzes, der Werke,
nicht aber Eliminierung von den Werken, dem vernünftigen Tun überhaupt.
Letzeres korreliert nicht nur der befreienden Freiheit des Glaubens, sondern
wird zu seiner vollen weltlichen Effizienz durch diese erst befreit.39

«Der Glaube gibt nicht nur soviel, dass die Seele dem göttlichen Wort gleich, aller Gnaden

voll, frei und selig wird, sondern vereint auch die Seele mit Christus.. .dass Christus und
die Seele ein Leib werden. So hat Christus alle Güter und Seligkeit, die gehören der Seele.

So hat die Seele alle Untugend und Sünde an sich, die werden Christus zu eigen. Hier
beginnt nun der fröhliche Wechsel und Streit. Weil Christus Gott und Mensch ist, welcher

34 R. Mehl a.a.O. 514.
35 Philipp Melanchthon. Loci communes 1521, übers, u. kommenl. v. H.G. Pöhlmann,

Gütersloh 1993, 7,33.
36 StA II, 271,17f WA 7, 23,27f.
37 StA II, 273,2 WA 7, 24,13f.
38 StA II, 273,lf. WA 7, 24.12f.
39 «... haec est Christiana illa libertas, fides nostra, quae facit, non ut ociosi simus aut

maie vivamus, sed ne cuiquam opus sit lege aut operibus ad iustitiam et salutem.» (StA II,
272,28-30 WA 7, 53,31-33).



Freiheit ah Vermächtnis der Reformation 355

noch nie gesündigt hat, und seine Gerechtigkeit unüberwindlich, ewig und allmächtig ist,
und da er die Sünde der gläubigen Seele durch ihren Brautring, das ist der Glaube, sich
selbst zu eigen macht und nicht anders tut, als hätte er sie getan, so müssen die Sünden in
ihm verschlungen und ersäuft werden Denn seine unüberwindbare Gerechtigkeit ist allen
Sünden zu stark. Daher ist es nicht möglich, dass die Sünden sie (die Seele) verdammen,
denn diese liegen nun auf Christus und sind in ihm verschlungen.»

Das ist der Weg der Freiheit Christi zum Menschen. Denn «die in der
Rechtfertigung dem Glauben angeeignete Entledigung von der Schuld der
Sünde überhaupt ist die tragende Wurzel aller Christenfreiheit»41. Die
Unüberwindlichkeit der Gerechtigkeit Christi, die dem Glaubenden im Ereigniswerden

des Glaubens trifft, gebiert im glaubenden Menschen evangelische
Freiheit, indem dieser «ein geistlicher, neuer, innerliche Mensch»42 im Ereignis

des Glaubens je und je ist. Der im Glauben geborene «novus homo», nicht
der «vetus homo»43, ist der freie Mensch. Nach Melanchthon44 lehrt Paulus,
«dass nur der neue Mensch frei ist. Insoweit wir demnach durch den Geist
erneuert», spiritu sancto im Glauben sind, «sind wir frei. Insoweit wir Fleisch
und Alter,» natürlicher Mensch sind, auf ihn unser Grundvertrauen setzen,
«sind wir unter dem Gesetz», d.h. Unfreie, kennen wir die libertas Christiana
nicht.

Christliche Freiheit bedarf der fundamentalen Vermittlung des Geistes
des göttlichen Geistes, des Spiritus Sanctus, der den neuen, den freien
Menschen schafft. Apneumatologisch kann die libertas Christiana nicht definiert
werden. Die Freiheit des Glaubens als pneumatologische Freiheit drängt zur
Konkretion, zum Vollbringen des Guten.45 Geistliche Freiheit ist konkrete
Freiheit. «Geist ist alles, was der heilige Geist in uns wirkt. Fleisch aber heisst
alles, was wir ohne den Geist nach dem Fleisch für (in)uns selbst tun. Daher
sind alle Werke der Christen, wie sein Eheweib zu lieben, Kinder zu zeugen,
sein Haus zu regieren, seine Eltern zu ehren, der Obrigkeit gehorsam zu sein
und dergleichen, quae ipsis saecularia et carnalia sunt, Früchte des Geistes.»46

Freiheit, definiert durch den Geist, nötigt stricte zur konkreten Verantwortung

im In-der-Welt-sein. Christliche Freiheit als Gabe des Glaubens ist solche

pneumatologisch veranlasst und ausgelegt. Das «freie(s) Werk» des Glau-

40 StA II, 275,19 - 277,13 WA 7, 25,26 - 26,8.
41 M. Kahler, Die Wissenschaft der christlichen Lehre, Neudruck Neukirchen 1966,

§646, S. 550.
42 StA II. 265,18f. WA 7, 21,13f.
43 StA II, 264,28f. WA 7, 50,7f.
44 A.a.O. 7,32.
45 «Der Geist macht das Herz durch seine Gnade willig und lustig zum Guten, dass der

Mensch die Werke frei, umsonst (und) nur Gott zu Ehren tut; denn durch den Glauben
und Geist ist er schon gerecht und selig». (WA 10 1 1,259,8-11 [Kirch.post.1522]).

46 WA 40 I, 348,15-19 (Galaterkom. 1531).



356 Udo Kern

bens «ist ein göttliches Werk im Geist».47 Es gilt: Ohne den Heiligen Geist
keinen Glauben und ohne den Glauben keine Glaubensgabe Freiheit.

4. Unfreier Wille

Auch Luther kennt einen freien Willen.48 Hierin sieht er sich einig mit
Erasmus.49 Dem entspricht Apologie XVIII: «Habet humana voluntas liber-
tatem in operibus et rebus deligendis, quas ratio per se comprehendit. Potest

aliquo modo efficere iustitiam civilem seu iustitiam operum».50 Der freie Wille

erstreckt sich nur auf die inferiora, nicht auf die superioricv. «homini arbitri-
um liberum non respectu superioris, sed tantum inferioris». Der freie Wille
ist transzendental begrenzt auf das, was «mit der Vernunft zu fassen, zu
begreifen»52 ist. Seine Kapazitäten reichen nicht darüber hinaus. Erasmus53

überschreitet die Kapazitäten und damit die Grenzen des freien Willens, dessen

«Fassungskraft und Denkkraft (sensus)», wenn er den freien Willen
bestimmt als «die Kraft des Willens, die aus sich selbst heraus das Wort und
Werk Gottes wollen und nicht wollen kann».54 Wo dem freien Willen
Kompetenz und Möglichkeit zum Wollen oder Nichtwollen in bezug auf das Wort
Gottes, d.h. auf das Heil beigemessen wird, kommt es zur Vergöttlichung des

freien Willens, wird ihm «Göttlichkeit zugeteilt». Der so vergöttlichte freie
Wille macht Christus, die Gnade und den Heiligen Geist überflüssig.55 Gott
gegenüber, in den Dingen des Heils ist der Wille nicht frei, sondern so oder
so gebunden: «Caeterum erga Deum, vel in rebus, quae pertinent ad salutem
vel damnationem, non habet liberum arbitrium sed captivus, subiectus et ser-
vus est, vel voluntatis Dei vel voluntatis Satanae.»56

«Liberum arbitrium post peccatum ist nichts als ein Aushängeschild und
wenn es das tut, was es in sich ist, sündigt es tödlich.» Der Wille ist hinsicht-

47 StA II 1,54,26-55,2 WA 11,264,19-21 (Von weltlicher Obrigkeit).
48 «Seimus, quod homo dominus est inferioribus se constitutus, in quae habet ius et

liberum arbitrium, ut illa obediant et faciant, quae ipse vult et cogitat.» (StA III, 348,37 -

349,1 WA 18, 781,8-10 [De serv.arb.]).
49 Vgl. StA III, 348,37ff. WA 18, 781,8ff. (De serv.arb.).
50 BSLK. 311,24-28.
51 StA III, 210,51. WA 18, 638,5f. (De serv. arb.).
52 BSLK, 311,4 (Apologie).
88 Die Delinition des freien Willens durch Erasmus lautet: «Unter freiem Willen

verstehen wir das Vermögen des menschlichen Willens, mit dem der Mensch sich dem. was
zur Seligkeit führt, zuwenden oder von ihm abwenden kann.» (Erasmus, De libero arbitrio
I b 10 [VfW 24], zitiert nach B. Hägglund, Die Frage der Willensfreiheit in der
Auseinandersetzung zwischen Erasmus und Luther, in: Freiheit aus der Wahrheit. Erbe und Auftrag
der Lutherischen Reformation, Veröffentlichungen der Luther-Akademie Ratzeburg, Bd.
8, Erlangen 1986, 44 - 58, hier: 47).

54 StA III, 232,25-28 WA 18, 664,1-3 (De serv. arb.).
55 StA III, 232,30ff. WA 18, 664,7ff. (De serv. arb.).



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 357

lieh des Heils «Gefangener und Knecht der Sünde». Frei ist er nur zum Bösen:
Liberum arbitrium «non sit liberum, nisi ad malum. Inde Augustinus
dicit: Liberum arbitrium sine gratia non nisi ad peccandum valet.» Nur noch
Macht zum Sündigen hat der freie Wille. Seine titularische Freiheit ist tödliche

Unfreiheit. Der postlapsarische Mensch ist in Dingen des Heils unfrei.
Seine Unfreiheit zeigt sich in der todbringenden «Freiheit» ad malum. Unter
der Sünde stehend trifft ihn deren strenge Implikation: «Der Sold der Sünde
ist der Tod»58 Der freie todbringende Wille zum Bösen lebt. Die praelapsari-
sche Ausrichtung des liberum arbitrium zum Guten ist «post peccatum»
niedergehalten, geknebelt, niedergeworfen, nicht in Geltung. Immer aktiv dagegen

ist der postlapsarische sogenannte freie Wille in seiner produktiven
Ausrichtung auf das Böse.59 Die Gefangenschaft des «liberum arbitrium sine gratia»

in der Unfreiheit, d.h. in der Knechtschaft des Bösen, ist für den

postlapsarischen, auf sich gestellten Willen unveränderlich konstant. Aus sich
heraus kann der geknechtete Wille die Knechtschaft des Bösen nicht abschütteln

und Wendung zum Guten initiieren und durchführen. «Quare sequitur,
liberum arbitrium sine gratia Dei prorsus non liberum, sed immutabiliter cap-
tivum et servum esse mali, cum non possit vertere se solo ad bonum.»60 Die
Unfreiheit regiert dort, wo wir unter dem Gott dieser Welt gehalten sind. Der
seine Kompetenzen überschreitende freie Wille gerät unter das dominium
des Gottes dieser Welt. Dieser gebraucht jenen als ausgezeichnetes Vehikel
seiner Zwecke. So kann hier nur gewollt werden, was der Deus huius saeculi
wollen will.61 Unter dem Gott dieser Welt wird der freie Wille des Menschen
zu dessen Lasttier.62 Wo wir unter den Göttern dieser Welt, deren genetische
Produktion Luther präzise im Grossen Katechismus in der Erklärung zum 1.

56 StA III, 210,9-11 WA 18, 638,9-1 (De serv. arb.).- «Die lutherische Deutung der
paulinischen Anthropologie, wonach der Mensch als ganzer Fleisch ist, soweit er von der
Sünde beherrscht ist, und als ganzer Geist, soweit er vom Geist Gottes getrieben wird, die
sogenannte totus-homo-Betrachtung, hat er (Erasmus) sich nicht zugeeignet. Er sagt z.B.:
'Trotzdem ist nicht die ganze Beschaffenheit des Menschen Fleisch, sondern es gibt eine,
die man Seele nennt, und es gibt eine, die man Geist nennt, vermöge dessen wir zum sittlich

Guten emporstreben, einen Teil unseres inneren Vermögens, den man Vernunft oder
das Hegemonikon, d.h. den führenden Teil, nennt.' (Erasmus, De libero arbitrio III b 4

[61]).» (B. Hägglund a.a.O. 49).
57 StA I, 205,12f. WA 1, 359,33f. (Disp.Heidelb.). Die päpstliche Bulle (Leo X) vom

15.6.1520 Exsurge Domine verurteilt diesen Satz als Irrtum (Denzinger57,1486). - Die folg.
Zitate sind zu finden: StA I, 205,14ff. WA 1, 359,35ff. (Disp. Heidelb.).

Rom 6,23: «Stipendia enim peccati, mors.»
59 «Liberum arbitrium post peccatum potest in bonum potentia subiectiva, in malum

vero semper activa. (StA I, 205,23f. WA 1, 360,6f. [(Disp. Heidelb.]).
60StA 111,208,17-19 WA 18, 636,4-6. (De serv. arb.).
61 «Summa, si sub Deo huius saeculi [Vgl. II Kor 4,4] sumus, sine opere et spiritu Dei

veri, captivi tenemur ad ipsius voluntatem, ut Paulus ad Timotheon dicit, ut non possimus
velle, nisi quod ipse velit.» [Vgl. II Tim 2,26] (StA III, 207,33-36 WA 18, 635,7-9 [De serv.
arb.]).



358 Udo Kern

Gebot beschreibt63, sind, von ihnen geritten werden, laufen wir dorthin, wohin

diese wollen. Werden die Götter dieser Welt verehrt, wird ihnen Raum
und Zeit gegeben, gerät die libertas humana in die Knechtschaft des Bösen,
Satanischen, Zerstörerischen, des Todes. Proskynese, Fallen ins Knie vor den
Göttern dieser Welt bringt ganz sicher Unfreiheit, Knechtschaft des Bösen.
Das geschieht dann, wenn der Mensch Gott nicht Gott sein lässt, sondern
selbst Gott sein will. Und der natürliche Mensch will das.64 Der das vernünftige

Mass verlierende sich selbst divinatorisch gebärdende freie Wille des
natürlichen Menschen wird tatsächlich in dieser Masslosigkeit vom Bösen geritten.

Der glaubende, d.h. der propter Christum per fidem gerechtfertigte
Mensch dagegen, der Mensch, der Gott Gott und nicht den freien Willen Gott
sein lässt, wird in seiner humana voluntas libertatis von Gott geritten, «will
und geht, wohin Gott will.»63 Er zelebriert nicht das divinatorisch-satanische
Geschäft der Atheisten des freien Willens66, der «abnegatores Christi». «Si-
mul hoc loco admonitos velim liberi arbitrii tutores, ut sciant, sese esse

abnegatores Christi, dum asserunt liberum arbitrium.»67 Wenn mein eigener freier
Wille es vermag, die heilbringende Gnade zu (er)fassen, wozu benötige ich
dann noch Christus und die Gnade Gottes?6^ Die fromme oder unfromme
Nomenklatur des freien Willens der abnegatores Christi wird vom propter
Christum per fidem gerechtfertigten Menschen, dessen Willen iumentum Dei
ist, erkannt und dechiffriert als das, was sie tatsächlich ist, Ideologie des vom
Bösen gerittenen, des Mass und Dimension des Vernünftigen und Sachlichen
verlierenden freien eigenen Willens.

Iwand diagnostiziert eine «seltsame(n) Isolierung» in bezug auf Luthers
Lehre vom unfreien Willen.69 Diese Lehre aber kennzeichne «die Bruchstelle
zum Mittelalter, auch zu der spätmittelalterlichen Theologie des Occamis-

62 Vgl. auch zum Folgenden Luthers bekanntes, von uns bereits zitiertes Wort vom
menschlichen Willen als Reittier für Gott oder Satan: StA III, 208,2-7 WA 18, 635,17-22
(De serv.arb.).

63 BSLK, 560ff.
64 «Non potest homo naturaliter velle deum esse deum. Immo vellet se esse deunt, et

deum non esse deum.» (StA I, 166,22f. WA 1, 225.If. [Disp. c. scholast. theol.]). H. J.

Iwand (Um den rechten Glauben. Ges. Aufsätze, München 1959, 254) schreibt zu diesem
Satz: Luther «hat gesehen und begriffen, dass der natürliche Mensch ein geborener Atheist
ist.»

65 StA III, 208,2f. WA 18, 635,17f. (De serv. arb.).
66 Vgl. G. Ebeling, Lutherst. III, Tübingen 1985,69 und die ebd. Anm. 75 genannten

Lutherstellen.
67 StA III, 345,26f. =WA 18, 777,33f. (De serv. arb.).
68 «Nam si meo studio gratiam Dei obtineo, quid opus est Christi gratia pro mea gratia

aeeipenda? Aut quid mihi deesl. ubi gratiam habuero?» (StA III. 345,28f. WA 18, 777,34-
36 [De serv. arb.]).

69 H. J. Iwand, Um den rechten Glauben. Ges. Aufsätze, München 1959, 253.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 359

mus Jene haben die Willensfreiheit behauptet, Luther hat sie bestritten.»70

Luthers Lehre vom unfreien Willen bedeute zugleich «Bruch mit dem die
Neuzeit ankündigenden Humanismus».71 Selbst Melanchthon weiche immer
mehr von der Lehre vom servum arbitrium ab zugunsten der vom liberum ar-
bitrium.72 Auch der moderne Protestantismus (von Ritsehl bis Herrmann und
Troeltsch) habe sich vom reformatorischen servum arbitrium entfernt. Er
«dürfte in der Lehre von der Selbstbewegung des menschlichen Willens dem
Thomismus näher stehen als der Reformation.»73 Iwand kommt konstatiert:
«... von wenigen Ausnahmen abgesehen (hat) sich die Lehre vom unfreien
Willen innerhalb der protestantischen Schuldogmatik nicht halten können,
sie ist bald herabgesunken zu jenem Eingeständnis des blossen Unvermögens,
aus eigner Kraft vor Gott gerecht zu werden, aber das ist nicht ihr ursprünglicher

Sinn. Nicht dass der Mensch das Gebot Gottes nicht erfüllen kann, ist
mit diesem Satz gemeint, sondern dass er es nicht will und nicht wollen kann,
ist die herausfordernde These dieses Theologumenons.»74 Dem im Protestantismus

weit verbreiteten Versagen hinsichtlich der Rezeption von Luthers
Lehre vom unfreien Willen muss widerstanden werden. Nur wer an diesem
Fundamentalpunkt präzise bleibt, kann das protestantisch aufgeschlossene
Potential der libertas Christiana aktual fruchtbringend in Kirche und Welt
einbringen.

5. Vergessen der ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes

Nach Calvin ist ein wesentlicher Faktor der libertas Christiana das Vergessen

der ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes,75 Aller Pelagianismus, Semipela-
gianismus und der sich ständig regenerierende Neopelagianismus gelten hier
nicht, sind dem heilsamen Vergessen zu übergeben. Kein Rest bleibt übrig,
etwa als Fokussierung christlicher Freiheit. Kompromisse hinsichtlich des

Vergessens der tota legis iustitia sind fundamentale Negierung des rechtfertigenden

Glaubens, denn dieser hat als strenge Implikation das Vergessen der

70 Ebd. 249f.
71 Ebd. 253.
72 Ebd. 253.
72 Ebd. 250. Im darauffolgenden Satz Iwands heisst es: «Bildet doch die Lehre von der

natürlichen Willensfreiheit des Menschen auch im Hochmittelalter, d.h. bei Thomas von
Aquin. die notwendige Voraussetzung der Glaubens- und Rechtfertigungslehre.» M.E. ist
es exakter, nicht von Voraussetzung bei Thomas, sondern von integralem Bestandteil zu
reden.

74 Ebd. 253f.
75 «Christiana libertas in tribus partibus sita est. Prima, ut fidelium conscientiae,

dum fiducia suae coram Deo iustificationis quaerenda est, sese supra Legem erigant atque
efferant, totamque Legis iustitiam obliviscantur.» (Calvin, Institutio Christianae Religionis
III, 19,2).



360 Udo Kern

ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes. Gilt der Glaube und damit die oblivio to-
tae iustitiae legis, kommt es zur Entsoteriologisierung menschlichen Tuns.
Das Vergessen der ganzen Gerechtigkeit des Gesetzes in bezug auf das Heil
und damit die hiermit gegebene soteriologische strenge «Askese» wird
«aufgehoben» in der soteriologischen Position des wirklichen soters. Der soterio-
logischen «Aufladung» der Werke gilt es zu widerstehen «propter impium
additamentum»76, der «bösen Hinzufügung (blossen zusatzs)»77der Werke.
Die falsa persuasio besteht darin, «dass wir per ipsa (sc. opera) iustificari»
werden könnten.78 Die Werke, soteriologisch aufgeladen, vermitteln zwar
einen guten Schein, wer aber diesem erliegt, wird in das destruierende Betrugswerk

desselben verstrickt und soteriologisch zerstört. Die soteriologische, die
böse Hinzufügung der Gesetzeswerke, das Nur-gut-scheinen und doch das

Nicht-gut-sein, das Sich-und-jedermann-Betrügen und das Gleich-reissen-
den-Wölfen-in-Schafskleidern-sein79 ist die konsequente Folge der soteriologischen

Aufladung der Werke. Diese Scheinfreiheit ist Unfreiheit, und zwar
eine unüberwindliche («insuperabilis»80) für den natürlichen Menschen. Der
«böse Zusatz», die «verkehrte Meinung»81, mittels der Werke, d.h. in soterio-
logisch-primärer Subjektivität derselben, Heil, Gerechtigkeit Gottes zu
finden, also das impium additamentum bedeutet zementierte Unfreiheit. Der
menschlichen Natur ist es aus sich heraus nicht möglich, das impium
additamentum zu erkennen, geschweige denn zu vertreiben.82 Dieses impium
additamentum, dieses Werkheiligen ist ein Muss für den natürlichen Menschen.83

Dieser verfällt jenem totaliter. Der natürliche Mensch «hält» das impium
additamentum. das Werkheiligen «für ein köstliches, seliges Ding. Darum werden

ihrer auch so viele dadurch verführt.»84 Die Scheinfreiheit der Werke mit
ihrem soteriologisch-verderbenbringenden Potential bestimmt den natürlichen

Menschen so weit, dass dieser nicht nur nicht die Unfreiheit des Werk-

76StA II. 292,24f WA 7, 63,18.
77 StA II, 293,2o WA 7, 34,1.
78 StA 11,292,16 WA 7, 63,11.
79«... das sie nur gutt scheynen/ vnd seyn doch nicht gutt/ betriegen sich vnd yderman

damit/ gleych wie die reyssend wolff/ inn schaffs kleydernn.» (StA II, 293,21-23 WA 7,
34,2-4)."

80 StA II, 292,28 WA 7,63,22.
81 StA 11,293,24 WA 7,34,1 f.

«Hic autem leviathan et perversa opinio in operibus insuperabilis est, vbi deest syn-
caera fides, abesse enim non potest a Sanctis illis operariis, donee fides vastatrix eius veniat
et regnet in corde. Natura per seipsam, non potest earn expellere, immo ne cognoscere».
(StA II, 392,28-31 WA 7, 63,22-25). «Aber der selb bosse zusatz vnd vorkerete meynung/
ynn den werckenn/ ist vnuebirwindlich/ wo der glaub nit ist. Er muss sein/ ynn dem selben

wirckheyligenn/ biss der glaub kum vnd vorstoere yhn/ die natur vormag yhn/ von yhr selb
nit auss trybenn. Ja auch nit erkennen». (StA II, 293,24-27 WA 7, 34,4-7).

83 StA II. 293,25f. WA 7, 34.5f.
84 StA 11. 293,27f. WA 7, 34,7f.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 361

heiligen nicht erkennend durchschaut, sondern es noch aus ausgibt und an-
schaut als «koestlich/selig dingk» - Der Unfreiheit gebärenden Scheinfreiheit

kann nur durch den Glauben widerstanden werden. «Wo der Glaube
nicht ist», ist das impium additamentum «unüberwindlich».86 Der Glaube
muss kommen, den «bösen Zusatz» zu zerstören.87 Solange nicht die fides als

«vastatrix» «kommt und im Herzen regiert «88, ist der Mensch ohne Chance

gegenüber der Unfreiheit des Werkheiligens. Die evangelische Freiheit des

Glaubens bewirkt Entrechtung, Entsoteriologisierung irdischer Heilssetzungen.

Sie stürzen in ihren soteriologischen Ideologien zusammen. Von der ka-
thartischen Kraft des Glaubens werden sie blossgelegt und als soteriologisch
irrelevant entlarvt. Iwand89 schreibt:

«... mit dieser (sc. evangelischen) Freiheit sind alle Gebole und Satzungen 'entrechtet'.

die Menschen als verbindlich zum Heil aufgerichtet haben: Menschensatzungen (Mt
15; Mk 7) und die 'Elemente der Welt' (Gal 4,3: Kol 2,8) Von da aus stürzt Luther das

ganze System der 'vota' und der 'consilia', sie haben jetzt keine Notwendigkeit mehr vor
Gott, sie sind lediglich nach dem Nutzen zu beurteilen, den sie für die Gemeinschaft
haben. Der Mensch ist insofern frei, als er - eben dank dieser seiner evangelischen Freiheit -
mit den Ordnungen umgehen kann als ihr Herr! 'Ich sah Knechte auf Rossen und Fürsten
zu Fuss gehen wie Knechte' (Pred 10,7). Es hiesse göttliches Recht aufheben, wenn man
diese Ordnungen neben dem Evangelium wieder im religiösen Sinne verbindlich machen
wollte: 'Es ist nicht weniger Sünde, die von Gott gesetzte Freiheit zu verletzen, als gegen
irgendein anderes Gebot zu sündigen'1"1.»

Durch den Glauben ist die Entfremdung der Freiheit durch das im
Gesetzeswerk als Heilsweg sich dokumentierende und realisierende Haben
aufgehoben. Die soteriologische Kompetenz als (ausschliesslich) die des Glaubens
ermöglicht tatsächlich Freiheit. Da das soteriologische Grunddatum von Freiheit

durch den Glauben saturiert ist, werden beim Ereigniswerden des Glaubens,

die ideologisch-soteriologischen Substitutionen in ihrem fetischistischen

Charakter (Marx) von Unfreiheit enttarnt als Götzen eigenen Machens
und Tuns. Indem im Glauben der eine Herr als der eine soter erkannt wird,
kommt es zur Entsoteriologisierung, zur Aufhebung der irdischen Soteriolo-
gisierung von Freiheit Unfreiheit). Entsoteriologisierl -durch den einen
soter-ist der Glaubende frei in seinem Tun und Handeln.91 Vergessen der ganzen

Gerechtigkeit des Gesetzes mit seinen erdichteten Freiheiten
Scheinfreiheiten - das geschieht per fidem propter Christum. So wird Freiheit als

Befreiung von den Gesetzesplackereien geboren. Melanchthon92 sagt zu-

85 StA II, 293,28 WA 7, 34,8.
86 StA II, 293,24f. WA 7,34,5.
87 StA II, 293,26 WA 7, 34,6.
88 StA 11, 292,30 WA 7. 63,24.
89 Nachgelassene Werke, München 1983, 86f.
90 WA 8, 613,41ff. (De votis monasticis).



362 Udo Kern

recht: «Nam quid in Universum aliud est evangelium nisi huius libertatis
praeconium. Postremo, libertas est Christianismus».

6. Christus macht euch frei

Die libertas Christiana ist als solche libertas christiana, präzise: Freiheit des
Sohnes. Luther zitiert Joh 8,36: «Si filius vos liberaverit, vere liberi eritis.»
«Wenn euch nun der Sohn frei macht (eleutherose - Aorist), dann werdet ihr
wirklich frei sein (eleutheroi esesthe Futur)». «Der Weg zu Freiheit und
Leben, aus der Verfallenheit an Finsternis und Knechtschaft, ist allein über den
Sohn möglich, der ihn durch seine Heilsoffenbarung erschliesst und durch
den Anschluss an seine Person ermöglicht (5,24; 8,12; 14,6).»94 Die Freiheit
des Sohnes ist es, die gilt. Bultmann bringt es auf den Punkt: «Jesus ver-
heisst die Freiheit, nur er kann sie schenken, und nur das ist echte Freiheit.»
Der «Freiheitsmacher», der «Produzent» der libertas Christiana ist der Sohn,
ist Christus. «'Der Sohn', selbst in der vollen Freiheit lebend, das heisst am
Leben des Vaters teilhabend (5,26), vom Sünden- und Todesbereich geschieden

und der 'oberen' Welt angehörig (8,23), vermag auch die unfreien
Menschen zur wahren Freiheit zu führen» indem er die im Schatten des Todes,
die in der Unfreiheit Sitzenden durch das Kreuz präzise trifft und so qua
Kreuz und Auferstehung die Freiheit am Ort der Unfreiheiten Raum gewinnen

lässt, in den Dunkelheiten der Unfreien das Licht der Freiheit Gottes
scheinen lässt.

Der in Kreuz und Auferstehung Freiheit definierende und eröffnende
Christus gibt der libertas Christiana ihren Namen, nur dieser Christus, solus
Christus. Die Stigmata Jesu Christi sind die Stigmata der libertas Christiana.
Christus «tauft» die ihm Vertrauenden, «die Seinen» zu Freien. Er gibt ihnen
den Namen Freie. Freiheit ist christologisch-sakramentales Urdatum. «Chri-

Q7
stus se et suos appellat liberos et filios regis» Freiheit aber ist für Luther
«exklusive(s) Gottesprädikat»98: Nur wenn das Christus-est-verus-deus - und
nicht die arianische theologische Destruktion: Christus est «perfectissima
creatura» - gilt, kann das exklusive Gottesprädikat Freiheit durch ihn defi-

91 «Und dass kein Werk, kein Gebot, einem Christen notwendig sei zur Seligkeit,
sondern er frei ist von allen Geboten und aus lauter Freiheit umsonst tut, alles, was er tut,
ohne damit seinen Nutzen und seine Seligkeit zu suchen. Denn er ist schon gesättigt und
selig durch seinen Glauben und Gottes Gnade. Daher will er darin nur Gott gefallen.»
(StA II, 291,15-20 WA 7, 32,30-34).

92 A.a.O. 7,21.
93 StA 266,27f. WA 7, 50,36f.
94 R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium II. Teil, Leipzig 19792, 265.
95 Das Evangelium des Johannes, Berlin 1963, 337.
96 R. Schnackenburg a.a.O. 265.
97 StA II. 300, 31 f. WA 7, 67,24.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 363

niert werden, kann Freiheit als christologische Freiheit, weil Freiheit Gottes,
tatsächlich Freiheit sein. Und es gilt das Vere-deus-sein Christi:100 Kraft des

Vere-deus-sein Christi ist das exklusive Gottesprädikat Freiheit durch ihn
definierbar und verfügbar. Das theologische Gewicht der Christologie ist nicht
ersetzbar durch arianisierende höchste Geschöpflichkeiten. Damit Freiheit
Freiheit ist, ist Christus theologischer Ort: «... noster locus (sc. dei) est Iesus
Christus, quia deus statuit nihil audire nisi per hunc.»101

Ist das Vere-deus-sein Christi Garant dafür, dass die Freiheit als

Gottesprädikat nicht arianisch verkommt, sondern Freiheit Christi tatsächlich Freiheit

ist, so ist die nichtsubstituierbare Basis dafür, dass Freiheit bei uns Freiheit

wird, das Christus-est-vere-homo. «Scriptura loquitur aliquando de Christo

ut Deo, aliquando ut de composito et incarnato» die Heilige Schrift
redet von der «mit der Menschheit (Christi) verbundenen Gottheit».103 Das
Vere-homo-sein Jesu Christi ermöglicht, dass uns die Freiheit betrifft, weil
trifft.104 Dass Freiheit, dieses exklusive Gottesprädikat menschliche Freiheit
wird, uns tatsächlich trifft, verdankt sich dem Deus-incarnatus-est. So kann
Freiheit in aller Menschlichkeit, auch am Ort menschlicher Entfremdung
entfaltet werden. Von Bedeutung sind hier Luthers tapeinotischen Aussagen.
Nach Paul Althaus105 macht Luther «Aussagen die ein genus tapeinoticon
bedeuten. Er vertritt den Gedanken, dass die Gottheit in Christus kraft der
Menschwerdung und personalen Einheit mit der Menschheit in sein Leiden
miteingeht bis in die tiefsten Tiefen. In Christus leidet Gott mit. Luther lehrt
also zwar nicht, wie die Modalisten, 'patripassianisch', aber 'deipassia-
nisch106.'» Da das so ist, kann auch die Freiheit, dieses Gottesprädikat, an die
Orte tiefster Tiefen gehen. Ihr Träger ist der Gottmensch Jesus Christus. Die

98 E. Jüngel, Zur Freiheit eines Christenmenschen, München 1978, 89. «Sequitur
liberum arbitrium esse plane divinum nomen, nee ulli posse competere quam soli divinae
maiestati.» (StA III, 209,4-6 WA 18, 636,27-29 [De serv. arb.]). Nam ostendimus,
liberum arbitrium nemini nisi soli Deo convenire. Arbitrium fortassis homini aliquod recte
tribueris, sed liberum tribuere in rebus divinis, nimium est.» (StA III. 230,12-14 WA 18,

662,5-7 [De serv. arb.]).
99 WA 40 I, 82,9 (Gal.kom. 1531).

«Sic in Christo inveniens deum, extra eum ne in coelo eum invenies.» (WA 40 III,
56,1 If. [In XV Ps. gr.]) «Iam extra Iesum quaere deum est diabo!us».(WA 40 III, 337,ll[In
XV Ps. gr.]) «Er (Christus) und kein anderer ist der wahre Gott. (WA 31 I. 63,27f. [Scho-
lion z. 118. Ps.]).

101 WA 40 III, 53,31'. (In XV Ps. gr.).
102 WA 40 I, 415,12f. (Gal.kom .1531).
103 WA 40 1,417,34 (Gal.kom. 1531).
104 Von Christus gilt, dass er ist «ein natürlicher Mensch, aller Massen wie wir und ihn

nichts unterscheidet an der Natur, ausser wo es die Sünde und die Gnade betrifft» (WA 10
1,1 67,17 [Kirchenpostille 1522], Christus war «ein Mensch, wie ein anderer Mensch, der
Fleisch und Blut, Leib und Seele hat». (WA 10 1.1 236,11 f. ([Kirchenpostille 1522]).

105 Die Theologie Marlin Luthers, Gütersloh 1962, 174.



364 Udo Kern

«mit der Menschheit verbundene Gottheit»107 Christi ermöglicht das. Sote-

riologisch gewendet heisst das:

«Die Freiheit eines Christenmenschen, die aus der soteriologischen
Vereinigung Jesu Christi mit dem 'inwendigen Menschen' hervorgeht, ist... letztlich

begründet in der christologischen Einheit von Gott und Mensch. Nur so
wird verständlich, dass das exklusive Gottesprädikat der Freiheit nunmehr als

Auszeichnung des Christenmenschen beansprucht werden kann Die
Behauptung der Freiheit des Christen setzt die tätige und leidende Präsenz Gottes

im menschenlichen Sein voraus.»
Christus allein ermöglicht libertas Christiana. Christliche Freiheit hat ihren

locus gründender libertas veritatis exklusiv im Solus-Christus. Jesus Christus
als der verus locus christianae libertatis ist nicht nur Panier, auch «nicht der
blosse Flerkunftsort einer Freiheitsidee», sondern »das befreiende Ereignis
von Freiheit, in das der Glaube uns hineinzieht, indem er uns mit Christus
verbindet».109 Insofern ist Freiheit christonomisch. Reformatorisch definiert
bezeichnet Freiheit also «nicht den Menschen in seiner autonomen, letzten Un-
angreiflichkeit, sondern bestimmt ihn zufolge seines Seins in Christus. Freiheit

ist nicht die Freiheit moralischen Handelns oder moralisches Postulat,
sondern christologische Freiheit, eine Freiheit extra nos, eine Freiheit in
Christo.»110 «Luthers universale Formel für die in Christus erschlossene und
geschenkte Freiheit ist der 'fröhliche Wechsel' unserer Sünde und der Gerechtigkeit

Christi», meint Ulrich Asendorf unter Hinweis auf die Abschnitte 10

bis 12 von Luthers Freiheitsschrift von 1520.111

Christliche Freiheit ist prinzipiell, transzendental und teleologisch also

christologische Freiheit. Von ihrem Grund, ihrer Ermöglichung und von ihrer

106 Althaus (a.a.O. 174 Anm.35): «In einer Disputation von 1540, 39 II, 121,1. beruft
Luther sich gegenüber der Meinung, dass die Gottheit in Christus nicht litt, auf die com-
municatio idiomatum: lila, quae Christus passus est. tribuuntur etiam Deo. quia sunt
un um.»

107 WA 40 I, 417,34 (Gal.kom. 1531).
E. Jüngel, Zur Freiheit eines Christenmenschen, München 1978, 89f. Auch M.

Beinlkcr (a.a.O. 204) betont die soteriologische Verankerung der Freiheit bei Luther.
109 G. Ebeling, Lutherst.I, Tübingen 1971, 321.
110 U. Asendorf, Die unvollendete Reformation oder: Die theologische Verantwortung

der Freiheit, Ratzeburger Hefte 2, Erlangen 1983, 46f. - Hegel habe «gegenüber der
Tradition des Deutschen Idealismus das Verdienst, immer wieder auf den christologischen
Ursinn der reformatorisch vermittelten Freiheit eines Christenmenschen hingewiesen zu
haben.» (U. Asendorf a.a.O. 47; vgl. auch ebenda 47f. und ders.. Die Weltgeschichte ist der
Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit - Hegels lutherisches Erbe als Frage an die lutherische

Theologie, in: Freiheit aus der Wahrheit. Erbe und Auftrag der Lutherischen
Reformation, Veröffentlichungen der Luther-Akademie Ratzeburg, Band 8, Erlangen 1986, 103-

118).
111 U. Asendorf. Die unvollendete Reformation, 54. - Wir haben oben den «fröhlichen

Wechsel» zur Interpretation herangezogen.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 365

zielorientierten finalen Verwiesenheit ist christliche Freiheit Freiheit in Christus,

id est evangelische Freiheit, Freiheit des Evangeliums Jesu Christi. Um
frei zu sein, bedarf «die Seele keines anderen Dinges, weder im Flimmel noch
auf Erden als das heilige Evangelium, das von Christus gepredigte Wort
Gottes.»112 Libertas christiana hat ihr Sein, Wesen und Leben aus dem
Evangelium Jesu Christi, sie ist evangeliumsgemässe Freiheit. Nur als solche ist sie
auch von fruchtbarem Ertrag in der Welt. Das Evangelium ist die Freiheit.

1 1 o
Wer auf Freiheit aus ist, bedarf der «Einprägung» des Evangeliums. Eines
ist not, auch um der Freiheit willen: «So müssen wir nun gewiss sein, dass die
Seele alle Dinge entbehren kann ausser dem Wort Gottes. Und ohne das

Wort Gottes ist ihr in keinem Ding geholfen. Wo sie aber das Wort hat, so
bedarf sie auch keines anderen Dinges mehr, sondern sie hat in dem Wort
Genüge, Speise, Freude, Friede, Licht, Kenntnis, Gerechtigkeit, Wahrheit,
Weisheit, Freiheit und alles Gute überschwenglich.»114 Auch in bezug auf das

«Gottesgut» Freiheit gilt das von den genannten andern Gottesgütern unbedingt

Geltende: «Aus Christus, der sich unser angenommen in seinen Leben
hat, als wäre er das gewesen, was wir sind, fliessen sie in uns. Aus uns sollen
sie fliessen in die, so ihrer bedürfen.»115 Die in Christus definierte Freiheit
des Evangeliums ist nicht die isolierte des in sich festgesetzten Subjekts,
sondern fundamental kommunikabel. Die Kommunikabilität der Freiheit ist -
und hier ist reformatorisches Defizit nicht zu übersehen - theologisch suffizi-
ent nur trinitarisch zu substantiieren.116

Wo das Wort Gottes, das Evangelium Jesu Christi verkündigend sich
ereignet, wird Freiheit für den geknechteten Menschen eröffnet. Wird tatsächlich

das richtende und gnädige Wort Gottes (Gesetz und Evangelium) von
seiner christologischen Mitte her gepredigt, dann wird Freiheit in der Welt
geboren. Die Predigt des Wortes Gottes ist Freiheitsartikulation in der Welt.

Aneignung der Freiheit Christi ist reformatorisch nur durch rechtfertigenden
Glauben möglich. Pointiert bringt R. Mehl die reformatorische Radikalität

an diesem Punkt zum Ausdruck.: «Der nicht gerechtfertigte Mensch darf

112 StA II, 267,25-31 WA 7, 22,3-5.
113 «Druntb solt das billich aller Christen eynigs werck vnd uebung seyn. das sie das

wort vnd Christum wol ynn sich bildeten, solchen glauben stetig vbeten vnd streckten.»
(StA II, 269,28-30 WA 7, 23,7-9).

114 StA II, 267,31-35 WA 7, 22,9-14.
115 StA II, 305.2-5 WA 7, 37,34-36.
'16 Das zu tun ist hier nicht der Ort. Auf seine Weise - aber ohne die nötige trinitari-

sche Präzision - bringt dies U. Asendorf (Die unvollendete Freiheil, 57) zur Sprache: «...
die Begründung der Freiheit» im «Geheimnis des rechtfertigenden Glaubens» «ist die
Hincinnahme des Menschen in das trinitarische Geheimnis Gottes, in das Geschehen
zwischen dem Vater und dem Sohn, das im Geist vermittelt wird. Dieses Geheimnisses ist der
Mensch nur im Geist teilhaftig. Der Geist ist das Kommunikative schlechthin, die Öffnung
des Menschen in die göttliche Welt hinein.»



366 Udo Kern

nicht für sich beanspruchen, frei zu sein.»117 Wenn Freiheit analytisch Freiheit

Christi ist, dann ist diese Konsequenz zwingend. Dieses Skandalon
reformatorischer Freiheitsartikulation ist auch heute protestantisch zu ratifizieren.
Das ist nicht fideistische Usurpation von Freiheit. Das ist das Nachsprechen
von Joh 8,36, das Bekenntnis zu dem einen wirklichen «Freiheitsmacher». So

lus Christus, sola scriptura, sola fide - das gilt reformatorisch gerade auch für
die libertas Christiana.

7. Aedificatio libertatis

Das ist Fundamentaldatum christlicher Existenz, des Christseins
überhaupt: «Wir schliessen daher, dass ein Christenmensch nicht in sich selber
lebt, sondern in Christus und seinem Nächsten, oder er ist nicht Christ; in
Christus durch den Glauben, im Nächsten durch die Liebe. Durch den Glauben

wird er über sich hinaus nach oben zu Gott hin herausgerissen, wiederum
durch die Liebe wird er bei sich herabgeleitet zum Nächsten118 - und bleibt
doch immer in Gott und in seiner (Gottes) Liebe.»119 Christliche Freiheit darf
nicht verwechselt werden mit fromm produzierter egoistisch individualistisch
präparierter habitueller oder/und funktionaler Liberalität. Sie ist nicht die
Freiheit des geschlossenen «vivere in seipso», sondern als Freiheit in Christus,
die den einzelnen (be)trifft, immer zugleich Freiheit des Nächsten, Freiheit in
der Liebe. Libertas Christiana als libertas fidei bedarf zu ihrer Verwirklichung
der efficacitas fidei, der Liebe.120 Die Ausrichtung der libertas Christiana auf
den Nächsten ist nicht ethizistische Anpassung, sondern analytisches Grunddatum

christlicher Freiheit. Christliche Existenz trägt nur dann zurecht das

Attribut christlich, wenn sie als Leben in Christus durch Glauben Leben für
den Nächsten durch die Liebe ist. Libertas Christiana ist immer aedificatio
proximi und als solche Freiheit in der Verantwortung für den Nächsten. Da
die Fundamentalartikulation christlicher Freiheit in Christus zugleich die Liebe

setzt, ist libertas Christiana als Auferbauung des Nächsten immer auch
Freiheit der anderen. Reformatorisch ist christliche Freiheit «libertas servitu-
tis» und zugleich «servitus libertatis»121 und somit kommunitär.122 Qua Ent-
soteriologisierung und Entontologisierung menschlicher Freiheit durch den
Glauben wird das Freiheitspotential voll als kommunikative Freiheit entfaltet
(Es entbehrt der Minimierung der Freiheit durch anthropologische, ontologi-
sche und pseudosoteriologische Verabsolutierungen).12" Durch ontologische
und soteriologische Saturierung von Freiheit als im strengen Sinn theologi-

117 R. Mehl. a.a.O. 518.
118 Theologisch präziser ist der deutsche Text: «auss gott feret er widder vnter sich

durch die liebe». (StA II, 305,15=WA 7, 38,9).
119 StA II, 304,12-16 WA 7, 69,12-16.
120 «... vere fides efficax est per dilectionem». (StA II, 296,4 WA 7, 64,34f.).



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 367

scher Faktor, wie sie qua Glauben wirklich einsichtig, realverändernd erkennend

ansichtig wird, bleibt alles Leben übrig, dem Nächsten in Freiheit zu
dienen. - Aus der Freiheit des Glaubens ergibt sich die Pflicht zur freiheitlichen
Liebe. Das durch den Glauben «freie Wesen ist verpflichtet, seine Freiheit zu
gebrauchen»124; «die Freiheit des Glaubens (sc. ist) mit der Tat zu
verantworten.»1 Die Freiheit des Glaubens setzt die freie Tat der Liebe. Der
Glaube ist, so Otto H. Pesch126, Grund und Wirkung der Freiheit zugleich.
Der Freigemachte, der gute Mensch bringt gute Früchte. Subjekt der Freiheit
in der Welt ist der gute, d.h. freigemachte Mensch. Nur dieses handelnde Subjekt

baut Freiheit in der Welt. Freiheit bedarf des guten Subjekts, theologisch
exakt gesprochen: des gut- und freigemachten Menschen (per fidem propter
Christum).127 Der durch den Glauben Freigemachte schuldet gegenseitige
Liebe.128 Der gerechtmachende Glaube produziert gute Werke: «At fides, ut

121 «Vide ergo, quam omnia sunt libera nobis per fidem et tarnen, omnia serva per cha-
ritatem. ut simul stet servitus libertatis et libertas servitutis, quod nulli quicquam debemus,
nisi ut diligamus invicem.» (WA 5, 407,42 - 408,3 (Op. in Ps. 1519/21). - Hägglund (a.a.O.
56) spricht - in der Intention richtig, aber etwas missverständlich - von dialektischer
Knechtschaft der Freiheit. «Die Gebundenheit unter dem Geist Gottes ist zugleich die
tatsächliche Freiheit des Menschen, nämlich eine Freiheit des Inneren, im Gewissen, die mit
dem Glauben gegeben wird. In zweierlei Weise ist die Freiheit mit einer Knechtschaft
dialektisch verbunden, einerseits mit dem Gefangensein unter dem Geist Gottes, der im
Innern den Willen regiert, andererseits mit dem Dienst der Liebe dem Nächsten gegenüber.»

122 So kann dann auch H. Krings (Freiheit, in: ders./H.M.Baumgartner/Ch. Wild (Hg.),
Handb. philos. Grundbegriffe. Stud.ausg., Bd.2, München 1973, 493-510) zugestimmt werden

in seiner Bestimmung der «Freiheit als Kommunikation»(493): «Das schlechthin
Erfüllende für Freiheit ist eine Freiheit als das Woraufhin des Sich-Öffnens»(505f.), «ist
die andere Freiheit»(506). «Der Gehalt, durch den sich Freiheit erfüllt und durch den die
Selbstvermittlung die volle Realität gewinnt, ist die Freiheit des anderen.»(506) «Der
Begriff Freiheit ist ab ovo ein Kommunikationsbegriff...: ein Mensch allein kann nicht
frei sein. Freiheit ist nur dort möglich, wo Freiheit sich anderer Freiheit öffnet.»(507).

123
Bezug nehmend auf Phil 2,1-4 schreibt Luther: «Siehe, da hat Paulus klar ein

Christenleben darauf gestellt, dass alle Werke sollen dem Nächsten zugute ausgerichtet sein,
weil ein jeder für sich selbst genug hat an seinem Glauben und alle anderen Werke und
Leben ihm übrigbleiben, seinem Nächsten damit aus freier Liebe zu dienen.» (StA II,
297.14-17 WA 7, 35,9-12). - «Ecce haec est vere Christiana vita, hic vere fides efficax est

per dilectionem, hoc est, cum gaudio et dilectione prodit in opus servitutis liberrimae, qua
alteri gratis et sponte servit, ipsa abunde satur tidei suae plenitudine et opulentia.» (StA II,
296,3-9 WA 7, 64,34-36.

124 J. M. Aubert, Loi et Evangile, Genf 1981, 225, zit. nach R. Mehl a.a.O. 532.
125 G. Ebeling. Lutherst. I, 328, im Original hervorgehoben.
126 Frei sein aus Gnade. Theologische Anthropologie, Leipzig 1986, 331.
127 «Gute gerechte (frum) Werke machen nimmermehr einen guten gerechten (fru-

men) Mann, sondern ein guter gerechter Mann macht gute gerechte Werke.» (StA II,
289,26ff. WA 7, 32,5ff.). «Bona opera non faciunt bonum virum, sed bonus vir facit bona

opera.» (StA II, 288,26f. WA 7, 61,26f.).
128 WA 5, 407,42 - 408,3 (Op. in Ps. 1519/21).



368 Udo Kern

facit fidelem et iustum, ita et bona opera.»129 - Der durch den Glauben aus
Gottes Gnade umsonst gerechtfertigte ist als der freie der paradiesische

1 ^0Mensch. Dieser paradiesisch Freie ist durch «erbeytten und hutten»
bestimmt.131 Nicht öder Müssiggang132, sondern arbeitendes Bebauen und Hüten

zeichnen ihn aus. Das sind freie Werke eines durch Gott Freien.133. Der
Glaube «mag nit leyden» den Müssiggang des fleischlichen äusseren
Menschen.134 Die freien Werke des durch den Glauben Freien, das Hüten und
Bewahren, verlangen ein geübtes menschliches Subjekt, den im «Freiheitskampf»

Geübten. Die freien Werke gehen einher mit Zucht gegenüber dem
eigenen Leib, «mit Fasten, Wachen. Arbeiten». Der von der libertas
Christiana geprägte Freie bewährt diese auch in der Zucht seines Leibes. Fastend,
wachend, arbeitend lernt er immer wieder, «seinen Leib (zu) regieren». Den
«Leib zu zwingen» ist notwendig um des andern willen,136 nicht als utilitari-

1 XIstisches Werkzeug des eigenen Ich als asketische Selbstbefriedigung oder
soteriologisches Erfordernis13<s.Der die Freiheit des Glaubens Erfahrende ist

12y StA II, 290,13f. WA 7, 62,6f.
130 Vgl., auch zum folgenden, StA II, 289,Iff. WA 7, 31,17ff.
131 «Das gott den geschaffenen menschen/ setzt ynss paradiss/ das er dasselb erbeytten

vnd hutten solt.» (StA II, 289,5f. WA 7, 31,21 f.) «Posuit deus homincm, quem formave-
rat in paradisum. vt operaretur et custodiret illum.» (Gen 2,15). (StA II, 288,5f. WA 7,

61,5h).
132 StA II, 288,8 WA 7, 61,8.
133 «Das sind nichts als freie Werke um keiner anderen Sache willen getan, als

allein Gott zu gefallen, und nicht, um Gerechtigkeit zu erlangen Also verhält es sich mit
dem Werk eines glaubenden Menschen, der durch seinen Glauben wieder in das Paradies

gesetzt und von neuem geschaffen worden ist. Er bedarf keiner Werke, um gerecht zu
werden, sondern damit er nicht müssiggeht und seinen Leib beschäftigt und bewahrt, sind ihm
solche freien Werke zu tun, allein um Gott zu gefallen, befohlen.» (StA II, 289,10-16 WA
7,31,25-32).

134 StA II, 287,12 WA 7, 30,24 und vgl. Abschnitt 20 von Luthers Freiheitsschrift StA
II, 285,35ff. WA 7, 30.1 Iff.

335 «Obwohl der Mensch inwendig nach der Seele durch den Glauben ausreichend
gerechtfertigt ist und alles hat, was er haben soll - abgesehen davon, dass dieser Glauben
und dieses Genügen immer zunehmen muss bis in jenes Leben -, so bleibt er doch noch in
diesem leiblichen Leben auf Erden und muss seinen eigenen Leib regieren und mit den
Leuten umgehen. Da fangen nun die Werke an. Hier darf er nicht müssiggehen. Das ntuss
fürwahr der Leib mit Fasten, Wachen und Arbeiten und mit aller Zucht der Massigkeit
gelrieben und geübt werden, dass er dem innerlichen Menschen und dem Glauben gehorsam

und gleichförmig werde, nicht hindere noch widerstrebe, wie seine Art ist. wenn er
nicht gezwungen wird. Denn der innerliche Mensch ist mit Gott eins, fröhlich und lustig
um Christus willen, der ihm soviel getan hat. Und es (be)steht alle sein Lust darin, dass er
wiederum Gott auch umsonst aus freier Liebe dienen möchte. Aber er Hndet in seinem
Fleisch einen widerspenstigen Willen, der will der Welt dienen und suchen, was ihn gelüstet.

Das mag der Glaube nicht leiden und fasst ihn mit Lust an seinen Hals, um ihn zu
dämpfen und (ihm) zu wehren.» Luther verweist auf Rom 7,221'; IKor 9,27 und Gal 5,24.

(StA II. 285,35-287,1-18 WA 7, 30,11-30).



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 369

als der In-Freiheit-stehende, Aus-Freiheit-geborene, der je und je
neugeschaffene Freie, als Freier in sich durch Gott Freigemachte frei in und von
sich selbst und damit frei, anderen Gutes zu tun.

Die aedificatio christianae libertatis, die jedem gilt, unabhängig von Ge-
1 1.Q

schlecht, Stand, gesellschaftlicher Situation ergibt sich aus dem theologischen

«Freiheitsexistential»: Du «bist aller Dinge frei bei Gott durch den
Glauben; aber bei den Menschen bist du jedermanns Diener durch die
Liebe.»140 Die reformatorische Definition der Freiheit des Glaubens, die also

unbedingt zur Liebe ermächtigt141, exakter: die ohne diese nicht definierbar
ist, hat nach Ebeling folgende Kennzeichen der Freiheit als Vermächtnis mit
stets und so auch heute aktualer Relevanz hinterlassen: «Freiheit äussert sich
in freiwilligem Dienen», «in reiner Freude», «unverkrampfter Offenheit allem
gegenüber», «in der Geduld mit den Unfreien» und «in dem ehrlichen
Eingeständnis unserer eigenen mannigfachen Unfreiheit».142Diese Ebelingschen
Kennzeichen sollten nicht überbewertet werden. Sie sind keinesfalls im
dogmatischen Sinne suffiziente notae christianae libertatis sub specie der
Reformation, sondern «diese Kennzeichen wahrer Freiheit, nämlich Dienst, Freude,

Offenheit, Geduld und Ehrlichkeit»143sind sozusagen als «Sekundärtugenden»

anzusehen, die sich bei der Artikulation der einen nota Christiane
libertatis: Liberias in charitate currit hoffentlich sittlich Raum verschaffen.

136 StA II, 301,22-24 WA 7, 36,33f. - Die Disziplinierung des Leibes (STA II, 286,5
WA 7, 60,4) aus christlicher Freiheit in bezug auf die Konkretheit und Effizienz der freien
Werke des durch Gott Freigemachten im In-der-Welt-sein darf nicht missverstanden werden

als Desavouierung der Leiblichkeit des Menschen, sozusagen um der Freiheit willen.
Es gibt, reformatorisch gesehen, keine leiblose Freiheit. Die freien Werke des freien
Menschen, der sich als solcher je und je im Widerfahrnis des Glaubens erweist, geboren,
geschaffen wird, sind in «korporativer», leibhafter Konkretheit virtuell effizient.

«... ein jeder nur das Seine sucht, vermeinend damit seine Sünde zu büssen und
selig zu werden.» (StA II, 303,19f. WA 7, 37,23f.

138 StA II, 301,24f. WA 7, 36,35. «Ich rate dir aber, willst Du etwas stiften, beten und
fasten, so tue es nicht in der Meinung, dass du wollest dir etwas Gutes tun, sondern gib es
frei dahin, dass andere Leute desselben geniessen mögen und tue es ihnen zugute, so bist
du ein rechter Christ.» StA II, 303,23-26 WA 7, 37,27-30).

139 «Diese christliche Freiheit kann sowohl dem, der frei, wie dem, der leibeigen ist,
widerfahren, ebenso dem, der da gefangen ist oder der andere gefangen nimmt; einem
Weibe wie dem Manne, einem Knecht und Magd, wie dem Herrn und der Frau. Wir reden
von der Freiheit vor Gott, mit der Gott uns freispricht von Sünden, welche Freiheit jedem
widerfährt.» (WA 33, 659,37 - 660,4 [Wochenpredigt ü. Joh 8,34-38]

140 WA 12,133,2f. (D. 7. Kap. S. Pauli z. d. Korinth.).
141 Vgl. G. Ebeling, Lutherst. I, 323.
142 G. Ebeling, Lutherst. I, 323 - 325.
143 G. Ebeling, Lutherst. I, 324.



370 Udo Kern

8. Temperatio et communicatio christiancie libertatis

Calvin hat also recht, wenn er unter Hinweis auf I Kor 10,23 schreibt, dass

unsere Freiheit nur zu gebrauchen ist, «wenn sie einhergeht mit der Erbauung
unseres Nächsten. Ohne den Nächsten kann sie sich nicht entfalten, ist sich
ihrer zu enthalten.»144 Der nicht substituierbaren aedifikatorischen Dimension
christlicher Freiheit korreliert die zweifache temperatio christianae libertatis
usus, die Regulierung des Gebrauchs christlicher Freiheit: Erstens «werden
wir den Gebrauch unserer Freiheit so regulieren, dass wir Rücksicht nehmen
müssen auf die Unkundigkeiten (ignorantiae) unserer schwachen
Brüder».145Das macht Paulus überreichlich deutlich.146 Der Gebrauch unserer
Freiheit wird reguliert im Blick auf die ignorantiae fratrum infirmorum.147
Regulator unsere Freiheit ist der frater infirmis, der schwache Mensch. Die
pax del fundiert diese temperatio usus christianae libertatis. Auf Grund der

pax dei ergibt sich diese Regulierung der Freiheit. So ist christliche Freiheit in
ihrem Gebrauch libertas infirmorum fratrum (gen. objec.), Freiheit in bezug
auf die Schwachen, nie dagegen «adversus inbecilles proximos». Christliche
Freiheit artikuliert sich als aedificatio proximi im Horizont der fratres
infirmorum ignorantiae. So ist sie gefeit vor idealistischer, utopistischer, rein po-
stulatorischer Freiheitsträumerei. Die fratres et sorores infirmorum im Visier
des usus christianae libertatis bewahren und schützen vor diesen Entfremdungen

bzw. Eliminationen von Freiheit. - Die andere temperatio usus libertatis

besteht darin, «der Härte (austeritas) der Pharisäer in keiner Weise (ne-
quaquam)», also niemals zu weichen.148 Beim Gebrauch christlicher Freiheit
müssen wir nach Calvin l4yprüfend entscheiden, ob wir fratres infirmi oder
Vertreter gesetzlicher Härte und Enge vor uns haben. Gemäss dem in dieser
Entscheidung gefällten Urteil150 ergeben sich Strategie und Taktik des
Gebrauchs christlicher Freiheit. Dieser sich unterscheidende Gebrauch von

144 Calvin. Institutio III, 19, 12: «Nihil iam hac régula (sc. IKor. 10,23) expeditius,
quam utendum übertäte nostra, si in proiximi nostri aedifcationem cedat: sin ita proximo
non epediat, ea tune abstinendum.»

Calvin, Institutio III, 19, 11: «ac sie libertatis nostrae usum temperabimus, ut fratrum

infirmorum ignorantiae cedere debeat».
146 «Quid enim infirmitati dandum sit, abunde multis locis ostendit Paulus». Calvin

verweist auf Rom 14,1.13; 15,1; I Kor 8,9; 10,25.28.32 und Gal 5,13. (Calvin, Institutio III,
19,11).

«Libertas nostra non adversus imbecilles proximos data est, quorum nos per omnia
servos Caritas statuit: sed magis, ut pacem cum Deo in animis nostris habentes, pacate
etiam inter homines vivamus.» (Calvin, Institutio III, 19,. 11).

148 Calvin, Institutio III, 19, 11. Pharisäer ist nicht ethnisch-jüdisch zu verstehen,
sondern steht hier für gesetzlich (auch moralische Härte) und Enge. Da aber, wie wir heute
wissen, das dem historischen Pharisäertum als ganzem generell nicht gerecht wird,
verzichte ich im Folgenden auf die Verwendung dieses Wortes.

149 Vgl. Institutio III, 19, 12.



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 371

Freiheit (Raumgeben gegenüber den fratres et sorores infirmorum ignoran-
tiae. Nichtweichen vor gesetzlicher Härte und Enge) ermöglicht nüchternen,
wenn man so will «aufklärerischen» Gebrauch christlicher Freiheit, abhold
verzerrender Freiheitsromantik. Freiheit zu gebrauchen zur aedificatio des

Nächsten erfordert diese beiden Regulierungen des usus christianae liberta-
tis, wie Calvin sie gesehen hat. So ist mündiger Gebrauch christlicher Freiheit
einschliesslich sachlicher Effizienz in Konkordanz zu deren theologisch-transzendentaler

Ermöglichung.
Da Freiheit in reformatorischer Sicht, sich nicht ohne den Nächsten

entfalten kann, ja da man sich ihrer ohne den Nächsten versagen muss,151ist li-
bertas Christiana nie solitär-egoistische, isolierte Ich-Freiheit, sondern liber-
tas in communionem et in communione und insofern kommunikative Freiheit.

Das bedeutet aber nicht Kollektivierung von Freiheit. Diese ist nicht mit
der Reformation zu machen. Der andere im Horizont der Freiheit des Einzelnen

- das involviert nicht Nivellierung des Subjekts, des Ichs, wie das die
Kollektivitäten in Staat und Kirche immer wieder urgieren. Nein, libertas
Christiana heisst, hier ist Hegel auf der reformatorischen Linie, «Freiheit der Per-

1 S9
son» Subjektivität mache «den Boden der Existenz für den Freiheitsbegriff»

aus153. «Erst mit Luther begann die Freiheit des Geistes, im Kerne: und
hatte diese Form, sich im Kerne zu halten.»154 Reformatorische Freiheit der
Person ist aber - und damit ist das Communiofundamentalelement christlicher

Freiheit wirkend - verpflichtende Freiheit, ja in dieser verpflichtenden
Freiheit wird sie zur substantiellen Freiheit. «In der Pflicht befreit das Individuum

sich zur substantiellen Freiheit.» Freiheit darf nicht als Naturzustand156,

d.h. auch ohne Berücksichtigung des natürlichen Bösesein, der na-

150Nach I. Kant (Kritik der reinen Vernunft, B 141) ist «ein Urteil nichts anderes...als
die Art, gegebene Erkenntnisse zur objektiven Einheit der Apperzeption zu bringen.»

151 Calvin. Institutio III. 19. 12.
152 «Es ist wohl an die anderthalb tausend Jahre, dass die Freiheit der Person durch das

Christentum zu erblühen angefangen hat und unter einem übrigens kleinen Teile des
Menschengeschlechts allgemeines Prinzip geworden ist.» (Georg Wilhelm Frd. Hegel, Grundlinien

der Philosophie des Rechts, hg. v. H. Klenner, Berlin 1981, § 62, S. 95f.).
,53 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 152, S. 195.
154 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 3. Band, Leipzig 1971,

172.
155

Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 149, S. 191. - Die
«Subjektgemeinschaft» Hans Ebelings (Das Subjekt in der Moderne, Hamburg 1993, 279) deckt das

nicht suffizient ab: «Die Subjektgemeinschaft ist immer nur die freie As-soziation
(Vergesellschaftung) von unverzichtbar Vereinzelten, die die Identifikation mit sich und den
anderen leisten.» Obwohl andererseits H. Ebelings konturierte Hervorhebung des
Subjekts in der Subjektgemeinschaft der reformatorischen Tradition konkordant ist. Das
könnte aus der Sicht der Zweireichelehre auch u. U. von der Ebelingschen Einbindung des

Subjekts hinsichtlich des Staates gelten: «Das Subjekt in der Moderne ist heute ganz an die
Zukunft des Staates gebunden, damit an die Organisationsform des Überlebens. Es
muss vorzüglich die Vernunft im Staat durchsetzen.»(H. Ebeling a.a.O. 256).



372 Udo Kern

türlichen Roheit und Unfreiheit, sowie des Befreiungsmomentes der Arbeit
des Menschen, missverstanden werden.157 Die libertas Christiana ermöglicht
in ihrer Verpflichtung auf den anderen durch die ihr geschenkte glaubende
Befreiung arbeitende Befreiung, d.h. hebende Freiheit und setzt damit die
Befreiung des Indiviuums zur substantiellen Freiheit. Das alles impliziert
streng das personale, individuale Subjekt, diesen nicht zu ersetzenden
Freiheitsfaktor, mit dem allerdings von vornherein intersubjektive Freiheit gegeben

ist, denn «im Begriffe des Subjekts ist der Begriff der Intersubjektivität
als der transzendental-logisch frühere Begriff schon enthalten.»158

Ist von der Freiheit der Person in reformatorischer Sicht die Rede, so wird
zurecht die Gewissensfreiheit genannt.159 «Die Freiheit des Christen versteht
er (Luther) nicht als Willensfreiheit, sondern als Gewissensfreiheit.»160 Präzise

bestimmt Luther die libertas conscientiae:

156 Hegel (Grundlinien der Philosophie des Rechts § 18, Zusatz, S. 55f.): «Die christliche

Lehre, dass der Mensch von Natur böse sei, steht höher wie die andere, die ihn für gut
hält; ihrer philosophischen Auslegung zufolge ist sie also zu fassen. Als Geist ist der
Mensch ein freies Wesen (U. K.: Dem ist reformatorisch theologisch zu widersprechen,
zumindest bedarf es der theologischen Präzision.), das die Stellung hat, sich nicht durch
Naturimpulse bestimmen zu lassen. Der Mensch, als im unmittelbaren und ungebildeten
Zustande, ist daher in einer Lage, in der er nicht sein soll und von der er sich befreien
rnuss. Die Lehre von der Erbsünde, ohne welche das Christentum nicht die Religion der
Freiheit wäre, hat diese Bedeutung.»

157
Vgl. Hegel, Grundlinien des Philosophie des Rechts, § 194, S. 231: «Die Vorstellung

als ob der Mensch in einem sogenannten Naturzustande, worin er nur sogenannte einfache
Naturbedürfnisse hätte, und für ihre Befriedigung nur Mittel gebrauchte, wie eine zufällige

Natur sie ihm unmittelbar gewährte, in Rücksicht auf die Bedürfnisse in Freiheit lebte,
ist, noch ohne Rücksicht des Moments der Befreiung, die in der Arbeit liegt... - eine
unwahre Meinung, weil das Naturbedürfnis als solches und dessen unmittelbare Befriedigung

nur der Zustand der in die Natur versenkten Geistigkeit und damit der Rohheit und
Unfreiheit wäre, und die Freiheit allein in der Reflexion des Geistigen in sich, seiner
Unterscheidung von dem Natürlichen und seinem Reflexe auf dieses, liegt.» Vgl. G.

Ebeling, Lutherst. III, 380 Anm. 47, 381.
158 H. Krings a.a.O. 507.
159G. Ebeling (Lutherst. III, 385f.) konstatiert, dass «die Wortverbindung Freiheit des

Gewissens ein Hauptleitwort im Freiheitskampf der Neuzeit bis in die Idee der Menschenrechte

hinein»«zum ersten Mal» bei Luther zu finden ist. Als früheste Erwähnung dieser
Wortverbindung verweist Ebeling (Lutherst. III, 386 Anm. 65) auf die Stelle WA 8, 606,30-
39 (De votis monast., 1525).- Im Rahmen meines Aufsatzes ist es nicht möglich, näher auf
die Gewissensfreiheit einzugehen. Ich verweise auf den Luthers Auffassung gut und präzise

komprimierend wiedergebenden Abschnitt IV. 2. Verhältnis der Freiheit zum Gewissen
des Ebelingschen Aufsatzes Der kontroverse Grund der Freiheit (in: Ders., Lutherst. III,
385ff.) und die dortigen Literaturhinweise. - Zum theologischen Diskurs des Gewissens in
der protestantischen Dogmatik unseres Jahrunderts vgl. A. Freund, Gewissensverständnis
in der evangelischen Dogmatik und Ethik im 20. Jahrhundert, Berlin/New York 1994.

160 G. Ebeling, Lutherst. I, 320 mit Zitierung von WA 8, 575,27f. (De vot. monast.):
«Conscientia liberata est, id quod abundantissime est liberari.» (Ebeling, ebd. 320

Anm. 33).



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 373

«Christliche... Freiheit ist... die Freiheit des Gewissens, durch die das Gewissen von
den Werken frei wird; nicht, dass keine geschehen, sondern dass es auf keine vertraut. Das
Gewissen nämlich ist nicht eine Kraft des Wirkens, sondern eine Kraft des Urteilens, die
über die Werke urteilt. Sein eigentliches Werk ist (wie Paulus Römer 2,15 sagt) anzuklagen
oder zu entschuldigen, Angeklagten (Schuldner) oder Befreiten (Freigesprochenen),
Erschreckten (Ängstlichen) oder Sicheren zu konstituieren. Daher ist sein Amt, nicht zu tun
(machen), sondern über die Taten und das Tun zu sagen (entscheiden), ob sie anklagen
oder dem Wohl dienend vor Gott sind. Dieses also hat Christus befreit von den Werken, da

er durch das Evangelium dieses lehrt, keinen Werken zu vertrauen, sondern allein auf seine

Barmherzigkeit zu hoffen.»161

Gewissensfreiheit ist dort, wo das Gewissen freigemacht ist durch das

rechtfertigende Handeln Gottes in Jesus Christus von den soteriologisch
aufgeladenden Werken. Gewissensfreiheit wird dort geboren, wo der Befreiung
von den Werken durch Christus im Glauben vertrauend dem Evangelium
entsprochen wird. So konstituiert und profiliert sich das Gewissen als «Kraft
des Urteilens (virtus iucandi)». Der durch die Profilierung des Gewissens qua
Evangelium Geprägte ist als Einzelner, als Subjekt, als Indiviuum in seiner
nichtsubstituierbaren Originalität unverwechselbar Person Die Euangelica
libertas conscientiae ist nicht kollektivistisch als die das Individuum, die Person

übergehende direkte Gattungs- und «man»-Ausstattung zu haben. Sie

geht immer mit dem konkreten personalen Subjekt. So ergibt sich letzterem
hehre Freiheit des Gewissens, denn «das Gewissen aber soll niemandem
unterworfen sein, weil es durch das Evangelium Freiheit von der Sünde hat, vom
Tode, vom Gesetz, von der Hölle und allen menschlichen Satzungen».162 Die
reformatorische Freiheitsbotschaft mit ihrer Euangelica libertas conscientiae
und mit ihrer Betonung der Freiheit der Person, des Individuums, darf aber
nicht individualistisch missverstanden werden.162 Das durch das Evangelium
vom Zwang der guten Werke befreite und getröstete Gewissen revolutioniert
in seiner virtus iucandi die Denk- und Handlungsart ständig. «Das befreite
Gewissen revolutioniert» also nicht nur, wie G. Ebeling meint, «die
Motivation» «Der Glaubende bedarf keiner guten Werke für sich selbst; er ist in

161 WA 8, 606,31-39 (De vot. monast.).
162 WA 25, 312,10-12 (In Esaiam scholia):«conscientia nulli debet esse subiecta, quia

habet per Euangelion libertatem, ut sit libera a peccato, morte, lege, inferno et omnibus
traditionibus humanis.»

163 U. Asendorf (Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit -

Hegels lutherisches Erbe als Frage an die lutherische Theologie, in: a.a.O. 116): «Die
modernen Lutheraner haben sich die reformatorische Freiheitsbotschaft... im wesentlichen

individualistisch» angeeignet. Asendorf betont nachrücklich die Bedeutung Hegels,
um dieser individualistischen Einengung zu entgehen: «Hegels lutherischer Beitrag ist also
dieser, die Freiheit eines Christenmenschen sowohl innerlich wie äusserlich zu begreifen.
Was von der Persönlichkeit gilt, hat eine Entsprechung in den grossen Bewegungen der
Geschichte... Hegel hat also das Thema der Freiheit eines Christenmenschen im Sinne
Luthers universalisiert.» (Asendorf, ebd. 105).



374 Udo Kern

ihnen frei zum Dienst für andere. Das befreite Gewissen hat dadurch aber
auch umwälzende ...Folgen»: «Der Vorrang religiöser Werke fällt dahin; der
Christ ist zu allem frei, was jeweils notwendig ist, ohne Zwang von Vorschriften

und so, dass der heilige Geist auch im geringsten weltlichen Tun am Werke

ist.164 Das blieb nicht Theorie, sondern hat die Welt verändert.»165 Der
durch die Euangelica libertas conscientiae freie Mensch ist nicht der
individualistisch am Ich festgekrallte.166 Der vom Evangelium her Freie durchbricht

und lässt die unfrommen statischen Zeiten, Werke, Orte, mit ihren
Versklavungen hinter sich und wird befähigt zu freiheitlicher dynamischer
Liebe. Er ist der «vir liber in omne tempus, in omne opus, in omnem locum,
in omnem personam». In Luthers Operationes in psalmos von 1519/21

heisst es:

«'In tempore suo.' [Ps 1,3] O aureum et amabile verbum, quo asseritur libertas iustitiae
Christianae! Impii stati sunt dies, stata tempora, certa loca, quibus sic inhaerent, ut si pro-
ximus fame esset moriturus, non ab illis divelli possint. At beatus hic vir liber in omne tempus,

in omne opus, in omnem locum, in omnem personam. Utcumque sese obtuleril casus,
tibi serviet; quodeumque invenerit manus eius, hoc faciet. .omnibus ubique per omnia servit

estque vere vir omnium horarum, omnium operum, omnium personarum et imagine sui

patris omnia in omnibus et super omnia.»

Wer diesen Satz begreift, wird sich sehr hüten, von individualistischer
Enge in bezug auf den reformatorischen Freiheitsbegriff zu sprechen. Die
Freiheit des Individuums, die Freiheit der Person gilt stets im Zusammenhang
mit dem Ort, der Zeit, dem Werk, dem Personsein des anderen, ist
gesellschaftlich ausgelegt. Der freie, der durch Gott freigemachte Mensch ist der in
seinem Person- und Individuumsein profilierte originale Mensch als er selbst,
als der «zu sich selbst in ein Verhältnis gebracht, insofern er zu Gott in ein
Verhältnis gebracht ist», eben durch den Glauben, «der Gottes Freiheit unsere

Freiheit werden lässt». So ist der «freie Mensch... der vom Zwang zu sich
selbst befreite Mensch.»168 Der durch den Glauben zu sich selbst zurecht
gebrachte und so «vom Zwang zu sich selbst» befreite Mensch «ist frei zur
Kommunikation mit anderen Menschen»169 in ihren Zeiten, Orten, Werken, Um-

164 Ebeling (Lutherst. III, 392, Anm. 79) zitiert WA 40,1; 348,1-5 (Gal. Vorl., 1531):

«...spiritus est, quiequid in nobis fit et geritur per spiritum; Caro, quiequid secundum car-
nem et extra spiritum. ergo omnia officia et fruetus spiritus saneti: alere prolem, diligere
uxorem, obedire magistratui sunt fruetus spiritus. Apud Papistas sunt carnalia, quia non
intelligunt, quid crealura.»

I6-?G. Ebeling, Lutherst. III, 391f.
166 «Individualethik gab es für Luther gar nicht. Das Moralische war für ihn eo ipso das

Zivile, das Politische.» (G. Ebeling, Lutherst. III, 392).
167 AWA 2, 49,7-12.17-19 WA 5, 38,27-32, 39,5f. Vgl. G. Ebeling, Lutherst. III, 391f.

Anm. 78.
168 E. Jüngel, Unterwegs zur Sache. Theologische Bemerkungen, München 1988, 253.
169 E. Jüngel a.a.O. 254.



Freiheil als Vermächtnis der Reformation 375

ständen. Libertas Christiana hat, obwohl sie nicht politische Freiheit im engeren

Sinne ist, politische Kompetenz, indem sie politische Freiheit auf ihre
Weltlichkeit und Sachlichkeit hin behaftet und sie vor Ideologisierung, Theo-
kratisierung als deren Destruktion bewahrt, also davor, zur diabolischer libertas

carnis Verderben bringend zu verkommen.170 Das wird theologisch sauber

buchstabiert durch das theologische Urteilspotential (virtus iucandi) der
Zweireichelehre mit ihren Distinktionen, ihrer synthetischen Leistung, ihren
Affirmationen und Negationen.171

Libertas Christiana in ihrer theologischen Applikation als Euangelica
libertas conscientiae172 greift als solche kritisch urteilend kritisch-aedifikato-
risch in das In-der-Welt-sein des Menschen ein. Sie ist nicht aus dieser Welt,
sie wirkt aber in dieser. Gerade, weil sie als Evangelische Freiheit als Gabe
des Glaubens sich dem dreieinigen Gott verdankt, hat sie die Potenzen in be-

zug auf die Integritäten der durch das peccatum radicale173 gefährdeten libertas

civilis.
Aus der reformatorisch entdeckten libertas Christiana als Euangelica

libertas conscientiae folgen -unbeschadet historischer Irritationen- zwei strenge

Postulate, Fundamentalerfordernisse: die freiheitliche Kirche und der frei-
heilliche Staat. Diese sind nicht als solche christliche Freiheit (Es gilt die di-

170 G. Ebeling (Lutherst. III, 392): «Die evangelische Freiheit ist nicht politische Freiheit,

wohl aber ermöglicht sie den rechten Umgang mit politischer Freiheit, um diese
politische Freiheit vor dem Verfall in fleischliche Freiheit zu bewahren.» Ebeling verweist
(ebd. 392f. Anm. 81) auf Luthers Gal.-Vorlesung von 1531 (WA 40 II, 2,9-3,9).

171
Vgl. U. Kern, Die durch Barmen deünierte Zweireichelehre a.a.O. 237 - 254. - Von

der Zweireichelehre aus wäre es durchaus möglich, kritisch-affirmativ Elemente des
transzendentalen Freiheitsdiskurses H. Krings theologisch recht zu verorten; was allerdings im
Rahmen dieses Aufsatzes nicht möglich ist. Die Grundintention Krings ist in folgenden
Zitaten gut erkennbar: «Der vollständige Begriff der Freiheit enthält nicht nur die
transzendentalen Strukturelemente des Sich-Öffnens, des Gehaltes und der Selbstvermittlung,
sondern auch die materiale Bestimmtheit des Gehaltes und der Selbstvermittlung als Freiheit

und die Dependenz aller durch bedingte Gehalte vermittelten Freiheitsvollzüge von
dem primären Vollzug als Freiheit für Freiheit.» (Krings a.a.O. 507) Für Krings ist «die
politische Freiheit eine unabdingbare Konkretion der transzendentalen Freiheit Denn
die freie Bejahung der anderen Freiheit wird nicht geschichtlich konkret, es sei denn in
einer Sozietät, die sich als Sozietät aus der ursprünglichen Bejahung von Freiheit
versteht.» (Krings a.a.O. 508) Der Staat, der «als solcher 'wirkliche Freiheit'» nicht ist und
auch diesen Anspruch nicht erheben darf (auch um seiner selbst willen), schafft als ein
geschichtliches «Kommerzium der Freiheit» und in diesem Sinne «freier Staat... die
geschichtlich notwendigen Voraussetzungen für konkrete Selbstbestimmung der Sozietät
und ist die Rechtsordnung der Freien.» (Krings a.a.O. 508).

«Gewissen im Sinne Luthers ist der anthropologische Ort, auf den als den Adressaten

hin alle theologischen Aussagen ausgerichtet und an dem sie als Geschehen erfahrbar
sind, der deshalb die Bedingung ihres Verstehens ist.» (G. Ebeling, Lutherst. III, 109)
«Conscientia, das Gewissen - das ist für die Confessio Augustana der Ort im Weltgeschehen,

wo das Evangelium eingreift.» (G. Ebeling, Lutherstud. III, 359).
Zum peccatum radicale vgl. G. Ebeling, Lutherst. III. 77ff.



376 Udo Kern

stinetio christianae libertatis. Das heisst hier: keine [ontologische] Identifizierung

zwischen libertas Christiana und libertas civilis.), aber deren in der Liebe
um des Nächsten willen auch heute nötigen strengen Erfordernisse und
Konsequenzen. Freiheitlicher Staat heisst nicht, der in sich selbst freie Staat, der
dem analytisch-substantial Freiheit eignete, sondern der von seinen eigenen
Absolutsetzungen freie und dann als solcher nützliche, dem Gemeinwesen
und Gemeinwohl dienende Staat. Die freiheitliche Kirche hat Immanuel
Kant mit seiner ekklesiologischen Grundbestimmung Kirche als Hausgenossenschaft

der Freien mehr als nur im Visier.174 Der freiheitliche Staat prägt
zumindest intentional Spinozas Option eines freien Staates: «Es wird gezeigt,
dass in einem freien Staat jedem erlaubt ist, zu denken, was er will, und zu
reden, wie er denkt»175 Spinoza hat zurecht gemeint, dass der freiheitliche Staat
der Erhaltung und Förderung des Friedens im Gemeinwesen, der Frömmigkeit

und dem Einzelnen diene.176 Der freiheitliche Staat ist nicht der christliche

Staat im Sinne einer (zumindest partiellen) Identität von libertas Christiana

und staatlicher und gesellschaftlicher Liberalität. Christliche Freiheit,
reformatorisch verstanden, ist Glaubensfreiheit, die sich der Relation zu Gott
verdankt; sie west nicht aus dem (idealen) Staat und freiheitlicher
Gesellschaftsutopie, aber sie nötigt zum freiheitlichen Staat, der Frieden und
Gerechtigkeit schafft. Freiheitlich ist der freiheitliche Staat nicht im Sinne absoluter,

letzter göttlicher Freiheit, sondern als libertas civilis relativ geschichtlich,

Vorletztes. Der freiheitliche Staat darf nicht vergötzt, religionisiert,
primärtheologisch aufgeladen werden. Er dient fundiert von der libertas civilis -
und nicht frei von Fehl und Irrtum - dem Frieden und der Gerechtigkeit in
einer von der Sünde gefährdeten, also fehlbaren Welt.177

Die libertas civilis ist, solange sie wirklich bürgerliche weltliche Freiheit
ist, notwendiges vehiculum libertatis christianae in der Welt. Indem sie

gottgewollt weltlich ist, d.h. Frieden und Gerechtigkeit im In-der-Welt-sein dient,
gilt sie verpflichtend konkret dem Nächsten. Rationalität, vernehmende und
entscheidende Vernunft, überlegtes Handeln, Effizienz, auch Macht und
Erfahrung, Komplementarität von Nüchternheit und Leidenschaft sind hier ge-

174 Das gilt trotz aller Unzulänglichkeiten und moralistischen Engführungen der notae
ecclesiae Kants. Vgl. U. Kern, Kirche als «Hausgenossenschaft» der Freien. Grundstrukturen

der Ekklesiologie Immanuel Kants, ThLZ 109 (1984) 705-716.
177 Baruch Spinoza, Der Theologisch-politische Traktat, Leipzig 1967, 333.
176 Spinoza a.a.O. 344.
177 In der Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland «Evangelische Kirche

und freiheitliche Demokratie. Der Staat des Grundgesetzes als Angebot und Aufgabe»
von 1985 (Gütersloh 19863,15) heisst es: «Die Theologie der Reformatoren hat in der
Entstehungszeit des modernen Staates dessen Friedensfunktion hervorgehoben und
nachdrücklich betont, dass der Staat mit der ihm von Gott verliehenen Autorität unter
sündigen Menschen, die zur Bosheit neigen, ein Mindestmass an Ordnung wahren soll.»



Freiheit als Vermächtnis der Reformation 377

fragt. Libertas Christiana ist nicht libertas civilis, sie ist aber nicht ohne diese
für den Menschen.

Libertas Christiana ist als Freiheit des Evangeliums Jesu Christi nicht
politische Freiheit, nicht libertas civilis, nicht libertas carnalis, sie ist geistliche
Gewissensfreiheit.

«Ea est, qua Christus nos liberavit, non e Servitute aliqua humana aut vi Tyrannorum,
sed ira Dei aeterna. Ubi? in conscientia. Hie resistit neque latius progreditur nostra libertas.
Nam Christus nos liberos reddidit non Politice, non carnaliter, sed Theologice seu spiritua-
liter, hoc est. ut conscientia nostra sit libera et laeta, nihil timens venturam iram. Ea est ve-
rissima ac inaestimabilis libertas, ad cuius magnitudinem et maiestatem caeterae (politica
et carnalis) collatae vix sunt una stilla vel guttula.»178

Aber als solche geistliche Gewissensfreiheit befähigt libertas Christiana
(kritisch) urteilend zu fundamentaler Option für libertates civiles. Indem und
da libertas Christiana clare et distincte streng «theologice seu spiritualiter»
definiert ist, macht sie tüchtig zu säkularem Gebrauch der Freiheit und wehrt
utopistischer Idealisierung, Theokratisierung, Romantisierung, Religionisie-
rung und Vergötzung derselben. Sie befreit die Freiheit in der Welt von ihren
Verderben bringenden Absolutsetzungen und lehrt menschliche Freiheit,
nüchtern und besonnen in der auch immer gefährdeten Welt ihren Weg je
und je zu finden.

Udo Kern, Rostock

178 WA 40 II, 3,20-26 (Gal.kom. 1531).


	Freiheit als "Vermächtnis der Reformation"

