
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 4

Artikel: Gottes Wort - die Predigt des Evangeliums als Gericht und Gnade in
einem : zu den theologischen Grundentscheidungen in den
evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottes Wort - die Predigt des Evangeliums als Gericht
und Gnade in einem

Zu den theologischen Grundentscheidungen in den evangelisch¬
lutherischen Bekenntnisschriften

Oft genug wird übersehen, dass die lutherischen Bekenntnisschriften,
insbesondere die Augsburger Konfession, in ihrem gesamtkirchlichen
Wahrheitsgehalt und -anspruch, nämlich kein «äusserlich, zeitlich, sondern innerlich,

ewig Wesen und Gerechtigkeit des Herzens zu lehren (71/CA XVI 4)',
nicht einfach Voraussetzung oder Grundlage kirchlicher Verkündigung sind,
sondern in der Gültigkeit ihrer Aussagen selber schon Ausdruck der Predigt
an sich sein wollten. Sie sind und waren nach ihrer eigenen Bekundung damit
auch nichts anderes als «allein Zeugnis und Erklärung des Glaubens», und
«wie (auch) jederzeit die Heilige Schrift in strittigen Artikeln in der Kirche
Gottes von den damals Lebenden verstanden und ausgelegt» worden ist (769/
Ep.Summ.Begr.8); sie beanspruchten damit einen ähnlichen,wenn nicht sogar
gleichwertigen Rang mit den altchristlichen Symbolen oder (oekumenischen)
Konzilsbeschlüssen; sie, diese Bekenntnisschriften, konnten mithin auch darum

nie ergänzungs- oder interpretationsbedürftig gewesen sein. Die Verbindlichkeit

der hier «für alle Zeiten bezeugten Wahrheit»2 war somit auch nicht
mit einem nicht nur irgendwie gearteten enzyklopädischen Versuch einer
dogmatischen Durchdringung dann jemals noch einzuholen gewesen; sie war
damit auch in ihrer kirchlichen Bedeutung und theologischen Verpflichtung
stets mehr als nur die «Entfaltung einer Lehraussage» oder auch nur die
normative «Auslegung» schon geschehener Verkündigung oder Schriftauslegung),

sondern die «einfältige,unwandelbare, (und) beständige Wahrheit»
(842/SD Summ.Begr.20) - auch bei unseren Nachkommen» (840/SD
Summ.Begr.16). - Die verpflichtende Autorität gerade auch der Bekenntnisschriften

musste aber dann mithin auch über sich selber hinausweisen, wenn
nicht die in ihnen ausgedrückte reformatorische Entdeckung darüber verloren

gehen sollte, nämlich; der in Christus seines Heiles gewiss werdende
Mensch, oder der an Christus gebundene Glaube, dass er, Christus, solches
tun werde.

Doch dieser Glaube zerbrach dann jede Bevormundung und stellte den
Menschen jeweils in die Unmittelbarkeit vor Gott. So hatte auch jedes
theologische Bemühen darin die sich selbst einzugestehende Begrenztheit zu
finden und damit auch diese als Einschränkung einer potestas magistri innerhalb

1 Die Belegstellen wurden zitiert: Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen

Kirche, Göttingen 71976.
2 E. Schott, Die zeitliche und ewige Gerechtigkeit, Berlin 1955,12



Gottes Wort 327

eines jeden kirchlichen Wirkens einzuräumen gehabt. Und nur dieses war
dann gleichsam auch die Geburtsstunde der Wittenberger Reformation
gewesen. « So bezeugte zwar die Kirche den Glauben, aber nie konnte sie dazu

verpflichten»; sie hatte den Menschen auf Christus (alleine) zu verweisen und
damit diesem oder eben solchem Glauben auch jede Gesetzlichkeit und Dog-
matisierung genommen3. Durchgehend wird darum auch für diese
Ausschliesslichkeit und Gewissheit des Menschen in den Bekenntnisschriften
«von Herzen glauben» gebraucht; eine Formulierung und Argumentation,
die schon von sich aus jedem Versuch einer lehrgemässen Erfassung zurvo-
kam und auch schon den späteren Pietismus des Luthertums somit sprachlich
vorbereitet hatte.

1.1 Christus - die göttliche Wahrheit

Aus der Unmittelbarkeit dieses göttlichen Wahrheitsgehaltes haben
deshalb auch die Reformatoren darauf verzichten können, ihre Confessio Fidei
ausdrücklich mit Väterbeweisen anzureichern oder gar zu belegen. Lediglich
dem Artikel von der Person Christi (804/Ep.VlII) wurde ein Catalogus Testi-
moniorum (1101 ff.) hinzugefügt; aber damit dann eben auch mehr als nur die
theologische Übereinstimmung der an der Schrift gewonnenen reformatorischen

Glaubens-Erkenntnis mit den altkirchlichen Konzilsentscheidungen
hier ausgesagt werden sollte, nämlich: der Glaube an den Christus in der
Schrift, in dem allein alles gerichtet wird und schon ist; und nur dieses dann
auch das neue und eben immer wiederzuentdeckende Evangelium alleine
gewesen war.

Wer aber diese Gesamtheit der Bekenntnisschriften hingegen zu dogma-
tisieren versuchte, stiess sehr bald auf irgendwelche ergänzungsbedürftigen
Einzelaussagen oder gar auf vermeintliche theologische Fehlstellen, die es

dann selbstredend zu beheben galt, aber doch nur zugleich - auch wider Willen

- zu einer konfessionellen und auch exegetischen Verengung evangelischer
Predigt schlechthin führen musste. Doch die eigentliche Ursachen für diese
Diastase des Verstehens (oder des Verlustes des Predigtinhaltes überhaupt)
blieben gleichwohl unerkannt. Schon die Konkordienformel (als «lautere,
richtige und endliche Wiederholung etlicher Artikel Ausburgischer Confesi-
on...») bewegte sich in der begrifflichen (oder eben herauszarbeitenden
terminologischen) Erfassung sehr nahe an der Grenze des hier erkenntnistheoretisch

noch möglichen. - Diese innere Widerspannung des Wahrheitsgehaltes
(in der Aporie des menschlichen Wortes und seiner Sprache) ist darum auch

von den nachgeborenen Generationen oft genug nicht durchzuhalten ver-

3 Cf. E.Schott, op.cit. pag.lt/12.



328 Thomas Baske

mocht worden und wie es sich etwa insbesondere an jener Theologiegeschichte
ablesen liesse, die sich aus den Darlegungen von Gesetz und Evangelium

ergab (790ff.Ep.V; 951ff./SD V), doch darüber dann das in den Bekenntnisschriften

gerade bezeugte Evangelium selber (in welcher zeitbedingten
Gestalt auch immer - oder wie es dann doch auch nicht weniger vom biblischen
Schrifttum selber zu gelten gehabt hätte) als jene alleinige Wegweisung, die
«die Tür in die ganze Bibel auftut» (159 /Ap. IV 3), vergessen wurde. -
Gleichwohl war mit dem besonderen Wahrheitscharakter einer solchen
Bekenntnis- (oder Glaubens-) Aussage aber nie ausgeschlossen, dass nicht in
eben dieser gleichen Weise auch anderen Orts ein solches «Zeugnis und
Erklärung des Glaubens» hätte geschehen können, und so stets auch geboten
blieb. Die «göttliche Wahrheit» war eben nie zu kanonisieren sondern allein
aus dem Glauben des jeweils Einzelnen zu bewähren, und also auch an die
Person Christi gebunden, wie auch davon öffentlich zu predigen war: «...dass

niemand Gott versühnt wird... allein durch den Glauben an Christum» (ibid.).
Und dieses in so unmissverständlicher Form für alle dann ausgesprochen zu
haben,war und blieb das Verdienst der Lutherischen Bekenntnisschriften und
ihrer darauf gründenden Vorrangstellung; jede Prüfung und Wahrung
evangelischer Predigt konnte und durfte so nicht mehr hinter diese theologische
Erkenntnis zurückfallen. Jede kirchliche Verlautbarung musste sich mindestens

an diesem Glaubenszeugnis messen lassen und durfte erst von daher
(auf Christus weisend) ihre autoritative Gültigkeit zum Glauben beanspruchen.

Oder mit den Worten der Konkordienformel (837/838/ SD Summ.Begr.
10):

«Es werden aber hiermit andere gute, nützliche reine Bücher, Auslegung der Heiligen
Schrill, Widerlegung der Irrtümer, Erklärung der Lchrartikel nicht verworfen, welche,
wofern sie dem jetztgemeldeten Fürbild der Lehre gemäss als nützliche Auslegung und Erklärung

gehalten und nützlich gebraucht werden können; sondern was bisher von der Summe
unserer christlichen Lehre gesagt, wird allein dahin gehend gemeint, dass man habe eine
einhellige, gewisse, allgemeine Form der Lehre, dazu sich unsere evangelischen Kirchen
sämtlich und insgemein bekennen, aus und nach welcher, weil sie aus Gottes Wort genommen,

alle anderen Schriften, wiefern sie zu probieren und anzunehmen, geurteilt und reguliert

werden sollen».

Und dennoch gibt es - und das im Unterschied zu jenem reformierten
Bemühen, nämlich in einer Art Prolegomena auch die Autorität der Schrift als

«Lehrstück» in den verschiedensten Confessiones dogmatisch zu umschreiben

und danach den «Schriftinhalt zu erheben»4 - in dem Konkordienbuch
der evangelisch-lutherischen Kirche keinen besonderen Artikel über die Heilige

Schrift; sie wurde immer nur gleichsam - und in einem zu meist von den

4 Cf. E.Schott, ibid.



Gottes Wort 329

Nachfahren nicht scharf genug beobachteten Sinne - normierend vorausgesetzt.

Schon in der Vorrede der Confessio Augustana wurde so darauf verwiesen

(45/CA 8), was « auf Grund göttlicher Heiliger Schrift» von Pfarrern und
Predigern bei uns «gepredigt, gelehrt, gehalten und unterrichtet» würde. -
Allein «Gottes Wort soll den Artikel des Glaubens stellen und sonst niemand,
auch kein Engel» (421/AS II 2). Jede Begrenzung auf ein Schriftcorpus war
aber damit schon im Voraus verwehrt. Auch künftigen Ergebnissen einer
biblischen Einleitungswissenschaft (Textbestand und Überlieferungsgeschichte)

war damit jede theologische Virulenz genommen und jeder « philosophischen

und jüdischen Weise» einer Exegese, «die die ganze Lehre vom Glauben

unterdrückt», schon im Voraus der Boden entzogen worden.5 Es wurde
stets als selbstredend vorausgesetzt, dass der an Christus gebundene Glaube,
wie er im Bekenntnis bezeugt und aus dem Wort Gottes geschöpft worden war
(Gott als Brunnquell aller Güter - 674/GK), «über» und «hinter» jede Exegese

hinausführte. Im Umgang mit der Schrift als Grundlage für eine vollmächtige

Verkündigung gab es somit auch nur noch eine und jede schulmeisterliche

Textanalyse im Voraus schon ausschliessende Epexegese. Denn nur insoweit

sie auch «Christum treibet», gewann dann diese Schrift auch ihre einzige
und verlässliche Berechtigung als Grundlage aller Verkündigung Gottes; keine

historische (oder wissenschaftliche Forschung konnte darum diesen
Bekenntnisanspruch auch aus dem Konkordienbuch noch jemals mindern.6 Der
zwar als Einzelabhandlung fehlende Artikel über die Schrift war darum auch
im Ganzen des Glaubenszeugnisses schon längst gegenwärtig und erklärte
sich aus den Bekenntnisaussagen mithin selber (CA Teil I); der Inhalt der
Schrift als Evangelium war jedenfalls schon durch die Predigt selber zuvor
bereits gegeben und konnte so auch niemals hernach aus dem mit noch so grosser

Akribie erforschten Text dann noch ermittelt werden (auch die Teufel
könnten die Schrift nicht weniger gut lesen und benutzen - aber was dann daraus

auch alles herleiten und beweisen wollen - Matthäus 4,1-11; denn selbst
sie würden noch nötigenfalls die Historien, aber eben nie die Vergebung der

5 ...quod talibus locis scripturae scu philosophico seu iudaico more intellectis aboient
iustitiam lidei et excludunt mediatorem Christum. 230 Ap. IV.

6 Der Verdeutlichung halben sei hier z.B. auch auf Luthers Vorrede zu den Episteln
Sankt Jakobi und Judas verwiesen: «Auch ist das der rechte Prüfstein, alle Bücher zu
tadeln, wenn man sieht, ob sie Christum treiben oder nicht. Sintemal alle Schrift Christus
zeigt (Römer 3) und Paulus nichts denn Christus wissen will (I.Corinther 2). Was Christum
nicht lehrt, das ist nicht apostolisch, wenn's gleich Petrus oder Paulus lehrte; wiederum
was Christum predigt, das ist apostolisch, wenn's gleich Judas, Hannas, Pilatus und Hero-
des täten... Die Epistel aber S.Judas kann niemand leugnen, dass sie ein Auszug oder
Abschrift ist aus S.Peters anderer Epistel, so derselben Worte fast alle gleich sind. Auch so
redet er von den Aposteln als ein Jünger längst hernach...» - Auch Luthers Kritik an dem
universitären, verschulten Lehrbetreib würde heute weitgehend in gleicher Weise gegenüber

den Theologischen Fakultäten und Kirchlichen Ausbildungsstätten vorzubringen
sein.



330 Thomas Buske

Sünden glauben - 79/CA XX). - Die Schrift als Evangelium war also nie an
den Text, sondern stets an den darin bezeugten Christus Gottes gebunden
und damit auch als die Summe des Gottes Worte entscheidender als jede zu
erörternde Kanonizität oder Selbstverstehensweise eines Textes Stets
entschied eben nicht die Zuverlässigkeit einer Historizität sondern die aller
«Seelen Seligkeit» einschliessende Verkündigung. Oder in der nun nicht
mehr überraschenden Gleichsetzung von Lutherischem Katechismus und
Schrift: « Wir bekennen uns auch zu dem kleinen und grossen Katechismus
Doktor Luthers, wie solche beiden Catechismi in den Werken Luthers ver-
fasst sind, als zu derLaienbibel (so schon Luther selber: der Katechismus ist
eine Kinderpredigt oder der Laien Biblia, 1528 - WA 30 1 27), darin alles
begriffen, was in der Heiligen Schrift weitläufig gehandelt und einem
Christenmenschen zu seiner Seligkeit zu wissen vonnöten ist. (Und) nach dieser
Anleitung...sollen alle Lehrer angestellt und was derselben zuwider als unseres
Glaubens einhellige Erklärung entgegen verworfen und verdammt werden. -
Solcher Gestalt wird auch der Unterschied zwischen der Heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments und aller anderen Schriften erhalten,und bleibt
allein die Heilige Schrift der einzige Richter, Regel und Richtschnur, nach
welcher als dem einigen Probierstein7 sollen und müssen als Lehren erkannt und

geurteilt werden, ob sie gut oder böse, recht oder unrecht seien. - Die anderen

Symbola aber und angezogenen Schriften sind nicht Richter wie die Heilige

Schrift, sondern allein Zeugnis und Erklärung des Glaubens, wie jederzeit

die Heilige Schrift in streitigen Artikeln in der Kirche Gottes von den
damals Lebenden verstanden und ausgelegt, und derselben widerwärtigen Lehre

verworfen und verdammt werden» (769/Ep.Summ.Begr.5-8).

1.2 Die evangelische Tradition aus der Schrift

Nicht die Exegese des bibliscen Textes erschloss mithin auch das Wort
Gottes zur Predigt als Evangelium, sondern die Prüfung und Übereinstimmung

mit der schon aus der Schrift geschehenen Predigt von Christus; denn
nur wie es auch der Katechismus aus kürzeste zusammenfasste, war die
Schrift «Richter, Regel und Richtschnur»; aber zugleich als solche Predigt
dann auch die «Tür», die überhaupt erst den Weg in das Verständnis der
Schrift eröffnete, nämlich allein über Christus dann selber; denn nur seine

Auslegung, sie galt auch nötigenfalls selbst gegen jeden biblischen Text; nur
er Christus,verwandelte den Text in die zur Grundlage jeder Predigt zu
machende Heilige Schrift, so wie es sich auch die J ünger auf dem Wege nach Em-
maus hatten sagen lassen müssen: O ihr Toren und träges Herzens, zu glauben

7 Lapis Lydicus (Wetzschiefer aus Lydien / der Schleifstein).



Gottes Wort 331

alledem, was die Propheten geredet haben. Musste nicht Christus solches
leiden und zu seiner Herrlickeit eingehen? Und fing an von Mose und allen
Propheten und legte ihnen alle Schriften aus, die von ihm gesagt waren (Lukas
24,25 ff.). Oder noch deutlicher und unmissverständlicher auch den Juden
und Schriftgelehrten gegenüber: «Suchet in der Schrift, denn ihr meinet, ihr
habet das ewige Leben darin; und sie ist's, die von mir zeuget» (Johannes
5,39). - Doch damit diese «christliche Regel nicht unterginge», bedurfte es

«tüchtiger Prediger» (397/Ap.XXVIlI 4), aber nicht weniger auch des einmütigen

Glaubensbekenntnisses, wie es darum noch einmal in der Konkordien-
formel zusammengefasst war: «denn dass unsere Kirchen und Schulen in der
Lehre Gottes Worts, auch lieblicher christlicher Einigkeit erhalten und wie
bei Lebzeiten Doktor Luthers nach Anleitung Gottes Wort christlich und
wohl angestellt und fortgepflanzt werden möchten, so ist doch gleicher
Gestalt wie noch bei der heiligen Apostel Leben in den Kirchen, darinnen sie das

reine und lautere Wort Gottes gepflanzt, durch falsche Lehrer verkehrte Lehr
eingeschoben worden, also auch über unsere Kirchen um unserer und der
undankbaren Welt Unbussferigkeit und Sünde willen verhängt» (743/Vorrede).

Die Predigt allein in «Gottes Wort wohl begründet» war darum auch
zugleich jenes «christliche Bekenntnis» und jener «Glaube», der uns «aus
göttlicher, prophetischer und apostolischer Schrift» «gewiss» und « durch die
Gnade des Heiligen Geistes in unseren Herzen und christlichen Gewissen

genugsam versichert» worden ist (759/Vorrede). Doch diese Form eines
evangelischen Schriftprinzips bedurfte so keiner weiteren Darlegungen mehr; es

konnte sich nur noch aus sich selber verstehen, und musste damit auch in der
Confessio Fidei in und mit jeder ganzheitlichen Schau der Predigt und des

Evangeliums gelesen werden; denn so «glauben, lehren und bekennen wir
(auch), dass die einzige Regel und Richtschnur, nach welcher zugleich alle
Lehrer und Lehre gerichtet und geurteilt werden soll, seind allein die prophetischen

und apostolischen Schriften Alten und Neuen Testaments, wie
geschrieben steht: Dein Wort ist meines Fusses Leuchte und ein Licht auf
meinem Wege (Psalm 119,115). Und S.Paulus: Wenn ein Engel vom Himmel
käme und predigte anders, der sei verflucht (Galater 1,8)» (767/Summ. Begr.

1). Oder wie es darum auch die Solida Declaratio wiederholte und wie es

allein «durch Luther» «aus Gottes Wort wiederum erläutert» worden war:
und so bekennen wir uns «nochmals hiermit» «zu der in Gottes Wort
wohlbegründeten Augsburgischen Konfession» «von Grund unseres Herzens», und
«bleiben bei demselben einfältigen, hellen und lauteren Verstand, wie solches
die Worte mit sich bringen, und halten gedachte Konfession für ein christliches

Symbol, bei dem sich dieser Zeit rechte Christen nächst Gottes Wort sollen

finden lassen» (830/SD 4). Die hier «aus Gottes Wort zusammengzogene»
«allgemeine summarische Lehre» sollte und konnte darum also auch nie ein

«neues Bekenntnis unseres Glaubens» gewesen sein, sondern der Erweis,
dass wir uns «zu den öffentlichen allgemeinen Schriften bekennen... so in al-



332 Thomas Baske

len Kirchen der Augsburgischen Konfession und allewege... gehalten und
gebraucht worden» sind (833/SD Summ.Begr.2). So halten wir uns auch «erstlich

zu den prophetischen und apostolischen Schriften Alten und Neuen
Testaments als zu dem reinen und lauteren Brunnen Israels, welcher allein die
einzige und wahre Richtschnur ist, nach der alle Lehrer und Lehre zu richten
und zu urteilen ist» (834/SD Summ.Begr.3), und wie es aus den nachfolgenden

und die Schrift darin bestätigenden Zeugnissen der drei altchristlichen
Symbola, den Schmalkaldischen Artikeln und dem Grossen und Kleinen
Katechismus als Lehr- und Predigtinhalt jedermann vor Augen gestellt worden
war.

Nicht die exegetische Arbeit am Text und erst recht nicht die kaum
eingestandenen erkenntnistheoretischen Präliminarien etwa auch einer rabbini-
schen Tradition, sondern der im Voraus bestimmte Inhalt der Predigt begründete

somit die Schriftgemässheit des biblischen Kanons; es war die mit der
Person des Christus Gottes verbundene und durch seine in den Evangelien
überlieferte eigene Schriftauslegung vorgezeichnete apostolische und
prophetische Predigt zugleich. Die Lutherischen Bekenntnisschriften haben diese

den Aposteln letztgültig gebotene Verkündigung nur theologie- und
kirchengeschichtlich auf's neue umschrieben und damit in ihrem Wesen historiée

wiederentdeckt.8 Nicht dass die Schrift die alleinige Grundlage der
Verkündigung sein sollte - denn dieses vermochten viele zu behaupten und dann

jeweils auch auf ihre Weise zu exegesieren -, sondern was die Schrift im
Eigentlichen zur Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments erhob, war also
die ausschliessliche Kernfrage der lutherischen Reformation überhaupt. Die
Schriftgemässheit ergab sich so also nie aus dem Textbefund selber - er war
genau genommen ein theologisches Adiaphoron -, sondern «dass Jesus Christus

allein unser Heil ist...», wie es z.B. bis heute auch in der Kirchenordnung
von Berlin-Brandenburg, im Vorspruch über Schrift und Bekenntnis verbindlich

niedergelegt worden ist.

2.1 Das fremde und das eigentliche Werk Gottes in der Predigt

Da jedoch diese in der sichtbaren und doch gleichwohl verborgenen
Gestalt sich verwirklichende Einheit der Predigt oft genug nur in der begrifflichen

Definition zu erfassen versucht wurde, und damit ebenso die nicht auch

zugleich von den Bekenntnisschriften selber eingestandene und stets auch

vorausgesetzte Oszillation des jeweils gebrauchten Wortes immer wieder un-

8 Zum reformatorischen Auslegungsprinzip habe ich in Verbindung mit Luthers altte-
stamentlicher Schriftauslegung unter dem Titel: Der Christus absconditus in der Predigt
der kleinen Propheten, Neustadt / Aisch 1991, etliche Beobachtungen, namentlich auch

von Rudolf Hermann zusammengetragen: Christus als Ausleger und Inhalt der Schrift
zugleich.



Gottes Wort 333

beachtet blieb, wurden umso mehr dann hermeneutische und homiletische
Ersatzkonstruktionen gesucht, wie sie vor allem auch schon missverständlich
aus der Konkordienformel in der Polarisierung von «Gesetz und Evangelium»

für die Rechtmässigkeit einer jeweiligen Predigt herausgelesen und fast
schon wie eine unabdingbare Konfessionsaussage behauptet wurden - aber
damit schliesslich auch der eigentliche Sprachgebrauch übersehen werden
musste. Gerade auch für die Konkordienformel ergab sich mithin jene
Notwendigkeit, dass ihre absichtsvollen Bemühungen, nämlich die nach wenigen
Jahrzehnten schon auftretenden Fehlinterpretationen aufzufangen und wieder

zurecht zu rücken, nur stets in der Rückverweisung auf den urspünglichen
Gebrauch von Theologoumena, namentlich auch aus dem Schrifttum
Luthers, überhaupt zu verstehen waren. Nicht durfte nämlich übersehen werden,

dass der immer nur übergeordnete Begriff aWemeGottes Wort war und
bleiben sollte; und dieses so auch schon dem Adam im Paradies geboten war,
dann auch solches gleicherweise seinem Weibe zu predigen; und so schon
damals. nämlich im Anfang dann auch jener Baum, «der Baum der Erkenntnis
oder des Lebens», zugleich der «Predigtstuhl Adams» gewesen sein musste,
wie es auch Luther auslegte.9 - Was also war dann auch jenes Gebot - schon
damals dem Adam im Paradies gegeben, oder den Aposteln spätem befohlen
(«Gehet hin in alle Welt...») - eben nicht nur Gesetz und Evangelium,
Gericht oder Gnade, sondern stets beides zugleich; nämlich jene unbestrittene
Predigt Gottes oder eben sein Wort alleine. «Denn das Gesetz Gottes (war)
ihnen in das Herz geschrieben, und den ersten Menschen gleich nach der
Erschaffung auch ein Gesetz gegeben» (963/SD VI 5), wie es auch die erste Tafel
der Mosaischen Gebote umschrieb. «Denn obwohl «den Gerechten kein
Gesetz gegeben ist», wie der Apostel zeugt (I.Timotheus 1,9), «sondern den
Ungerechten», so ist doch solches nicht bloss zu verstehen...», und damit nicht
nur die Frage nach dem «dritten Gebrauch des Gesetzes» bereits entschieden,
sondern völlig gegenstandslos geworden war. Nur das von der Person Gottes
losgelöste Wort musste Menschen als das richtende Gesetz jedenfalls dann
erscheinen, sobald es auch in dieser seiner Verselbständigung Gott gegenüber,
nämlich aus der Stetigkeit des Wortes Gottes selber, sich schmerzhaft zu
erkennen aufdrängte; aber dieses hinwiederum sich dann doch nur eigenlich an
dem «Gläubigen» und davon Wissenden vollzog und ihm «auf seine eigene
Heiligkeit und Andacht zu verfallen» verbot (968/SD VI 20). Der göttliche
Ursprung des Wortes allein, er sollte auch im Gesetz nicht verlöschen,
sondern darin wiedergewonnen werden... dass nämlich, «obwohl die rechtgläubigen

und wahrhaft zu Gott bekehrten und gerechtfertigten Christen vom Fluch
des Gesetzes erledigt und freigemacht seien, dass sie sich doch im Gesetz des
Herrn täglich üben sollen, wie geschrieben steht (Psalm 1 oder 119): Wohl

l) Hier sei besonders auf Luthers Genesisvorlesung verwiesen: Einzelheiten habe ich
dargestellt in: Conditio hominis, Neustadt / Aisch 1983.



334 Thomas Baske

dem, der Lust zum Gesetz des Herrn hat und redet von seinem Gesetz Tag
und Nacht. - Denn das Gesetz ist ein Spiegel, in welchem der Wille Gottes,
und was ihm gefällig, eigentlich abgemalt ist, das man den Gläubigen stets
fürhalten und bei ihnen ohne Unterlass fleissig treiben soll»(963/SD VI 4). Nur
die innere Dichotomie des Menschen oder seine Zerrissenheit vor Gott liesse
somit auch das Wort Gottes in Gericht und Gnade zerfallen und rnusste dann
in jener Widerspannung durchgehalten werden, die das Wesen, Wirken und
die Gabe Gottes an den Menschen nicht ganz und ungeschmälert zu erkennen
und zu empfangen vermochte (Ja, sollte Gott wirklich gesagt haben... /Genesis

3,1). So sind und waren auch «die Gläubigen in dieser Welt nicht vollkommen

erneuert, sondern der alte Adam hängt ihnen an bis in die Grube, so bleibet

auch in ihnen der Kampf zwischen dem Geist und dem Fleisch. Darum
haben sie wohl Lust an Gottes Gesetz nach dem innerlichen Menschen, aber das
Gesetz in ihren Gliedern widerstrebt dem Gesetz in ihrem Gemüt» (Römer
7,23), dergestalt sie dann immer ohne Gesetz und gleichwohl nicht unter,
sondern im Gesetz seien, (und) im Gesetz des Herrn leben und wandeln, und
doch aus Trieb des Gesetzes nichts tun» (967/SD VI 18). Gleiches versuchte
die Konkordienformel bereits als «rechte christiche Lehre» («Vom dritten
Gebrauch des Gesetzes» 795/Ep.VI) in ihrer ersten Darlegung vorzutragen:
«Wir glauben, lehren und bekennen, obwohl die rechtgläubigen und wahrhaft
zu Gott bekehrten Menschen vom Fluch und Zwang des Gesetzes durch Christus

befreit und lediggemacht, dass sie doch der Ursache nicht ohne Gesetz
seien, sondern darum von dem Sohne Gottes erlöst werden, dass sie sich in
demselben Tag und Nacht üben sollen (Psalm 119,1). Wie denn unsere ersten
Eltern auch vor dem Fall nicht ohne Gesetz gelebt, welchen das Gesetz Gottes

auch in die Herzen geschrieben, da sie zum Ebenbild Gottes geschaffen
worden» waren... so dass also «die Predigt des Gesetzes nicht allein bei den

Ungläubigen und Unbussfertigen, sondern auch bei den Rechtgläubigen,
wahrhaftig Bekehrten, Wiedergeborenen und durch den Glauben mit Fleiss
zu betreiben sei. Denn ob sie wohl wiedergeboren und im Geist ihres Gemüts
erneuert, so ist doch solche Wiedergeburt und Erneuerung in dieser Welt
nicht vollkommen, sondern nur angefangen, und stehen die Gläubigen mit
dem Geist ihres Gemüts in einem stetigen Kampf wider das Fleisch, das ist,
wider die verderbte Art und Natur, so uns bis in den Tod anhanget, um
welchen alten Adams willen, so im Verstand, Willen und allen Kräften des
Menschen steckt...» - «Also ist und bliebe das Gesetz beides: bei den Bussfertigen
und Unbussfertigen, bei den wiedergeborenen und nicht wiedergeborenen
Menschen ein einiges Gesetz, nämlich der unwandelbare Wille Gottes, und ist
der Unterschied, soviel den Gehorsam belanget allein an dem Menschen...»

Damit wurde aber vorausgesetzt, dass nicht allein die Vereinzelung der
Sünde, nämlich in der jeweiligen Tat nach Aussen einen Menschen in seinem

Gegenüber zu Gott auch nur schon wesenhaft alleine bestimmen könnte;
denn nur das Menschsein im Ganzen offenbarte je einem Menschen, was mit



Gottes Wort 335

Gottes Gottheit für immer unvereinbar blieb. «Von der Erbsünde» hiess es so
auch (nach Luther): «Natursünde, Personensünde, wesentliche Sünde... dass

(nämlich) nicht allein die Worte, Gedanken und Werke Sünde seien, sondern
dass die ganze Natur, Person und Wesen des Menschen durch die Erbsünde
zu Grunde gänzlich verderbt sei» (861/SD I 53). Nur die Wiederbringung der
Predigt, das von Gott erneuerte Wort sollte hier erlösen. - Ausdrücklich wurde

dazu auf eine Predigt Luthers verwiesen: Christus sagt im Evangelium des

Johannes(16,8): «Der Heilige Geist wird die Welt strafen um die Sünde, darum

dass sie nicht an mich glauben. Ja, was ist das für eine ernstliche und
schreckliche Anzeigung und Predigt Gottes Zorns über die Sünde denn eben
das Leiden und Sterben Christi, seines Sohnes? Aber solange dieses alles
Gottes Zorn predigt und den Menschen schreckt, so ist es noch nicht das

Evangelium, noch Christi eigene Predigt, sondern Mosis und das Gesetz über
die Unbussfertigen. Denn das Evangelium und Christus ist ja nicht geordnet
und gegeben zu erschrecken noch zu verdammen, sondern die, so erschreckt
und blöde sind, zu trösten und aufzurichten». Und abermals: «Der Heilige
Geist wird die Welt strafen um die Sünde, welches mag nicht geschehen ohne
durch des Gesetzes Erklärung» (956/SD V 13 - WA XV 228,15); aber dieses

zugleich dann dennoch auch Evangelium oder eben immer nur ein und dieselbe

Predigt war, nämlich Gott selber, er, der hier mit dem über alle Zeiten
hinweg unwandelbaren und ewigen und darum auch immer gleichen Wort an
seinen Menschenkindern alleine handelte. «Denn weil die blosse Predigt des
Gesetzes ohne Christo, entweder vermessene Leute macht, die sich dafür halten,

dass sie das Gesetz mit äusserlichen Werken erfüllen könnten, oder ganz
und gar in Verzweiflung geraten, so nimmt Christus das Gesetz in seine Hände

und legt dasselbe geistlich aus (Matthäus 5,21 ff.; Römer 7,6.14) und offenbarte

also seinen «Zorn vom Himmel» herab über alle Sünder, wie gross
derselbe sei, dadurch sie in das Gesetz gewiesen werden und aus demselben erst
recht lernen, ihre Sünde erkennen, welche Erkenntnis Mose nimmermehr aus
ihnen hätte erzwingen können. Denn wie der Apostel zeugt (Il.Corinther
3,13-16), da gleich «Mose gelesen wird», so bleibt doch immer die Decke, so

er «vor sein Angesicht hing», unaufgedeckt, dass sie das Gesetz geistlich, und
wie grosse Dinge es von uns fordert, und weil wir solches nicht halten noch
erfüllen könnten, wie tief es uns verflucht, nicht erkennen. «Wenn sie sich
aber zu dem Herrn bekehrt haben, alsdann wird solche Decke abgetan»
(Il.Corinther 3)» (954.5/ SD V 10). - «Darum muss der Geist Christi nicht
allein trösten, sondern auch durch das Amt des Gesetzes die Welt um die Sünde
strafen» (Johannes 16,8) und also (auch) im neuen Testament tun (wie der
Prophet sagt): opus alienum ut faciat proprium (Jesaja 28,21 das ist, er muss
ein fremdes Amt verrichten (welches ist strafen), bis er kommt zu seinem

eigenen Werk, das ist trösten und von der Gnade predigen, darum er denn uns
durch Christum erworben und gesandt und (um) d(ies)er Ursach (willen)
auch der Tröster genannt wird (Johannes 16,7; 14,16.26)...» oder wie es Lu-



336 Thomas Buske

ther sagte: «Es ist alles des Gesetzes Predigt, was da von unserer Sünde und
Gottes Zorn predigt, es geschehe, wie und wann es wolle. Wiederum ist

(aber) das Evangelium eine solche Predigt, die nichts anderes denn Gnade
und Vergebung in Christo zeiget und gibt, wie wohl es (auch) wahr und recht
ist, dass die Apostel und Prediger des Evangeliums (wie auch Christus selbst

getan hat) die Predigt des Gesetzes bestätigen und bei denen anfahen, die
ihre Sünde noch nicht erkennen (oder) noch vor Gottes Zorn erschrocken
sind...» (955.6/ SD V 12). Mithin sich auch die «Offenbarung der Sünde» nur
allein vor diesem Wort vollzog; denn «die Decke Mosis (Il.Corinther 3,13-16)
hängt allen Menschen vor Augen, solange sie die blosse Predigt des Gesetzes
und nicht von Christo hören und also ihre Sünde aus dem Gesetz nicht recht
lernen kennen, sondern entweder vermessene Heuchler werden, wie die
Pharisäer, oder verzweifeln wie Judas etc.; so nimmt (denn) Christus das Gesetz
in seine Hände und legt dasselbe geistlich aus (Matthäus 5,21-48; Römer
7,14). Und also wird «Gottes Zorn vom Himmel herab offenbart» über alle
Sünder (Römer 1,18), wie gross derselbige sei, dadurch sie in das Gesetz
gewiesen werden und alsdann aus demselben erst recht lernen ihre Sünde
erkennen, welche Erkenntnis Mose nimmermehr aus ihnen hätte erzwingen
können (791/Ep. V 8).

Das «Wort Gottes» musste also nach der Vermahnung S.Pauli «recht
geteilet» bleiben, und dennoch war es im Eigentlichen nicht als Gesetz und
Evangelium zu unterscheiden, sondern stets nur der Ausdruck für den von
Menschen im Wort zu erkennenden Zwiespalt vor Gott. Mochte darum auch
das eine Wort Gottes je für den Menschen «von Anfang der Welt her in der
Kirche Gottes» als «zwo Predigten» gemäss dem Sein und der Bestimmung
des Menschen vor dem Anspruch Gottes erscheinen und «allewege mit
gebührendem Unterschied» auch weiterhin «getrieben» werden müssen, so hatte

es doch stets nebeneinander (conveniente tarnen discrimine) und also
immer nur in ein und derselben Predigt von Christus zugleich, aber nie
«nacheinander» zu geschehen (959/ SD V 23; cf.Anm.5 ibid.); oder auch das
«besonders herrliche Licht» des Wortes Gottes, in der Unterscheidung von
Gesetz und Evangelium würde verlöschen... «dass (nämlich) das Gesetz
eigentlich eine göttliche Lehre sei, welche (da) lehrt, was recht sei und Gott
(wohl-)gefällig und strafet alles, was Sünde und Gottes Willen zuwider ist».
Und damit auch schon die Frage entschieden war, «ob die Predigt des heiligen
Evangelii eigentlich nicht sei allein eine Gnadenpredigt, die Vergebung der
Sünden verkündigt, sondern auch eine Buss- und Strafpredigt, welche den

Ungläubigen strafet, der im Gesetz nicht gestraft sondern allein im Evangelium

gestraft werde» (790/Ep. V 1). - «Demnach, obwohl die Predigt vom Leiden

und Sterben Christi, des Sohnes Gottes, ein ernstlich und schrecklich Predigt

und Anzeigen Gottes Zorns ist, dadurch die Leute erst recht in das
Gesetz geführt, nachdem ihnen die Decke Mosis hinweggetan, dass sie erst recht
erkennen, wie grosse Dinge Gott im Gesetz von uns fordert, deren wir keine



Gottes Wort 337

halten können, und dennoch alle unsere Gerechtigkeit in Christo suchen sollen.

- Doch solange dies alles (nämlich Christi Leiden und Sterben) für den
Menschen nur allein Gottes Zorn predigt, so ist es (gleichwohl) noch nicht des

Evangelii eigentliche Predigt, sondern Mosis und des Gesetzes Predigt, und
demnach ein fremdes Werk Christi, dadurch er kommt zu seinem eigenen
Amt, das ist Gnade predigen, trösten und lebendig machen, welches eigentlich

die Predigt des Evangelii ist» (792/Ep.V 9).

2.2 «Der andere und der eigentliche Verstand des Evangeliums»

Das persönliche Verhältnis eines Menschen zu Gott übestieg so am Ende
jedes Bemühen um eine lehrgemässe Erfassung und Richtigkeit. Stets war
über eine solche hinauszuweisen, und dann auch in der begrifflichen
Durchdringung als theologische Aufgabe wachzuhalten, wie es auch die
Bekenntnisaussagen von der ewigen Vorsehung und Gnadenwahl widerspiegelten; es

blieb auch dann noch bei der nur immer einen Predigt des alleinigen und
unwandelbaren Wortes Gottes oder des Christus selber; denn was Glauben war
und sein sollte, das war mitnichten auch schon jemals definierbar, wohl aber
stets jeweils sehr genau derjenige zu bezeichnen, dem dieser Glaube galt, und
wem es immer wieder von neuem zu verkündigen war. Auch die Prädestination

war darum nie «im heimlichen Ratschluss Gottes» selber zu suchen,
sondern allein in seinem alles zugleich offenbarenden «Wort». Dies «Wort Gottes

aber führte uns zu Christo, der das «Buch des Lebens» ist, in welchem alle
die geschrieben (und erwählt) sind, welche da ewig selig werden sollen, wie
geschrieben steht: Er hat uns durch denselben (Christus) erwählt, noch ehe
der Grund der Welt gelegt war (Epheser 1,4)». So musste es auch «allein aus
dem heiligen Evangelium von Christo gelernt werden, in welchem klar
bezeugt wird, wie Gott alles unter dem Unglauben beschlossen, auf dass er sich
aller erbarme und nicht will, dass jemand verloren werde, sondern sich jedermann

zur Busse bekehre und an den Herrn Christus glaube (Römer 11,32;
Ezechiel 33,11; 18,23; I.Timotheus 2,6)» (817.818/ Ep. XI 7). Insofern könnte
sich auch «ein Christ des Artikels von der ewigen Gnadenwahl Gottes (nur in
der Weise) annehmen, wie sie im Worte Gottes offenbart, welches uns Christus

als das Buch des Lebens vorhält, das er uns durch die Predigt des heiligen
Evangeliums aufschliesst und offenbart, wie geschrieben steht: Welche er
erwählt hat, die hat er auch berufen (Römer 8,30), in dem wir die ewigenWahl
des Vaters suchen sollen, der in seinem ewigen göttlichen Rat beschlossen,
dass er ausserhalb denen, so seinen Sohn Christum erkennen und wahrhaftig
an ihn glauben, niemanden wolle selig machen» (819/Ep. XI13).

So wiederholte die Konkordienformel vom freiem Willen (oder richtiger
nach Luther: de servo arbitrio), was bereits die Confessio Augustana vom



338 Thomas Baske

Predigtamt bekundet. «Die Bekehrung (den Glauben) aber wirket Gott, der
heilige Geist nicht ohne Mittel, sondern gebraucht dazu die Predigt und das

Hören Gottes Worts, wie geschrieben steht (Römer 1,16): Das Evangelium ist
eine Kraft Gottes, selig zu machen. Item: Der Glaube kommt aus dem Gehör
Gottes Worts (Römer 10,17). Und ist Gottes Wille, dass man sein Wort hören
und nicht die Ohren verstopfen soll. Bei solchem Wort ist der Heilige Geist
gegenwärtig und «tut» auf die Herzen, dass sie wie die Lydia in der
Apostelgeschichte (16,14) darauf merken, und alsbald bekehrt werden, allein durch
die Gnade und Kraft des Heiligen Geistes, dessen Werk alleine die Bekehrung

des Menschen ist» (777/Ep.II 4f.)
Doch diese Predigt war unteilbar und das hier zu verkündigende Wort

Gottes stets immer der ganze Christus sichtbarlich und doch noch als künftiger

Herr verborgen; und dennoch war er stets bis in die irdische Geschichte
hinein als «wahrer Mensch» und «wahrer Gott» in einem dann gleichwohl
uneingeschränkt gegenwärtig, sooft und wo auch immer von ihm in apostolischer

Vollmacht (und öffentlich) gepredigt werden würde, «...dass (eben)
Christus unsere Gerechtigkeit weder nach der göttlichen Natur allein, noch
auch nach der menschlichen Natur alleine, sondern der ganze Christus nach
beiden Naturen, allein in (diesem) seinem Gehorsam sei, den er als Gott und
Mensch (zugleich) dem Vater bis in den Tod geleistet und uns damit Vergebung

der Sünden und das ewige Leben verdient hat, wie geschrieben steht:
Gleichwie durch eines Mannes Ungehorsam viele Sünder worden, also durch
eines Menschen Gehorsam werden viele gerettet (Römer 5,19)» (782/Ep.III
3); und damit auch jene Folgerung für den hermeneutischen Inhalt der Predigt
unabweislich: «...dass dieser Glaube sei nicht ein bloss Erkenntnis der Historien

von Christo, sondern eine solche Gabe Gottes, dadurch wir Christum,
unseren Erlöser im Wort des Evangeliums recht erkennen und auf ihn
vertrauen, dass wir allein um seines Gehorsams willen, aus Gnaden, Vergebung
der Sünden haben, für fromm und gerecht von Gott, dem Vater gehalten und
ewig selig werden» (783/Ep.III 1); und nur in dieser dann hier zu predigenden
Einheit eines ewigen und gleichen göttlichen Wortes und seines Wirkens am
Menschen sich das Geschehnis dieses das ganze Verhältis zu Gott bestimmenden

Glaubens vollzog: es war die Unteilbarkeit auch der menschlichen Person
jeweils vor Gott, die doch nur in dem scheinbaren Paradox einer solchen
Widerspannung eigener Erfahrung erkannt werden konnte (als simul iustus et
peccator). So war auch darum der «Glaube» (wie auch schon die Apologie im
deutschen Text von Justus Jonas formulierte), «welcher für Gott fromm und
gerecht macht, nicht allein dies, dass ich wisse die Historie, wie Christus
geboren, gelitten etc. (das wissen die Teufel auch), sondern die Gewissheit oder
das gewisse und starke Vertrauen im Herzen, das ist, mit ganzem Herzen die
Zusage Gottes für gewiss und wahr halten, durch welche mir angeboten wird
ohn mein Verdienst Vergebung der Sünd, Gnad und alles Heil durch den
Mittler Christum. Und auf dass niemand wähne, es sei ein bloss Wissen der



Gottes Wort 339

Historie, so setze ich das hinzu, der Glaube ist, dass sich mein ganzes Herz
desselbigen Schatzes annimmt, und ist nicht mein Tun, nicht mein Schenken
und Geben, nicht mein Werk oder Bereiten, sondern dass ein Herz sich des

tröstet und ganz darauf verlässt, dass Gott uns schenkt, uns gibt, und nicht wir
ihm, (so) dass er uns mit allem Schatz der Gnaden in Christo überschüttet»;
woraus dann auch leichtlich dieser «Unterschied zwischen dem Glauben und
der Frömmigkeit, die durch das Gesetz kommt, zu merken war. Denn der
Glaube ist ein solcher Gottesdienst und Latria, da ich mir schenken und
geben lasse. Die Gerechtigkeit aber des Gesetzes ist ein solcher Gottesdienst,
der da Gott anbeut unsere Werke. So will Gott aber nur durch den Glauben
also geehret sein, dass wir von ihm empfahen, was er verheisst und anbeut»
(169.170/ Ap IV 48).10

«Und solchen Glauben und Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit wird als
der grösste, heiligste Gottesdienst gepriesen sonderlich schon in den Propheten

und Psalmen. Denn wiewohl das Gesetz nicht vornehmlich predigt Gnade
und Vergebung der Sünden, wie das Evangelium, so sind doch die Verheis-
sungen von dem künftigen Christo von einem Patriarchen auf den anderen
geerbt, und haben gewusst, auch geglaubt, dass Gott durch den gebenedeiten
Samen, durch Christum, wolle Segen, Gnade, Heil und Trost geben. Darum
so sie (auch) verstunden, dass Christus sollte der Schatz sein, dadurch unsere
Sünde bezahlt worden, haben sie gewusst, dass unsere Werke ein solche grosse

Schuld nicht bezahlen können. Darum haben sie Vergebung der Sünden.
Gnade und Heil ohne alle Verdienst empfangen und durch den Glauben an
die göttliche Verheissung, an das Evangelium von Christo sind sie selig worden

als wohl wir oder die Heiligen im neuen Testament» (171/Ap.IV 57). -
Die «Widersacher» übersahen deshalb auch, dass genauso auch in der Busse
die contritio und fides in einem Menschen zusammenfalllen mussten, nämlich:

«das reuige und zerschlagene Herz und der Glaube, dass ich glaube, dass
ich Vergebung der Sünden durch Christum erlange» (252/Ap.XII 2). Denn
«dieweil Gott durch das Wort wahrlich neu Leben und Trost in's Herz gibt,
so werden auch (schon) durch (die) Gewalt der Schlüssel wahrhaftig hier auf
Erden die Sünden losgezählt, also dass sie für Gott im Himmel los sein, wie
der Spruch lautet. Wer euch hört, der hört mich (Lukas 10,16)» (259/Ap.XII
41 f.). Nicht der Glaube oder gar «in genere», dass «insgemein geglaubt wird,
dass ein Gott sei...» usw. hatte darum allem anderen Geschehnis in der Berufung

eines Menschen und so auch etwa in der Busse voranzugehen, sondern
dieser war stets die alleinige Erfüllung in Gott selber. «Wir reden» deshalb
von einem (solchen) Glauben, da ich für mich gewiss glaube, dass mir die Sün-

10 Nicht unerwähnt möge die Anmerkung in der zitierten Ausgabe der Bekenntnisschriften

bleiben: Römer 9.4; 12,1 7.aipeia gebührt nach Johannes Damaszenus allein Gott
- im Gegensatz zur jipooKÙvitcnç den Bildern gegenüber. Loofs. Dogmengeschichte § 43,7.
So auch Thomas, Summa contra gentiles 1 III c.120.



340 Thomas Baske

den vergeben seien um Christi willen. (Und auch nur) von diesem Glauben
streiten wir, der nach dem Schrecken folgen soll und muss und das Gewissen
trösten und das Herz in dem schweren Kampf und Angst wieder zufrieden
mache» (263/Ap.XII 60). Der Mensch damit in jene unentrinnbare Totalität
der paulinischen Aussage gestellt war und blieb: Alles, was nicht aus dem
Glauben kommt, ist Sünde (Römer 14,23), aber damit auch zugleich jede
Lehrmeinug vor der seelsorgerlichen Verpflichtung zu verstummen und
zurückzutreten hatte. Denn dass das «Gesetz» uns «nur allezeit anklage» und
doch durch «keinen Menschen erfüllt» werden konnte, oder wie Paulus sagt:
Das Gesetz richtet nur Zorn an - war nur im und als Wort Gottes aufzuheben.
Und mochten sie darum auch wohl fragen, wie etwa Chrysostomus und die
Sententiarii, «wie (aber schon) einer gewiss» würde, «dass ihm die Sünde
vergeben sei? (Und) es (hier) wahrlich wohl (des) Fragens wert sei, (und
deshalb) wohl (auch) dem, der da dann rechte Antwort gäbe. (Denn) auf dies al-
lernötigste Fragen ist nicht möglich zu antworten, es ist auch nicht möglich,
das Gewissen in Anfechtung recht zu trösten oder zu stillen, man antwortet
denn auf diese Meinung: Es ist Gottes Beschluss, (und) Gottes Befehl von
Anbeginn der Welt her, dass uns durch den Glauben an den gebenedeiten
Samen, das ist, durch den Glauben um Christi willen ohn Verdienst sollen Sünden

vergeben werden. So jemand aber daran wanket oder zweifelt, der straft
Gott Lügen in seiner Verheissung, wie (auch) Johannes sagt. (Deshalb) sagen
auch wir nur, dass ein Christ solches für gewiss als Gottes Befehl halten soll,
und hält er es also, so ist er gewiss und fühlet Frieden und Trost» (270/Ap.XII
88f.). Oder: «...damit die Herzen ein rechten und gewissen Trost und Hoffnung

haben mögen, so weisen wir sie, wie Paulus tut, auf die göttliche Zusage
der Gnade in Christo, und lehren, dass man glauben müsse, dass Gott nicht
um unserer Werke, (auch) nicht in Erfüllung des Gesetzes, uns das ewige
Leben gibt, sondern um Christi willen, wie Johannes, der Apostel, in seiner Epistel

spricht: Wer den Sohn hat, der hat das ewige Leben; wer (aber) den Sohn
nicht hat, der hat das Leben nicht (I.Johannes 5,12)» (225/Ap.IV 333). - Und
dieser Besitz war für einen Menschen dann stets mehr, als er selber je wollen
oder tun konnte; denn selbst «Gott lieben» war doch nur stets die «Gerechtigkeit

des Gesetzes» und die «erfüllte (gleichwohl) niemand». «Darum lehret
das Evangelium (auch) eine neue Gerechtigkeit, dass wir um Christi willen
Gott (alleine) gefallen, ob wir das Gesetz (gleichwohl doch) nicht erfüllen
(könnten)» (221/Ap.IV 315).

«Das Evangelium» (Gericht und Gnade in einem) musste mithin auch «alle

Menschen strafen, dass sie in Sünden geboren sein und dass sie alle schuldig
des ewigen Zornes und Todes waren, und (doch zugleich auch) ihnen Vergebung

der Sünden und (ewige) Gerechtigkeit durch Christum» erwerben.
«Und dieselbe Vergebung, Versöhnung und Gerechtigkeit wird durch den
Glauben empfangen. Denn die Predigt von der Busse oder dieser Stimme des

Evangeliums: Bessert euch, tut Busse, wenn sie recht in die Herzen geht, er-



Gottes Wort 341

schreckt sie die Gewissen und ist nicht ein Scherz, sondern ein grosser Schrek-
ken, da das Gewissen sein Jammer und Sünde und Gottes Zorn fühlt. (Denn)
in d(ies)em Erschrecken (da werden und) sollen die Herzen wieder Trost
suchen. ...wenn sie (nämlich) glauben an die Verheissung von Christo...» (172/
Ap. IV 62).

Nur wenn darum zugleich auch uneingeschränkt beachtet würde, dass alle
Gebote (des Dekalogs) stets schon vom ersten Gebot her umschlossen waren,
und dieses Luther auch im erste Hauptstück seines Katechismusses dadurch
zum Ausdruck brachte, dass der «Beschluss» der Gebote nur eigentlich die
Fortsetzung des Ersten gewesen war, liess sich jene Berechtigung finden, sie

in dem besonderen Sinne zugleich auch als Gesetz zu charakterisieren. «Hier
aber an diesem Ort nennen wir das Gesetz die Zehn Gebote Gottes, wo
dieselben in der Schrift gelesen werden» (160/Ap.IV 6), aber damit nicht
zugleich das Gesetz definitorisch erschöpft war, sondern eine Rückverweisung
dann auf das Wort verlangte.11 Nur in dieser jedes Naturgesetz und die
Vernunft mit all ihren heidnischen und selbstverständlichen Vorstellungen des
menschlichen Zusammenlebens, oder eben die zweite Tafel (weil «die natürlichen

Gesetze nirgend so fein und ordentlich verfasst sind als in Mose», oder
«wo Mosis Gesetz und Naturgesetz Ein Ding sind») dann übersteigenden
Deutung des Gesetzes im Worte Gottes schlechthin war auch zugleich dem
Menschen je das Eingeständnis abgerungen, dass wir es weder «erfüllen noch
halten» könnten, «ehe wir nicht den Heiligen Geist empfangen hätten» (174/
Ap.IV 70).12 Auf diese Meinung hat so «Augustin viel wider die Pelagianer
geschrieben und de spiritu et litera gesagt: Darum wird uns das Gesetz und
seine Gerechtigkeit vorgehalten, dass, wer sie tut, dadurch lebe, und dass ein
jeder, so er seine Schwachheit erkennt, zu Gott, welcher allein gerecht macht,
komme, nicht durch seine eigenen Kräfte, noch durch den Buchstaben des
Gesetzes, welches wir nicht erfüllen können, sondern durch den Glauben...»
(182/Ap.IV 106). Wie auch schon im Propheten (Jeremia 31,33) geschrieben
steht: Ich will mein Gesetz in ihr Herz geben. - Und Römer 3,31 sagt Paulus:
Wir heben das Gesetz nicht auf durch den Glauben, sondern richten das
Gesetz auf. - Wie auch Christus selber sagt: Willst du ewiglich leben, so halte die
Gebote (Matthäus 19,17). Und wiederum Paulus (Römer 5,20): Die Gnade
sei mächtiger als die Sünde (185.189/ Ap.IV 123.150).

" Die vom E. Schlink. Theologie der lutherischen Bekenntnisschriften, Berlin 1954,
den Abschnitten Gesetz und Evangelium vorangestellte These dürfte - gemessen an dem
im Gesamtcorpus der Bekennlnisschriften vorliegenden Gebrauch des Gesetzes - nicht
umfassend genug angelegt sein: «Gottes Gesetze sind die in der heiligen Schrift geschriebenen

Zehn Gebote.»
12 Luthers Argumentation zum Dekalog ist besonders eindeutig in seiner Schrift

«Wider die himmlischen Propheten» 1524/25 (WA 18 64-81) nachzulesen.



342 Thomas Baske

Was darum im Wort und durch seine Predigt geschehen sollte, ging
deshalb stets über die Erkenntnis des Dekalogs selber hinaus; oder wie es Augustinus

als theologischer Gewährsmann (und nicht nur für den Augustinermönch

Luther) überraschend einfach formulierte: «Alle Gebote halten wir
denn, wenn uns alles, das wir nicht haben, vergeben wird. - Darum will (denn)
Augustinus, dass auch die guten Werke, welche der Heilige Geist in uns wirkt,
Gott nicht anders gefallen, denn also, dass wir glauben, dass wir Gott
angenehm seien um Christi willen, nicht dass sie an ihnen selbst sollten Gott gefallen.

Und Hieronymus sagt wider Pelagium: Denn wir sind gerecht, wenn wir
uns für Sünder erkennen, und unsere Gerechtigkeit steht nicht in unserem
Verdienst, sondern in Gottes Barmherzigkeit» (195/Ap.IV 172). Denn «diese

einige solutio löset (dann) alle Sprüche auf, die wider uns (die Evangelischen)
angezogen werden, nämlich dass man das Gesetz ohne Christus nicht recht
tun kann, und ob schon äussere Werke geschehen, dass doch Gott die Person
nicht gefällt ausser Christus. Denn wir bekennen, dass die Schrift diese zwo
Lehren führt: Gesetz und Verheissung der Gnade» (197/Ap.IV 188).

Die Predigt des Evangeliums oder Gottes Wort enthielt somit immer
zugleich Gericht und Gnade in einem. Keinem Menschen konnte in dieser Welt
auch schon darum das «Wörtlein» «Evangelium» in «einerlei Verstand» auch
aus der «Heiligen Schrift» erscheinen; es war jener «recht zu bedenkende
Zwiespalt», wie der Mensch ihn an sich selber im Angesicht Gottes zuerkennen

hatte. Auch die «alten und neuen Kirchenlehrer» vermochten darum
nicht weniger immer nur in «zweierlei Weise» von Evangelium zu reden.
«Denn einmal wird es gebraucht, dass dadurch verstanden die ganze Lehre
Christi, unseres Herrn, die er auf Erden in seinem Predigtamt und im neuen
Testament zu führen befohlen, und also damit die Erkärung des Gesetzes und
Verkündigung der Huld und Gnade Gottes, seines himmlischen Vaters,
begriffen hat, wie Markus 1,1.4 geschrieben steht: Das ist der Anfang des
Evangeliums von Jesus Christus, dem Sohne Gottes. - Und bald darauf werden die
summarischen Hauptstücke gesetzt « Busse» und «Vergebung der Sünden».
Also, da Christus nach seiner Auferstehung den Apostel befiehlt, das
Evangelium in aller Welt zu predigen (Markus 16,15), fasset er die Summe solcher
seiner Lehre mit wenigen Worten zusammen, da er Lukas 24,46f. sagt: Also
ist geschrieben und also musste Christus auferstehen von den Toten am dritten

Tag und predigen lassen in seinem Namen Busse und Vergebung der Sünden

unter allen Heiden. - Gleichfalls nennet Paulus seine ganze Lehre «das

Evangelium» (Acta 20,24). Er fasset aber die Summe solcher seiner Lehre in
diesen Hauptstücken. Und in d(ies)em Verstände ist die definitio generalis,
das ist die Beschreibung des Wortes, wann es mit weitläufigem Verstände und
ausserhalb des eigentlichen Unterschieds des Gesetzes und Evangeliums
gebraucht wird, recht, wenn gesagt wird, das Evangelium sei eine Predigt von
der Busse und Vergebung der Sünden. Denn es haben Johannes, Christus und
die Apostel ihre Predigt von der Busse angefangen und als nicht allein die



Gottes Wort 343

gnadenreiche Verheissung von der Vergebung der Sünden, sondern auch das

Gesetz Gottes ausgelegt und getrieben» (952.953/ SD V 2.3).
«Darnach wird das Wort Evangelium in einem anderen, nämlich in seinem

eigentlichen Verstände gebraucht, da es nicht die Predigt von der Busse
sondern allein die Predigt von der Gnade Gottes begreift, wie gleich hernach

folgt, Markus 1,15, da Christus sagt: Tut Busse und glaubt an das Evangelium.
- Wie denn auch das Wörtlein Busse nicht in einerlei Verstand in der Heiligen
Schrift gebraucht wird. Denn an etlichen Orten der Heiligen Schrift wird es

gebraucht und genommen für die ganze Bekehrung des Menschen als Lukas
13,5 (Acta 20,21 ;Lukas 24,46): Werdet ihr nicht Busse tun, so werdet ihr alle
auch also umkommen. Und im 15.Kapitel: Also wird Freude sein über einen
Sünder, der Busse tut etc. - Aber an diesen Ort, Markus 1, wie auch anderswo,

da unterschiedlich gesetzt wird die Busse und der Glaube an Christus
(Acta 20), oder Busse und Vergebung der Sünden (Lukas 24,1), heisst Busse

tun anders nichts, denn die Sünde wahrhaftig erkennen, herzlich bereuen und
davon abstehen; welche Erkenntnis aus dem Gesetz kommt, aber zur heilsamen

Bekehrung zu Gott nicht genug ist, wenn nicht der Glaube an Christus
dazukommt, dessen Verdienst die tröstliche Predigt des Heiligen Evangeliums

allen bussfertigen Sünden anbeut, so durch die Predigt des Gesetzes
erschreckt sind. Denn das Evangelium predigt Vergebung der Sünden nicht den
rohen und sicheren Herzen, sondern den «Zerschlagenen» oder Bussfertigen
(Lukas 4,18). Und dass aus der Reue oder Schrecken des Gesetzes nicht möge
eine Verzweiflung werden, nruss die Predigt des Evangeliums dazukommen,
dass es möge sein eine «Reue zur Seligkeit» (ILCorinther 7,10)» (954/SD V 6-
9).13

Da aber «des Menschen Verstand und Vernunft in geistlichen Sachen
blind» ist, auch «aus seinen eigenen Kräften» eben nicht «verstehen» kann,
«wie geschrieben steht: Der natürliche Menschen vernimmt nichts vom Geist
Gottes; es ist ihm eine Torheit und er kann es nicht begreifen» (I.Corinther 2

- 777/Ep. II 1.3) - musste selbst das Gesetz noch «der Bosheit halben, so die
Sünde im Menschen gewirkt», dann «übel geraten», und damit dem
Menschen sogar noch jener äusserlich an sich so leicht zu erfassende Unterschied
für sich selber verborgen bleiben, «dass (nämlich) das Gesetz gegeben sei von
Gott erstlich der Sünde zu steuern mit Dräuen und Schrecken der Strafe und
Verheissung und Anbieten der Gnade und Wohltat». So sind die Menschen
«einesteils davon (nur) ärger geworden, als sie dem Gesetz feind sein darum,
dass es verbeut, was sie (so) gerne tun... Deshalb tun sie, wo sie der Strafe
zuvorkommen können, nur (unso mehr) wider das Gesetz denn zuvor, und
selbst auch die anderen, sie werden blind und vermessen und lassen sich dünken,

sie könnten das Gesetz aus ihren eigenen Kräften halten, wie (auch im-

13 Ähnlich auch zu finden: 790.791/ Ep. V 5-7



344 Thomas Baske

mer wieder und auch) jetzt... von den Schultheologen gesagt wird. Und daher
(dann) Heuchler und falsche Heilige kommen» (435.436/ SA III).

2.3 Das ungeteilte Wort Gottes - aber der in sich zerrissene Mensch

Nur in dem persönlichen Gottesverhältnis erwies sich deshalb stets die
Besonderheit der Predigt und ihres Wortes und war darum auch nur noch höchst
unschwer in einer solchen Gegenüberstellung von Gesetz und Evangelium zu
erfassen gewesen. Es war eben stets das immer wieder nur eine Wort Gottes
und damit als Evangelium auch das immer wieder erneuerte Wort der Ver-
heissung von Christus - nämlich Gericht und Gnade in einem. Denn auch der
aus dem Garten Gottes vertriebene Adam sollte nicht ohne Hoffnung auf dieses

Wort oder das Evangelium Gottes bleiben; Gottes Wort verblieb ihm,
auch wo er schon alles verloren hatte; denn auch dem hinausgewiesenen
Menschen sollte in der Predigt von dem, «der zukünftig war» (Römer 5,14), nämlich

in dem anschaubaren Bild des Menschgeborenen, oder eben auch neuen
und letzten Adams (I.Corinther 15,45) jene sichtbare und doch noch verborgene

Gegenwart Gottes erhalten bleiben, ...und deren Wirklichkeit so nur
noch für den Menschen der oder das wiederherzustellende Glauben war; nur
er allein verbürgte stets die Einheit und Gemeinschaft Gottes mit seinen
Menschenkindern. Alles aber, was darum auch diese Menschlichkeit im Glauben

schmälerte und nicht nur zur Sühne verletzter Göttlichkeit Gottes dienen
konnte - musste dann auch in der Predigt des Evangeliums - und im Wort und
als Gesetz gestraft werden. «Weil nun (aber) das Evangelium, welches allein
eigentlich lehrt und befiehlt an Christus glauben, Gottes Wort ist: so straft
«der Heilige Geist durch das Amts» des Gesetzes auch den Unglauben, dass

sie nicht an Christus glauben, welches «Evangelium» doch alleine lehrt von
dem seligmachenden Glauben an Christum... dass (nämlich) ein Mensch bei
Gott die Vergebung der Sünden erlange, nämlich dass der Sohn Gottes, unser
Herr Christus, den Fluch des Gesetzes auf sich genommen und getragen, all
unsre Sünde gebüsset und bezahlt, durch welchen wir allein bei Gott wieder
in Gnaden kommen...» (958/SD V 19).

Oder in der Wiederholung: «Demnach glauben, lehren und bekennen wir
einhellig, dass das Gesetz eigentlich sei eine göttliche Lehre, darinnen der
gerechte und unwandelbare Wille Gottes geoffenbart, wie der Mensch in seiner
Natur, Gedanken, Worten und Werken geschaffen sein sollte, dass er Gott
gefällig und angenehm sei, und dräuet den Übertretern desselben Gottes
Zorn, zeitlich und ewige Strafen; denn wie Lutherus wider die Gesetzesstürmer

redet: Alles, was die Sünde strafet, ist und gehört zum Gesetz, dessen

eigen Amt ist, Sünde strafen und zur Erkenntnis der Sünde führen (Römer
3,20; 7,7). Und nachdem der Unglaube ein Wurzel und Brunnquell aller
sträflichen Sünden ist, so strafet das Gesetz auch den Unglauben. - Es ist aber



Gottes Wort

gleichwohl dieses auch wahr, dass das Gesetz mit seiner Lehre durch s

Evangelium illustriert und erklärt wird, und bleibet dennoch des Gesetzes eigentliches

Amt, die Sünden strafen und von guten Werken lehren» (957/SD V18).
Nur die Gleichheit der Person Christi mit dem Predigtinhalt als Evangelium
und Wort Gottes entschlüsselte deshalb das göttliche Geschehnis am

Menschen - nicht nur geschaffen, sondern auch zur Ebenbildlichkeit erwählt
und mit der Verheissung zurückgeholt - allein im Glauben. Eine andere
Erfüllung im Leben, sie gab es für den Menschen mithin nie; und so auch alle
theologischen Umschreibungen sich daran messen lassen mussten. Oder wie
es die Konkordienformel sagte: «Demnach ein jeder bussfertiger Sünder
glauben, das ist, sein Vertrauen auf den Herrn Christum setzen soll, dass er
um unserer Sünde willen dahin gegeben und um unserer Rechtfertigung willen

wieder auferstanden sei... (cf. Römer 4,24; Il.Corinther 5,21; I.Corinther
1,30; ILCornther 3,7.9; Römer 1,16; I.Corinther 1,18; Il.Corinther 5,8.9; Gala-
ter 3,2.5)» (959/SD V 22). Nur in dieser personbezogenen Verbindung mit
und auf Christus allein durften dann auch die theologischen Aussagen von
Gesetz und Evangelium versucht und (wie auch, und nicht nur in und aus den
Bekenntnisschriften) gelesen (und gelehrt) werden. Auch jede kontradiktorische

Aussage über Gesetz und Evangelium war damit homiletisch wie auch
hermeneutisch hinfällig geworden; auch dieser Gegensatz war nur noch in
jenem anderen und weiteren, eben heilsgeschichtlichen und tropologischen
Zusammenhang zugleich, nämlich in einer ununterbrochenen Geschichte der
Predigt vom Worte Gottes von Abeginn an bis heute allein wiederzufinden:
...auf dass die Gnade dann desto mächtiger würde (Römer 5,20) - durch den
Glauben. Auch jede Unbestimmtheit des göttlichen Urteils im Jüngsten
Gericht war damit aufgehoben.14 - Wer darum an Christum glaubte, der wird
nicht gerichtet; wer aber nicht glaubt, der war schon gerichtet... (Johannes
3,18). - So diente also auch die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
«als ein besonders herrliches Licht» nur dazu, «dass (das) Gottes Wort (nur)
recht geteilet und der heiligen Propheten und Apostel Schriften» gegen alle
Zeitlichkeit einer Geschichte des biblischen Textes « eigentlich erklärt und
verstanden» würden. «Mit besonderem Fleiss» war darum auch « über
demselben zu halten, damit diese zwo Lehren nicht miteinander vermischt oder
aus dem Evangelio ein Gesetz gemacht, dadurch das Verdienst Christi
verdunkelt, und die betrübten Gewissen ihres Trostes beraubt, den sie sonst in

14
Theologische Aussagen, wie sie E. Schlink, op.cit. 122 gebrauchte: «er (Christus)

wird sowohl begnadigen ohne Gesetz, als auch richten, ohne dass noch eine Vergebung
bleibt» - müssen von daher auch als ungenügend erscheinen, wenn nicht zugleich zum
Ausdruck gebracht werden konnte, dass Gott sich in seinem Urteil bereits sehr wohl durch
und an den Glauben eines Menschen gebunden, und ihn, den Menschen, selber dazu durch
das Wort seiner Predigt herausgerufen, und er es nun wie dann auch als solcher
Mensch nur noch zu erfüllen hatte; er es aber auf alle Fälle dann nicht mehr verschweigen
durfte.



346 Thomas Baske

dem Heiligen Evangelio haben, wenn dasselbe lauter und rein gepredigt, und
sich in ihren höchsten Anfechtungen wider das Schrecken des Gesetzes
aufhalten konnten» (951/SD V 1). Denn so «gibt» auch das Evangelium «nicht
einerlei Weise Rat und Hülfe wider die Sünde; denn Gott ist reich in seiner
Gnade: nämlich erstlich durch das mündliche Wort, darin gepredigt wird
Vergebung der Sünden in aller Welt, welches ist das eigentliche Amt des Evangeliums;

zum anderen durch die Taufe, zum dritten durch das Heilige Sakrament

des Altars, zum vierten durch die Kraft der Schlüssel und auch per mu-
tuum colloquium et consolationem fratrum (durch wechselseitige Unterredung

und Tröstung der Brüder), Matthäus 18,20: ubi duo fuerint
congregati...» (449/SA III). - Doch wenn diese Predigt Gottes verstummen
sollte, und kein grösseres Gericht über die Welt vorab geschehen könnte, als
dass sich Gott in seiner Bekundung vor und durch Menschen in der apostolischen

Vollmacht, mit der es Christus den Seinen befohlen hatte, entziehen
würde - was aber dann... Die Väter hatten sich jedenfalls nicht mit der
Feststellung begnügt: «...damit ist (die) christliche Lehre untergegangen, dass die
Kirchen nicht mit tüchtigen Predigern bestellt sind» (397/Ap.XXVIII 4).
Auch die lutherischen Bekenntnisschriften entschuldigten von nun an
niemanden mehr.15

Thomas Baske, Berlin

1:1

Abkürzungen: CA - Confessio Augustana; Ap. - Apologie der CA; AS - Schmal-
kaldische Artikel; GK - Grosser Katechismus; Ep. - Epitome der Konkordienformel; SD

- Solida Declaratio der Konkordienformel; Summ.Begr. - Von dem summarischen Begriff.
Regel und Richtschnur.

Bei Zitaten ist der Text in Klammern fast stets ein Zusatz des Verfassers. - Einige
Begriffe und Textpartien wurden dem heute gebräuchlichen Hochdeutsch orthographisch
wie grammatikalisch angeglichen.


	Gottes Wort - die Predigt des Evangeliums als Gericht und Gnade in einem : zu den theologischen Grundentscheidungen in den evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften

