Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)
Heft: 4
Artikel: Gottes Wort - die Predigt des Evangeliums als Gericht und Gnade in

einem : zu den theologischen Grundentscheidungen in den
evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften

Autor: Buske, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottes Wort —die Predigt des Evangeliums als Gericht

und Gnade in einem

Zu den theologischen Grundentscheidungen in den evangelisch-
lutherischen Bekenntnisschriften

Oft genug wird iibersehen, dass die lutherischen Bekenntnisschriften, ins-
besondere die Augsburger Konfession, in ihrem gesamtkirchlichen Wahr-
heitsgehalt und -anspruch, nimlich kein «dusserlich, zeitlich, sondern inner-
lich, ewig Wesen und Gerechtigkeit des Herzens zu lehren (71/CA XVI 4)1,
nicht einfach Voraussetzung oder Grundlage kirchlicher Verkiindigung sind,
sondern in der Giiltigkeit threr Aussagen selber schon Ausdruck der Predigt
an sich sein wollten. Sie sind und waren nach ihrer eigenen Bekundung damit
auch nichts anderes als «allein Zeugnis und Erkldrung des Glaubens», und
«wie (auch) jederzeit die Heilige Schrift in strittigen Artikeln in der Kirche
Gottes von den damals Lebenden verstanden und ausgelegt» worden ist (769/
Ep.Summ.Begr.8); sie beanspruchten damit einen dhnlichen,wenn nicht sogar
gleichwertigen Rang mit den altchristlichen Symbolen oder (oekumenischen)
Konzilsbeschliissen: sie, diese Bekenntnisschriften, konnten mithin auch dar-
um nie ergianzungs- oder interpretationsbediirftig gewesen sein. Die Verbind-
lichkeit der hier «fiir alle Zeiten bezeugten Wahrheit»> war somit auch nicht
mit einem nicht nur irgendwie gearteten enzyklopidischen Versuch einer
dogmatischen Durchdringung dann jemals noch einzuholen gewesen; sie war
damit auch in ihrer kirchlichen Bedeutung und theologischen Verpflichtung
stets mehr als nur die «Entfaltung einer Lehraussage» oder auch nur die nor-
mative «Auslegung» schon geschehener Verkiindigung oder Schriftausle-
gung), sondern die «einfiltige,unwandelbare, (und) bestindige Wahrheit»
(842/SD  Summ.Begr.20) — auch bei unseren Nachkommen» (840/SD
Summ.Begr.16). — Die verpflichtende Autoritit gerade auch der Bekenntnis-
schriften musste aber dann mithin auch tiber sich selber hinausweisen, wenn
nicht die in ithnen ausgedriickte reformatorische Entdeckung dariiber verlo-
ren gehen sollte, namlich: der in Christus seines Heiles gewiss werdende
Mensch, oder der an Christus gebundene Glaube, dass er, Christus, solches
tun werde.

Doch dieser Glaube zerbrach dann jede Bevormundung und stellte den
Menschen jeweils in die Unmittelbarkeit vor Gott. So hatte auch jedes theo-
logische Bemiihen darin die sich selbst einzugestehende Begrenztheit zu fin-
den und damit auch diese als Einschriinkung einer potestas magistri innerhalb

! Die Belegstellen wurden zitiert: Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutheri-
schen Kirche, Gottingen 71976.
ZE. Schott, Die zeitliche und ewige Gerechtigkeit, Berlin 1955,12



Gottes Wort 327

eines jeden kirchlichen Wirkens einzurdumen gehabt. Und nur dieses war
dann gleichsam auch die Geburtsstunde der Wittenberger Reformation ge-
wesen. « So bezeugte zwar die Kirche den Glauben, aber nie konnte sie dazu
verpflichten»; sie hatte den Menschen auf Christus (alleine) zu verweisen und
damit diesem oder eben solchem Glauben auch jede Gesetzlichkeit und Dog-
matisierung genommenB. Durchgehend wird darum auch fiir diese Aus-
schliesslichkeit und Gewissheit des Menschen in den Bekenntnisschriften
«von Herzen glauben» gebraucht; eine Formulierung und Argumentation,
die schon von sich aus jedem Versuch einer lehrgeméssen Erfassung zurvo-
kam und auch schon den spiteren Pietismus des Luthertums somit sprachlich
vorbereitet hatte.

1.1 Christus — die gottliche Wahrheit

Aus der Unmittelbarkeit dieses gortlichen Wahrheitsgehaltes haben des-
halb auch die Reformatoren darauf verzichten kénnen, ihre Confessio Fidei
ausdricklich mit Viterbeweisen anzureichern oder gar zu belegen. Lediglich
dem Artikel von der Person Christi (804/Ep.VIII) wurde ein Catalogus Testi-
moniorum (1101 ff.) hinzugefiigt; aber damit dann eben auch mehr als nur die
theologische Ubereinstimmung der an der Schrift gewonnenen reformatori-
schen Glaubens-Erkenntnis mit den altkirchlichen Konzilsentscheidungen
hier ausgesagt werden sollte, ndmlich: der Glaube an den Christus in der
Schrift, in dem allein alles gerichtet wird und schon ist; und nur dieses dann
auch das neue und eben immer wiederzuentdeckende Evangelium alleine ge-
wesen war.

Wer aber diese Gesamtheit der Bekenntnisschriften hingegen zu dogma-
tisieren versuchte, stiess sehr bald auf irgendwelche ergéinzungsbediirftigen
Einzelaussagen oder gar auf vermeintliche theologische Fehlstellen, die es
dann selbstredend zu beheben galt, aber doch nur zugleich — auch wider Wil-
len —zu einer konfessionellen und auch exegetischen Verengung evangelischer
Predigt schlechthin fithren musste. Doch die eigentliche Ursachen fiir diese
Diastase des Verstehens (oder des Verlustes des Predigtinhaltes iiberhaupt)
blieben gleichwohl unerkannt. Schon die Konkordienformel (als «lautere,
richtige und endliche Wiederholung etlicher Artikel Ausburgischer Confesi-
on...») bewegte sich in der begrifflichen (oder eben herauszarbeitenden termi-
nologischen) Erfassung sehr nahe an der Grenze des hier erkenntnistheore-
tisch noch moglichen. — Diese innere Widerspannung des Wahrheitsgehaltes
(in der Aporie des menschlichen Wortes und seiner Sprache) ist darum auch
von den nachgeborenen Generationen oft genug nicht durchzuhalten ver-

3 Cf. E.Schott, op.cit. pag.11/12.



328 Thomas Buske

mocht worden und wie es sich etwa insbesondere an jener Theologiegeschich-
te ablesen liesse, die sich aus den Darlegungen von Gesetz und Evangelium
ergab (790ff.Ep.V; 951{f./SD V), doch dariiber dann das in den Bekenntnis-
schriften gerade bezeugte Evangelium selber (in welcher zeitbedingten Ge-
stalt auch immer — oder wie es dann doch auch nicht weniger vom biblischen
Schrifttum selber zu gelten gehabt hitte) als jene alleinige Wegweisung, die
«die Tiir in die ganze Bibel auftut» (159 /Ap. IV 3), vergessen wurde. —
Gleichwohl war mit dem besonderen Wahrheitscharakter einer solchen Be-
kenntnis- (oder Glaubens-) Aussage aber nie ausgeschlossen, dass nicht in
eben dieser gleichen Weise auch anderen Orts ein solches «Zeugnis und Er-
kldarung des Glaubens» hitte geschehen konnen, und so stets auch geboten
blieb. Die «gottliche Wahrheit» war eben nie zu kanonisieren , sondern allein
aus dem Glauben des jeweils Einzelnen zu bewihren, und also auch an die
Person Christi gebunden, wie auch davon 6ffentlich zu predigen war: «...dass
niemand Gott versithnt wird... allein durch den Glauben an Christum» (ibid.).
Und dieses in so unmissverstandlicher Form fiir alle dann ausgesprochen zu
haben,war und blieb das Verdienst der Lutherischen Bekenntnisschriften und
ihrer darauf griindenden Vorrangstellung; jede Priifung und Wahrung evan-
gelischer Predigt konnte und durfte so nicht mehr hinter diese theologische
Erkenntnis zuriickfallen. Jede kirchliche Verlautbarung musste sich minde-
stens an diesem Glaubenszeugnis messen lassen und durfte erst von daher
(auf Christus weisend) ihre autoritative Giiltigkeit zum Glauben beanspru-
chen.

Oder mit den Worten der Konkordienformel (837/838/ SD Summ.Begr.
10):

«Es werden aber hiermit andere gute, niitzliche reine Biicher, Auslegung der Heiligen
Schrift, Widerlegung der Irrtiimer, Erkldrung der Lehrartikel nicht verworfen, welche, wo-
fern sie dem jetztgemeldeten Fiirbild der Lehre gemiss als niitzliche Auslegung und Erkli-
rung gehalten und niitzlich gebraucht werden konnen; sondern was bisher von der Summe
unserer christlichen Lehre gesagt, wird allein dahin gehend gemeint, dass man habe eine
einhellige, gewisse, allgemeine Form der Lehre, dazu sich unsere evangelischen Kirchen
samtlich und insgemein bekennen, aus und nach welcher, weil sie aus Gottes Wort genom-
men, alle anderen Schriften, wiefern sie zu probieren und anzunehmen, geurteilt und regu-
liert werden sollen».

Und dennoch gibt es — und das im Unterschied zu jenem reformierten Be-
miihen, ndmlich in einer Art Prolegomena auch die Autoritét der Schrift als
«Lehrstiick» in den verschiedensten Confessiones dogmatisch zu umschrei-
ben und danach den «Schriftinhalt zu erheben»® — in dem Konkordienbuch
der evangelisch-lutherischen Kirche keinen besonderen Artikel iber die Hei-
lige Schrift; sie wurde immer nur gleichsam — und in einem zu meist von den

4 Cf. E.Schott. ibid.



Gottes Wort 329

Nachfahren nicht scharf genug beobachteten Sinne — normierend vorausge-
setzt. Schon in der Vorrede der Confessio Augustana wurde so darauf verwie-
sen (45/CA 8), was « auf Grund gottlicher Heiliger Schrift» von Pfarrern und
Predigern bei uns «gepredigt, gelehrt, gehalten und unterrichtet» wiirde. — Al-
lein «Gottes Wort soll den Artikel des Glaubens stellen und sonst niemand,
auch kein Engel» (421/AS 1I 2). Jede Begrenzung auf ein Schriftcorpus war
aber damit schon im Voraus verwehrt. Auch kiinftigen Ergebnissen einer bi-
blischen Einleitungswissenschaft (Textbestand und Uberlieferungsgeschich-
te) war damit jede theologische Virulenz genommen und jeder « philosophi-
schen und jiidischen Weise» einer Exegese, «die die ganze Lehre vom Glau-
ben unterdriickt», schon im Voraus der Boden entzogen worden.” Es wurde
stets als selbstredend vorausgesetzt, dass der an Christus gebundene Glaube,
wie er im Bekenntnis bezeugt und aus dem Wort Gottes geschopft worden war
(Gott als Brunnquell aller Giiter — 674/GK), «iiber» und «hinter» jede Exege-
se hinausfithrte. Im Umgang mit der Schrift als Grundlage fiir eine vollméch-
tige Verkiindigung gab es somit auch nur noch eine und jede schulmeisterli-
che Textanalyse im Voraus schon ausschliessende Epexegese. Denn nur inso-
weit sie auch «Christum treibet», gewann dann diese Schrift auch ihre einzige
und verldssliche Berechtigung als Grundlage aller Verkiindigung Gottes; kei-
ne historische (oder wissenschaftliche ) Forschung konnte darum diesen Be-
kenntnisanspruch auch aus dem Konkordienbuch noch jemals mindern.® Der
zwar als Einzelabhandlung fehlende Artikel iiber die Schrift war darum auch
im Ganzen des Glaubenszeugnisses schon liangst gegenwirtig und erklirte
sich aus den Bekenntnisaussagen mithin selber (CA Teil I); der Inhalt der
Schrift als Evangelium war jedenfalls schon durch die Predigt selber zuvor be-
reits gegeben und konnte so auch niemals hernach aus dem mit noch so gros-
ser Akribie erforschten Text dann noch ermittelt werden (auch die Teufel
konnten die Schrift nicht weniger gut lesen und benutzen — aber was dann dar-
aus auch alles herleiten und beweisen wollen — Matthius 4,1-11; denn selbst
sie wiirden noch notigenfalls die Historien, aber eben nie die Vergebung der

8 ...quod talibus locis scripturae seu philosophico seu iudaico more intellectis abolent
iustitiam fidei et excludunt mediatorem Christum. 230 Ap. IV.

% Der Verdeutlichung halben sei hier z.B. auch auf Luthers Vorrede zu den Episteln
Sankt Jakobi und Judas verwiesen: «Auch ist das der rechte Priifstein, alle Biicher zu
tadeln, wenn man sieht, ob sie Christum treiben oder nicht. Sintemal alle Schrift Christus
zeigt (Romer 3) und Paulus nichts denn Christus wissen will (I.Corinther 2). Was Christum
nicht lehrt, das ist nicht apostolisch, wenn’s gleich Petrus oder Paulus lehrte; wiederum
was Christum predigt, das ist apostolisch, wenn’s gleich Judas, Hannas, Pilatus und Hero-
des tiiten... Die Epistel aber S.Judas kann niemand leugnen, dass sie cin Auszug oder
Abschrift ist aus S.Peters anderer Epistel, so derselben Worte fast alle gleich sind. Auch so
redet er von den Aposteln als ein Jinger ldngst hernach...» — Auch Luthers Kritik an dem
universitdren, verschulten Lehrbetreib wiirde heute weitgehend in gleicher Weise gegen-
tiber den Theologischen Fakultiten und Kirchlichen Ausbildungsstitten vorzubringen
sein.



330 Thomas Buske

Stinden glauben — 79/CA XX). — Die Schrift als Evangelium war also nie an
den Text, sondern stets an den darin bezeugten Christus Gottes gebunden
und damit auch als die Summe des Gottes Worte entscheidender als jede zu
erorternde Kanonizitdt oder Selbstverstehensweise eines7extes . Stets ent-
schied eben nicht die Zuverldssigkeit einer Historizitit sondern die aller
«Seelen Seligkeit» einschliessende Verkiindigung. Oder in der nun nicht
mehr iiberraschenden Gleichsetzung von Lutherischem Katechismus und
Schrift: « Wir bekennen uns auch zu dem kleinen und grossen Katechismus
Doktor Luthers, wie solche beiden Catechismi in den Werken Luthers ver-
fasst sind, als zu derLaienbibel (so schon Luther selber: der Katechismus ist
eine Kinderpredigt oder der Laien Biblia, 1528 — WA 30 127), darin alles be-
griffen, was in der Heiligen Schrift weitldufig gehandelt und einem Christen-
menschen zu seiner Seligkeit zu wissen vonnoten ist. (Und) nach dieser An-
leitung...sollen alle Lehrer angestellt und was derselben zuwider als unseres
Glaubens einhellige Erkldrung entgegen verworfen und verdammt werden. —
Solcher Gestalt wird auch der Unterschied zwischen der Heiligen Schrift Al-
ten und Neuen Testaments und aller anderen Schriften erhalten,und bleibt al-
lein die Heilige Schrift der einzige Richter, Regel und Richtschnur, nach wel-
cher als dem einigen Probierstein’ sollen und miissen als Lehren erkannt und
geurteilt werden, ob sie gut oder bose, recht oder unrecht seien. — Die ande-
ren Symbola aber und angezogenen Schriften sind nicht Richter wie die Hei-
lige Schrift, sondern allein Zeugnis und Erklidrung des Glaubens, wie jeder-
zeit die Heilige Schrift in streitigen Artikeln in der Kirche Gottes von den da-
mals Lebenden verstanden und ausgelegt, und derselben widerwirtigen Leh-
re verworfen und verdammt werden» (769/Ep.Summ.Begr.5-8).

1.2 Die evangelische Tradition aus der Schrift

Nicht die Exegese des bibliscen Textes erschloss mithin auch das Wort
Gottes zur Predigt als Evangelium, sondern die Priifung und Ubereinstim-
mung mit der schon aus der Schrift geschehenen Predigt von Christus; denn
nur wie es auch der Katechismus aus kiirzeste zusammenfasste, war die
Schrift «Richter, Regel und Richtschnur»; aber zugleich als solche Predigt
dann auch die «Tiir», die iiberhaupt erst den Weg in das Verstidndnis der
Schrift eroffnete, namlich allein tiber Christus dann selber: denn nur seine
Auslegung, sie galt auch notigenfalls selbst gegen jeden biblischen Text; nur
er Christus,verwandelte den Text in die zur Grundlage jeder Predigt zu ma-
chende Heilige Schrift, so wie es sich auch die Jiinger auf dem Wege nach Em-
maus hatten sagen lassen miissen: O thr Toren und triges Herzens, zu glauben

7 Lapis Lydicus (Wetzschiefer aus Lydien / der Schleifstein).



Gottes Wort 331

alledem, was die Propheten geredet haben. Musste nicht Christus solches lei-
den und zu seiner Herrlickeit eingehen? Und fing an von Mose und allen Pro-
pheten und legte ihnen alle Schriften aus, die von ihm gesagt waren (Lukas
2425 ff.). Oder noch deutlicher und unmissverstiandlicher auch den Juden
und Schriftgelehrten gegeniiber: «Suchet in der Schrift, denn ihr meinet, ihr
habet das ewige Leben darin; und sie ist’s, die von mir zeuget» (Johannes
5,39). — Doch damit diese «christliche Regel nicht unterginge», bedurfte es
«tiichtiger Prediger» (397/Ap.XXVIII 4), aber nicht weniger auch des einmii-
tigen Glaubensbekenntnisses, wie es darum noch einmal in der Konkordien-
formel zusammengefasst war: «denn dass unsere Kirchen und Schulen in der
Lehre Gottes Worts, auch lieblicher christlicher Einigkeit erhalten und wie
bei Lebzeiten Doktor Luthers nach Anleitung Gottes Wort christlich und
wohl angestellt und fortgepflanzt werden mochten, so ist doch gleicher Ge-
stalt wie noch bei der heiligen Apostel Leben in den Kirchen, darinnen sie das
reine und lautere Wort Gottes gepflanzt, durch falsche Lehrer verkehrte Lehr
eingeschoben worden, also auch tiber unsere Kirchen um unserer und der un-
dankbaren Welt Unbussferigkeit und Siinde willen verhidngt» (743/Vorrede).

Die Predigt allein in «Gottes Wort wohl begriindet» war darum auch zu-
gleich jenes «christliche Bekenntnis» und jener «Glaube», der uns «aus gott-
licher, prophetischer und apostolischer Schrift» «gewiss» und « durch die
Gnade des Heiligen Geistes in unseren Herzen und christlichen Gewissen ge-
nugsam versichert» worden ist (759/Vorrede). Doch diese Form eines evan-
gelischen Schriftprinzips bedurfte so keiner weiteren Darlegungen mehr; es
konnte sich nur noch aus sich selber verstehen, und musste damit auch in der
Confessio Fidei in und mit jeder ganzheitlichen Schau der Predigt und des
Evangeliums gelesen werden; denn so «glauben, lehren und bekennen wir
(auch), dass die einzige Regel und Richtschnur, nach welcher zugleich alle
Lehrer und Lehre gerichtet und geurteilt werden soll, seind allein die prophe-
tischen und apostolischen Schriften Alten und Neuen Testaments, wie ge-
schrieben steht: Dein Wort ist meines Fusses Leuchte und ein Licht auf mei-
nem Wege (Psalm 119,115). Und S.Paulus: Wenn ein Engel vom Himmel
kdme und predigte anders, der sei verflucht (Galater 1,8)» (767/Summ. Be-
gr.1). Oder wie es darum auch die Solida Declaratio wiederholte und wie es
allein «durch Luther» «aus Gottes Wort wiederum erldutert» worden war:
und so bekennen wir uns «<nochmals hiermit» «zu der in Gottes Wort wohlbe-
griindeten Augsburgischen Konfession» «von Grund unseres Herzens», und
«bleiben bei demselben einfiltigen, hellen und lauteren Verstand, wie solches
die Worte mit sich bringen, und halten gedachte Konfession fiir ein christli-
ches Symbol, bei dem sich dieser Zeit rechte Christen nédchst Gottes Wort sol-
len finden lassen» (830/SD 4). Die hier «aus Gottes Wort zusammengzogene»
«allgemeine summarische Lehre» sollte und konnte darum also auch nie ein
«neues Bekenntnis unseres Glaubens» gewesen sein, sondern der Erweis,
dass wir uns «zu den offentlichen allgemeinen Schriften bekennen... so in al-



332 Thomas Buske

len Kirchen der Augsburgischen Konfession und allewege... gehalten und ge-
braucht worden» sind (833/SD Summ.Begr.2). So halten wir uns auch «erst-
lich zu den prophetischen und apostolischen Schriften Alten und Neuen Tes-
taments als zu dem reinen und lauteren Brunnen Israels, welcher allein die
einzige und wahre Richtschnur ist, nach der alle Lehrer und Lehre zu richten
und zu urteilen ist» (834/SD Summ.Begr.3), und wie es aus den nachfolgen-
den und die Schrift darin bestdtigenden Zeugnissen der drei altchristlichen
Symbola, den Schmalkaldischen Artikeln und dem Grossen und Kleinen Ka-
techismus als Lehr- und Predigtinhalt jedermann vor Augen gestellt worden
war.

Nicht die exegetische Arbeit am Text und erst recht nicht die kaum einge-
standenen erkenntnistheoretischen Préliminarien etwa auch einer rabbini-
schen Tradition, sondern der im Voraus bestimmte Inhalt der Predigt begriin-
dete somit die Schriftgemissheit des biblischen Kanons; es war die mit der
Person des Christus Gottes verbundene und durch seine in den Evangelien
iberlieferte eigene Schriftauslegung vorgezeichnete apostolische und pro-
phetische Predigt zugleich. Die Lutherischen Bekenntnisschriften haben die-
se den Aposteln letztgiiltig gebotene Verkiindigung nur theologie- und kir-
chengeschichtlich auf’s neue umschrieben und damit in threm Wesen histo-
rice wiederentdeckt.® Nicht dass die Schrift die alleinige Grundlage der Ver-
kiindigung sein sollte — denn dieses vermochten viele zu behaupten und dann
jeweils auch auf ihre Weise zu exegesieren —, sondern was die Schrift im Ei-
gentlichen zur Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments erhob, war also
die ausschliessliche Kernfrage der lutherischen Reformation tiberhaupt. Die
Schriftgemassheit ergab sich so also nie aus dem Textbefund selber — er war
genau genommen ein theologisches Adiaphoron —, sondern «dass Jesus Chri-
stus allein unser Heil ist...», wie es z.B. bis heute auch in der Kirchenordnung
von Berlin-Brandenburg, im Vorspruch iiber Schrift und Bekenntnis verbind-
lich niedergelegt worden ist.

2.1 Das fremde und das eigentliche Werk Gottes in der Predigt

Da jedoch diese in der sichtbaren und doch gleichwohl verborgenen Ge-
stalt sich verwirklichende Einheit der Predigt oft genug nur in der begriffli-
chen Definition zu erfassen versucht wurde, und damit ebenso die nicht auch
zugleich von den Bekenntnisschriften selber eingestandene und stets auch
vorausgesetzte Oszillation des jeweils gebrauchten Wortes immer wieder un-

8 Zum reformatorischen Auslegungsprinzip habe ich in Verbindung mit Luthers altte-
stamentlicher Schriftauslegung unter dem Titel: Der Christus absconditus in der Predigt
der kleinen Propheten, Neustadt / Aisch 1991, etliche Beobachtungen, namentlich auch
von Rudolf Hermann zusammengetragen: Christus als Ausleger und Inhalt der Schrift
zugleich.



Gottes Wort 333

beachtet blieb, wurden umso mehr dann hermeneutische und homiletische
Ersatzkonstruktionen gesucht, wie sie vor allem auch schon missverstindlich
aus der Konkordienformel in der Polarisierung von «Gesetz und Evangeli-
um» fiir die Rechtmissigkeit einer jeweiligen Predigt herausgelesen und fast
schon wie eine unabdingbare Konfessionsaussage behauptet wurden — aber
damit schliesslich auch der eigentliche Sprachgebrauch iibersehen werden
musste. Gerade auch fiir die Konkordienformel ergab sich mithin jene Not-
wendigkeit, dass ihre absichtsvollen Bemithungen, namlich die nach wenigen
Jahrzehnten schon auftretenden Fehlinterpretationen aufzufangen und wie-
der zurecht zu riicken, nur stets in der Riickverweisung auf den urspiinglichen
Gebrauch von Theologoumena, namentlich auch aus dem Schrifttum Lu-
thers, tiberhaupt zu verstehen waren. Nicht durfte ndmlich iibersehen wer-
den, dass der immer nur libergeordnete Begriff alleineGottes Wort war und
bleiben sollte; und dieses so auch schon dem Adam im Paradies geboten war,
dann auch solches gleicherweise seinem Weibe zu predigen; und so schon da-
mals, ndmlich im Anfang dann auch jener Baum, «der Baum der Erkenntnis
oder des Lebens», zugleich der «Predigtstuhl Adams» gewesen sein musste,
wie es auch Luther auslegte.” — Was also war dann auch jenes Gebot — schon
damals dem Adam im Paradies gegeben, oder den Aposteln spéatern befohlen
(«Gehet hin in alle Welt...») — eben nicht nur Gesetz und Evangelium, Ge-
richt oder Gnade, sondern stets beides zugleich; ndmlich jene unbestrittene
Predigt Gottes oder eben sein Wort alleine. «Denn das Gesetz Gottes (war)
thnen in das Herz geschrieben, und den ersten Menschen gleich nach der Er-
schaffung auch ein Gesetz gegeben» (963/SD V15), wie es auch die erste Tafel
der Mosaischen Gebote umschrieb. «Denn obwohl «den Gerechten kein Ge-
setz gegeben ist», wie der Apostel zeugt (I.Timotheus 1,9), «sondern den Un-
gerechten», so ist doch solches nicht bloss zu verstehen...», und damit nicht
nur die Frage nach dem «dritten Gebrauch des Gesetzes» bereits entschieden,
sondern vollig gegenstandslos geworden war. Nur das von der Person Gottes
losgeloste Wort musste Menschen als das richtende Gesetz jedenfalls dann er-
scheinen, sobald es auch in dieser seiner Verselbstindigung Gott gegeniiber,
ndmlich aus der Stetigkeit des Wortes Gottes selber, sich schmerzhaft zu er-
kennen aufdringte; aber dieses hinwiederum sich dann doch nur eigenlich an
dem «Glaubigen» und davon Wissenden vollzog und ihm «auf seine eigene
Heiligkeit und Andacht zu verfallen» verbot (968/SD VI 20). Der goéttliche
Ursprung des Wortes allein, er sollte auch im Gesetz nicht verloschen, son-
dern darin wiedergewonnen werden... dass ndmlich, «obwohl die rechtgliubi-
gen und wahrhaft zu Gott bekehrten und gerechtfertigten Christen vom Fluch
des Gesetzes erledigt und freigemacht seien, dass sie sich doch im Gesetz des
Herrn téglich iiben sollen, wie geschrieben steht (Psalm 1 oder 119): Wohl

? Hier sei besonders auf Luthers Genesisvorlesung verwiesen: Einzelheiten habe ich
dargestellt in: Conditio hominis, Neustadt / Aisch 1983.



334 Thomas Buske

dem, der Lust zum Gesetz des Herrn hat und redet von seinem Gesetz Tag
und Nacht. — Denn das Gesetz ist ein Spiegel, in welchem der Wille Gottes,
und was ihm gefillig, eigentlich abgemalt ist, das man den Gldubigen stets fiir-
halten und bei ihnen ohne Unterlass fleissig treiben soll»(963/SD VI 4). Nur
die innere Dichotomie des Menschen oder seine Zerrissenheit vor Gott liesse
somit auch das Wort Gottes in Gericht und Gnade zerfallen und musste dann
in jener Widerspannung durchgehalten werden, die das Wesen, Wirken und
die Gabe Gottes an den Menschen nicht ganz und ungeschmélert zu erkennen
und zu empfangen vermochte (Ja, sollte Gott wirklich gesagt haben... /Gene-
sis 3,1). So sind und waren auch «die Gldubigen in dieser Welt nicht vollkom-
men erneuert, sondern der alte Adam hingt ihnen an bis in die Grube, so blei-
bet auch in ithnen der Kampf zwischen dem Geist und dem Fleisch. Darum ha-
ben sie wohl Lust an Gottes Gesetz nach dem innerlichen Menschen, aber das
Geselz in ihren Gliedern widerstrebt dem Gesetz in ihrem Gemiit» (Romer
7.23), dergestalt sie dann immer ohne Gesetz und gleichwohl nicht unter, son-
dern im Gesetz seien, (und) im Gesetz des Herrn leben und wandeln, und
doch aus Trieb des Gesetzes nichts tun» (967/SD VI 18). Gleiches versuchte
die Konkordienformel bereits als «rechte christiche Lehre» («Vom dritten
Gebrauch des Gesetzes» 795/Ep.VI) in ihrer ersten Darlegung vorzutragen:
«Wir glauben, lehren und bekennen, obwohl die rechtgldubigen und wahrhaft
zu Gott bekehrten Menschen vom Fluch und Zwang des Gesetzes durch Chri-
stus befreit und lediggemacht, dass sie doch der Ursache nicht ohne Gesetz
seien, sondern darum von dem Sohne Gottes erlost werden, dass sie sich in
demselben Tag und Nacht iiben sollen (Psalm 119,1). Wie denn unsere ersten
Eltern auch vor dem Fall nicht ohne Gesetz gelebt, welchen das Gesetz Got-
tes auch in die Herzen geschrieben, da sie zum Ebenbild Gottes geschaffen
worden» waren... so dass also «die Predigt des Gesetzes nicht allein bei den
Ungldubigen und Unbussfertigen, sondern auch bei den Rechtgldubigen,
wahrhaftig Bekehrten, Wiedergeborenen und durch den Glauben mit Fleiss
zu betreiben sei. Denn ob sie wohl wiedergeboren und im Geist thres Gemiits
erneuert, so ist doch solche Wiedergeburt und Erneuerung in dieser Welt
nicht vollkommen, sondern nur angefangen, und stehen die Gliubigen mit
dem Geist ihres Gemiits in einem stetigen Kampf wider das Fleisch, das ist,
wider die verderbte Art und Natur, so uns bis in den Tod anhanget, um wel-
chen alten Adams willen, so im Verstand, Willen und allen Kriften des Men-
schen steckt...» — «Also ist und bliebe das Gesetz beides: bei den Bussfertigen
und Unbussfertigen, bei den wiedergeborenen und nicht wiedergeborenen
Menschen ein einiges Gesetz, namlich der unwandelbare Wille Gottes, und ist
der Unterschied, soviel den Gehorsam belanget allein an dem Menschen...»
Damit wurde aber vorausgesetzt, dass nicht allein die Vereinzelung der
Siinde, namlich in der jeweiligen Tat nach Aussen einen Menschen in seinem
Gegeniiber zu Gott auch nur schon wesenhaft alleine bestimmen kdénnte;
denn nur das Menschsein im Ganzen offenbarte je einem Menschen, was mit



Gottes Wort 335

Gottes Gottheit fiir immer unvereinbar blieb. «Von der Erbsiinde» hiess es so
auch (nach Luther): «Natursiinde, Personensiinde, wesentliche Siinde... dass
(ndmlich) nicht allein die Worte, Gedanken und Werke Siinde seien, sondern
dass die ganze Natur, Person und Wesen des Menschen durch die Erbsiinde
zu Grunde ginzlich verderbt sei» (861/SD I 53). Nur die Wiederbringung der
Predigt, das von Gott erneuerte Wort sollte hier erlésen. — Ausdriicklich wur-
de dazu auf eine Predigt Luthers verwiesen: Christus sagt im Evangelium des
Johannes(16,8): «Der Heilige Geist wird die Welt strafen um die Siinde, dar-
um dass sie nicht an mich glauben, Ja, was ist das fiir eine ernstliche und
schreckliche Anzeigung und Predigt Gottes Zorns iiber die Siinde , denn eben
das Leiden und Sterben Christi, seines Sohnes? Aber solange dieses alles
Gottes Zorn predigt und den Menschen schreckt, so ist es noch nicht das
Evangelium, noch Christi eigene Predigt, sondern Mosis und das Gesetz iiber
die Unbussfertigen. Denn das Evangelium und Christus ist ja nicht geordnet
und gegeben zu erschrecken noch zu verdammen, sondern die, so erschreckt
und blode sind, zu trosten und aufzurichten». Und abermals: «Der Heilige
Geist wird die Welt strafen um die Siinde, welches mag nicht geschehen ohne
durch des Gesetzes Erklarung» (956/SD V 13 - WA XV 228.15); aber dieses
zugleich dann dennoch auch Evangelium oder eben immer nur ein und diesel-
be Predigt war, namlich Gott selber, er, der hier mit dem iiber alle Zeiten hin-
weg unwandelbaren und ewigen und darum auch immer gleichen Wort an sei-
nen Menschenkindern alleine handelte. «<Denn weil die blosse Predigt des
Gesetzes ohne Christo, entweder vermessene Leute macht, die sich dafiir hal-
ten, dass sie das Gesetz mit dusserlichen Werken erfiillen konnten, oder ganz
und gar in Verzweiflung geraten, so nimmt Christus das Gesetz in seine Hén-
de und legt dasselbe geistlich aus (Matthéus 5,21ff.; Romer 7,6.14) und offen-
barte also seinen «Zorn vom Himmel» herab tiber alle Stinder, wie gross der-
selbe sei, dadurch sie in das Gesetz gewiesen werden und aus demselben erst
recht lernen, ihre Siinde erkennen, welche Erkenntnis Mose nimmermehr aus
ihnen hitte erzwingen konnen. Denn wie der Apostel zeugt (II.Corinther
3,13-16), da gleich «Mose gelesen wird», so bleibt doch immer die Decke, so
er «vor sein Angesicht hing», unaufgedeckt, dass sie das Gesetz geistlich, und
wie grosse Dinge es von uns fordert, und weil wir solches nicht halten noch
erfiilllen konnten, wie tief es uns verflucht, nicht erkennen. «Wenn sie sich
aber zu dem Herrn bekehrt haben, alsdann wird solche Decke abgetan»
(II.Corinther 3)» (954.5/ SD V 10). — «Darum muss der Geist Christi nicht al-
lein trosten, sondern auch durch das Amt des Gesetzes die Welt um die Siinde
strafen» (Johannes 16,8) und also (auch) im neuen Testament tun (wie der
Prophet sagt): opus alienum ut faciat proprium (Jesaja 28,21), das ist, er muss
ein fremdes Amt verrichten (welches ist strafen), bis er kommt zu seinem ei-
genen Werk, das ist trosten und von der Gnade predigen, darum er denn uns
durch Christum erworben und gesandt und (um) d(ies)er Ursach (willen)
auch der Troster genannt wird (Johannes 16,7; 14,16.26)...» oder wie es Lu-



336 Thomas Buske

ther sagte: «Es ist alles des Gesetzes Predigt, was da von unserer Siinde und
Gottes Zorn predigt, es geschehe, wie und wann es wolle. Wiederum ist
(aber) das Evangelium eine solche Predigt, die nichts anderes denn Gnade
und Vergebung in Christo zeiget und gibt, wie wohl es (auch) wahr und recht
ist, dass die Apostel und Prediger des Evangeliums (wie auch Christus selbst
getan hat) die Predigt des Gesetzes bestitigen und bei denen anfahen, die
ihre Siinde noch nicht erkennen (oder) noch vor Gottes Zorn erschrocken
sind...» (955.6/ SD V 12). Mithin sich auch die «Offenbarung der Siinde» nur
allein vor diesem Wort vollzog; denn «die Decke Mosis (I1.Corinther 3,13-16)
hingt allen Menschen vor Augen, solange sie die blosse Predigt des Gesetzes
und nicht von Christo horen und also ihre Siinde aus dem Gesetz nicht recht
lernen kennen, sondern entweder vermessene Heuchler werden, wie die Pha-
risder, oder verzweifeln wie Judas etc.; so nimmt (denn) Christus das Gesetz
in seine Hinde und legt dasselbe geistlich aus (Matthius 5,21-48; Romer
7,14). Und also wird «Gottes Zorn vom Himmel herab offenbart» tiber alle
Siinder (Romer 1,18), wie gross derselbige sei, dadurch sie in das Gesetz ge-
wiesen werden und alsdann aus demselben erst recht lernen ihre Siinde er-
kennen, welche Erkenntnis Mose nimmermehr aus ihnen hitte erzwingen
konnen (791/Ep. V 8).

Das «Wort Gottes» musste also nach der Vermahnung S.Pauli «recht ge-
teilet» bleiben, und dennoch war es im Eigentlichen nicht als Gesetz und
Evangelium zu unterscheiden, sondern stets nur der Ausdruck fiir den von
Menschen im Wort zu erkennenden Zwiespalt vor Gott. Mochte darum auch
das eine Wort Gottes je fiir den Menschen «von Anfang der Welt her in der
Kirche Gottes» als «<zwo Predigten» gemiss dem Sein und der Bestimmung
des Menschen vor dem Anspruch Gottes erscheinen und «allewege mit ge-
biihrendem Unterschied» auch weiterhin «getrieben» werden miissen, so hat-
te es doch stets nebeneinander (conveniente tamen discrimine) und also im-
mer nur in ein und derselben Predigt von Christus zugleich, aber nie «nach-
einander» zu geschehen (959/ SD V 23; cf.Anm.5 ibid.); oder auch das «be-
sonders herrliche Licht» des Wortes Gottes, in der Unterscheidung von
Gesetz und Evangelium , wiirde verloschen... «dass (ndmlich) das Gesetz ei-
gentlich eine gottliche Lehre sei, welche (da) lehrt, was recht sei und Gott
(wohl-)gefillig und strafet alles, was Siinde und Gottes Willen zuwider ist».
Und damit auch schon die Frage entschieden war, «ob die Predigt des heiligen
Evangelii eigentlich nicht sei allein eine Gnadenpredigt, die Vergebung der
Stinden verkiindigt, sondern auch eine Buss- und Strafpredigt, welche den
Unglédubigen strafet, der im Gesetz nicht gestraft sondern allein im Evangeli-
um gestraft werde» (790/Ep. V 1). — «Demnach, obwohl die Predigt vom Lei-
den und Sterben Christi, des Sohnes Gottes, ein ernstlich und schrecklich Pre-
digt und Anzeigen Gottes Zorns ist, dadurch die Leute erst recht in das Ge-
setz gefithrt, nachdem ithnen die Decke Mosis hinweggetan, dass sie erst recht
erkennen, wie grosse Dinge Gott im Gesetz von uns fordert, deren wir keine



Gottes Wort 337

halten kénnen, und dennoch alle unsere Gerechtigkeit in Christo suchen sol-
len. — Doch solange dies alles (ndmlich Christi Leiden und Sterben) fiir den
Menschen nur allein Gottes Zorn predigt, so ist es (gleichwohl) noch nicht des
Evangelii eigentliche Predigt, sondern Mosis und des Gesetzes Predigt, und
demnach ein fremdes Werk Christi, dadurch er kommt zu seinem eigenen
Amt, das ist Gnade predigen, trésten und lebendig machen, welches eigent-
lich die Predigt des Evangelii ist» (792/Ep.V 9).

2.2 «Der andere und der eigentliche Verstand des Evangeliums»

Das personliche Verhiltnis eines Menschen zu Gott iibestieg so am Ende
jedes Bemiihen um eine lehrgemisse Erfassung und Richtigkeit. Stets war
iber eine solche hinauszuweisen, und dann auch in der begrifflichen Durch-
dringung als theologische Aufgabe wachzuhalten, wie es auch die Bekennt-
nisaussagen von der ewigen Vorsehung und Gnadenwahl widerspiegelten; es
blieb auch dann noch bei der nur immer einen Predigt des alleinigen und un-
wandelbaren Wortes Gottes oder des Christus selber; denn was Glauben war
und sein sollte, das war mitnichten auch schon jemals definierbar, wohl aber
stets jeweils sehr genau derjenige zu bezeichnen, dem dieser Glaube galt, und
wem es immer wieder von neuem zu verkiindigen war. Auch die Prddestina-
tion war darum nie «/m heimlichen Ratschluss Gottes» selber zu suchen, son-
dern allein in seinem alles zugleich offenbarenden «Wort». Dies «Wort Got-
tes aber fiihrte uns zu Christo, der das «Buch des Lebens» ist, in welchem alle
die geschrieben (und erwihlt) sind, welche da ewig selig werden sollen, wie
geschrieben steht: Er hat uns durch denselben (Christus) erwéhlt, noch ehe
der Grund der Welt gelegt war (Epheser 1,4)». So musste es auch «allein aus
dem heiligen Evangelium von Christo gelernt werden, in welchem klar be-
zeugt wird, wie Gott alles unter dem Unglauben beschlossen, auf dass er sich
aller erbarme und nicht will, dass jemand verloren werde, sondern sich jeder-
mann zur Busse bekehre und an den Herrn Christus glaube (Romer 11,32;
Ezechiel 33,11; 18,23; I.Timotheus 2,6)» (817.818/ Ep. XI 7). Insofern konnte
sich auch «ein Christ des Artikels von der ewigen Gnadenwahl Gottes (nur in
der Weise) annehmen, wie sie im Worte Gottes offenbart, welches uns Chri-
stus als das Buch des Lebens vorhilt, das er uns durch die Predigt des heiligen
Evangeliums aufschliesst und offenbart, wie geschrieben steht: Welche er er-
withlt hat, die hat er auch berufen (Romer 8,30), in dem wir die ewigenWahl
des Vaters suchen sollen, der in seinem ewigen gottlichen Rat beschlossen,
dass er ausserhalb denen, so seinen Sohn Christum erkennen und wahrhaftig
an ihn glauben, niemanden wolle selig machen» (819/Ep. XI 13).

So wiederholte die Konkordienformel vom freiem Willen (oder richtiger
nach Luther: de servo arbitrio), was bereits die Confessio Augustana vom



338 Thomas Buske

Predigtamt bekundet. «Die Bekehrung (den Glauben) aber wirket Gott, der
heilige Geist nicht ohne Mittel, sondern gebraucht dazu die Predigt und das
Horen Gottes Worts, wie geschrieben steht (Rémer 1,16): Das Evangelium ist
eine Kraft Gottes, selig zu machen. Item: Der Glaube kommt aus dem Gehor
Gottes Worts (Romer 10,17). Und ist Gottes Wille, dass man sein Wort horen
und nicht die Ohren verstopfen soll. Bei solchem Wort ist der Heilige Geist
gegenwirtig und «tut» auf die Herzen, dass sie wie die Lydia in der Apostel-
geschichte (16,14) darauf merken, und alsbald bekehrt werden, allein durch
die Gnade und Kraft des Heiligen Geistes, dessen Werk alleine die Bekeh-
rung des Menschen ist» (777/Ep.11 4f.)

Doch diese Predigt war unteilbar und das hier zu verkiindigende Wort
Gottes stets immer der ganze Christus sichtbarlich und doch noch als kiinfti-
ger Herr verborgen; und dennoch war er stets bis in die irdische Geschichte
hinein als «wahrer Mensch» und «wahrer Gott» in einem dann gleichwohl un-
eingeschrinkt gegenwirtig, sooft und wo auch immer von ihm in apostoli-
scher Vollmacht (und offentlich) gepredigt werden wiirde. «...dass (eben)
Christus unsere Gerechtigkeit weder nach der gottlichen Natur allein, noch
auch nach der menschlichen Natur alleine, sondern der ganze Christus nach
beiden Naturen, allein in (diesem) seinem Gehorsam sei, den er als Gott und
Mensch (zugleich) dem Vater bis in den Tod geleistet und uns damit Verge-
bung der Siinden und das ewige Leben verdient hat, wie geschrieben steht:
Gleichwie durch eines Mannes Ungehorsam viele Stinder worden, also durch
eines Menschen Gehorsam werden viele gerettet (Romer 5,19)» (782/Ep.111
3); und damit auch jene Folgerung fiir den hermeneutischen Inhalt der Predigt
unabweislich: «...dass dieser Glaube sei nicht ein bloss Erkenntnis der Histo-
rien von Christo, sondern eine solche Gabe Gottes, dadurch wir Christum,
unseren Erloser im Wort des Evangeliums recht erkennen und auf thn ver-
trauen, dass wir allein um seines Gehorsams willen, aus Gnaden, Vergebung
der Siinden haben, fiir fromm und gerecht von Gott, dem Vater gehalten und
ewig selig werden» (783/Ep.III 1); und nur in dieser dann hier zu predigenden
Einheit eines ewigen und gleichen gottlichen Wortes und seines Wirkens am
Menschen sich das Geschehnis dieses das ganze Verhiltis zu Gott bestimmen-
den Glaubens vollzog: es war die Unteilbarkeit auch der menschlichen Person
jeweils vor Gott, die doch nur in dem scheinbaren Paradox einer solchen Wi-
derspannung eigener Erfahrung erkannt werden konnte (als simul iustus et
peccator). So war auch darum der «Glaube» (wie auch schon die Apologie im
deutschen Text von Justus Jonas formulierte), «welcher fiir Gott fromm und
gerecht macht, nicht allein dies, dass ich wisse die Historie, wie Christus ge-
boren, gelitten etc. (das wissen die Teufel auch), sondern die Gewissheit oder
das gewisse und starke Vertrauen im Herzen, das ist, mit ganzem Herzen die
Zusage Gottes fiir gewiss und wahr halten, durch welche mir angeboten wird
ohn mein Verdienst Vergebung der Siind, Gnad und alles Heil durch den
Mittler Christum. Und auf dass niemand wéhne, es sei ein bloss Wissen der



Gottes Wort 339

Historie, so setze ich das hinzu, der Glaube ist, dass sich mein ganzes Herz
desselbigen Schatzes annimmt, und ist nicht mein Tun, nicht mein Schenken
und Geben, nicht mein Werk oder Bereiten, sondern dass ein Herz sich des
trostet und ganz darauf verldsst, dass Gott uns schenkt, uns gibt, und nicht wir
ihm, (so) dass er uns mit allem Schatz der Gnaden in Christo iiberschiittet»;
woraus dann auch leichtlich dieser «Unterschied zwischen dem Glauben und
der Frommigkeit, die durch das Gesetz kommt, zu merken war. Denn der
Glaube ist ein solcher Gottesdienst und Latria, da ich mir schenken und ge-
ben lasse. Die Gerechtigkeit aber des Gesetzes ist ein solcher Gottesdienst,
der da Gott anbeut unsere Werke. So will Gott aber nur durch den Glauben
also geehret sein, dass wir von ihm empfahen, was er verheisst und anbeut»
(169.170/ Ap IV 48).10

«Und solchen Glauben und Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit wird als
der grosste, heiligste Gottesdienst gepriesen sonderlich schon in den Prophe-
ten und Psalmen. Denn wiewohl das Gesetz nicht vornehmlich predigt Gnade
und Vergebung der Siinden, wie das Evangelium, so sind doch die Verheis-
sungen von dem kiinftigen Christo von einem Patriarchen auf den anderen
geerbt, und haben gewusst, auch geglaubt, dass Gott durch den gebenedeiten
Samen, durch Christum, wolle Segen, Gnade, Heil und Trost geben. Darum
so sie (auch) verstunden, dass Christus sollte der Schatz sein, dadurch unsere
Siinde bezahlt worden, haben sie gewusst, dass unsere Werke ein solche gros-
se Schuld nicht bezahlen kénnen. Darum haben sie Vergebung der Siinden,
Gnade und Heil ohne alle Verdienst empfangen und durch den Glauben an
die gottliche Verheissung, an das Evangelium von Christo sind sie selig wor-
den als wohl wir oder die Heiligen im neuen Testament» (171/Ap.1V 57). -
Die «Widersacher» iibersahen deshalb auch, dass genauso auch in der Busse
die contritio und fides in einem Menschen zusammenfalllen mussten, nim-
lich: «das reuige und zerschlagene Herz und der Glaube, dass ich glaube, dass
ich Vergebung der Siinden durch Christum erlange» (252/Ap.XII 2). Denn
«dieweil Gott durch das Wort wahrlich neu Leben und Trost in’s Herz gibt,
so werden auch (schon) durch (die) Gewalt der Schliissel wahrhaftig hier auf
Erden die Siinden losgezihlt, also dass sie fiir Gott im Himmel los sein, wie
der Spruch lautet. Wer euch hort, der hort mich (Lukas 10,16)» (259/Ap.XII
41f.). Nicht der Glaube oder gar «in genere», dass «insgemein geglaubt wird,
dass ein Gott sei...» usw. hatte darum allem anderen Geschehnis in der Beru-
fung eines Menschen und so auch etwa in der Busse voranzugehen, sondern
dieser war stets die alleinige Erfiillung in Gott selber. «Wir reden» deshalb
von einem (solchen) Glauben, da ich fiir mich gewiss glaube, dass mir die Siin-

10" Nicht unerwiihnt moge die Anmerkung in der zitierten Ausgabe der Bekenntnis-
schriften bleiben: Romer 9.4; 12,1 Latpeia gebiihrt nach Johannes Damaszenus allein Gott
—im Gegensatz zur npockvvnolg den Bildern gegeniiber. Loofs, Dogmengeschichte § 43,7.
So auch Thomas, Summa contra gentiles 1 111 ¢.120.



340 Thomas Buske

den vergeben seien um Christi willen. (Und auch nur) von diesem Glauben
streiten wir, der nach dem Schrecken folgen soll und muss und das Gewissen
trosten und das Herz in dem schweren Kampf und Angst wieder zufrieden
mache» (263/Ap.XII 60). Der Mensch damit in jene unentrinnbare Totalitét
der paulinischen Aussage gestellt war und blieb: Alles, was nicht aus dem
Glauben kommt, ist Stinde (Romer 14,23), aber damit auch zugleich jede
Lehrmeinug vor der seelsorgerlichen Verpflichtung zu verstummen und zu-
riickzutreten hatte. Denn dass das «Gesetz» uns «nur allezeit anklage» und
doch durch «keinen Menschen erfillt» werden konnte, oder wie Paulus sagt:
Das Gesetz richtet nur Zorn an —war nur im und als Wort Gottes aufzuheben.
Und mochten sie darum auch wohl fragen, wie etwa Chrysostomus und die
Sententiarii, «wie (aber schon) einer gewiss» wiirde, «dass ihm die Siinde ver-
geben sei? (Und) es (hier) wahrlich wohl (des) Fragens wert sei, (und des-
halb) wohl (auch) dem, der da dann rechte Antwort géibe. (Denn) auf dies al-
lernotigste Fragen ist nicht moglich zu antworten, es ist auch nicht moglich,
das Gewissen in Anfechtung recht zu trosten oder zu stillen, man antwortet
denn auf diese Meinung: Es ist Gottes Beschluss, (und) Gottes Befehl von
Anbeginn der Welt her, dass uns durch den Glauben an den gebenedeiten Sa-
men, das ist, durch den Glauben um Christi willen ohn Verdienst sollen Siin-
den vergeben werden. So jemand aber daran wanket oder zweifelt, der straft
Gott Liigen in seiner Verheissung, wie (auch) Johannes sagt. (Deshalb) sagen
auch wir nur, dass ein Christ solches fiir gewiss als Gottes Befehl halten soll,
und halt er es also, so ist er gewiss und fiithlet Frieden und Trost» (270/Ap.X1I
88f.). Oder: «...damit die Herzen ein rechten und gewissen Trost und Hoff-
nung haben mogen, so weisen wir sie, wie Paulus tut, auf die gottliche Zusage
der Gnade in Christo, und lehren, dass man glauben miisse, dass Gott nicht
um unserer Werke, (auch) nicht in Erfiillung des Gesetzes, uns das ewige Le-
ben gibt, sondern um Christi willen, wie Johannes, der Apostel, in seiner Epi-
stel spricht: Wer den Sohn hat, der hat das ewige Leben; wer (aber) den Sohn
nicht hat, der hat das Leben nicht (I.Johannes 5,12)» (225/Ap.1V 333). — Und
dieser Besitz war fiir einen Menschen dann stets mehr, als er selber je wollen
oder tun konnte; denn selbst «Gott lieben» war doch nur stets die «Gerech-
tigkeit des Gesetzes» und die «erfiillte (gleichwohl) niemand». «Darum lehret
das Evangelium (auch) eine neue Gerechtigkeit, dass wir um Christi willen
Gott (alleine) gefallen, ob wir das Gesetz (gleichwohl doch) nicht erfiillen
(konnten)» (221/Ap.1V 315).

«Das Evangelium» (Gericht und Gnade in einem) musste mithin auch «al-
le Menschen strafen, dass sie in Stinden geboren sein und dass sie alle schuldig
des ewigen Zornes und Todes waren, und (doch zugleich auch) ihnen Verge-
bung der Siinden und (ewige) Gerechtigkeit durch Christum» erwerben.
«Und dieselbe Vergebung, Versthnung und Gerechtigkeit wird durch den
Glauben empfangen. Denn die Predigt von der Busse oder dieser Stimme des
Evangeliums: Bessert euch, tut Busse, wenn sie recht in die Herzen geht, er-



Gottes Wort 341

schreckt sie die Gewissen und ist nicht ein Scherz, sondern ein grosser Schrek-
ken, da das Gewissen sein Jammer und Siinde und Gottes Zorn fiihlt. (Denn)
in d(ies)em Erschrecken (da werden und) sollen die Herzen wieder Trost su-
chen. ...wenn sie (ndmlich) glauben an die Verheissung von Christo...» (172/
Ap. 1V 62).

Nur wenn darum zugleich auch uneingeschrinkt beachtet wiirde, dass alle
Gebote (des Dekalogs) stets schon vom ersten Gebot her umschlossen waren,
und dieses Luther auch im erste Hauptstiick seines Katechismusses dadurch
zum Ausdruck brachte, dass der «Beschluss» der Gebote nur eigentlich die
Fortsetzung des Ersten gewesen war, liess sich jene Berechtigung finden, sie
in dem besonderen Sinne zugleich auch als Geserz zu charakterisieren. «Hier
aber an diesem Ort nennen wir das Gesetz die Zehn Gebote Gottes, wo die-
selben in der Schrift gelesen werden» (160/Ap.1V 6), aber damit nicht zu-
gleich das Gesetz definitorisch erschopft war, sondern eine Riickverweisung
dann auf das Wort verlangte.!! Nur in dieser jedes Naturgesetz und die Ver-
nunft mit all ihren heidnischen und selbstverstindlichen Vorstellungen des
menschlichen Zusammenlebens, oder eben die zweite Tafel (weil «die natiir-
lichen Gesetze nirgend so fein und ordentlich verfasst sind als in Mose», oder
«wo Mosis Gesetz und Naturgesetz Ein Ding sind») dann iibersteigenden
Deutung des Geserzes im Worte Gottes schlechthin war auch zugleich dem
Menschen je das Eingestdndnis abgerungen, dass wir es weder «erfiillen noch
halten» konnten, «ehe wir nicht den Heiligen Geist emptangen hétten» (174/
Ap.IV 70).1? Auf diese Meinung hat so «Augustin viel wider die Pelagianer
geschrieben und de spiritu et litera gesagt: Darum wird uns das Gesetz und
seine Gerechtigkeit vorgehalten, dass, wer sie tut, dadurch lebe, und dass ein
jeder, so er seine Schwachheit erkennt, zu Gott, welcher allein gerecht macht,
komme, nicht durch seine eigenen Krifte, noch durch den Buchstaben des
Gesetzes, welches wir nicht erfiillen konnen, sondern durch den Glauben...»
(182/Ap.1V 106). Wie auch schon im Propheten (Jeremia 31,33) geschrieben
steht: Ich will mein Gesetz in ihr Herz geben. — Und Romer 3,31 sagt Paulus:
Wir heben das Gesetz nicht auf durch den Glauben, sondern richten das Ge-
setz auf. — Wie auch Christus selber sagt: Willst du ewiglich leben, so halte die
Gebote (Matthdus 19.17). Und wiederum Paulus (Rémer 5,20): Die Gnade
sei méchtiger als die Stinde (185.189/ Ap.IV 123.150).

"' Die vom E. Schlink, Theologie der lutherischen Bekenntnisschriften, Berlin 1954,
den Abschnitten Gesetz und Evangelium vorangestellte These diirfte — gemessen an dem
im Gesamtcorpus der Bekenntnisschriften vorliegenden Gebrauch des Gesetzes — nicht
umfassend genug angelegt sein: «Gottes Gesetze sind die in der heiligen Schrift geschrie-
benen Zehn Gebote.»

12 Luthers Argumentation zum Dekalog ist besonders eindeutig in seiner Schrift
«Wider die himmlischen Propheten» 1524/25 (WA 18 64-81) nachzulesen.



342 Thomas Buske

Was darum im Wort und durch seine Predigt geschehen sollte, ging des-
halb stets tiber die Erkenntnis des Dekalogs selber hinaus; oder wie es Augu-
stinus als theologischer Gewihrsmann (und nicht nur fiir den Augustiner-
monch Luther) tiberraschend einfach formulierte: «Alle Gebote halten wir
denn, wenn uns alles, das wir nicht haben, vergeben wird. — Darum will (denn)
Augustinus, dass auch die guten Werke, welche der Heilige Geist in uns wirkt,
Gott nicht anders gefallen, denn also, dass wir glauben, dass wir Gott ange-
nehm seien um Christi willen, nicht dass sie an ihnen selbst sollten Gott gefal-
len. Und Hieronymus sagt wider Pelagium: Denn wir sind gerecht, wenn wir
uns fiir Stinder erkennen, und unsere Gerechtigkeit steht nicht in unserem
Verdienst, sondern in Gottes Barmherzigkeit» (195/Ap.IV 172). Denn «diese
einige solutio loset (dann) alle Spriiche auf, die wider uns (die Evangelischen)
angezogen werden, ndmlich dass man das Gesetz ohne Christus nicht recht
tun kann, und ob schon dussere Werke geschehen, dass doch Gott die Person
nicht geféllt ausser Christus. Denn wir bekennen, dass die Schrift diese zwo
Lehren fiihrt: Gesetz und Verheissung der Gnade» (197/Ap.IV 188).

Die Predigt des Evangeliums oder Gottes Wort enthielt somit immer zu-
gleich Gericht und Gnade in einem. Keinem Menschen konnte in dieser Welt
auch schon darum das «Wortlein» «Evangelium» in «einerlei Verstand» auch
aus der «Heiligen Schrift» erscheinen; es war jener «recht zu bedenkende
Zwiespalt», wie der Mensch ihn an sich selber im Angesicht Gottes zuerken-
nen hatte. Auch die «alten und neuen Kirchenlehrer» vermochten darum
nicht weniger immer nur in «zweierlei Weise» von Evangelium zu reden.
«Denn einmal wird es gebraucht, dass dadurch verstanden die ganze Lehre
Christi, unseres Herrn, die er auf Erden in seinem Predigtamt und im neuen
Testament zu fithren befohlen, und also damit die Erkédrung des Gesetzes und
Verkiindigung der Huld und Gnade Gottes, seines himmlischen Vaters, be-
griffen hat, wie Markus 1,1.4 geschrieben steht: Das ist der Anfang des Evan-
geliums von Jesus Christus, dem Sohne Gottes. — Und bald darauf werden die
summarischen Hauptstiicke gesetzt « Busse» und «Vergebung der Siinden».
Also, da Christus nach seiner Auferstehung den Apostel befiehlt, das Evan-
gelium in aller Welt zu predigen (Markus 16,15), fasset er die Summe solcher
seiner Lehre mit wenigen Worten zusammen, da er Lukas 24,46f. sagt: Also
ist geschrieben und also musste Christus auferstehen von den Toten am drit-
ten Tag und predigen lassen in seinem Namen Busse und Vergebung der Siin-
den unter allen Heiden. — Gleichfalls nennet Paulus seine ganze Lehre «das
Evangelium» (Acta 20,24). Er fasset aber die Summe solcher seiner Lehre in
diesen Hauptstiicken. Und in d(ies)em Verstande ist die definitio generalis,
das ist die Beschreibung des Wortes, wann es mit weitldufigem Verstande und
ausserhalb des eigentlichen Unterschieds des Gesetzes und Evangeliums ge-
braucht wird, recht, wenn gesagt wird, das Evangelium sei eine Predigt von
der Busse und Vergebung der Siinden. Denn es haben Johannes, Christus und
die Apostel ihre Predigt von der Busse angefangen und als nicht allein die



Gottes Wort 343

gnadenreiche Verheissung von der Vergebung der Siinden, sondern auch das
Gesetz Gottes ausgelegt und getrieben» (952.953/ SD V 2.3).

«Darnach wird das Wort Evangelium in einem anderen, namlich in seinem
eigentlichen Verstande gebraucht, da es nicht die Predigt von der Busse son-
dern allein die Predigt von der Gnade Gottes begreift, wie gleich hernach
folgt, Markus 1,15, da Christus sagt: Tut Busse und glaubt an das Evangelium.
— Wie denn auch das Wortlein Busse nicht in einerlei Verstand in der Heiligen
Schrift gebraucht wird. Denn an etlichen Orten der Heiligen Schrift wird es
gebraucht und genommen fir die ganze Bekehrung des Menschen als Lukas
13,5 (Acta 20,21;Lukas 24,46): Werdet ihr nicht Busse tun, so werdet ihr alle
auch also umkommen. Und im 15.Kapitel: Also wird Freude sein iiber einen
Siinder, der Busse tut etc. — Aber an diesen Ort, Markus 1, wie auch anders-
wo, da unterschiedlich gesetzt wird die Busse und der Glaube an Christus
(Acta 20), oder Busse und Vergebung der Siinden (Lukas 24.1), heisst Busse
tun anders nichts, denn die Stinde wahrhaftig erkennen, herzlich bereuen und
davon abstehen: welche Erkenntnis aus dem Gesetz kommt, aber zur heilsa-
men Bekehrung zu Gott nicht genug ist, wenn nicht der Glaube an Christus
dazukommt, dessen Verdienst die trostliche Predigt des Heiligen Evangeli-
ums allen bussfertigen Siinden anbeut, so durch die Predigt des Gesetzes er-
schreckt sind. Denn das Evangelium predigt Vergebung der Siinden nicht den
rohen und sicheren Herzen, sondern den «Zerschlagenen» oder Bussfertigen
(Lukas 4,18). Und dass aus der Reue oder Schrecken des Gesetzes nicht moge
eine Verzweiflung werden, muss die Predigt des Evangeliums dazukommen,
dasiies moge sein eine «Reue zur Seligkeit» (I1.Corinther 7,10)» (954/SD V 6-
9)."

Da aber «des Menschen Verstand und Vernunft in geistlichen Sachen
blind» ist, auch «aus seinen eigenen Kréften» eben nicht «verstehen» kann,
«wie geschrieben steht: Der natiirliche Menschen vernimmt nichts vom Geist
Gottes; es ist ihm eine Torheit und er kann es nicht begreifen» (1. Corinther 2
—777/Ep. I1 1.3) — musste selbst das Gesetz noch «der Bosheit halben, so die
Siinde im Menschen gewirkt», dann «iibel geraten», und damit dem Men-
schen sogar noch jener dusserlich an sich so leicht zu erfassende Unterschied
fiir sich selber verborgen bleiben, «dass (ndmlich) das Gesetz gegeben sei von
Gott erstlich der Siinde zu steuern mit Drduen und Schrecken der Strafe und
Verheissung und Anbieten der Gnade und Wohltat». So sind die Menschen
«einesteils davon (nur) drger geworden, als sie dem Gesetz feind sein darum,
dass es verbeut, was sie (so) gerne tun... Deshalb tun sie, wo sie der Strafe zu-
vorkommen konnen, nur (unso mehr) wider das Gesetz denn zuvor, und
selbst auch die anderen, sie werden blind und vermessen und lassen sich diin-
ken, sie konnten das Gesetz aus ihren eigenen Kriften halten, wie (auch im-

13" Ahnlich auch zu finden: 790.791/ Ep. V 5-7



344 Thomas Buske

mer wieder und auch) jetzt... von den Schultheologen gesagt wird. Und daher
(dann) Heuchler und falsche Heilige kommen» (435.436/ SA III).

2.3 Das ungeteilte Wort Gottes — aber der in sich zerrissene Mensch

Nur in dem personlichen Gottesverhdltnis erwies sich deshalb stets die Be-
sonderheit der Predigt und ihres Wortes und war darum auch nur noch hochst
unschwer in einer solchen Gegeniiberstellung von Gesetz und Evangelium zu
erfassen gewesen. Es war eben stets das immer wieder nur eine Wort Gottes
und damit als Evangelium auch das immer wieder erneuerte Wort der Ver-
heissung von Christus — ndmlich Gericht und Gnade in einem. Denn auch der
aus dem Garten Gottes vertriebene Adam sollte nicht ohne Hoffnung auf die-
ses Wort oder das Evangelium Gottes bleiben; Gottes Wort verblieb ihm,
auch wo er schon alles verloren hatte; denn auch dem hinausgewiesenen Men-
schen sollte in der Predigt von dem, «der zukiinftig war» (Romer 5,14), ndm-
lich in dem anschaubaren Bild des Menschgeborenen, oder eben auch neuen
und letzten Adams (I.Corinther 15,45) jene sichtbare und doch noch verbor-
gene Gegenwart Gottes erhalten bleiben, ...und deren Wirklichkeit so nur
noch fiir den Menschen der oder das wiederherzustellende Glauben war:; nur
er allein verbiirgte stets die Einheit und Gemeinschaft Gottes mit seinen
Menschenkindern. Alles aber, was darum auch diese Menschlichkeit im Glau-
ben schmilerte und nicht nur zur Siihne verletzter Gottlichkeit Gottes dienen
konnte — musste dann auch in der Predigt des Evangeliums —und im Wort und
als Gesetz gestraft werden. «Weil nun (aber) das Evangelium, welches allein
eigentlich lehrt und befiehlt an Christus glauben, Gottes Wort ist: so straft
«der Heilige Geist durch das Amts» des Gesetzes auch den Unglauben, dass
sie nicht an Christus glauben, welches «Evangelium» doch alleine lehrt von
dem seligmachenden Glauben an Christum... dass (ndmlich) ein Mensch bei
Gott die Vergebung der Siinden erlange, ndmlich dass der Sohn Gottes, unser
Herr Christus, den Fluch des Gesetzes auf sich genommen und getragen, all
unsre Siinde gebiisset und bezahlt, durch welchen wir allein bei Gott wieder
in Gnaden kommen...» (958/SD V 19).

Oder in der Wiederholung: «<Demnach glauben, lehren und bekennen wir
einhellig, dass das Gesetz eigentlich sei eine gottliche Lehre, darinnen der ge-
rechte und unwandelbare Wille Gottes geoffenbart, wie der Mensch in seiner
Natur, Gedanken, Worten und Werken geschaffen sein sollte, dass er Gott
gefillig und angenehm sei, und driuet den Ubertretern desselben Gottes
Zorn, zeitlich und ewige Strafen; denn wie Lutherus wider die Gesetzesstiir-
mer redet: Alles, was die Siinde strafet, ist und gehort zum Gesetz, dessen ei-
gen Amt ist, Siinde strafen und zur Erkenntnis der Siinde fithren (Romer
3,20;7,7). Und nachdem der Unglaube ein Wurzel und Brunnquell aller stréaf-
lichen Stinden ist, so strafet das Gesetz auch den Unglauben. — Es ist aber



Gottes Wort 345

gleichwohl dieses auch wahr, dass das Gesetz mit seiner Lehre durch’s Evan-
gelium illustriert und erklirt wird, und bleibet dennoch des Gesetzes eigent-
liches Amt, die Siinden strafen und von guten Werken lehren» (957/SD V 18).

Nur die Gleichheit der Person Christi mit dem Predigtinhalt als Evangeli-
um und Wort Gottes entschliisselte deshalb das gottliche Geschehnis am
Menschen — nicht nur geschaffen, sondern auch zur Ebenbildlichkeit erwihlt
und mit der Verheissung zuriickgeholt — allein im Glauben. Eine andere Er-
fiilllung im Leben, sie gab es fiir den Menschen mithin nie; und so auch alle
theologischen Umschreibungen sich daran messen lassen mussten. Oder wie
es die Konkordienformel sagte: «Demnach ein jeder bussfertiger Siinder
glauben, das ist, sein Vertrauen auf den Herrn Christum setzen soll, dass er
um unserer Siinde willen dahin gegeben und um unserer Rechtfertigung wil-
len wieder auferstanden sei... (cf. Romer 4,24; 11.Corinther 5,21; I.Corinther
1,30; II.Cornther 3,7.9; Romer 1,16; I.Corinther 1,18; II.Corinther 5,8.9; Gala-
ter 3,2.5)» (959/SD V 22). Nur in dieser personbezogenen Verbindung mit
und auf Christus allein durften dann auch die theologischen Aussagen von
Gesetz und Evangelium versucht und (wie auch, und nicht nur in und aus den
Bekenntnisschriften) gelesen (und gelehrt) werden. Auch jede kontradiktori-
sche Aussage iiber Gesetz und Evangelium war damit homiletisch wie auch
hermeneutisch hinfillig geworden; auch dieser Gegensatz war nur noch in je-
nem anderen und weiteren, eben heilsgeschichtlichen und tropologischen Zu-
sammenhang zugleich, ndmlich in einer ununterbrochenen Geschichte der
Predigt vom Worte Gottes von Abeginn an bis heute allein wiederzufinden:
...auf dass die Gnade dann desto michtiger wiirde (Romer 5,20) — durch den
Glauben. Auch jede Unbestimmtheit des gottlichen Urteils im Jiingsten Ge-
richt war damit aufgehoben.14 — Wer darum an Christum glaubte, der wird
nicht gerichtet; wer aber nicht glaubt, der war schon gerichtet... (Johannes
3,18). — So diente also auch die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
«als ein besonders herrliches Licht» nur dazu, «dass (das) Gottes Wort (nur)
recht geteilet und der heiligen Propheten und Apostel Schriften» gegen alle
Zeitlichkeit einer Geschichte des biblischen Textes « eigentlich erklédrt und
verstanden» wiirden. «Mit besonderem Fleiss» war darum auch « {iber dem-
selben zu halten, damit diese zwo Lehren nicht miteinander vermischt oder
aus dem Evangelio ein Gesetz gemacht, dadurch das Verdienst Christi ver-
dunkelt, und die betriibten Gewissen ihres Trostes beraubt, den sie sonst in

4 Theologische Aussagen, wie sie E. Schlink, op.cit. 122 gebrauchte: «er (Christus)
wird sowohl begnadigen ohne Gesetz, als auch richten, ohne dass noch eine Vergebung
bleibt» — miissen von daher auch als ungeniigend erscheinen, wenn nicht zugleich zum
Ausdruck gebracht werden konnte, dass Gott sich in seinem Urteil bereits sehr wohl durch
und an den Glauben eines Menschen gebunden, und ihn, den Menschen, selber dazu durch
das Wort seiner Predigt herausgerufen, und er es nun wie (?) dann auch als solcher
Mensch nur noch zu erfiillen hatte: er es aber auf alle Fille dann nicht mehr verschweigen
durfte.



346 Thomas Buske

dem Heiligen Evangelio haben, wenn dasselbe lauter und rein gepredigt, und
sich in ithren hochsten Anfechtungen wider das Schrecken des Gesetzes auf-
halten konnten» (951/SD V 1). Denn so «gibt» auch das Evangelium «nicht
einerlei Weise Rat und Hilfe wider die Siinde; denn Gott ist reich in seiner
Gnade: ndmlich erstlich durch das miindliche Wort, darin gepredigt wird Ver-
gebung der Siinden in aller Welt, welches ist das eigentliche Amt des Evange-
liums; zum anderen durch die Taufe, zum dritten durch das Heilige Sakra-
ment des Altars, zum vierten durch die Kraft der Schliissel und auch per mu-
tuum colloquium et consolationem fratrum (durch wechselseitige Unterre-
dung und Trostung der Briider), Matthdus 18,20: ubi duo fuerint
congregati...» (449/SA III). — Doch wenn diese Predigt Gottes verstummen
sollte, und kein grosseres Gericht tiber die Welt vorab geschehen konnte, als
dass sich Gott in seiner Bekundung vor und durch Menschen in der apostoli-
schen Vollmacht, mit der es Christus den Seinen befohlen hatte, entziehen
wiirde — was aber dann... Die Viter hatten sich jedenfalls nicht mit der Fest-
stellung begniigt: «...damit ist (die) christliche Lehre untergegangen, dass die
Kirchen nicht mit tiichtigen Predigern bestellt sind» (397/Ap.XXVIII 4).
Auch die lutherischen Bekenntnisschriften entschuldigten von nun an nie-
manden mehr.!?

Thomas Buske , Berlin

- Abkiirzungen: CA — Confessio Augustana: Ap. — Apologie der CA; AS - Schmal-
kaldische Artikel; GK — Grosser Katechismus; Ep. — Epitome der Konkordienformel; SD
—Solida Declaratio der Konkordienformel; Summ.Begr. — Von dem summarischen Begriff,
Regel und Richtschnur.

Bei Zitaten ist der Text in Klammern () fast stets ein Zusatz des Verfassers. — Einige
Begriffe und Textpartien wurden dem heute gebriduchlichen Hochdeutsch orthographisch
wie grammatikalisch angeglichen.



	Gottes Wort - die Predigt des Evangeliums als Gericht und Gnade in einem : zu den theologischen Grundentscheidungen in den evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften

