
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 4

Artikel: Das Alte Testament als Buch der Kirche? : Exegetische und
hermeneutische Erwägungen am Beispiel der Erzählung von Elija am
Horeb (I Kön 19), alttestamentlicher Predigttext am Sonntag Okuli

Autor: Oeming, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Alte Testament als Buch der Kirche?
Exegetische und hermeneutische Erwägungen am Beispiel der
Erzählung von Elija am Horeb (I Kön 19), alttestamentlicher

Predigttext am Sonntag Okuli1

I. Einleitung

Wie kann man die Heilige Schrift Israels als Buch der Kirche verstehen,
obwohl sie doch unzweifelhaft ein vorchristliches Buch ist, das extra et ante
Christum in der Synagoge entstand? Angesichts der Tatsache, dass die christliche

Kirche eine Bibel aus zwei Teilen als das Fundament ihres Glaubens,
Verkündigens und Lehrens bekennt und entsprechend ihren Pfarrern und
Religionslehrern auf dieser Grundlage die Ordination bzw. Vokation erteilt,
hat die Frage nach dem christlichen Verständnis des Alten Testaments unaus-
lotbare Bedeutung. Dennoch ist die Relevanz des Alten Testaments bis heute
nicht bleibend gesichert, sondern immer neu umstritten.2

Hier kann nur ein schmaler Ausschnitt aus dem Problemspektrum näher
beleuchtet werden, der freilich mit dem Gesamtproblem eng zusammenhängt:

Wie kann man christlich angemessen über alttestamentliche Texte
predigen? Unter dieser übergeordneten Fragehinsicht kann wiederum nur ein
kleines Exempel, ein konkreter Predigttext untersucht werden, und zwar
IKön 19. Die Auswahl gerade dieses Textes ist im Grunde zufällig, jedoch
nicht völlig willkürlich. Vielmehr wird gerade an der Figur Elijas ein Problem
virulent, mit dem die christlichen Rezipienten des Alten Testaments (wie
übrigens auch die jüdischen) immer wieder ringen: die Ambivalenz. Ein Elija-
Standbild vor dem Karmeliterkloster, oberhalb von Haifa auf der Westspitze
des Karmelgebirges gelegen, macht dies augenfällig: An dem Ort, wo der
Tradition nach I Kön 18 spielte, steht Elija in seiner einfachen Kleidung da, hat
ein gezacktes Schwert hoch über den Kopf erhoben, um alsbald auf den
Baalspropheten einzuschlagen, der unter seinem Fuss ängstlich zu dem Eiferer

hinaufblickt. Einerseits ist Elija eine faszinierende Figur, «die grandioseste

Heldengestalt der Bibel»3, andererseits ist er ein unheimlicher Radikaler,
der auch vor der Abschlachtung von 450 Baalspriestern nicht zurückschreckt;
einerseits ist er ein Mensch voll tiefer Glaubenserfahrungen,4 mit dem man
sich im Erfolg wie im Scheitern leicht identifizieren kann, andererseits wirkt

1

Vortrag am 3.1.95 gehalten auf der Tagung der Alten Marburger.
2 Vgl. die Übersichtsdarstellungen z.B. von E.J. Kraeling, The Old Testament since the

Reformation, London 1955; A.H.J. Gunneweg, Vom Verstehen des Alten Testaments,
ATD.E 5, Göttingen 21988; E. Zenger, Das Erste Testament, Düsseldorf 31994; Ders., Am
Fuss des Sinai, Düsseldorf 1993.

3 J. Wellhausen, Israelitische und jüdische Geschichte, Berlin 21895, 73.



300 Manfred Oeming

er als Kopf der intoleranten «Jahwe-allein-Bewegung»5 wie ein furchterregender

Fundamentalist, der sich in irdisch-politische Vorgänge mit religiöser
Inbrunst einmischt. Einerseits ist er - schon durch das Oratorium von Men-
delssohn-Bartholdy6 und durch die Fülle der Umsetzungen in der bildenden

7 8Kunst - ein wohl vertrautes Element der christlichen Kultur andererseits
macht ihn seine kulturkritische Haltung - schon sein asketisches Äusseres -
zu einem unheimlichen Gast. Einerseits kommt er sowohl im Judentum9 wie
im Christentum10 als auch im Islam" an zentraler Stelle vor, verbindet inso-

4 Vgl. die psychologische Interpretation von R. Kachler, Wege aus der Wüste. Mit Elia
Krisen durchleben, Stuttgart 1993, oder die Exerzitien des Erzbischofs von Mailand, C.M.
Martini, Das prophetische Feuer. Elija, Zeuge des wahren Gottes, Freiburg 1992.

5
Vgl. B.Lang, Die Jahwe-allein-Bewegung, in: Ders. (Hg.), Der einzige Gott. Die

Geburt des biblischen Monotheismus, München 1981, 47-83.
6 Vgl. W. Thiel, Mendelssohns 'Elias' und der biblische Elia, in: Altes Testament -

Forschung und Wirkung (A.6) 337-353: R. Bartelmus, Elia(s). Eine Prophetengestalt im Alten
Testament und ihre musikalisch-theologische Deutung durch Felix Mendelssohn-Bar-
tholdy, Musik und Kirche 4 (1995) 182-197 (dazu die Bibelstellensynopse zum Oratoriumstext).

7 Zur kunstgeschichtlichen Dimension L.von Wilckens/K.-A. Wirth, RDK 4 (1958)
1372-1406; Kerstin Grünwaldt, Elia in der bildenden Kunst, in: Klaus Grünwaldt/
H.Schroeter (Hg.), Was suchst du hier, Elia? Ein hermeneutisches Arbeitsbuch (Herme-
neutica 4), Rheinbach 1995,267-282.

x Die Wirkungsgeschichte der Eliatradition ist recht umfassend dargestellt worden in
Grünwaldt/ Schroeter (A.7) mit dreiunddreissig Aufsätzen aus sehr verschiedenen
Disziplinen.

9
Vgl. die Zusammenstellung des rabbinischen Materials bei Strack/Billerbeck, IV/2,

Exkurs: Elias; A.Wiener, The Prophet Elijah in the Development of Judaism. A Depth-
Psychological Study, London u.a. 1978; N.Oswald, Elia im Judentum, TRE 9 (1982) 502-
504; St.Beyerle, Elia im Judentum - Aspekte der Elia-Haggada, in: Grünwaldt/Schroeter
(A.7) 55-71.

1(1 Das Motivfeld Elija im Neuen Testament ist m.E. noch nicht ausgeschöpft. U.
Kellermann hat neuerdings mit mehreren Aufsätzen auf die «Elias-redivivus-Christologie» im
Lukas-Evangelium aufmerksam gemacht, vgl. Ders., Wer kann Sünden vergeben ausser
Elia? in: Gottes Recht als Lebensbaum, FS H.J. Boecker, Neukirchen 1993, 165-177; Ders.,
Zu den Elia-Motiven in den Himmelfahrtsgeschichten des Lukas, in: Altes Testament.
Forschung und Wirkung (A.6) 123-137; Ders., Elia Redivivus und die heilszeitliche Aufer-
weckung der Toten, in: Grünwaldt/Schroeter (A.7) 72-84; ferner zur Wirkungsgeschichte
im Christentum J. Jeremias, ThWNT2 (1935) 930-943; J.M.Nützel, Elija- und Elischa-Tra-
ditionen im Neuen Testament, BiKi 41 (1986) 160-171; G.Molin, Eliajahu. Der Prophet
und sein Weiterleben in den Hoffnungen des Judentums und der Christenheil, Jud 8

(1952) 65-94; K.Wessel, RAC 4 (1959) 1141-1163; die Fülle der Beiträge in Grünwaldt/
Schroeter.

11
Vgl. D. Reitenberger-Hamidi, Der Prophet Elia im Islam - Ein Mahner und Bote

Gottes, in: Grünwaldt/Schroeter (A.7) 96-101; dazu die Traditionen um Al-Khadir und
Idris, die in der islamischen Kommentarliteratur und der Volksfrömmigkeit mit Elija
verschmolzen wurden, was Yljas eine bedeutende Stellung einbrachte, die weit über die nur
zweifache Erwähnung im Koran hinausgeht (Sure 6,86; 37,124-132); vgl. J. Bonnet, Le
prophète Elie et «Le Verdoyant», TS(F) 9/10,1979,171-175.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 301

fern die drei grossen monotheistischen Religionen; andererseits trennt er sie

paradoxerweise zutiefst, da er in allen dreien als Zeuge für die exklusive
Wahrheit des jeweiligen Glaubens in Anspruch genommen wird: Jahwe allein
(I Kön 18,39) versus solus Christus (vgl. bes. Rom 11,4) versus Allah allein
(Sure 37).

II. Zur Exegese von I Kön 19

II. 1. Zur Textkritik

Der Text ist im Ganzen gut erhalten. In V. 11 ist die Wendung «... und
stark, Berge Felsstücke) abreissend und Felsen zerschmetternd» wegen
des grammatisch unmöglichen Wechsels im Genus wohl Zusatz, der von Jer
23,29 Assoziationen an eine Wort-Gottes-Theologie auslösen möchte.

Schwierig zu übersetzen ist V.12bß. In den modernen Übersetzungen findet

man folgende bedeutungsschwangere Übertragungen: «ein stilles, sanftes
Sausen» (Luther); «Flüstern eines leisen Wehens» (Zürcher); «Stimme
verschwebenden Schweigens» (Buber) u.ä. An diese Übersetzungen haben sich

zum Teil tiefsinnige Auslegungen geknüpft,12 aber sie sind philologisch leider
nicht sicher, da alle Begriffe des Ausdrucks qol demamah daqqah vieldeutig
sind und auch anders kombiniert werden können. J.Lust kommt nach Abwägung

der sprachlichen Bandbreite und nach Vergleichen mit anderen
altorientalischen Theophanieschilderungen zu der Übersetzung: «a roaring and
thunderous voice» («ein tosender und donnernder Knall») und versteht die
Wendung als Klimax nach Sturm, Erdbeben und Feuer.13 Damit entfiele
dann auch die vielfach vermutete Abgrenzung gegen kanaanäische
Wettergottvorstellungen.14

Insgesamt bleibt der Ausdruck ein Stück weit änigmatisch, zumindest
unsicher. Man soll keine Eindeutigkeiten suchen, wo doch eher Zweideutigkeiten

liegen, und vielleicht sogar liegen sollen.

12
Vgl. M. Masson, L'expérience mystique du prophète Ehe: «Qol Demama daqqa»,

RHR 208 (1991) 243-272; Ders., Elie ou l'appel du silence, Paris 1992.
13 J. Lust, A Gentle Breeze or a Roaring Thunderous Sound? Elija at Horeb: 1 Kings

XIX,12, VT 25 (1975) 110-115.
14 C. Macholz, Psalm 29 und 1 Kön 19. Jahwes und Baals Theophanie, in: Werden und

Wirken des Alten Testaments, FS C. Westermann, Neukirchen 1980, 325-333.
15 Muss man nicht von V. 13a ausgehen: «Als Elija hörte, verhüllte er sein Gesicht»?

Es geht in V.12 um etwas Hörbares, nicht um ein Schweigen. In Analogie zu sonstigen
prophetischen Aussagen über das Wort Gottes soll man an Aussagen wie Jer 23,29 erinnert
werden: «Ist mein Wort nicht wie Feuer, und wie ein Hammer, der Felsen zerschmettert?»
Aber das ist unsicher. Der Nachtrag in V. 10 versteht es aber offenbar so.



302 Manfred Oeming

II.2. Die literarkritische Analyse

Hatte schon J. Wellhausen vermutet, dass das jetzt vorliegende Elija-Bild aus mehreren
ursprünglich selbständigen Nordreichsquellen komponiert worden sei, so waren diese seiner

Meinung nach doch alle alt und nur wenig überarbeitet. Weder M. Noth16, der Entdek-
ker des deuteronomistischen Geschichtswerkes, noch A.Jepsen17, G.Fohrer18 oder G.
Hentschel19 rechneten mit grösserer dtr Bearbeitung des Elija-Stoffes.211 Diese Sicht hat
sich in den letzten fünfzehn Jahren erheblich gewandelt. E.Würthwein21, R.Smend22 und
P. Weimar23 beurteilen neben anderen den Grundbestand der Elija-Überlieferung sehr
kritisch.

Im Blick auf I Kön 19 bedeutet diese hier im Detail nicht zu skizzierende Forschungskontroverse24

folgendes:
Würthwein kommt zu einer Aufsplittung in vier Strata: 1. Eine ursprüngliche

Wallfahrtserzählung, deren Ende weggebrochen wurde; 2. die erste dtr Bearbeitung durch DtrP,
die neue Elemente einträgt: eine Wort-Jahwes-Theologie; die Vorstellung, dass Elija allein
gegen ganz Israel kämpfen musste; die Verfolgung Elijas durch Isebel (19,l-3a); 3. eine
zweite dtr Bearbeitung durch DtrN: sie verstärkt das Verfolgungsmotiv: Ganz Israel
verfolgt Elija (19,4b.14b); Israel ist durch die Verehrung der Baale von Jahwe abgefallen
(19,14); 4. nachdtr. Zusätze, besonders die Formulierung der Theophanie.25 Daraus folgert
Würthwein im Rahmen seines Gesamtmodells, dass der Text eine allmählich gewachsene
Komposition aus disparaten Einzelelementen in 500jähriger Schichtenabfolge darstelle.

I Kön 19 hält auch Weimar für eine «wohl nachträgliche Fortsetzung» nach DtrP. «Eine
ältere möglicherweise mit DtrN zu verbindende) Erzählfassung (19,4-6.9b+10.15-18)
reflektiert grundsätzlich und beziehungsreich das Scheitern des E.flija] an seinem Prophetenamt,

während die jüngere, deutlich als nachdtr zu qualifizierende Erzählfassung (19,1b-
3.7-9a.11-14) die Mose-Analogie ins Zentrum rückt»

W.Thiel dagegen lenkt mit Recht auf die Bahnen Noths zurück und hält das Kapitel für
eine literarisch einheitliche und geordnete Komposition. Da es bereits Erfahrungen der

grossen Prophétie spiegelt, datiert Thiel es «spät», d.h. für ihn um 700.

16 M.Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien, Stuttgart 1940
17

A.Jepsen, Die Quellen des Königsbuches, Halle 21956, der eine nebiistische Redaktion

annimmt, die Stoffe «nicht selbst erfunden, sondern in der Hauptsache schriftlich oder
mündlich vorgefundene Traditionen weitergegeben hat» (79).

18 G. Fohrer, Elia, AThANT 31, Zürich 21968.
19 G.Hentschel, Die Elijaerzählungen, EThSt 33, Erfurt 1977.
20 Zumeist wurden in I Kön 21,20-29* Zusätze erkannt, sowie in einzelnen Formeln

(wie die Wortereignisformel) oder Wendungen (z.B. «sie haben deinen Bund verlassen»),
21 Vgl. zuletzt E.Würthwein, Studien zum deuteronomistischen Geschichtswerk,

BZAW 227, Berlin, New York 1994.
22 R.Smend, The Deuteronomistic Elijah: A Contribution to the Old Testament

Portrayal of the Prophets, Old Testament Essays 4 (1986) 229-243.
23 P.Weimar, Art. Elija, in : NBL I, 516-520.
24 Vgl. (auch zu den methodischen Implikationen W.Dietrich, Martin Noth and the

Future of the Deuteronomistic History, in: S.L.McKenzie, M.P.Graham, The History of
Israel's Traditions: the Heritage of Martin Noth, JSOT.S 182, Sheffield 1994, 155-175.

25 Für die Einzelheiten muss auf Würthweins Könige-Kommentar (ATD 11/2, 1984)
verwiesen werden, wo in der Übersetzung die Schichten auch graphisch klar voneinander
abgesetzt sind.

26 P.Weimar, a.a.O. 517f.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 303

Vor allem auch amerikanische Forscher haben eine Erzähllogik herausgestellt, die sich

u.a. in dem bewussten Umgang mit Dubletten und in dem in I Kön 17-19 mehrfach
durchgeführten Schema: Ankündigung - Reise - Begegnung - Wunder - Konversion zeigen
soll.27 B.O. Long28 findet «signs of unity» im Wegmotiv: V.3.4a.8b.9b.l5 bieten alle Stationen

in der Wüste. Long folgert daraus, dass das verborgene Thema laute: «Israel in the
wilderness redivivus». Das Kapitel folge einer biblischen Konvention und werde durch den
Gedanken zusammengehalten, dass Gott abseits der lauten Zivilisation: in der Wüste, auf
dem Berg, in der Höhle erscheint.

Eine Frage hat die Auslegung seit je beschäftigt: Wie kommt es zu dem radikalen
Stimmungsumschwung nach Kap. 18? Wieso ist Elija, der doch gerade in souveräner Weise
einen Sieg errungen und die 450 Baalspropheten (nach 19,1 damit sogar «alle Propheten»)
getötet hatte, mit einem Male so furchtsam und deprimiert? Für die psychologische Erklärung
eine harte Nuss, aber ein Trumpfas für die Literarkritik. Alle Versuche, sich in die Seele
des Propheten hineinzufühlen, sind vergeblich und verfehlt. Die Aufteilung auf völlig
andere literarische Strata im Elija-Stoff als Kap. 17f. ist am wahrscheinlichsten, wie es Thiel
und viele andere bereits vorgeschlagen haben.

Nach meiner Einsicht ist I Kön 19 ein Nachtrag zu Kap. 17 und 18, die
durch den Beginn und das Ende der Dürre als Einheit zusammengehalten
werden. Der Anteil der dtr Redaktion wie auch nachdtr Zusätze muss vor
allem am Sprachkriterium ausgewiesen werden und darf nicht aufgrund inhaltlicher

Überlegungen allein behauptet werden. Von dieser methodischen
Vorgabe aus erweist sich der Anteil des Deuteronomismus als gering: allenfalls
die Bezeichnung des Gottesberges als «Horeb» (8bfin), die Wortereignisformel

(9ba) und die Vorstellung vom «Verlassen des Bundes» (lOaß; 14a) können

als dtr gelten, wobei allerdings die Wendung «deinen Bund verlassen»
nur noch Dt 29,24, Jer 22,9 und Dan 11,30 («den heiligen Bund verlassen»)
begegnet, und insofern nicht als typisch dtr gelten kann.29

Gegen dtr Ursprung sprechen eine Reihe von altertümlichen Zügen:
— Beerscheba, welches in Juda liegt (3), so hätte kaum ein Judäer formuliert.
— Deine Altäre haben sie zerstört (10aß.l4aß), so scharf würde kein Dtr das Zerstören

von Altären ausserhalb Jerusalems kritisieren, im Gegenteil! Er würde es loben (vgl. Josias
Reform 11 Kön 23,141.20).

— Die Salbung heidnischer Könige durch einen Jahwe-Propheten ist nicht dtr.
— Das Wirken Elijas ausserhalb des Landes Israel ist kaum dtr.
— Um Jahwe zu begegnen, muss man zu seinem Wohnort, der ausserhalb Israels liegt,

eben nicht in Jerusalem, hinaus in die Wüste und nicht in das Zentralheiligtum.

27 Vgl. R.L.Cohn, The Literary Logic of 1 Kings 17-19, JBL 101 (1982) 333-350, und
Dennise Herr, Variations of a Pattern: 1 Kings 19, JBL 104 (1985) 292-296, ähnlich
B.O.Long, 1 Kings (fotl IX), 1984, z.St. Auch B.P.Robinson (Elijah at Horeb, 1 Kings 19:1-
18: A Coherent Narrative?, RB 98 (1991) 513-536) nimmt eine einheitlich gestaltete
Erzählung an, erkennt aber ähnlich wie Gregory die Ironie als Stilmittel «He (YHWH) is

not interested in continuing to employ this tetchy and arrogant prima donna of a prophet».
28 B.O. Long, a.a.O. z.St.
29 Vgl. aber schon LXX, wo der Begriff «Bund» fehlt und es heisst: «sie haben dich

verlassen», was viel eher typisch dtr Sprache ist.



304 Manfred Oeming

— Der Ausdruck «den Baal küssen» (V.18) ist auffällig. Der Kuss als Form der
Gottesanbetung begegnet nur hier, in Hos 13,2 und in Hi 31,27. Der Ausdruck ist völlig undtr!30
Die Erzählung enthält alten literarischen Stoff aus dem ausgehenden 8. Jahrhundert v.Chr.

Auf die Frage, warum diese spätere Erzählung direkt und unvermittelt an
die Dürrekomposition angeschlossen wurde, sind die Überlegungen von B.S.
Childs und B.O.Long sehr erwägenswert. Childs versteht die Komposition
des Endtextes im Sinne einer «theologischen Abhandlung» über das Wesen
des Glaubens: «The struggle of faith has another and equally important side.

Chapter 18 deals with the issue of national apostasy, wheras 19 focuses on
one's individual faith. Chapter 18 portrays the outer battle of faith, wheras 19

deals with the inner struggle. Chapter 18 has a wealth of extra-biblical parallels,

wheras 19 shares no parallels, but reflects an uniquely biblical con-
31

cern.»
Long bedenkt die Geschichte in ihrer Funktion im weiteren Kontext der

Königebücher insgesamt und betont, dass sie grosse Blöcke in den Königebüchern

verkoppele. Achtet man auf die Intention der Königsbücher insgesamt,
wird deutlich, dass es um einen übergeordneten Konflikt zwischen Baal und
Jahwe geht. Es gibt im Volk Israel viele Abtrünnige (paradigmatisch Isebel
und Ahab), aber Jahwe wird in die Geschichte eingreifen; er wird siegen,
jedoch durch ein hartes Gericht hindurch; nur 7000 bleiben übrig. Insofern
verkündet das Kapitel über die gesamte kommende Geschichte Israels Gnade
und Gericht zugleich.32 Mehr im engeren Kontext kann man sagen: Elija wird
in Frage gestellt und dann bestätigt. Aber wie Mose das gelobte Land nicht
betreten darf, so wird Elija den endgültigen Triumph des Jahweglaubens über
Baal nicht erleben dürfen; er ist Prototyp eines Propheten zwischen Anfechtung

und Zweifel, äusserem und innerem Kampf.

II.3. Das Problem der Gattung des Textes

H.Gunkel hat die formgeschichtliche Methode auch auf den Elija-Stoff
angewendet und ihn als Mischung aus volkstümlicher Sage, Märchen, Anekdote

und Traum charakterisiert.3 Dabei ergibt sich: «nicht nüchterne
Wirklichkeiten werden hier objektiv dargestellt, sondern grosse religiöse Wahrheiten

sind hier in vollendete dichterische Form gekleidet»34. Die Elija-Erzählun-

30 K.-M. Beyse, ThWAT V, 676-680.
31 B.S. Childs, On Reading the Elija Narratives, Inlerpr 34 (1980) 128-137, hier 136.

Aus diesem Umstand darf man keine literarkritischen Konsequenzen pressen und
das Kapitel insgesamt für ein dtr Interludium erklären wollen.

33 H.Gunkel, Elias, Jahve und Baal (RGV 11/8), Tübingen 1906 wonach die ganze
Karmelszene I Kön 18 ein Traum sein soll, vgl. auch zusammenfassend Ders., Art. Elia,
RGG2II (1928) 104-109.

34 Gunkel, RGG2 107.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 305

gen bilden somit eine Art theologisches Lehrstück, aus volksnahen Elementen

komponiert.
Diese Sicht bleibt gültig, auch wenn in der neueren formgeschichtlichen

Forschung speziell zu I Kön 19 die Analysen weit auseinanderdriften. Allgemein

konsensfähig ist nur, dass es sich um eine Prophetenerzählung handelt.
Alle Näherbestimmungen sind umstritten: Darf man mit K.Baltzer von einer
Prophetenbiographie3- sprechen oder in Analogie zu den Konfessionen Jeremias

von einer prophetischen Klage oder in Entsprechung zu Texten wie Jona
4 oder Num 11 von der Klage des Mittlers (so C. Westermann)-1'6? Oder handelt

es sich um eine Abwandlung von prophetischen Berufungsberichten, die
in der neuesten Forschung zunehmend als rückblickende Bilanz der
Gesamtwirksamkeit eines Propheten aus der Sicht seiner Schule oder aus der Sicht
derjenigen, die seiner Verkündigung die literarische Gestalt verliehen haben,
gedeutet werden?37 Andere Forscher wie z.B. J.Jeremias sehen hier eher
einen Theophaniebericht als grundlegende Gattung, B.O.Long genauerhin
eine Traumtheophanie. In der älteren Forschung, z.B. bei M.Noth38 oder
zuletzt bei Würthwein stehen kultisch-agendarische Elemente einer
Sinaiwallfahrt formgebend im Hintergrund. K.Seybold wiederum entdeckt
Elemente einer durchformalisierten Audienzzeremonie, E. von Nordheim40

dagegen quasi juristische Elemente eines Kündigungsverfahrens. Die Vielfalt
der Ansätze zeigt deutlich, wie komplex der Text ist und wie schwer es daher
fallen muss, «eine bestimmte Gattung als die ursprüngliche herauszustellen
oder zumindest als die leitende zu deklarieren, der sich andere Gattungselemente

untergeordnet hätten»41.

II.4. Der religionsgeschichtliche Zugang

Mit der Entdeckung der Texte von Ugarit wurde es möglich, die
Elija-Erzählungen bis in die Details hinein als Polemik gegen die kanaanäischen
Vorstellungen zu interpretieren. Auch wenn in der Deutung der Mythenfragmente

aus Ras-Schamra immer noch erhebliche Unsicherheiten bestehen,42 so

35 K. Baltzer. Die Biographie der Propheten, Neukirchen 1975, 95-99.
36 C.Westcrmann, Theologie des Alten Testaments in Grundzügen (ATD.E 6),

1978, 152.
37 Vgl. B.O.Long, Art. Berufung, TRE 5 (1980) 676-684 (Lit.).
3X M.Noth. Der Wallfahrtsweg zum Sinai (4.Mose 33), ABLAK I, Neukirchen

1971,55-74.
39 E. Würthwein, ATD 16/2, 227f.
40 K.Seybold, Elia am Gottesberg. Vorstellungen prophetischen Wirkens nach 1.

Könige 19, EvTh 33(1973) 3-18; E. von Nordheim, Ein Prophet kündigt sein Amt auf (Elia
am Horeb), Bib 59 (1978) 153-173.

41
S.Wagner, Elia am Horeb. Methodologische und theologische Überlegungen zu I

Reg 19, in: Prophétie und geschichtliche Wirklichkeit (FS S.Herrmann), Stuttgart 1991,
415-424, hier 419.



306 Manfred Oeming

werfen die Erzählungen vom (jahreszeitlich?) sterbenden und auferstehenden

(Wetter-)Gott, der auf den Wolken dahinreitet und Blitze schleudert.
Regen spendet und Fruchtbarkeit schenkt, doch viel Licht auf die reale Funktion

der Elija-Erzählungen, auch auf I Kön 19. Besonders G.Fohrer,
L. Bronner43, C. Macholz44 und F.C.Fensham43 haben diese Linie verfolgt.
Elija «weitet das Gottesbild des Jahweglaubens aus und weist die Ansprüche
der kanaanäischen Kulte zurück. Das Volk verdankt die Kulturgüter des Landes

allein Jahwe, der nicht nur im Notfall Hilfe und Schutz vor Feinden
gewähren, sondern zudem ständig seinen Segen walten lassen kann.»46 Die
Verkündigung dieses «praktischen Monotheismus» stellt Elija an die Seite Moses,
mit dem ihn die Tradition inhaltlich zu Recht parallelisiert.47 Das Neue der
Theologie Elijas ist nicht nur die Beherrschung der Natur durch Jahwe,
sondern die «pädagogische» Verwendung der Natur zu Mahnung und Gericht an
Israel, die Theologie des Wortes und das stille, unmerkliche Walten Gottes
vermittels ausgewählter menschlicher Boten.

II.5. Der sozialgeschichtliche Zugang

Vor allem R. Albertz48 versteht Elija als Oppositionellen «aus einer
mittellosen bzw. verarmten Unterschicht» (vgl. den Titel «Beisasse» in I Kön
17,1), der gegen den «diplomatischen Synkretismus» der Omriden protestiert.
Zwar ist die religiöse und wirtschaftliche Öffnung gegenüber den Nachbarn
ökonomisch erfolgreich gewesen49, dennoch habe sich zur «Verteidigung der
traditionellen bäuerlichen Rechte» und in Fortführung der im Exodus keimhaft

angelegten Ausschliesslichkeit Jahwes der Widerstand formiert. Auch

42 Vgl. die Darstellungen von H.Gese, Die Religion Altsyriens (RdM 10), 1970;

O.Loretz, Ugarit und die Bibel, 1990.
43 L. Bronner, The Stories of Elijah and Elisha, Leiden 1968.
44 Siehe A.13.
45 F.C.Fensham, A Few Observations on the Polarisation Between Yahweh and Baal

in 1 Kings 17-19, ZAW 92 (1980) 227-236.
46G.Fohrer (A. 17) 94.
47 G.Fohrer (A.17), 95-97. Th.Seidel hat das Problem der literarischen Abhängigkeit

sehr gründlich untersucht (Mose und Elija am Gottesberg. Überlegungen zu Krise und
Konversion des Propheten, BZ 37 (1993) 1-25) und kommt zu dem ernüchternden Resultat:

«Eine direkte literarische Abhängigkeit oder gegenseitige literarische Beeinflussung
der beiden Texte ist wohl ausgeschlossen. Damit ist eine wechselseitige Auslegung als

nicht statthaft erwiesen.» Die formalen Gemeinsamkeiten erklären sich «aus einem
gemeinsamen geistigen und intentionalen Horizont», den Seidel folgendermassen
bestimmt: «Ein in Krise befindlicher Prophet soll neu am Jahwewort orientiert, und seine
überkommenen Erwartungen an die göttliche Epiphanie und Präsenz sollen korrigiert
werden».

48 R. Albertz. Religionsgeschichte Israels. ATD.E 8, Göttingen 1992, 226-244.
49 Umgekehrt habe die Revolution Jehus in religiöse und damit wirtschaftliche Isolation

geführt (244.)



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 307

wenn im einzelnen manche Fragen offen bleiben50, kommt dieser Zugangsweise

das Verdienst zu, die wichtige Frage nach der politischen Dimension
des Elija-Stoffes deutlicher ins Bewusstsein gehoben zu haben.

II.6. Der überlieferungsgeschichtliche Zugang

O.H.Steck51 hat in beeindruckend scharfsichtiger Weise herausgestellt,
wie sich die Zeitgeschichte unter den Dynastien Omris und Jehus52 in den
Überlieferungsprozessen der Elija-Erzählungen spiegelt. So wechseln z.B. in
der Dürrekomposition die Gegner, mit denen es Elija jeweils zu tun hat, analog

zu den politischen Verhältnissen: Zunächst ist Ahab zeit seiner Regierung
(ca. 874-853) Elijas «Feind» (I Kön 21,19). Nach der kurzen Regierung Ahas-
jas (ca. 853-852) während der Ausübung des Amtes der «Königinmutter»53
durch Isebel (ca. 852-848) verschiebt sich die Gegnerschaft auf diese fremde
Prinzessin; schliesslich wird nach dem weitgehenden Scheitern der Elija-Bewegung

im Volk (wohl zur Zeit Jorams 848-845) «Israel» zum Gegner Elijas.
Das alles vollzieht sich in grosser Nähe zu den geschichtlichen Entwicklungen,

bis die mündliche Überlieferung noch im 9. Jahrhundert verschriftet
wurde.54

Steck nimmt an, dass die Geschichte Elijas zur Zeit Jehus (ca. 845-818) als

Propaganda gegen das Haus Ahabs umgeformt wurde. Ziel der Umformung
war die Legitimation der grausamen Aktionen Jehus (vgl. II Kön 9;10).
Indem man Isebel als todeswürdige Intrigantin herausstilisiert hat, wird das
Handeln Jehus cum suis als von Gott gewollte, gerechte Strafe ausgegeben.

50 So ist es sehr die Frage, ob das Gruppennabilum als Folge des «harten antiken
Kreditrechts» begriffen werden kann. «Für die Opfer der wirtschaftlichen Entwicklung waren
diese Prophetengruppen offensichtlich eine Möglichkeit, ihr Leben zu fristen. Erst aus
einer solchen wirtschaftlichen Unabhängigkeit und gesellschaftlichen Aussenseiterstellung
heraus gelangte ein Teil der israelitischen Prophétie zu einer systemkritischen Funktion»
(235). Wie sich gleich zeigen wird, ist Elija zeitweise durchaus auch politisch stabilisierend
vereinnahmt worden.

51 O.H. Steck, Überlieferung und Zeitgeschichte in den Elia-Erzählungen, WMANT
26, 1968.

52 Vgl. dazu bes. St.Timm, Die Dynastie Omri, FRLANT 124, 1982, bes. 54-111.
53 H.Donner, Art und Herkunft des Amtes der Königinmutter im Alten Testament,:

in: FS J.Friedrich zum 65. Geburtstag, Heidelberg 1959, 105-145; N.-E.Andreasen, The
Role of the Queen Mother in Israelite Society, CBQ 45 (1983) 179-194.

54 Ähnliche Prozesse habe ich für die Entwicklung der Naboth-Tradition herausgearbeitet;

ein Vergleich zwischen I Kön 21 und II Kön 9 ergibt, dass ein anonymes Prophetenwort

auf einem Acker irgendwo in der Jesreel Ebene, das von Naboth und seinen Söhnen
handelte, dem Hauptpropheten der Zeit in den Mund wandert, wobei der Weinberg ganz
nah an den Königspalast herangewanderl ist und die Söhne aus der Geschichte
verschwunden sind, weil es auf die Hauptfiguren ankam. Vgl. M.Oeming, Naboth. der Jcsree-
liter. Zu den theologischen Motiven der Überlieferungsgeschichte von 1 Reg 21, ZAW 98

(1986) 363-382.



308 Manfred Oeming

Auch das Abschlachten der Baalspropheten am Kison ist nach Steck Rück-
spiegelung der Taten Jehus. Wie «Jehus Tat als Elias Tat erzählt» wird''5, so
wird auch in I Kön 19 - ohne Interesse an der Person Elijas - ausgesagt, dass

die Zeitgeschichte der Hörer der Erzählung - inklusive der drückender Ara-
mäernot und des Verlustes von Einflussgebieten - als Strafe von Jahwe her
initiiert wird.

So beeindruckend und zutreffend die Überlegungen Stecks sind, die uns
auf eine Datierung von I Kön 19 um das Jahr 820 herum führen, sie reichen
nicht aus, um die Endgestalt des Textes zu erfassen. In der jetzt vorliegenden
Gestalt geht es darum, dass die Erfahrungen der Prophétie reflektiert werden,

worauf zuletzt Th.Seidel stark abgehoben hat.56 Es geht - so Seidel - um
den «Dienst am Wort»; I Kön 19 will Elija vermitteln, dass allen Anfechtungen

zum Trotz «seine Bestimmung auch künftig im Hören und Erkennen
der Stimme Jahwes besteht»57. Solch eine resümierende Gesamtdeutung der
prophetischen Wirksamkeit Elijas dürfte einen grösseren Abstand und analoge

Erfahrungen bei anderen Propheten voraussetzen. Der historische Ort ist
mit W.Thiel, S.Wagner u.a. eher um das Jahr 700 anzusetzen. So spiegelt sich
in dem Text ein recht komplexer überlieferungsgeschichtlicher Wachstums-

prozess von rund 150 Jahren.

II.7. Eine theologische Gesamtdeutung

Die Feststellung von Albertz: «1. Kön 19,1-18 ist allerdings ein ausgesprochen

schwieriger Text und eine befriedigende Deutung ist bis heute nicht
gefunden»58 trifft wohl zu und auch meine nachfolgende Interpretation auf der
Grundlage der oben skizzierten unterschiedlichen methodischen Zugänge
kann gewisse Elemente von Hypothetizität nicht ausräumen.

Mit B.S.Childs verstehe ich I Kön 19 von der theologischen Sache her -
nicht biographisch, nicht psychologisch, nicht historistisch - als einen Text,
der in seiner Endgestalt komplementär zu I Kön 18 die Situation des Propheten

oder besser Grunderfahrungen der Prophétie beleuchtet. Trotz grosser
äusserer Machterweise ist Jahwe in seiner Auseinandersetzung mit dem
anderen Gott, dem Baal und seinen Propheten nicht allgemein allein anerkannt.
Der Glaube an Jahwe ist und bleibt angefeindet und angefochten. Durch das

Wort Jahwes ist die Dürre ausgebrochen (als Warnung und Strafe für das

Verhalten des Königshauses I Kön 16,29-34), nach Gottes Wort ist sie beendet

worden, dennoch bleibt die allgemeine Zuwendung ganz Israels zu Jahwe

55 Steck (A.50) 90.
56 Th. Seidel (A.46); R.Gregory vermutet, dass Elija im Vergleich zu Mose ironisiert

werden solle, wodurch eine gleichberechtigte Stellung neben Mose abgewiesen werde;
A.J. Allen/R.Gregory, From Carmel to Horeb. Elijah in Crisis, JSOT.S 85, Sheffield 1990.

57 Seidel (A.46) 19.
58 R. Albertz (A.47) 241, Anm. 65.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 309

allein aus. Im Gegenteil: Die Vertreter des Jahweglaubens werden von höchster

staatlicher Stelle, die an einer synkretistischen Koexistenz der Religionen
interessiert ist und keinerlei Ausschliesslichkeitsansprüche gelten lassen
kann, systematisch verfolgt. Das ist systematische Theologie über das Wesen
des Glaubens in narrativer Form. Aber der Text hat eine längere
Vorgeschichte59 gehabt, die man überlieferungsgeschichtlich erschliessen muss.

a) Der überlieferungsgeschichtliche Grundstock des Textes dürfte Anhalt
in der Flistorie haben. Es ist wahrscheinlich, dass sich in der heftigen Kontroverse

Elijas mit Isebel insofern historisches Urgestein bewahrt hat, als der
Konflikt der Religionen schon zu Lebzeiten Elijas kämpferische bis brutale
Züge angenommen haben wird. Vermutlich sind auch die Flucht Elijas und
wohl auch seine Verbindung mit dem und sein Weg zum Gottesberg
historisch.60 Ja selbst die Polemik gegen den Baalglauben, die bei bestimmter Lesart

der Theophanie mitschwingen könnte (s.o. II.L), gehört bereits in dieses
Stadium.61 Der historische Elija war ein Vorkämpfer der intoleranten Mono-
latrie.

b) Das Material hat in der Zeit Jehus eine (schriftliche oder mündliche)
Fortentwicklung erfahren, um in dieser Zeit eine politische Funktion zu erfüllen.

Der Gang der Geschichte, insbesondere die blutige Revolution Jehus
(845 v.Chr.), aber auch die innenpolitischen und wirtschaftlichen Probleme
sowie aussenpolitisch die Aramäernot unter Hasael, werden jetzt durch Jahwe

und seinen Propheten Elija legitimiert bzw. «erklärt». Der Text hat auf
dieser Stufe seiner Genese einen sehr stark politischen Akzent. Er ist jetzt
geradezu in der Nähe von staatstragender Propaganda anzusiedeln. Der Gott
nahestehende Elija hat in einer gesonderten Offenbarung am Sinai die
Einsicht erhalten, dass zur Strafe für den Unglauben Israels Jahwe das Schwert
in dreifacher Gestalt über Israel, sein Volk, bringen wird. «Die exklusive
Gottesbeziehung der vorstaatlichen Zeit zeitigte unter den Bedingungen der
Staatlichkeit durchaus fanatische Züge und grausame Konsequenzen»62.
Aber schon auf dieser Stufe, wie sie v.a. Steck rekonstruiert hat, finden sich
Elemente einer folgenreichen Theologie des Propheten: Wortempfang,
Gestaltung der Geschichte nach dem Wort Gottes und durch Ankündigung, ja

59 Ich halte es nicht für möglich, randscharf bis auf das Wort genau angeben zu können,

welcher Vers oder welches Wort welcher Überlieferungsstufe zugehört. Dafür ist die
Überlieferungsgeschichte zu komplex.

60 Selbst Würthwein sieht hier älteste Tradition (vgl. ATD 16,2, z.St.); F.-L. Hossfeld,
Die Sinaiwallfahrt des Propheten Elija, EuA 54 (1978) 432-437; mit der Annahme eines
ausgebauten Wallfahrtswesens zum Sinai im 9. Jahrhundert muss man aber wohl vorsichtiger

sein.
61 Vgl. J.Jeremias, Theophanie, WMANT 10, 21977, der annimmt, dass die genuin

israelitischen Theophanievorstellungen in der aktuellen Polemik gegen die Vorstellungen
der Baalsreligion gleichsam notgedrungen mitkritisiert werden mussten (115).

62 Albertz (A.47) 244.



310 Manfred Oeming

Salbung der Werkzeuge des Gerichts Gottes. Dabei werden die Aktionen der
politischen Machthaber, die Taten der Dynastie Jehu, zunehmend dem
geistlichen Haupt der Zeit, Elija, in den Mund bzw. in die Hand gelegt.

c) Dieser Stoff wird unter dem Eindruck der grossen Prophétie (vgl. Ho-
sea, bes. 1-3; Arnos, Jesaja und Micha) ca. um 70063 überarbeitet: Der Erzählung

wachsen im Prozess der Überlieferung mehrere ätiologische Spitzen zu:
— Die Konflikte Elijas mit dem Königshaus werden als ein Scheitern Elijas

an Israels Unglauben gedeutet.
— Es wird entsprechend weiter betont, dass Elija ein Prophet ist, der auch

Anfechtung und Leiden bis hin zur Todessehnsucht kennt («Es ist genug! Ich
bin auch nicht erfolgreicher als meine Väter [im Kampf gegen Baal?]»), der
aber dennoch von Jahwe als Werkzeug gebraucht werden kann.

— Der Konflikt zwischen Baal und Jahwe wird trotz wechselnder Erfolge
und trotz der punktuellen Überlegenheit der Baalanhänger in einem blutigen
Gericht über die «Abtrünnigen» enden.

— Die Ankündigung des harten Gerichtes zeigt das Gottesbild der Zeit;
auch darin ist Elija «Vorläufer» und Weggenosse der grossen Propheten.

Damit wird der unmittelbare politisch-propagandistische Rahmen verlassen

und die Geschichte bekommt in der fortentwickelten Gestalt die neue
Funktion, das Problem des angefochtenen Propheten (und seiner Anhänger)
zu beleuchten. Diese Bedeutungsdimension behält für die Endgestaltung
deutlich die Dominanz. Wie kann man das Scheitern der kontinuierlich von
Gott geleiteten Propheten theologisch verarbeiten? Die Antwort, die der
Text geben möchte, scheint zu lauten: Man muss einen Weg durchlaufen.64
Das ist kein Ereignis von wenigen Sekunden, sondern ein Prozess, der sich
über Tage, Wochen, Monate, Jahre erstrecken kann,65 den man aber nicht
umgehen kann, sondern sich von Gott fuhren lassen muss. Nur durch die je
neue, intensive Begegnung mit dem Wort Gottes, das den Auftrag vergewissert,

führt dieser Weg aus der Krise.

w Die Hauptgründe für diese Datierung sind einerseits die offenbar verarbeiteten und
verdichteten Erfahrungen von Prophétie überhaupt, was einen gewissen Abstand zum
Geschehen um Elija voraussetzt, der Rest der 7000 als Selbstverständnis der Flüchtlinge
aus dem Nordreich (terminus a quo), andererseits aber das Fehlen der Vorstellung vom
völligen Ende des Staates Israel sowie die Abwesenheit dtn-dtr Sprache (terminus ad
quem)', vgl. bes. W. Thiel in den genannten Beiträgen: anders J.Hausmann. Israels Rest,
BWANT 124. Stuttgart 1987, 124f. 134F, die die Rest-Vorstellung als bedingte dtr Verheis-

sung an die babylonische Exilsgemeinde versteht.
h4 Die starke Häufung der Wörter aus dem Wortfeld «Weg» ist zu beachten.
<lS «Um den Prozesscharakter des Geschehens bewusst werden zu lassen, bedarf es der

verschiedenartigsten Gollesbegegnungen. Die Kennzeichnung der komplexen Situation,
in welcher der Prophet sich vorfindet, wird durch das Zusammenspiel verschiedener Gat-
tungselemenle im Zuge der Erzählung erreicht.» (Wagner a.a.O. 420).



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 311

Für die Flucht gibt es zwei Begründungen: die Angst vor Isebel als der
Repräsentantin des Staates und die Verfolgung durch das Volk Israel. Die Flucht
führt aber nicht zur Lösung des Konflikts, sondern zur inneren Verzweiflung,
weil der Prophet sich seiner ihm bestimmten Aufgabe entziehen will und
dadurch einsehen muss, dass er nicht besser ist als die Väter. Das wiederum
führt zu abgründigen Depressionen: die Aufgabe ist zu schwer. Das ist eine
umfassende Infragestellung durch die Obrigkeit, durch die Mitwelt und durch
sich selbst. Wie soll Elija und mit ihm alle Prophétie mit ihren Anhängern da
herauskommen? Auch dies ist wiederum nur in einem Prozess, einem Weg
möglich, den sich der Mensch aber nicht selbst eröffnen kann, sondern der
ihm geschenkt werden muss. Dem menschlichen Scheitern setzt Gott seine
wundersame Wirksamkeit entgegen. Flier wird es in grossartigen Bildern
dargestellt: Der Mensch in der Wüste, der unterm Ginsterbusch restlos fertig ist,
wird vom Engel gespeist. Man sollte das Wunder nicht wegrationaliseren. Er
wird zweimal gespeist, weil der Weg zu weit ist (V.7bß). Der Weg bleibt für
den Menschen zu weit. Der Mensch schläft, während Gott entscheidend an
ihm handelt.

Der Weg zum Gottesberg ist ein weiterer Baustein in dem Prozess der
Verarbeitung des eigenen Scheiterns. «Mit welchem Interesse bist du hier, Elia?»,
so spricht ihn Gott an. Das gibt ihm Gelegenheit, sein Herz auszuschütten
und das ganze Ausmass des Misserfolges zu schildern. Bei Gott darf der
Mensch klagen. Die Stichwörter «Schwert» und «übrig sein» tauchen im
Munde Elijas auf, die wiederum für die Antwort Gottes (V.17.18) entscheidend

werden (vgl. schon die Worte Ahabs an Isebel V.l).
Die Antwort Gottes auf die Klage ist die Theophanie.67 Wiederum gibt es

nichts zu sehen, sondern nur etwas zu hören: einen Auftrag.
Was aber bedeutet die Dublette des Redeganges 9bß.l0 // 13bß.l4? Die

Wirkung ist zweifelsfrei, dass die Theophanie nahezu völlig eingeebnet wird.
So als wäre nichts geschehen, wiederholt sich die Rede Elijas nochmals?68

Dass es sich um eine Illustration von Depression handelt, deren Wesen - wie
ich aus der klinischen Seelsorge weiss - manchmal darin besteht, dass eine
Person wie eine Schallplatte «hängenbleibt» und immer wieder das Gleiche

Wl Besser als die Väter sein zu wollen, wird später ein wichtiges theologisches
Programm des DtrG (vgl. Ps 78, 8.57: «damit sie (die Kinder) nicht würden wie ihre Väter, ein
widersetzliches und widerspenstiges Geschlecht, ein Geschlecht, dessen Herz nicht fest
war und dessen Geist nicht treu war gegen Gott.»; Sach l,4f. «Seid nicht wie eure Väter!».

67 I Kön 19 weist insofern eine Strukluranalogie zum Ijobbuch auf: Todeswunsch -

Klage - Eingreifen eines Engels (vgl. Hi 33,23ff.) - Klage - Theophanie, vgl. J. Joosten, La
macrostructure du livre de Job et quelques parallèles (Jérémie 45; 1 Rois 19), in:
W.A.M.Beuken (Hg.), The Book of Job, BEThL CXIV, Leuven 1994, 400-404. Aber die
Unterschiede sind doch erheblich, so dass keinerlei literaturgeschichtliche Rückschlüsse
zu ziehen sind; die Ähnlichkeit resultiert aus der theologischen Sache.

(,s Darauf hat Peter Höffken mündllich nachhaltig aufmerksam gemacht.



312 Manfred Oeming

sagt, scheidet deswegen aus, weil es zweimal Jahwe selbst ist, der das Gleiche
fragt. Was aber ist dann der Sinn? Handelt es sich bloss um ein literarisches
Stilmittel zur Intensivierung der Aussageintention oder mit H.Schmoldt69 um
ein literarkritisches Indiz? Am weitestgehenden ist die Interpretation von
Nordheims: Danach ist Elija aus Protest zum Gottesberg gekommen; er will
nicht länger Prophet sein! Er geht sozusagen zum «Chef», um zu kündigen.
Obwohl ihn Jahwe durch die Theophanie zurechtgewiesen und ihm die wahren

Machtverhältnisse aufgedeckt hat, beharrt Elija störrig auf seiner Kündigung

und wird jetzt tatsächlich aus seinem Amt entlassen, indem er beauftragt
wird, Elisa als seinen Nachfolger zu salben. Diese Deutung scheitert am Kontext:

Elija tritt ja später wieder mehrfach als Prophet auf (I Kön 21; II Kön
lf.); zum anderen wird die Erzählintention kaum getroffen. Die Endgestalt
der Erzählung schaut zurück und interpretiert 150 Jahre nach Elija
verallgemeinernd den Gang der Ereignisse; ihr ist daher kaum an einem Tadel oder
einer Korrektur Elijas gelegen. Es geht ihr vielmehr um Tröstung und
Vergewisserung der ihr gleichzeitigen Prophetenschüler. Es geht im Gefälle der
Erzählung nicht um Kündigung oder Ablösung, sondern umgekehrt um
Stärkung des Angefochtenen und um seine Rückführung auf den Weg, den Gott
mit ihm vorhat. Über die exakte Intention der Dublette bleiben Unsicherheiten;

jedoch scheint mir die Wirkung des jetzigen Textarrangements wie eine
Kritik am Theophanieglauben. Nicht das Auge ist das Organ des Glaubens,
sondern das Ohr. Die entscheidende Neuausrichtung seines Lebens erfährt
der Prophet Elija durch die Wortoffenbarung.

Der Höhepunkt und Zielpunkt der Erzählung ist V.18. Elija ist nicht
allein, seine Wirksamkeit ist nicht sinnlos. Es ist zwar umstritten, wie der Rest

von 7000 zu fassen ist: nur 7000, also angesichts der vermuteten Einwohnerzahl

von ca. 500000 ein verschwindender Rest, der eigentlich nur die katastrophale

Grösse des Gerichts verdeutlicht, oder aber eine heilvolle Zahl, wie z.B.
Hentschel70 oder Hausmann71 deuten: 7000 als Kombination einer sehr grossen

Zahl (1000) mit einer vollkommenen Zahl (7)? Mir scheint aber geradezu
sicher, was schon Wellhausen wusste: «Nachdem er (Elija) sein Herz
ausgeschüttet, wird ihm der göttliche Trost zuteil, dass keineswegs seine Sache ver-

69 H.Schmoldt, Elijas Begegnung mit Jahwä, BN 43 (1988) 19-26, argumentiert, die
V.ll-14 seien sekundärer Einschub. «Kein Ausleger kann erklären, was der Ergänzer sich
dabei gedacht haben könnte, den Dialog aus 13b-14 zu wiederholen» (22): daher sind nicht
V.9b-llaa Einschub, sondern V.llb-14. Grund für den Einschub dürfte die Absicht gewesen

sein, Elija mit Mose zu parallelisieren. Schliesslich kann man annehmen, dass V. 14 eine
Wiederaufnahme von V. 10 darstelle. Unbefriedigend bleibt diese These dennoch, weil die
Wiederaufnahme umfangmässig so lang ist. Dem Phänomen muss mehr theologische
Beachtung geschenkt werden. Auf der Ebene der Literarkritik wird man ihm nicht voll
gerecht.

70 G.Hentschel, 1 Könige, NEB 10, Würzburg 1984,119.
71 J. Hausmann (A.62) 124f.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 313

loren sei, vielmehr die grimmigste Rache, deren Vollstrecker er selber berufen

solle, über alle Verehrer Baals ergehn, und diejenigen sieben Tausend in
Israel das Feld behaupten werden, die ihre Knie nicht dem Abgotte
gebeugt.»72 Im Gericht am Unglauben und im Leben des Glaubens liegt der
Trost.

d) Nachdem der Text auf dieser Stufe ca. 700 v.Chr. vorlag, konnte er in
der exilischen Geschichtsrückschau problemlos in das DtrG eingefügt werden.

Dass die Theoriebildung, die sich im Zuge der frühen Überlieferungsgeschichte

um die Wirksamkeit Elijas vollzogen hatte, vorzüglich in das dtr
Konzept passte, liegt am Tage: Israels Schuld, und insbesondere die Schuld
der Könige, hat die nationale Katastrophe herbeigeführt. Die Propheten,
deren Kampf für eine ausschliessliche Verehrung von Jahwe immer wieder
gescheitert ist, haben die Härte der Strafe vorausgesagt. Vermutlich greift DtrG
überhaupt für seine Beurteilung der Prophétie und der entscheidenden
Wegmarken in der Geschichte Israels auf Texte wie I Kön 19 und der in ihnen
enthaltenen Geschichtsvorstellungen als Modell zurück.

Nachdtr Erweiterungen kann ich nicht entdecken.
Auch wenn der Text eine längere Entstehungsgeschichte hatte, so bildet

er jetzt eben doch einen Text, d.h. eine in sich gut lesbare Abfolge von Ereignissen

und Gedanken.

III. Hermeneutische und homiletische Erwägungen

Nach der gebotenen Exegese scheint es mir - zumal auf der Ebene des

Endtextes - keine grosse Schwierigkeit, mit Hilfe von I Kön 19 eine christliche

Predigt zu halten. Sie könnte etwa folgenden Gedankengang haben: Gott
beruft Menschen, die ihren Auftrag dann auch ernst nehmen. Doch trotz
allen Engagements, der Berufung zu entsprechen, machen sie die Erfahrung
des Scheiterns und des «Verfolgtwerdens» (freilich in abgeschwächter Form
als Abgewiesen- und Verlachtwerden). Diese Erfahrungen führen notwendig
in die Depression, aus der man aus eigener Kraft nicht herauskommt. Doch
der Engel Gottes stärkt und führt auf den langen Weg. Elija geht durch die
Wüste und kommt dorthin, wo er Gottes Stimme hören kann (z.B. in einen
Gottesdienst). Die Theophanie als Wortereignis schickt ihn in die Welt
zurück, um so gestärkt von neuem seiner Berufung zu entsprechen. Sinnvollerweise

sollte die Predigt darauf verweisen, dass auch Jesus selbst solche
Anfechtung durchlebte (Mt 4,1-11 par.), so dass sie als Strukturelement christlichen

Daseins, als das Kreuz, das jeder auf sich zu nehmen hat. begreifbar und
akzeptabel wird. Man könnte noch «Von Gott will ich nicht lassen, denn er

7" J. Wellhausen, Die Composition des Hexateuchs, Berlin 41963, 279f.



314 Manfred Oeming

lässt nicht von mir» (EKG 283) oder «Wer nur den lieben Gott lässt walten»
(EKG 298) singen lassen.

Aber es bleiben doch erhebliche Probleme, die hier nicht unbenannt
unterschlagen werden dürfen. Für jede christliche Predigt über I Kön 19 ist die
Schwierigkeit grundlegend, die wir schon einleitend angesprochen haben: die
Ambivalenz Elijas. In der Exegese hat sich uns gezeigt, dass diese Ambivalenz

auf mehreren Ebenen zu lokalisieren ist. Einerseits auf der Ebene der
Theologie: Elija sieht im Gegensatz von Jahwe und Baal, mit Wellhausen zu
sprechen, «einen Gegensatz der Prinzipien, der letzten und tiefsten prakti-

-70
sehen Uberzeugungen» Diese Antipoden dulden keine integrative
Duldsamkeit, sondern drängen zu theoretischer und praktischer Intoleranz. Es

geht um die harte Auseinandersetzung des Geistes mit der Natur, der
nüchternen Sittlichkeit mit wollüstiger, üppiger Raserei, der strengen, verantwor-
tungsbewussten Moral mit Prostitution, Korruption und Gewalt, der herben,
aber solidarischen Lebensweise der Bauern mit der «modernen», weichlichen
Luxuskultur der Städter, die Menschen verachtet.74 Im Gefälle der Elija-Traditionen

müsste man eine massiv kulturkritische Predigt halten. Unsere
christliche Predigt ergeht aber gerade an Angehörige der westlichen
multikulturellen Gesellschaft, so dass eine solche einseitig entschiedene Predigt als

problematisch empfunden werden muss. Zweitens ist Elija auf der Ebene der
Politik zweischneidig: Er ist für propagandistische Zwecke vereinnahmt worden

und steht (zumindest auf bestimmten Stufen der Überlieferung, die aber
noch deutlich durchscheint) für die Rechtfertigung von brachialer Gewalt in
der Auseinandersetzung mit den fremden Religionen und Parteien, was in
dieser Form christlich (wie jüdisch) ebenfalls schwer rezipierbar ist. Schliesslich

gilt die Vorstellung eines umfassenden Gerichts, bei dem nur ein
verschwindender Rest von 7000 übrigbleibt, vielen Christen vom Neuen Testament

(oder zumindest von Teilen des Neuen Testaments) her als überwunden
und abgetan.

Wie soll man christlich mit diesen drei Problemen (Intoleranz und Kulturkritik,

theologische Legitimation von brutaler Gewalt, Vorstellung vom harten

Gericht Gottes an allen Ungläubigen) umgehen? Diese hermeneutische
Frage soll jetzt in einem zweiten Durchgang gleichsam empirisch angegangen
werden, indem untersucht wird, wie man in der Christenheit über diesen Text
gepredigt hat. Faktisch impliziert jede Predigt eine Hermeneutik, und sei es

auch ganz unbewusst oder unreflektiert.
Dabei ist zunächst festzustellen, dass I Kön 19 in der Kirche lange Zeit

erstaunlich selten gepredigt wurde. Laut Auskunft der Register zum Migne,
sowohl series graeca als auch series latina, ist der Text in der altkirchlichen
Überlieferung wenig gepredigt worden.75 Es finden sich nur gelegentlich ornamen-

73 J.Wellhausen (A.3) 78.
74 Zu diesen prinzipiellen Oppositionen vgl. H. Gunkel, 2RGG II, 108.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 315

tale Erinnerungen an Elija, die sich auf dem Niveau von Typologien bewegen
z.B.: Elija war 40 Tage in der Wüste, Christus auch. Wie Elija von den Juden
verfolgt wurde, so auch Christus. Oder die wundersame Speise, die für den
weiten Weg stärkt, ist Vorabschattung des christlichen Sakraments von Brot
und Wein. Vor allem wird Elija zunehmend zum Prototyp eines ehelosen,
asketischen Mönches. Ähnlich steht es im Mittelalter.76 Auch die Reformatoren

haben den Text nicht sehr geschätzt. Luther, Zwingli und Calvin haben
ihn nicht gepredigt. Thomas Müntzer dagegen hat Elija verehrt und sich
selbst als wiedergekommenen Elija verstanden.77 Im 19. Jahrhundert
herrschte die Homilie im Sinne einer nacherzählenden Hinführung zu Christus

vor, bisweilen aber auch der Geist des humanistischen Liberalismus.78
Aus praktischen Gründen sollen nur Predigten oder predigtorientierte

Meditationen aus den letzten 100 Jahren analysiert werden79, wobei aus
Raumgründen nur die Hauptgedanken grob skizziert, rubriziert und bewertet
werden können.

1. Antithetische Predigt

R.Löwe80 geht von dem Problem aus: «Gottes eigene Boten morden mit!
Und das in seinem Auftrag!» Daraus zieht er folgende Konsequenz: Die
«grausige Weltperspektive des Alten Testaments offenbart die ganze
Verlegenheit gegenwärtiger christlicher Politiker, bis wir das Raubtier im Abgrund
verschwinden und den wahren Friedefürsten einreiten sehen.» Th.Lorenz¬
meier81 betont, dass uns zwar der resignierte, gebrochene Elija heute noch
menschlich sehr nahe kommt, aber zugleich stellt er scharf den Gegensatz
zwischen dem Gott Elijas und dem Gott Jesu heraus: «Hüten wir uns also, un-

75 Vgl. D. Wanke, Vorläufer, Typos und Asket. Bemerkungen zur Gestalt des Elia in
der altkirchlichen Literatur, in: Grünwaldt/Schroeter (A.7) 102-114 (mit Zusammenstellung

der altkirchlichen Belegstellen 112-114).
Vgl. V.Orthmann. Elia multiplex - ein Prophet und mehrfacher Schriftsinn, in

Grünwaldt/Schroeter, (A.7) 115-123.
77 Vgl. A.Lexutt, Eliae redivivi - Luther, Müntzer und der Prophet Elia. Zur Eliadeutung

in der Reformationszeit, Grünwaldt/Schroeter (A.7) 124-131.

Vgl. A.Strauch, Die Elia-Predigten Gottfried Menkens und Friedrich Wilhelm
Krummachers. Elia in Predigten des 19. Jahrhunderts, in: Grünwaldt/Schroeter (A.7) 145-
163.

79 In Bonn arbeitet Harald Schroeter an einem Habilitationsprojekt über «Elia-Predigten
im 20. Jahrhundert», woraus er in dem Sammelband Grünwaldt/Schroeter einige

Kostproben gibt: Bist du's, Elia? Streiflichter zum homiletischen Gebrauch der Elia-Texte im
20. Jahrhunderl, (A.7) 333-348; Ders., Mit Elia Gottesdienst feiern. Anregungen zur
liturgischen Gestaltung von Elia-Texten, a.a.O. 349-355.

80 R.Löwe. Hören und Fragen 5, 1967, 538-541.
81 Th.Lorenzmeier, in: R.Schulz (Hg.), Predigten über Wundertexte (Dienst am Wort

24), Stuttgart 1970. 165-173.



316 Manfred Oeming

sere christliche Gottesvorstellung in die Geschichte hineinzutragen» und
umgekehrt.

Hier wird das fundamentale Band zwischen Altem und Neuem Testament
zerschnitten, nämlich die Einheit des einen Gottes. Deswegen scheidet dieser
Weg aus.

2. Christologisierung und Spiritualisierung

Nach H. Girgenson83 wird «in den Elia-Erfahrungen das Sterben Jesu
vorgebildet», wobei es «im Alten Testament dunkel bleibt, wohin dieser Weg
eigentlich führt, da erst in Jesus das Ziel und auch der Sieg deutlich wird».
K. Atzkern83 stellt triumphierend fest: «Wir Christen dürfen mehr schauen als

Elia. Nicht nur ein Stück des Weges mit seiner Gemeinde offenbart Gott uns;
er hat uns Anfang, Mitte und Ende aller Wege mit seiner Gemeinde gezeigt:
Jesus Christus.» Elija wurde nur wenig gezeigt, die Gemeinde aber hat die
Fülle. Nach F.Hahn84 muss Elija viel lernen. Gott lässt sich nicht im blinden
Eifer herbeizwingen; Gott ist nicht in wunderbaren Machterweisen präsent.
Die Nähe Gottes ist nur ganz im Verborgenen, ganz verhalten, fast unmerklich

dennoch am Werke. «Was hier in dieser Elia-Geschichte vorgezeichnet
ist, das hat im Neuen Testament seine deutlichen Konturen empfangen. In
der Geschichte Jesu Christi hat Gott nicht in machtvollen Demonstrationen
gewirkt, sondern in der Niedrigkeit des Leidens und des Todes am Kreuz.
Und diese Niedrigkeitsgestalt Christi übernimmt und trägt jeder, der sich zu
ihm bekennt. Nur wer das 'stille, sanfte Wehen' zu vernehmen gelernt hat, der
wird dann auch erkennen, dass gerade sub contrario, im schlechthin
Gegensätzlichen, Gott seine Nähe und Macht erweist.» Am Schluss steht mit Verweis

auf Rom 11 die «Wahl der Gnade».
Die Problematik solcher heilsgeschichtlicher, entwicklungs- und

lernorientierter Überbietungsmodelle liegt in der Einseitigkeit, mit der das Alte
Testament zum Vorläufer, zur Vorstufe, zum Sprungbrett wird. Das theologische

Recht liegt immer bei einem in bestimmter Weise zugespitzt verstandenen

Neuen Testament, so dass der Dialog und die Auseinandersetzung mit
dem Alten Testament alle Ernsthaftigkeit zu verlieren droht.

3. Existentialistische Interpretation

Für A.Goes83, den Dichter, ist die Gerichts- und Konkurserfahrung, die
den einzelnen unmittelbar vor Gott stellt, grundlegend. In dieser radikalen

82 H.Girgenson, Dein Reich komme, Göttingen 1959,40-44.
83 K. Atzkern, in: C.Westermann (Hg.), Verkündigung des Kommenden. Predigten alt-

testamentlicher Texte, München 1958, 65-69.
84 F.Hahn, Mainzer Predigten, Göttingen 1972, 37-43.
85 A.Goes, Hagar am Brunnen. Dreissig Predigten, 1958, 33-41.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 317

Geworfenheit auf sich selbst erfährt der einzelne sich selbst eben in seiner
Vereinzelung. Inspiriert von der Übersetzung Leo Baecks («Stimme leisen
Schweigens») wird sogar die Theophanie zur Erfahrung der Unsäglichkeit
Gottes, als «sein(es) unausdenkliche(n) Anderssein(s)». Gegen diese aus der
Stummheit geborene Schwermut erhebt sich die «Stimme des Schweigens».
Hier wird einseitig ein Daseinsverständnis aus dem Text herauspräpariert,
das Gesamtgefälle aber geht verloren.

4. Segmentierung und Ausbau von Einzelteilen

H. Zabel86 z.B. greift in einer Krankenhausandacht das Motiv des doppelten

Schlafes Elijas heraus und unterscheidet zwei Arten von Schlaf: bleiernen
Schlaf oder aber vorbereitenden, auf das Wachsein hinführenden Schlaf.
Jeder kann in der Krankheit die Erfahrung von Elijas Schlaf machen, kann aus
dem bleiernen zum vitalen Schlaf kommen. Der homiletische Ort rechtfertigt
solch einen selektiven Zugriff. Wenn man weiss, was man tut, kann die

Hauptintention des Textes verlassen und Nebenthemen einseitig zugespitzt
werden.

5. Narrative Psychologie

Sehr verbreitet ist die Methode, sich in die Seele Elijas hineinzuversetzen,
was sich oft mit symbolorientiertem Predigen verknüpft.87 Ein besonders
markantes Beispiel dafür ist die Meditation von D. Solle.88 Sie stellt das Symbol

des Weges ins Zentrum ihrer Überlegungen und spricht von der «Hinreise».

Einsamkeit, Selbstmordgedanken und Schlafbedürfnis sind die Zeichen
dieser Reise von aussen nach innen. Die Wüste (als Symbol des Rückzuges,
des Schweigens, Fastens, Alleinseins) ist der Ort, wo die entscheidende
Gotteserfahrung gemacht werden kann. Gott als Schweigen zu erfahren ist eine

Gegenerfahrung zur Macht der Welt. Kühn wird das Heraustreten aus der
Höhle als Wiedergeburt gedeutet. Dieses Neugeborenwerden aus der
Rückbesinnung auf den Grund des Seins, auf Gott, der der Herr der Geschichte ist,
führt Elija auf die Rückreise in die Welt. Der Weg nach innen ist keine blosse
Weltflucht. Beten und in der Welt kämpfen gehören zusammen. Die Meditation

betont die politische Weltverantwortung, verschweigt aber die Intoleranz

und Brutalität Elijas ebenso wie den Gerichts- und Restgedanken. Der
Ansatz steht stark in der Gefahr, biblische Erzählungen ihres theologischen
Profils zu entkleiden und zu einer «Selbsterfahrung» zu machen. Die skizzierte

«Theo»logie lässt sich schnell auf das innere Erleben bei einem Meditati-

86 H. Zabel, Sich sammeln in der Wüste, in: H.Ch.Piper (Hg.), Verkündigung im
Krankenhaus (Dienst am Wort 42), Göttingen 1982, 15-17.

87 Ähnlich in psychotherapeutischer Absicht R. Kachler (A.4).
88 D. Solle, Die Hinreise. Zur religiösen Erfahrung, Stuttgart 41977, 77-90.



318 Manfred Oeming

onskursus reduzieren, wobei die Dimension des Wortes Gottes, das eben kein
mythisches Schweigen ist, verschwindet.

6. Ethische Predigt, die auf Entscheidung drängt

Adolf Stöcker89 fragt nach dem Grund für den Stimmungsumschwung Elijas

und findet ihn im «Schmerz um das Reich Gottes». Daraus folgert er den

eindringlichen Appell: «Sorge auch du dich um die evangelische Kirche!».
Stöcker betont den Restgedanken stark und appliziert ihn auf den Ort der
Predigt: 7000 als Rest «in Berlin». «Willst du dazugehören?». Mache dich
bereit, zu kämpfen und zu leiden! Folge entschieden Christus nach!

Friedrich Naumann90 erzählt I Kön 19 kurz nach und spitzt den Text auf
die Spannung von eifernden Wirrköpfen und reinen, klaren Geistern zu.
«Entscheide dich, was willst du, Elias?» Dabei schimmert durch, dass sich Elija

gegen seinen eigenen Eifer und für ein nüchternes liberales Denken
entscheiden sollte. Diese Predigten rücken den Gerichtsgedanken in den
Vordergrund, um so der als Bedrohung empfundenen Säkularisierung bzw. Fana-
tisierung kämpferisch entgegenzutreten. Die dabei implizierte Kulturkritik
und auch die Dringlichkeit der Entscheidung in einem geistigen-geistlichen
Kampf nehmen Elemente des Textes besonders gut auf.

7. Politische Predigt

Hatten viele der vorgenannten Predigten politische Implikationen, so gibt
es doch auch etliche, die diese Intention explizit machen, wobei sich eine
erstaunliche Spannbreite in der politischen Verwendung zeigt, wie drei Beispiele

illustrieren mögen:
E.Hirsch91 verwendet in der Endphase des 1. Weltkrieges die Figur des

Elija als Modell von Durchhaltefrömmigkeit. Deutschland dürfe jetzt nicht
aufgeben. Gott schicke jeden in die ihm zugedachte Aufgabe; entsprechend
müsse Deutschland jetzt in schwieriger Situation aus der Depression und Klage

heraus und durchhalten, wie Jesus in Gethsemane, wie Paulus II Kor 12,9.
Q9

H.Lilje benutzt sehr ähnlich wie Hirsch die Helden-Kampf-Semantik,
aber diesmal, um gegen die nationalsozialistische Bedrohung zum
Gehorsamskampf aufzurufen. Sehr verhüllt, aber doch transparent, ist seine
Schilderung der Situation Elijas, in der die Gegenwart von 1935 durchklingt: der

89 A. Stöcker, Eins ist noth (Ein Jahrgang Volkspredigten über freie Texte), Berlin
31885, 397-405.

90 F.Naumann, Gotteshilfe, Göttingen ft1926,186f.
91 E.Hirsch, Elias' Verzweiflung, in: Ders., Der Wille des Herrn. Predigten, Gütersloh

1925, 202-218, vgl. Schroeter (A.79) 337-340.
92 H. Lilje, Unser Gott kommt und schweigt nicht. Zehn Predigten, Hannover 1936,

17-30; vgl. Schroeter (A.79) 340-342.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 319

«Kampf zwischen wahrer und falscher Religion von riesenhaftem Ausmass»
(18f.). W.Vischer93 (1942) deutet einerseits stark dogmatisierend, wobei
insbesondere die Vorstellung vom Rest nicht als Gericht, sondern eher als Heil
umgedeutet wird. «Die sieben Tausend sind der durch die Wahl der Gnade
ausgesonderte Rest.... Mehr als das: für Gott ist in diesen sieben Tausend, die
er für sich selbst durch seine Gnade und nicht auf Grund ihrer Werke
bewahrt, nicht weniger als das ganze Israel unversehrt vorhanden. Solange
Gott am Ganzen festhält, ist nichts verloren. Und Gott hält am Ganzen fest.
Das ist die Gottesentscheidung am Horeb.» (385) Andererseits aber zeigt Vi-
scher viel Mut zu politischer Predigt. Zum Thema Toleranz sagt er mit
deutlichem Blick auf die Nazis: «Die Toleranz gegenüber dem schleichenden Gift
und der ausgebrochenen Tollwut des Aberglaubens rettet die Welt nicht vor
dem Bösen. Das Schwert der Gottesstreiter allerdings auch nicht. Das mag
uns wohl die Flucht Elias lehren und noch deutlicher das Wort, das Jesus in
jener Nacht, da sich alle an ihm ärgerten, zu Petrus spricht: 'Stecke dein
Schwert in die Scheide!' (Joh 18,11) Was allein den Gegengott und alle seine
Macht und List überwindet, wird dann offenbar, wenn er sich ausgetobt hat
an dem Einen, der sich nicht wehrt, sondern sagen kann: 'Der Fürst dieser
Welt hat nichts an mir' (Joh 14,30).»

J. Ebach94 versteht I Kön 19 als Erzählung darüber, wie einer wieder
aufrecht gehen und entschlossen handeln lernte. Die Ruhe nach dem Sturm
(demamah) ist ihm nicht Alternative, sondern Ergänzung zur machtvollen
politischen Aktion. Das daqqah - «mager» (wie die Kühe Pharaos) ist für ihn
Hinweis darauf, dass Gott mit den Schwachen, den Verzagten und den
Versagenden solidarisch ist, indem er sie zum politischen Handeln führt.

Man sieht, wie Elija deutsch-national, antifaschistisch und befreiungstheologisch

appliziert wurde. In allen politischen Kampfsituationen kann Elija
leicht als Modell für Härte und Entschlossenheit (miss-)braucht werden.

8. Seelsorgerliche Predigt

J.Hausmann95 betont die Nähe des Textes zur Sinaitheophanie Ex 19; sie

sympathisiert mit der Deutung von V. 12 durch J. Lust als «krachendes
Donnergetöse». Daher ermahnt sie, den Akzent nicht auf V. 12 legen! Sie ruft zur
Vorsicht vor allzu starker Strukturanalogie zum Kreuzesgeschehen.
Vielmehr ist der Text darin paradigmatisch, dass er schon im Alten Testament
selbst von Jahwe als einem Seelsorger am Depressiven zu erzählen weiss.

93 W. Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments, Zweiter Teil, München 1942,
381-385.

94 J. Ebach, in: H.Nitschke (Hg.), Gottesdienstpraxis, 6. Perikopenreihe Band 4:

Ergänzungsband Exegesen, Gütersloh 1983, 60f.
95 J. Hausmann, Calwer Predigthilfen 6/A, 1983,198-205.



320 Manfred Oeming

Gottes Seelsorge besteht darin, Lebensmittel bereitzustellen und Menschen
auf den Weg zu schicken: Elija und wir sollen auf ein Ziel zugehen, den Weg
zu Gott. Parallelen heute findet Frau Hausmann im Kirchgang, im Sich-Sam-
meln um christliche Persönlichkeiten. Gott bietet Naturgewalten auf, um Elija

seines Kommens zu versichern; Gott bietet alles auf, um dem Leidenden
nahe zu sein bis hin zur Menschwerdung. Dieser Ansatz bringt einen wesentlichen

Akzent zur Geltung, lässt aber die problematischen Züge der Intoleranz,

Gewalt und politischer Vereinnahmung - gewiss aus ehrbaren theologischen

und homiletischen Gründen - völlig zurücktreten.

9. Ekklesiologische Vollvereinnahmung

Elija wird in diesen Konzeptionen sozusagen als korporative Persönlichkeit

vollkommen mit der christlichen Kirche gleichgesetzt. Nach Gottfried
Voigt96 geht es in I Kön 19 um die Kirche in der Welt. Die Lehre, die wir zu
ziehen haben, lautet: Nicht wir halten die Kirche, sondern Gott hält sie. «Es
ist gut, dass man es an einem Mann wie Elija sieht: Es kann einer ein Riese
sein, ein Held im Glauben, ein Kämpfer und Eiferer, und es kann doch im Nu
alles zusammenbrechen». V.10 und 14 deutet Voigt als «Bericht zur kirchlichen

Lage»; «das merkwürdige verworrene Auf und Ab der Kirchengeschichte»
ist Ausdruck der ecclesia cruce tecta «Die angefochtene Kirche soll

immer nur eines tun: dahin zurückkehren, wo ihr Ursprung hegt, zur Offenbarung

Gottes.» Wie Elija wird die Kirche gerügt, wenn sie ihren Posten in der
Welt verlässt. Sie wird zurückgeschickt. Elija bekommt den Auftrag, in die
Politik einzugreifen. «In Gottes Heilsplan ist es offenbar vorgesehen, dass die
Gemeinde Gottes zuweilen zu einem sehr kleinen Haufen
zusammenschrumpft.» Mt 16,18b wird beschworen: «Die Pforten der Hölle sollen sie

07nicht überwinden», Hauptsache wir beten die Baale nicht an!
Sehr differenziert, ja feinsinnig ist Gerhard von Rads sehr gute Predigtmeditation.98

Von Rad nimmt Kap. 19 als Einheit und betont, dass der Höhepunkt

in der Gottesrede (V. 15-18) zu sehen ist. Er versteht die Theophanie
als Ausdruck einer Wort-Gottes-Theologie: So wie Israel am Sinai nur ein
akustisches Erlebnis hatte, so wird hier das eigentliche Offenbarungsgeschehen

auf das ergangene und hörbare Wort reduziert. Von Rad profiliert zu
Recht sehr stark das Moment der Anfechtung, das einen rechten Theologen
auszeichnet und sieht darin eine « Strukturanalogie» zum Neuen Testament,
besonders zu Paulus sowie zu Luther. Der Eifer Elijas ist jedoch ein ambiva-

96 G.Voigt, Das verheissene Erbe. Homiletische Auslegungen alttestamentlicher
Texte, Göttingen 1971, 309-314.

97 Gewiss spiegelt sich hier die damalige Situation im real existierenden Sozialismus
der DDR.

98 G. von Rad, Predigt-Meditationen, Göttingen 1973, 44-50.



Das Alle Testament als Buch der Kirche? 321

lentes Zeichen. «Gerade in seinem Scheitern legt Elija ein Zeugnis ab, das

nicht mehr vergessen werden kann.» Zielpunkt sind die 7000. «Das Gericht
Gottes beginnt am Hause Gottes (1 Petr 4,17)». Damit wird der Gerichtsgedanke

als wesentliches Element der Predigt verteidigt: «1st nicht unsere Predigt

vor allem dadurch unglaubwürdig geworden, dass sie immer nur von dem
'stillen, sanften Säuseln' Gottes zu reden wusste?» «Wer der Kirche den Puls
fühlt, der wird deprimiert; aber Gottes Wirken ist grösser als die Kirche. Dieser

Trost muss am Schluss stehen bleiben.»

10. Existentiale Interpretation

A.H.J. Gunneweg" ist darin vorbildlich, dass er dem Duktus des ganzen
Textes nachgeht, so dass das Gefälle des Textes erhalten bleibt. Sorgfältig
sucht er nach Analogien für den eifernden, aber in Depressionen geratenden
Elija in der Gegenwart und findet sie in engagierten Pfarrern und Religionslehrern.

Von deren Erfahrungen her deutet Gunneweg die Depression als

notwendiges Element gerade des Glaubens. Nicht der Mensch allgemein ist
von Zeit zu Zeit depressiv, sondern Elija leidet aus einem bestimmten Grund:
Die gläubige Existenz muss notwendigerweise in die Krise geraten. Die
theologische Chiffre dafür ist das Kreuz. Es gibt auch im Alten Testament keinen
Glauben am Kreuz vorbei. Auffällig ist die Deutung der 7000 als Ziel des
//e/fehandelns Gottes: «7000 im Sinne Gottes, tausendmal, unendlich mal
sieben. die Zahl der Vollkommenheit, ein vollkommener Rest, in den Augen
Gottes vollkommen, aus dem ein vollkommen neuer Anfang hervorgeht». Im
Sinne des (in bestimmter Weise verstandenen) Evangeliums wird hier der
Gerichtsgedanke äusserst stark zurückgenommen, ebenso auch die politische
Dimension der Horebszene.

11. Feministische Deutungen

Nach dieser Betrachtungsweise ist es wichtig, Isebel gerechter zu beurteilen.

Das alttestamentliche Bild von der bösartigen, hinterhältigen Despotin
muss im Blick auf Fremdenfeindlichkeit und grundlegenden patriarchalische
Abqualifizierungen von Frauen kritisch befragt werden. Vielleicht war auch
Isebel eine subjektiv aufrichtige Fromme, die ihren persönlichen Gott verehrt
hat. In jedem Falle hat es «eine ermutigende Wirkung», «dass auch Frauen in
dieser Zeit nicht nur im Hintergrund aus dem 'Harem' wirkten, sondern auch
in der grossen Politik eine entscheidende Rolle spielten»100, auch wenn letzt-

99 Ich hoffe, in absehbarer Zeit zusammen mit Frau Gunneweg eine Sammlung von
Predigten A.H.J.Gunnewegs herausgeben zu können. Die Predigt über I Kön 19 wurde
1985 in der Kreuzkirche zu Bonn gehalten.

100 C.Funk, Elia und die Frauen. Eine feministisch-theologische Betrachtung, in:
Grünwaldt/Schroeter (A.7) 243-252.



322 Manfred Oeming

lieh Isebel diese Macht missbraucht hat. Die feministische Perspektive ist sehr
selektiv und geht mit ihrem Werben auch für die andere Seite der Baalverehrer

direkt gegen die Intention des energisch intoleranten Anspruchs des Textes.

12. Postmoderne Predigten

Nach H.Schroeter «sind Elia-Predigten der Gegenwart gekennzeichnet
durch eine Vielfalt und Fülle von offenen Identifikationsangeboten, die
entweder als Collagen oder als assoziative Sprachspiele gestaltet sind» 101. Dieses

Abrücken von autoritativem Zuspruch der Wahrheit des einen Wortes
Gottes hin zu einem «Angebot» mag dem Geist unserer «postmodernen»
multikulturellen Gesellschaft entsprechen, es widerspricht aber dem Geist
der Elija-Erzählungen diametral. Elija weiss von einem Handeln Gottes, das

jeder menschlichen Beliebigkeit und Entscheidungsfreiheit entzogen ist. Für
ihn ist Toleranz kein Höchstwert, sondern der Wahrheit untergeordnet.

Fazit: Wenn wir diese vermischten Streiflichter durch die Predigt- und
Meditationsliteratur überblicken, dann müssen wir feststellen, dass es eine grosse
Vielfalt in der homiletischen Umsetzung gibt. Das muss kein Mangel sein.

Predigt als viva vox muss immer den Geist ihrer aktuellen Hörer, somit auch
den Zeitgeist einbeziehen, darf sich ihm aber nicht leicht beugen. Sehr häufig
wird in der Predigt aus der herausgearbeiteten thematischen Dichte des

komplexen Textes ausgewählt, manches bewusst in den Hintergrund gedrängt.
Teilweise ist das als homiletische Reduktion akzeptabel und praktisch
vermutlich unvermeidlich (vielleicht theologisch sogar legitim?), andererseits
aber immer wieder auch fragwürdig, weil die Gesamtintention nicht selten
verfälscht wird. Daher sind einige hermeneutische Grenzlinien zu ziehen und
homiletische Grundsätze festzuhalten.

IV. Thesen zur Predigt über das Alte Testament

1. Das Alte Testament ist ein vorchristliches Buch, deshalb aber keineswegs

ein unchristliches Buch. Antithetische Predigtschemata werden diesem
Befund ebenso wenig gerecht wie entwicklungsorientierte Überbietungsmo-
delle oder heilsgeschichtliche, lerngeschichtliche Raster. Der Ambivalenz alt-
testamentlicher Texte entsprechend, ist vom christlichen Prediger eine Dialogik

gefordert102, in der das Alte Testament als theologisch eng verwandtes

101 Vgl. H.Schroeter (A.79) 345-348.
102

Vgl. dazu M. Oeming. Biblische Theologie als Dauerreflexion im Rahmenwerk des

Kanons, in: Ch.Dohmen, Th.Söding, Eine Bibel - zwei Testamente. Positionen Biblischer
Theologie, UTB 1893, Stuttgart 1995, 83-95.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 323

Gegenüber mit dem theologisch zugleich fundamental anderen Neuen Testament

ins (auch kritische) Gespräch gebracht werden muss. Dabei dürfen die
provokativen Härten des Alten Testaments nicht einfach und bequem
abgeblendet werden.

2. Die entscheidende Verbindung zwischen den beiden Testamenten ist
die Gleichheit des einen Gottes. Aus der fundamentalen Identität Gottes
folgt eine Fülle von Aspekten, die für die christliche Rede über den
Menschen, die Welt und über die Stellung von Mensch und Welt sub specie dei
wesentlich sind. Deswegen ist das Alte Testament ein Buch der Kirche.

3. Die entscheidende Differenz zwischen den beiden Testamenten ist in
den zentralen christologischen Aussagen des Credos festgehalten: dass Gott
Mensch geworden ist, Fleisch geworden ist, wahrer Gott und wahrer Mensch;
dass der Tod eines Menschen ein für allemal die Sühne der Schuld aller
Menschen, die daran glauben, bewirkt; dass die Auferstehung Jesu von den Toten
die Prolepse dessen ist, was alle Glaubenden erwartet. Diese Akzentverlagerung

auf den Glauben, auf die Zukunft und das Jenseits ist im Alten Testament

nur ganz am Rande, besonders in den evangelischerseits als sogenannten

«Apokryphen» leider weitgehend aus dem Gemeindebewusstsein
verschwundenen Spätschriften spürbar. Die christliche Predigt alttestamentli-
cher Texte darf daher weder die fundamentale Verbindung noch die
fundamentale Differenz überspringen.

4. Das Alte Testament muss auch in seiner Widerständigkeit ernst genommen

werden. Gott als gerechter Richter darf nicht unterschlagen werden. Der
Gerichtsgedanke ist im Neuen Testament keineswegs nur eine paränetische
Randerscheinung oder ein unreflektiertes Relikt aus jüdischer Vergangenheit,

sondern von Johannes dem Täufer (den viele Leute für den wiedergekehrten

Elija hielten) bis zur Apokalypse von zentraler und konstitutiver
Bedeutung.103 Der Zusammenhang von Erstem Gebot und Gewalt muss auch
für das Neue Testament bedacht werden. Dass die richterliche und exekutive
Gewalt an Gott delegiert wird, bedeutet nicht, dass das Problem damit gelöst
oder auch nur entschärft wäre. Auch die Relativierung der Toleranz ist ein
Denkanstoss, der keineswegs nur mit reaktionärem Konservatismus gleichgesetzt

werden darf.104 Schliesslich ist die politische Dimension des Alten
Testaments eine bleibende Anfrage an vielfache Verstrickungen der christli-

103 Vgl. M.Oeming, Gericht Gottes, in: J.B.Bauer (Hg.), Bibeltheologisches Wörterbuch.

Graz 1994, 225-231.
104

Vgl. R.P. Wolff, B. Moore, H. Marcuse, Kritik der reinen Toleranz (ES 181), Frankfurt

71970, die aufzeigen, in wie starkem Masse die grundsätzliche Forderung von Toleranz
zur blinden Ideologie geworden ist, die nur noch die Funktion hat, «eine geistige Haltung
zu fördern, die dazu tendiert, den Unterschied zwischen Wahr und Falsch, Information
und Propaganda, Recht und Unrecht zu verwischen» (108). Grenzenlose Neutralität «ver-
stösst gegen Humanität und Wahrheit, weil sie dort ruhig ist, wo man wütend werden
sollte» (109).



324 Manfred Oeming

chen Theologie, die sich ihre eigenen gesellschaftlichen Verflechtungen häufig

nicht mehr bewusst macht. Indem christliche Predigt diesen Momenten
der Kritik zuallermeist ausweicht, indem sie - mit von Rad zu sprechen -
immer nur «sanftes Säuseln» wird, verliert sie ihren Ernst und einen grossen Teil
ihrer Bedeutsamkeit für die Gegenwart.

5. Durch das Alte Testament wird t/zeologische Dauerreflexion institutionalisiert,

weil alles christliche Reden von Gott schon durch das Alte Testament

als solches in einen kritischen Diskurs hineingezwungen wird. Reden
wir angemessen von Gott, wenn die Gedanken des radikalen Ausschliesslich-
keitsanspruches, des Gerichts und des Schwertes so einfach für theologisch
erledigt erklärt wird, wie dies bei vielen Neutestamentlern und christlichen
Predigern explizit und vor allem implizit geschieht?

6. Am adäquatesten sind solche alttestamentlichen Predigten, die sich der
Struktur des jeweiligen Textes anschmiegen. In unserem Beispiel muss der
von Gott eröffnete Weg, der Prozess in all seinen Stationen und Wiederholungen

nachgegangen werden, bis zum Ende.
7. «Christologische Kurven» sind von Übel! Aber das zurückhaltende

Ansprechen von Strukturanalogien zum Neuen Testament ist notwendig, weil es

dem Alten Testament das Odium des Vorläufigen, Minderwertigen,
Überholten nimmt.

8. Das Alte Testament verhilft - in dialogisch erschlossener, aber niemals
abgeschlossener Auswahl - dem christlichen Kerygma zu seiner Konkretisierung,

«weil das Alte Testament die Tradition ist, in die hinein Christus sich in-
karniert»105 hat.

9. Ohne alttestamentliche Texte geht der Kirche die Sprache aus, die
Bewegtheit und Konkretheit der Sprache und des Denkens. Ohne I Kön 19 als

Pedigttext würde der Gemeinde ein wesentliches Element der Konkretion
von im Glauben begründeter Depression und göttlicher Seelsorge verloren
gehen. Ohne die Härten von 19,15-18 (und 18,40) würde die christliche Theologie

das Problem der Gewalt vielleicht zu schnell verdrängen und auch die

Verquickung von christlichem Glauben mit irdischer Brutalität allzu leicht
«vom Tisch wischen». Ohne die Intoleranz Elijas würde christliche Rede von
Gott noch mehr allzu glatt im multikulturellen Synkretismus mittun. Elija ist
ein wichtiger, unverzichtbarer theologischer Denkanstoss, ein «Stachel im
faulen theologischen Fleisch».

10. Die Frage, ob das Alte Testament ein Buch der Kirche ist, ist in
doppelter Weise falsch: Einmal, weil sie suggeriert, es könne eine Kirche ohne
Altes Testament geben, was ein völliger Selbstwiderspruch wäre. Zum zweiten:

«Die Frage nach der Geltung des Alten Testaments ist deshalb falsch,
weil sie an dem Alten Testament orientiert ist, das Alte Testament selbst aber

1(15 H.D.Preuss. Das Alte Testament in der Verkündigung der Kirche, DtPl'rBl 68

(1968) 73-79.



Das Alte Testament als Buch der Kirche? 325

als eine bunte Sammlung sehr verschiedenartiger, sich ergänzender,
wiederholender, überlagernder, korrigierender, widersprechender, entschärfender
und verstärkender Texte sich gegen jede Generalisierung sperrt. Sinnvoll
fragen lässt sich nur nach der Geltung alttestamentlicher Texte. Und diese

Frage ist sinnvoll zu beantworten nur auf Grund einer bis zu Ende durchgeführten

Exegese von Texten, d.h. durch eine Exegese, die sich in einen
kritischen Dialog mit dem im Text sich aussprechenden Selbst- und Welt- und
Gottesverständnis begibt.... der Text möge dem kritisch hörenden Exegeten
seine eigene israelitisch-jüdische Sache sagen und - ist diese Sache eine Predigt

- seine eigene Predigt halten, damit der Exeget höre und prüfe, ob diese

israelitisch-jüdische Predigt auch eine christliche Predigt sei. Und ob die also

exegetisch erhobene und verstandene Aussage des Textes christlich prädika-
bel ist, kann nur je und je so entschieden werden, dass gefragt wird, ob das

exegetisch erarbeitete Kerygma des Textes vom christlichen Kerygma selbst
umschlossen und von ihm vorausgesetzt wird, ob es dieses entfaltet und
konkretisiert, oder nicht.»106

Ich möchte abschliessend hinzufügen, dass die Dinge noch komplexer
sind107, denn auch das NT ist eine bunte Sammlung verschiedenartiger, sich
teilweise widersprechender, entschärfender oder verstärkender Texte, deren
christliche Geltung auch nicht a priori feststeht. Daher ist biblische Theologie
ihrem Wesen nach Dialogik. Beide Testamente sind gleichberechtigte Partner

im Gespräch über Gott, im Diskurs um die Theo-logie. Auch wenn das
Neue Testament vieles deutlicher sagen kann, so ist die Stimme des Alten
Testaments für das angemessene christliche Reden von Gott in Konkretion,
Ergänzung und Korrektur unverzichtbar.

Manfred Oeming, Heidelberg

106 A.H.J. Gunneweg, Über die Prädikabilität alttestamentlicher Texte, ZThK 65

(1968) 181.
107 Vgl. M. Oeming, Gesamtbiblische Theologien der Gegenwart. Das Verhältnis von

AT und NT in der hermeneutschen Diskussion seit Gerhard von Rad, Stuttgart 21987.


	Das Alte Testament als Buch der Kirche? : Exegetische und hermeneutische Erwägungen am Beispiel der Erzählung von Elija am Horeb (I Kön 19), alttestamentlicher Predigttext am Sonntag Okuli

