
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 4

Artikel: Verhinderung von Kriegen : ein Beitrag zur Prophetie im Alten
Testament

Autor: Bächli, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 52 1996 Heft 4

Verhinderung von Kriegen
Ein Beitrag zur Prophétie im Alten Testament

Das Alte Testament ist belastet mit Liedern und Sagen, Erzählungen und
Berichten über Krieg und Zerstörung, Bannung und Ausrottung. Dieser
Aspekt ist zwar nicht vorherrschend; aber er kann nicht übersehen und soll
nicht verharmlost werden. Theologie und Kirche dürfen es sich mit dieser
Hypothek nicht leicht machen. Genaues Hinhören verhindert, das Alte Testament

für «Kriegspredigten» zu missbrauchen, wie es besonders auch während
des ersten Weltkrieges geschehen ist.1

Wenn die folgenden Ausführungen die Beziehung von Prophétie und
Krieg thematisieren, dann sind - einschränkend - nur Stellen berücksichtigt,
in denen berichtet wird, dass und wie ein Prophet den Ausbruch eines
bevorstehenden und drohenden Krieges verhindert oder dem Vorhaben eine andere

Wendung gibt. Es fällt auf, dass vor allem in der Geschichte der getrennten
Reiche Juda und Israel einige Perikopen vorkommen, die unser Thema
betreffen: (I) I Reg 12 und II Chr 12 Semaja; (II) I Reg 22 Micha ben Jimla; (III)
II Reg 6,8-23 Elisa. Wir werden abschliessend (IV) nach der zeitlichen Anset-
zung und nach der theologischen Bedeutung dieser Besonderheit fragen.

I. S e m a j a

In spektakulärer Weise wird in der Erzählung I Reg 12 dargestellt, wie ein
Bruderkrieg zwischen Israel und Juda verhindert wird. Nach dem Tod Salo-
mos wird Rehabeam in Jerusalem als sein rechtmässiger Nachfolger über die
Südstämme Juda und Benjamin anerkannt; für die israelitischen Nordstämme
dagegen ist ein separater Wahlakt aus staatsrechtlichen Gründen unumgänglich.

So begibt sich Rehabeam mit Gefolge nach dem traditionsreichen
Zentrum Sichern. Hier kommen die Sonderinteressen der Stämme, die unter Da-

1

Vgl. W. Pressel, Die Kriegspredigt 1914-1918 in der evangelischen Kirche Deutschlands,

APTh 5, Göttingen 1967; K. Hammer, Deutsche Kriegstheologie (1870-1914), München

1971.



290 Otto Bächli

vid und Salomo durch Personalunion in einem geeinten Grossreich
zusammengehalten waren, zum Ausbruch.2

Der aus dem Exil in Ägypten eilends zurückgekehrte - besser wohl:
zurückgeholte - Jerobeam hält sich zu Beginn der Verhandlungen noch
bedeckt, obwohl er doch wahrscheinlich an der Revolte der Nordstämme gegen
Rehabeam beteiligt war. Er tritt erst in Erscheinung, als Rehabeam den Rat
der älteren Generation in den Wind schlägt, sich die Empfehlung der jungen
Garde zu eigen macht und den Vertretern der Nordstämme einen groben
abschlägigen Bescheid gibt.3

Diese schaffen kurzentschlossen einen fait accompli und proklamieren
Jerobeam zum ersten König der Nordstämme. Diesen Affront kann und will
Rehabeam sich nicht bieten lassen: Er mobilisiert seine Truppen, hundert-
achtzigtausend auserlesene Krieger - auch die hundertzwanzigtausend der
LXX sind eine respektable Armee -, um Jerobeam und die abgefallenen
Nordstämme zur Raison zu zwingen. Hier taucht nun unvermittelt der Name
des «Gottesmannes Semaja» auf. Unter Berufung auf ein Jahvewort (zur
Änderung in den Übersetzungen vgl. Noth, Könige 266f.) verbietet er die
Ausführung des kriegerischen Vorhabens mit der Begründung, dass Jahve die
Trennung Israels von Juda gewirkt hat4. Der Deuteronomist, dessen Mitarbeit

gesichert ist, verwendet hier das hapax legomenon i"QO, um «eine
Führung, fast im Sinne einer Prädestination, ein Wenden des Schicksals» zu
bezeichnen.3

Bemerkenswert ist auch, dass die aufgebotenen Krieger ohne Widerrede
heimkehren und damit auch ihrerseits den vollzogenen Bruch als irreversibel
anerkennen. Das durch den Gottesmann Semaja übermittelte Jahvewort
verhindert nicht irgendeinen Krieg, sondern expressis verbis (V. 24b) den
Bruderkrieg. Das Band der gemeinsamen Herkunft soll also nicht durchschnitten
werden, auch wenn man staatlich und politisch getrennte Wege gehen wird.
Das emotionale Element ist dadurch reduziert, dass das Verhalten als Akt des

2 Darüber informieren Arbeiten von A. Alt, Die Staatenbildung der Israeliten in Palästina

(1930), München (1953), KS II Iff; Das Grossreich Davids (1950), KS II 66ff; ferner
u.a. M. Noth, Geschichte Israels, Göttingen 71969) 206ff.

3 Zum ganzen Kap. s. Komm, von M. Noth, Könige, BK IX/1, Neukirchen-Vluyn
(1968), und E. Würthwein, Die Bücher der Könige, ATD 11, 1.2., Göttingen (1977/1984);
ferner Jerobeam I (V. Fritz), TRE 16, Berlin (1982) 588f.

4 «Das Jahwe-Wort des Gottesmannes... verbietet Rehabeam jede kriegerische
Unternehmung zur 'Zurückgewinnung' des Königtums über Israel... und zwar mit der Begründung,

dass 'diese Sache', d.h. der 'Abfall' Israels, von Jahwe aus, d.h. nach seinem Willen
und auf seine Veranlassung hin, geschehen sei» (Noth a.a.O. 280).

5DD0 (F. Garcia-Lôpez), ThWAT V, Stuttgart 1986, 742, mit Hinweis auf G. von Rad,
Theologie des Alten Testaments I, München 1957, 60 und besonders 314f: «Nur an einer
Stelle zieht der Erzähler den Vorhang zurück und lässt den Leser ganz kurz die hinter den
vordergründigen Erscheinungen wirkende göttliche Macht gewahr werden» (mit Hinweis
auf I Reg 12,15 und Jdc 9,23).



Verhinderung von Kriegen 291

Gehorsams dargestellt wird (V. 24c). Der Gottesmann erreicht kraft seines

Auftrages (V. 22), den Ausbruch eines Krieges wenigstens für dieses eine Mal
zu verhindern. Die spätere Geschichte zeigt, dass es sich um eine Ausnahme
handelt - eine Ausnahme, die der Erzähler an den Anfang der Geschichte der

getrennten Reiche stellt, um damit ein Zeichen zu setzen, das von beiden Seiten

in Zukunft beachtet werden möchte.
Verzichtet Rehabeam auf den geplanten Feldzug aufgrund besserer

Einsicht - vielleicht wegen einer erneuten Intervention der «Alten» - oder aus
der strategischen Erwägung, dass seinem Vorhaben möglicherweise wenig
oder kein Erfolg beschieden wäre? Von Rehabeam wird in diesem
Zusammenhang zwar nichts mehr gesagt, aber er scheint den Abbruch nicht
hintertrieben zu haben.6

Für uns ist die Erzählung wichtig, weil hier der Vorhang zurückgezogen
wird (von Rad, s.o.) und ein Prophet, der nicht im Rampenlicht der Überlieferung

steht und nicht zu den Grossen seines «Standes» gehört, an die Einheit
des Volkes und damit an das Heilshandeln seines Gottes erinnert. Der von
Rehabeam geplante Krieg ist keine Lösung.

Nach II Chr 12 hat «der Prophet Semaja» (V. 5.15; I Reg 12,22 wird er als

«Gottesmann» bezeichnet; s.o.) weiterhin mit Rehabeam von Juda zu tun.
Dabei sind zwei Aussagen zu unterscheiden:

(1) Unter Führung von Sisak, dem König von Ägypten, bemächtigt sich
eine feindliche Koalition mehrerer befestigter Städte und drängt gegen
Jerusalem vor.7 In Jahves Auftrag deutet Semaja die drohende Gefahr als «eine
Gottesstrafe für den Abfall Rehabeams und seines Volkes (2b)» (Rudolph
a.a.O. 233). Der König und die Fürsten beugen sich dem Urteil mit dem
Bekenntnis «Jahve ist gerecht» (V. 6). Darauf kündet ihnen Semaja die Verscho-
nung an.'s

II Chr 12 geht es also - anders als I Reg 12 - zwar nicht um die Verhinderung

eines Krieges, wohl aber um die Verschonung Jerusalems (V. 7). Die
Funktion Semajas besteht in der Strafpredigt und in der Zusage der Rettung.
Der Prophet interveniert also auch hier in Kriegsgefahr - diesmal aber mit
dem Resultat, dass nicht Rehabeam, sondern sein Feind von weiteren kriege-

Zu I Reg 12,21-24 gibt es die par. Rezension in II Chr 11,1-4; zu den Differenzen s. W.

Rudolph, Die Chronikbücher, HAT 21, Tübingen 1955, 217f. 230f.; ferner M. Noth,
Überlieferungsgeschichtliche Studien I.Tübingen/Darmstadt 1957/1963, 161 Anm. 1 und 176ff.

7 Dieser im Jahr 925a unternommene Feldzug nach Palästina stellt einen «Fixpunkt für
die ägyptische Chronologie» dar. «Um die Eroberung Jerusalems zu verhindern, übergibt
Rehabeam von Juda S. die Palast- und Tempelschätze. Die Stadt bleibt unerobert und
figuriert nicht in der Liste der eroberten Städte in Karnak» (Scheschonq I, Th. Schneider.
Lexikon der Pharaonen, Zürich 1994, 249f.; vgl. auch Würthwein, Könige 183).

s Indem der Chronist die Androhung der Strafe und die Ankündigung der Begnadigung

«einem Propheten in den Mund legt..., will (er) zugleich seine Zeitgenossen belehren»

(Rudolph a.a.O.).



292 Otto Bächli

rischen Aktionen Abstand nimmt. Es fällt auf, dass der entsprechende
Bericht I Reg 14,25-28 zwar vom Feldzug des Sisak und von der Tributzahlung
Rehabeams weiss, nicht aber von der Intervention des Propheten Semaja.
Entweder benutzt der Chronist hier noch eine andere Quelle, oder er kann
sich das Verhalten Rehabeams auch nur als Folge von Semajas Einfluss
vorstellen.

(2) Wer ist dieser Semaja, von dem wir im Alten Testament nur gerade in
seiner Beziehung zu König Rehabeam etwas erfahren? Nach II Chr 12,15 hat
er auch die Geschichte Rehabeams geschrieben (zusammen mit dem Seher
Iddo; vgl. Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien, 134). Eine entsprechende

Notiz fehlt 1 Reg 14,29ff. War Semaja in Jerusalem mit der höfischen
Geschichtsschreibung befasst und/oder als Staatschronist tätig? Hat er in dieser

Eigenschaft den König beraten und so den Bruderkrieg gegen das
abgefallene Nordreich verhindert? Hat er nach II Chr 12 Rehabeam nahegelegt,
mit der Aushändigung des Palast- und Tempelschatzes die Verschonung
Jerusalems zu erkaufen? War er im eigentlichen Sinn ein Hofprophet, dessen

Dienst von Rehabeam gefragt und dessen Weisung befolgt wurde?
Nach Meinung sowohl des Deuteronomisten (I Reg 12) als auch des

Chronisten (II Chr 12) besass Semaja eine anerkannte Autorität, die auch seinen
Mut im Umgang mit dem König und seinem Hof verständlich macht. Die
frappanten Parallelen zum Verhältnis des Propheten Jesaja zu König Hiskia
(II Reg 18-20; Jes 36-39; II Chr 29-32) sind bisher kaum beachtet worden. Sie

legen nahe, in der Gestalt des Propheten Semaja und in seinen Aktivitäten
mit und um den König Rehabeam nicht nur schmückendes Beiwerk zu sehen

(wie etwa Würthwein a.a.O. 261). Vom Wirken Semajas erfahren wir in
Zusammenhängen, die deutlich machen, dass er einen Krieg verhindert hat und
dass die Verschonung Jerusalems seiner Verkündigung zugeschrieben wird.

II. Micha ben Jimla

Wenn wir I Reg 22 unter dem besonderen Gesichtspunkt der Kriegsverhinderung

betrachten, werden andere gewichtige Elemente zwar nicht
ausgeklammert, wohl aber relativiert. Würthwein (a.a.O. 253ff., besonders 257ff.)
betont die «mehrschichtige Prophetenerzählung..., die das Problem des
Verhältnisses Heils- und Unheilsprophetien in mehreren Anläufen reflektiert»
(a.a.O. 255).9 Konkret geht es um die Frage, ob die frühere manassitische
Kolonie Ramoth in Gilead nicht wieder dem israelitischen Staatsverband
eingegliedert werden soll.10

9 Zu den komplizierten literarischen und traditionsgeschichtlichen Problemen vgl.
zuletzt Micha ben Jimla (St. Bcyerle/K. Grünwaldt) TRE 22. Berlin 1992, 704ff.



Verhinderung von Kriegen 293

Dabei sollte anscheinend eine momentane Schwäche der Aramäer ausgenutzt

werden. Der judäische König Josafat hatte bereits zugesagt, mit Ahab
zu koalieren (V. 4), aber er legte Wert darauf, vor dem Feldzug das Orakel
einzuholen. In diesen Rahmen gehört nun das Auftreten des Micha ben Jim-
la. Er wird auf spezielles Betreiben Josafats von Juda (V. 5.7f.) mit der
Orakelbefragung beauftragt, nachdem bereits vierhundert israelitische Propheten

- ihr Exponent ist Zedekia ben Kanaan (V. 11.24f.) - einen positiven
Bescheid erteilt haben (V. 6). König Ahab von Israel erwartet jedoch aufgrund
früherer Erfahrungen mit Micha ben Jimla nichts Gutes (V. 8) und lässt ihn
nur widerwillig rufen. Micha ist nicht bereit, sich dem auf ihn ausgeübten
Druck (V. 13) zu beugen.

An ihn richtet Ahab die gleiche Frage wie an seine Kollegen: «Soll ich

gegen Ramoth in Gilead in den Krieg ziehen oder soll ich es lassen?» (V. 6.15).
Auch Micha gibt zunächst eine Antwort, die als Zustimmung verstanden werden

kann, aber doch wohl mehr Spott enthält (V. 15, ähnlich Jer 28,6). Erst
als Ahab insistiert und die «Wahrheit» (V. 16) zu hören verlangt, gibt Micha
eine indirekte Antwort, indem er sich auf eine Vision (V. 17) beruft: Er sieht
Israel, zerstreut auf den Bergen wie Schafe, die keinen Hirten haben (vgl.
auch Num 27,17; Ez 34,5f.; Mt 9,38). Parallel zum Hirten (V. 17 nS)l) heisst
es (V. 18): sie haben keine «Herren» (,]"TX). Und weil das Volk keine ver-
antwortungsbewussten Herren hat, sollen alle ohne weitere Verpflichtung
nach Hause gehen (V. 17).

Die Formel ist derjenigen von I Reg 12,24 ähnlich und macht die strukturelle

und sachliche Verwandtschaft der beiden Erzählungen wahrscheinlich.
Dass irrn'? mö auch im Kriegsgesetz (Dt 20,5-8 viermal) vorkommt, legt
eine festgeprägte Formel nahe. Mit der Rückkehr in sein Haus (in das eigene
Haus) wird der Abbruch des Unternehmens resp. die Freistellung von der
Teilnahme beschrieben. Der Begriff n"2 und besonders die suffigierte Form
liTIl umschliesst nicht nur das Haus, sondern Familie und Grundbesitz und
damit auch Sicherheit und Frieden. Darauf hat jeder Israelit einen Rechtsanspruch,11

der nun durch das Jahvewort des Micha ben Jimla ausdrücklich
gefestigt werden soll.12 Es soll den Krieg verhindern, auch wenn das geplante
Unternehmen von Ahab und Josafat der Wiederherstellung des vormaligen
Besitzstandes Israels dient. Darüber hinaus aber sichert es auch den friedlichen

Wohlstand - den "l'T'ö - des einzelnen Israeliten. Der Ausgang des

gegen das Orakel unternommenen Feldzuges gibt schliesslich Micha ben Jimla

10 Vgl. Ramoth (K. Elliger), BHHW III, Göttingen 1966, 1549f.; M. Noth, Das Land
Gilead als Siedlungsgebiet israelitischer Sippen (1941), ABLAK I, Neukirchen-Vluyn
1971, 380ff.; ferner Beyerle/ Griinwaldt a.a.O. 706, mit Hinweis auf Ahlström, Noth und

Lapp.
11

Vgl. dazu u.a. A. Alt, Micha 2,1-5 THS ANAAA2M02 in Juda (1955), KS III (1959),
373ff.



294 Otto Bächli

Recht. Im geschlagenen Heer «erscholl... der Ruf: Jeder in seine Stadt, und
jeder in sein Land! Der König ist tot!» (V. 36f., vielleicht in Anlehnung an V.
17, s.o.).13

Semajas Jahvewort an Rehabeam tat seine Wirkung. Micha ben Jimlas
Jahvewort an die beiden Könige - also auch an König Josaphat von Juda -
blieb wirkungslos. Semaja hat den Bruderkrieg verhindert - Micha ben Jimla
hat die Niederlage nicht verhindern können. Die beiden Propheten waren in
unterschiedlicher Weise in die Kriegsvorbereitungen involviert. Micha ben
Jimla hat einen Krieg nicht verhindern können, aber er hat ihn verhindern
wollen - einen Kreig, der im sogenannten nationalen Interesse geplant und
durchgeführt wurde. Nicht jedes nationale Interesse rechtfertigt einen Krieg.

III. Elisa

Nach der Erzählung II Reg 6,8-23 versucht der König von Syrien des

Propheten Elisa durch eine ansehnliche Streitmacht (V. 14) habhaft zu werden,
damit dieser seine Vorhaben nicht weiterhin vereiteln kann. Elisa - namentlich

erstmals V. 12, einmal als Prophet (V. 12), sonst aber als Gottesmann (V.
9.10.15) erwähnt - kennt die Aufmarschpläne der Syrer (V. 8ff.) und warnt
den König Israels. Er weiss sogar, was im Schlafgemach des syrischen Königs,
der eine «undichte Stelle in der Geheimhaltung» vermutet, geredet wird V.
12) (dazu Würthwein a.a.O. 305). Darüber hinaus vermag Elisa die syrische
Streitschar, von Jahve mit Blindheit geschlagen (V. 18), in die Irre zu führen.
Das tut er «nicht als Magier, sondern als Beter». Würthwein (a.a.O. 306f., zu
V. 17) sieht darin die «Tendenz..., ältere Überlieferung, die von einem
magisch begabten Ausnahmemenschen handelte, in eine Botschaft von Jahwe
als dem Gott zu verwandeln und zu vertiefen, der in allerlei Nöten hilft».

Die Besonderheit der Erzählung aber liegt in der Fortsetzung: Der
israelitische König hat vor, die in Samaria aufgetauchten - oder sagt man besser:
erwachten? - Syrer zu töten. Elisa muss eine besondere Autorität besitzen,
dass ihn der israelitische König um seine Erlaubnis fragt. Sie wird ihm aber
verweigert mit der Gegenfrage, ob er denn die zu erschlagen pflege, die er

12 Zur Verbindung von Wort und Vision s. W.H. Schmidt, Die prophetische «Grundge-
wissheit» (1971), in: Das Prophetenverständnis in der deutschsprachigen Forschung seit
Heinrich Ewald, ed. P.A.H. Neumann. WdF CCCVII, Darmstadt 1979, 356f. Die (an Hi
l,6ff. erinnernde) Vision (V. 19-23) soll das vermittelte Jahvewort unterstützen; vgl.
Würthwein a.a.O. 260. Die «theologische Bedeutung» sieht Beyerle/Grünwaldt (a.a.O.
706) darin, dass «Jahwe sich letztendlich zu seinem Propheten und seiner Konzeption des
Gottesvolkes bekennt»; s.u.

12 Die Überlieferung II Chr 18 weicht nur in wenigen Elementen ab, die aber unsere
Fragestellung nicht betreffen. S. Rudolph a.a.O. 253ff; Beyerle/Grünwaldt a.a.O. 706.



Verhinderung von Kriegen 295

nicht mit Schwert und Bogen gefangen habe. Das hier zur Wahrnehmung
angemahnte und wohl nur selten angewandte Kriegsrecht mag dann und wann
«den Spielregeln der damaligen Kriegsführung» entsprechen, nach denen
«ein Besiegter, der den Sieger als seinen Herrn anerkannte, von diesem
verschont und... freigelassen wurde».14

Es braucht das persönliche Eingreifen des Propheten, um «den König daran

(zu erinnern), was ehrenhaftes und faires Verhalten von einem Krieger
fordert» (Würthwein a.a.O. 306). Darüber hinaus befiehlt er ihm, die Gefangenen

nicht ungesättigt zu entlassen, sondern ihnen Speise und Trank
vorzusetzen, statt sie wie bei einer Belagerung durch Aushungern zu bestrafen und
zu vernichten. Dass der König anscheinend von sich aus noch einen Schritt
weiter geht und den Gefangenen ein «grosses Mahl» vorsetzt,15 vermerkt die
Erzählung mit sichtlichem Wohlgefallen. Der seltsame Verlauf der Erzählung,

in vielen Punkten mit Wundern übersättigt, die nun einmal zur Eli-
saüberlieferung gehören, kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass Elisa als

«Gottesmann» in verschiedener Weise entscheidend ins Geschehen
eingreift.16

Elisa war «zu seiner Zeit der überragende geistige Führer Israels» (Wild-
berger a.a.O.). Seine «Mitwirkung im Krieg (sc. gegen die Aramäer)» ist nicht
zu bezweifeln (Seebass a.a.O.). Von Rad (a.a.O. 41) sieht «auf dem Gebiet
des Politischen (den) Schwerpunkt der ganzen Existenz Elisas». Die politische

Bedeutung wird auch von Gunkel (a.a.O.) nicht bestritten. Dass Elisa
sich für die in Samaria festsitzenden Aramäer engagiert und ihnen mehr als
freien Abzug sichert, ist nicht «volkstümlich» (Gunkel) und nicht aus humaner

Mentalität, die es damals und seither im Krieg nicht gegeben hat. zu
erklären. Dem Redaktor sind V. 2Iff. nur darum traditionswürdig, weil sie ein
aussergewöhnliches Handeln Elisas zum Ausdruck bringen.

Elisa besitzt für die Geschichte so viel glaubwürdige Autorität, dass ihm
der König von Israel gehorcht. Der Erfolg dieses Gehorsams bleibt nicht aus.

14 So kommentiert Würthwein (a.a.O. 241) einen ähnlichen in II Reg 20,26-34 berichteten

Fall mit Hinweis auf Jer 21,9; 38,17. Vgl. auch R. de Vaux, Das Alte Testament und
seine Lebensordnungen II, Freiburg im Breisgau 1966, 67: «Die israelitischen Könige standen

im Ruf, barmherzig zu sein» (mit Hinweis auf I Reg 20,31; II Reg 6,22). Anders urteilt
H. Seebass: Elisa, TRE 9, Berlin 1982, 509: «Versöhnlichen Geist, der über die Wirklichkeit

hinausweist, strahlt die Kriegserzählung (II Reg) 6,8-23 aus».
1:1 K.-D. Schunck, ThWAT IV. Stuttgart 1984, 321 (n~D) denkt an die übliche Gefängniskost,

Würthwein (a.a.O. 360) an ein «grosses Festmahl» - so oder so: Gastfreundschaft,
wie es sich gehört!

1,1 Das wird deutlich durch die entsprechenden Artikel von H. Wildberger, BHHW I,
1962,339ff, und H. Seebass, a.a.O. besonders 508, sowie durch den Traktat bei G. von Rad,
Theologie II, 1960, 38-44. Nach der älteren Forschung haben Elisas «Schüler und Anhänger...

ihn durch einen reichen Sagenkranz verherrlicht» (H. Gunkel, Art. Elisa, RGG1,
Tübingen 1910, II 291 und ähnlich RGG2,1928, II 112f.). Nach L. Köhler (Vorlesung) wird
manches «ad maiorem gloriam thaumaturgi» erzählt.



296 Otto Biichli

Israel wird von weiteren Streifzügen verschont (V. 23). Dass es sich aber um
die grosse Ausnahme handelt, zeigt schon der folgende Vers, der von der
Vorbereitung zur Belagerung Samarias berichtet.17 Elisa gehört trotzdem zu
jenen Propheten, die den Konflikten Israels mit seinen Nachbarn ein neues
Gepräge zu geben vermochten. Die neuere Forschung wird ihm besser
gerecht als etwa Gunkel (s.o.). Ist sie vielleicht hellhöriger geworden? Zudem:
Elisa tritt hier deutlich wahrnehmbar aus dem Schatten seines «Vaters» Elia
(II Reg 2,12) heraus.

IV. Zukunft

Die in den vorangehenden Abschnitten befragten Texte gelten nicht als

tragende Elemente der Botschaft und des Wirkens der Propheten. Es sind
Ausnahmeerscheinungen, Momentaufnahmen gleich. Darin ist auch die
geringe Beachtung begründet, mit der die Forschung sie wahrgenommen oder
eben nicht wahrgenommen hat. «Das Prophetenverständnis» von Heinrich
Ewald (1840) bis Klaus Koch (1971) setzt gemäss der von Neumann
herausgegebenen Sammlung (s.o.) andere Akzente und geht nicht einmal am Rande
auf den eruierten Befund ein. Auch den Kommentaren ist die Verhinderung
des Krieges kaum ein Thema. Wenig beachtete Details können untergehen,
zumal man ihnen Historizität nicht zutraut.18

Auch wenn damit zu rechnen ist, dass Begebenheiten ideell überhöht worden

sind, dürfte es doch nicht ratsam sein, sie mit Bemerkungen wie «erbaulicher

Ton», «legendarische Färbung» (Würthwein a.a.O. 161 zu I Reg 12) zu
qualifizieren oder in der Erzählung I Reg 22 «natürlich (ein) Produkt einer
freien Gestaltung» zu sehen (a.a.O. 261 Auf der richtigen Spur ist wohl See-
bass (s.o.), wenn er zur «Kriegserzählung» II Reg 6 urteilt, ein «versöhnlicher
Geist... weise über die Wirklichkeit hinaus...». Das gilt auch, wenn der zeitliche

Abstand von den Ereignissen gross ist und besonders dann, wenn die
Endredaktion sich von «einer ganz bestimmten theologischen Überzeugung»
leiten liess. Nach Würthwein (a.a.O. 262) bekommt I Reg 22 durch die Mitarbeit

des Deuteronomisten «die Dimension einer religiösen Lehrerzählung...:
Gottes Willen entzieht man sich nicht».

17 «Der Redaktor hätte besser gethan, wenn er auf diesen Vers nicht sogleich den

gegenteiligen Bericht v. 24 hätte folgen lassen», stellt 1. Benzinger, Die Bücher der Könige,
KHCAT. Tübingen 1899, 141, fest.

18 Noth (Könige 280): «Geschichtlich ist der Inhalt des Abschnittes (I Reg 12) 21-24
mindestens fragwürdig. Dass Rehabeam nach seinem Scheitern bei der Verhandlung in
Sichern noch einen Versuch gemacht haben sollte, mit Waffengewalt das 'Königtum' (seil,
auch über Israel) 'zurückzugewinnen' (21), ist zwar nicht ganz ausgeschlossen, aber doch
recht unwahrscheinlich.»



Verhinderung von Kriegen 297

Die lehrhaften Elemente der drei untersuchten Texte, ihr «Kerygma»
(Seebass a.a.O. 508), haben je ihre spezifische Tendenz.

Die Semaja-Erzählungen wollen festhalten, dass der Krieg keine Lösung
ist - auch dann nicht, wenn dadurch ein Status erhalten oder wiederhergestellt

werden soll, der durch die Idealkönige David und Salomo geschaffen,
durch prophetische Verheissung (Nathan) sanktioniert und durch kultpolitische

Massnahmen (Jerusalem als Residenz, Tempelbau) legitimiert war. Se-

maja fordert von Rehabeam die Einsicht, dass Gott nicht an die Geschichte
gebunden ist, sondern dass er die Geschichte auch durch Brüche hindurch
gestaltet. Diesen Neuanfang zu bejahen, wird vom König verlangt - und er
gehorcht. Die Tatsache, dass es nicht zum Bruderkrieg zwischen Juda und Israel
kommt, wird thematisch und als Modell an den Anfang der Geschichte der
getrennten Reiche gestellt: So müsste die Geschichte in Zukunft verlaufen -
oder eben in der deuteronomistischen Perspektive: So hätte die Geschichte
verlaufen müssen! Dass sie in Wirklichkeit anders verlaufen ist, offenbart die
Schuld sowohl Israels als auch Judas. Nach dem chronistischen Bericht
gelingt es Semaja, mit seiner Strafpredigt den König und die Fürsten zur
Einsicht und zur Umkehr zu bewegen und durch die Herausgabe des Palast- und
des Tempelschatzes Jerusalem zu retten. Dass Jerusalem durch die Intervention

Semajas bewahrt werden konnte, wiegt für den Bericht II Chr 12 mehr
als alle anderen Verluste (dazu Schneider a.a.O.). Die Mahnung und
Warnung, dass Jerusalem nur durch Busse zu retten ist, bedeutet aus der
geschichtlichen und theologischen Perspektive des Chronisten: Nur so wäre
Jerusalem effektiv vor dem Fall zu bewahren gewesen, nur so hätte es die
Katastrophe überstanden.

Die retrospektive Argumentation des Deuteronomisten und des Chronisten

will mit der Erzählung von Micha ben Jimla zweierlei lehren: Zum einen,
dass es nicht genügt, durch den Propheten das Orakel befragen zu lassen und
seine Weisung dann doch nicht zu befolgen, zum anderen, dass historisch
begründete territoriale Ansprüche einen Krieg nicht rechtfertigen, auch wenn
es sich um eine minime Expansion (Ramoth in Gilead) handelt. «Das Grossreich

Davids» (A.Alt, s.o.) als Ideologie wird in der Spätzeit nicht mehr
aufrecht erhalten - der Grossmachttraum ist ausgeträumt. Wichtiger ist der
friedliche, wenn auch bescheidene Wohlstand des Bürgers. Er kann nicht zu
einem Feldzug verpflichtet werden, den ein König - im konkreten Fall sind es

gar zwei - unternehmen will: Er darf «heimkehren in sein Haus, dass er nicht
im Kampfe falle» (Dt 20,5). Hätte die Weisung des Micha ben Jimla sich in
Juda und Israel durchzusetzen vermocht, dann wäre die Geschichte der
getrennten Reiche anders verlaufen. Sogar die Rückeroberung eines strategisch
wichtigen Territoriums - und darum handelt es sich zweifellos bei Ramoth in
Gilead - ist aus seiner Sicht ein verbotenes Unternehmen.

Der Elisa-Erzählung liegt eine doppelte Absicht zugrunde: zum einen ist
die Irreführung des Feindes wohl eine Fortsetzung der Ideologie des Heiligen



298 Olio Bächli

Krieges, besonders wenn man an II Reg 6.1 Off. denkt. Der Feind kann nicht
nach dem gängigen Muster der Strategen besiegt werden. Er wird durch ein
«Wunder» unschädlich gemacht und kommt gar nicht dazu, seinen
Vernichtungsplan auszuführen: Die Augen werden ihm geöffnet, und er erkennt die
neue Situation. Die wirklichen Machtverhältnisse kehren sich dem um, dem
Gott die Augen öffnet. Zum anderen lässt sich die von Elisa geforderte
Behandlung des Feindes mit Speise und Trank und anschliessender Freilassung
zwar mit der Verschonung der Fruchtbäume im deuteronomischen Kriegsgesetz

(Dt 20,19) vergleichen, ist aber dem entgegengesetzt, was man gemeinhin
vom Sieger erwarten darf. Nach der Elisa-Erzählung von der kampflosen
«Besiegung» des Feindes und seiner Verschonung müsste der prophetische
Einfluss vermehrt werden, nicht nur um Kriege zu verhindern, indem der
feindliche Angriff vereitelt wird, sondern auch indem Feinde fair behandelt
werden, bis hin zur mehr oder weniger üppigen Gastfreundschaft. Auf den

Propheten hören, heisst sich Jahves Weisung unterziehen, seine bisherige
Kriegstaktik ändern und auch im Feind den Bruder anerkennen. In diese

Richtung weist schon das Bundesbuch (Ex 23,4f.), wenn es den Israeliten für
die Tiere des «Feindes» verantwortlich macht.

Nach Noth (Überlieferungsgeschichtliche Studien, 100; s.o.) hat «Dir...
sein Werk nicht zur Unterhaltung in müssigen Stunden oder zur Befriedigung
des Interesses an der nationalen Geschichte verfasst, sondern zur Belehrung
über den echten Sinn der Geschichte Israels...». Dasselbe gilt auch vom Werk
des Chronisten. Um den Sinn der Geschichte bemühen sich beide nicht
retrospektiv sondern prospektiv, d.h. in der Erwartung, dass diese Geschichte
weitergeht. Beide sehen eine Zukunft Israels, für die sie die Weichen richtig stellen

und für die sie neue Massstäbe setzen wollen. Aus dem bisherigen Verlauf
der Geschichte, die deutlich macht, «dass Gott in dieser Geschichte erkennbar

gehandelt hat» (Noth a.a.O.; s.o.), sind Lehren zu ziehen. Deuteronomist
und Chronist schreiben in der Hoffnung, dass Israel zu Kurskorrekturen willig

und fähig ist. Ihre Kritik versucht, den Weg aufzuzeigen, wie Krieg verhindert

werden kann, nämlich indem Israel Jahves Wort nicht nur erfragt,
sondern auch befolgt. Aus der Geschichte ergeben sich jene Lehren, die die
Zukunft gestalten helfen. Hier haben die Propheten ihren Platz und ihre Aufgabe.

Der durch einen Propheten vermittelte Gotteswille schafft eine neue
Ethik, die auch den Bereich des Krieges miteinbezieht. Prophetische Utopie
oder utopische Prophétie - jedenfalls: Der Krieg ist keine Lösung. Er löst
Konflikte nicht sondern er verschärft sie. Der Deuteronomist und der Chronist

sind der Meinung, man hätte das schon früher wissen müssen.

Otto Bächli, Unterkulm


	Verhinderung von Kriegen : ein Beitrag zur Prophetie im Alten Testament

