Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Zur Bedeutung des Mythos in Frank Wedekinds Lulu-Tragédien
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878093

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Bedeutung des Mythus in Frank Wedekinds Lulu-
Tragodien”

Warum hat Wedekind den zwei Teilen seines Lulu-Dramas, die er beide
«Tragddien» nennt, je einen mythologischen Titel «Erdgeist» dem ersten und
«Biichse der Pandora» dem zweiten gegeben und, obschon es sich darin um
ein ausgesprochenes Gesellschaftsstiick handelt, das zuerst in der oberen Ge-
sellschaft und dann in der Halbwelt und Unterwelt spielt, durch alle Umar-
beitungen hindurch an beiden oder wenigstens einem dieser Titel fest gehal-
ten?

Offenbar deshalb, weil er im Wesen und Ergehen der Vertreter dieser
(Gesellschattskreise das darstellen wollte, worum es in diesen Mythen geht,
bzw. in diesen beiden Mythen den Schliissel zur Deutung des Geschehens sah,
das er auf die Biihne brachte. In diesem Sinne fiihrt er als «Tierbéndiger» im
Prolog zum «Erdgeist» — neben den anderen, ebenfalls Personen seines Stiik-
kes verkorpernden Tieren — als seinen «grossten Schatz» die Schlange vor.
Als «Urgestalt des Weibes», «des Lasters Kindereinfalt», «die siisse Un-
schuld» ist sie eine Personifikation des Erdgeistes, geschaffen, Unheil anzu-
stiften, zu locken zu verfuhren, zu vergiften — zu morden, ohne dass es einer
spurt», aber auch schon als dieses «wahre..., wilde, schone Tier» eine Verkor-
perung der «Biichse der Pandora» darstellend.

Mit dem Bild des Tierbédndigers, der seinen Kopf in den Rachen des Raub-
tiers legt, gesteht Wedekind, dass er sich der Gefahr — nicht nur der Gefahr
der Zensur! — bewusst ist, in die er sich mit seinem Schauspiel begibt, sondern
dass er auch getrost» ist: «vor meinem Schidel hat das Tier Respekt». Damit
will er doch wohl sagen, dass in der Art und weise, wie er — anders als es in
den iiblichen «Lust- und Trauerspielen» geschieht in seiner «Kunst» die «Me-
nagerie» der Gesellschaft vorfiihrt, etwas im Rest bleibt, iiber dessen Wirken
noch nicht entschieden ist, sowenig als es mit dem der Fall ist, was nach dem
Ausschiitten der Biichse der Pandora darin noch iibrig geblieben ist.

Aber soweit verfolgt Wedekind den Pandora-Mythus nicht, sondern iiber-
lasst es seinen Interpreten, «den Namen, den dies Raubtier fiihrt» herauszu-
finden, d.h. was er mit den Mythen-Titeln seiner zwei Tragddienstiicke meint.
In der Wedekind-Literatur ist das denn auch reichlich geschehen und hat zu
den verschiedensten Deutungen gefiihrt, wie dies z.B. in dem von Peter Un-
ger und Hartmut Vingon verfassten Nachwort der Goldmann Klassikerausga-
be nachgelesen werden kann.

Im Unterschied zu diesen mehr oder weniger einleuchtenden soziologi-
schen und gesellschaftspolitischen, psychologischen und tiefenpsychologi-

* Mit freundlicher Genehmigung der Familie Buri publiziert.



267 Fritz Buri

schen, um Matriarchat und Patriarchat, Mannerherrschaft und Frauenbefrei-
ung, Rollenverteilung und Selbstfindung kreisenden Deutungen — aber deren
Teilaspekte aufnehmend und zugleich iiberhohend — ist m.E. grundlegend
vom Wesen des Mythus auszugehen, der darin besteht, dass im Mythus ein
sich auf seine Transzendenz beziehendes Selbstverstindnis, das als solches
nicht vergegenstindlicht werden kann, aber ohne Vergegenstindlichung
nicht vollziehbar ist. in solcher ebenso notwendigen wie fragwiirdigen Objek-
tivierung zur Darstellung gebracht wird,

Das Selbst ist stets noch etwas anderes als das, was es von sich weiss, als
das Bild, das es sich von sich macht: das Subjekt seiner Objektivierung. In die-
se Unterschiedenheit und gleichzeitige Zusammengehorigkeit von Subjekt
und Objekt finden wir uns in bezug auf uns selber und mit allem, dessen wir
uns bewusst werden, ohne unseren Willen versetzt vor durch einen Sachver-
halt, der sich uns eben darin als die die Immanenz unserer Selbst- und Welt-
Erfahrung umfassende und begriindende Transzendenz erweist.

In der Subjekt-Objektspaltung unseres Bewusstseins werden wir der
Transzendenz als des Nichtobjektivierbaren in den Objektivierungen inne,
ohne die ein solches Innewerden von Transzendenz nicht moglich ist, aber in
ihnen auch nicht festgehalten werden kann. Mythen sind die Sprache der
Transzendenz im Sinne von Genitivus subjektivus und Genitivus objektivus
verstanden, d.h. in den Mythen spricht die Transzendenz, und sprechen wir
von der Transzendenz. Was im objektivierenden Bewusstsein zweierlei ist, ist
im Mythus mit sich selbst eins. Seine Gestalten sind Erscheinungen des Eins-
Seins von Transzendenz und Immanenz, von Transzendenz in der Immanenz
und von Immanenz als Transzendenz in einem jeweiligen Ereignis von Ewig-
keit in der Zeit, das wie ein Laut in der Stille erklingt und verklingt oder wie
ein Licht im Dunkel aufleuchtet und erlischt.

Der Erdgeist und die Buchse der Pandora sind solche Erscheinungen. Der
Erdgeist ist sowohl Erde als auch Geist, aber nicht in zwei Teilen, sondern als
eine Einheit. Die Biichse der Pandora ist sowohl ein Gefiss, wie der Vermitt-
ler von Gaben aus einer Uberwelt an die Erdbewohner es erheischt, als auch
ein zur Gottheit gehoriges Instrument, aber in dieser Funktion irdisch und
tiberirdisch in einem ist.

In beiden Mythen handelt es sich fiir unser Verstehen um Grossen, denen
wir uns auch in der Vorstellung ihres Mit-sich-selber-identisch-Seins noch in
Distanz gegeniiber sehen. Etwas threm Wesen wirklich Entsprechendes er-
fahren wir nur im Vollzug unseres Selbstverstédndnisses als einem darin Mit-
uns-selber-identisch-werden, dem wir als solchem gerade nicht mehr zuschau-
en konnen. Sowenig als der eigenen Identitdt konnen wir derjenigen eines an-
deren in begrifflicher Objektivierung habhaft werden. Wie wir an uns selber
Identitiit eher da erfahren, wo wir uns deren Fragwiirdigkeit bewusst werden,
als wenn wir uns in ihrem Besitz wihnen, d.h. nur in kritischer Selbstpriifung,



Mythus in Frank Wedekinds Lulu-Tragodien 268

so werden wir uns auch stets davor hiiten missen, das Bild, das wir uns von
einem Menschen machen, mit dem Original zu verwechseln.

Etwas von dieser Problematik des Verhiltnisses von Bild und Original,
von der Schwierigkeit, zwischen beiden Identitédt herzustellen oder zu finden,
begegnet uns in thematischer Weise gleich am Anfang des Erdgeist-Stiickes
in der Unterhaltung iiber die beiden Frauenbildnisse zwischen deren Auf-
traggebern und dem Maler. Wenn schon hier die Objektivierung einer Person
im Bild im Zusammenhang mit dem Besitzen-Wollen der Dargestellten in Er-
scheinung tritt, so erreicht dieses Verhingnis seine grausige Erfiillung in der
Schlussszene der ganzen Tragddie, in welcher Jack the Ripper ein Stiick —
Mund oder Vagina — aus der toten Lulu herausschneidet, um es dem London
Medical Club als Raritit verkaufen zu konnen. Schauderhafter als es hier in
leibhaftiger weise geschieht, konnte die als ein geistiger Akt in jedem In-Be-
sitz-Nehmen und Verfiigen-Wollen iiber einen Menschen stattfindende Be-
drohung und Infragestellung seiner Identitét nicht zur Darstellung gebracht
werden. Aber auch dieser Ebene der Identititsmissachtung erfolgt die Be-
handlung, die der Lulu durch den Zeitungsmagnaten Schon und den Medizi-
nalrat Goll, durch den Maler Schwarz und den Theatermann Alwa und die
ganze lange Reihe ihrer zweifelhaften Liebhaber widerfihrt, die sie jeder auf
seine Weise besitzen wollen. Von innen allen gilt, was Lulu von Schwarz sagt:
«Ein Maler ist doch auch eigentlich gar kein Mensch».

Als Verkorperung des in der Gegensitzlichkeit seines Wesens in sich
identischen Erdgeistes aber entzieht sich Lulu allen Vorstellungen, die man
sich von ihr als Eva, Nelli oder Mignon, bald als Teufel, bald als Engel, als
Kindfrau oder Dirne macht, nur sich selber sich zu eigen wissend, ohne sich
ihre Transzendenz als Schopfer oder Seele vergegenstandlichen lassend, son-
dern auf der Trittleiter ausrufend: «Ich sehe iiber alle Stddte der Erde hin-
weg... Ich greife in den Himmel und stecke mir die Sterne ins Haar», nie et-
was anderes, als was sie unverstellt ist, «ganz vorsintflutlich», noch in der Lie-
be «mein eigener Mann» zu sein wiinschend.

In ihrer lebenslangen Verbindung mit Schigolch, der eine Inkarnation ei-
ner vorderasiatischen Vegetations-Vater- und Liebesgottheit darstellt, spielt
Lulu denn auch die Rolle von dessen Kind und Geliebten Lilith, was im
Gleichklang der beiden Namen zum Ausdruck kommt. Bestétigt wird dieser
schopfungs- und erlosungsmythologische Zusammenhang sowohl in der hin-
tergriindigen Bemerkung Schigolchs: «Wenn jemand nach mir fragt, ich sitze
unten im Cosmopolitan Club», wo er als Adonis einer Barmaid einen «So-
dom-Whisky» und ein «Christmas-Pudding» zu geniessen gedenkt — als auch
durch die Ambivalenz des Verhiltnisses von Lulu und der Lesbierin Gesch-
witz, indem die Symbiose Lulus mit Schigolch naturhafter Art ist, was die
Grifin in Lulu ihr unerreichbares Idol sehen und sie als ihren «Engel» anbe-
ten ldsst, dem sie nicht in diesem verfluchten Leben, wohl aber «in Ewigkeit»
nahe sein kann, wie sie sterbend am Schluss des Stiickes ausruft. In ihrer in-



269 Fritz Buri

neren Zerrissenheit stellt sie das Gegenbild zu der Identitit dar, die Lulu
durch alle ihre Wandlungen — auch derjenigen ihrer Kostiime — hindurch be-
wabhrt.

Am unmittelbarsten aber spiirt Lulu ihre Ganzheit im Tanz. «Wenn ich
nur einen Abend mal nicht auftrete, dann trdume ich die ganze Nacht hin-
durch, dass ich tanze», erklirt sie vor ihrem grossen Auftritt. Tanz ist Ekstase,
in der die Spaltung des Bewusstseins in Subjekt und Objekt iiberwunden ist:
Verkorperung der Sprache des Mythus — keine blosse «symbolistische Hans-
wurstiade», sondern Lulu der Erdgeist in Person, von der bezeichnenderwei-
se Schigolch erklirt: «Die kann von der Liebe nicht leben, weil ihr Leben die
Liebe ist». Uberzeugender konnte das Wesen ihres Selbstseins, aber auch der
Grund, dass keiner ihrer Liebhaber ihr zu geniigen vermag, nicht zum Aus-
druck gebracht werden. Einen Beweis e contrario fiir diesen Sachverhalt er-
gibt sich daraus, dass sie in dem Augenblick aus der Ekstase in Ohnmacht
fallt, als sie ihren Tanzauftritt als Mittel brauchen Will um Dr. Schon von sei-
ner Braut zu trennen und ihn fiir sich zu gewinnen, womit trotz des Erfolges
— oder gerade deswegen — ihr Untergang beginnt, der dann im Pandorastiick
seinen tragischen verlauf nimmt.”

Wie sich schon in dem von Wedekind in einer seiner Umarbeitungen ge-
strichenen Aufzug mit der Tanzszene, aber dann auch in dem Pariser Halb-
welt-Milieu zeigt, ist Lulu in threm Wesen eben nicht nur Erdgeist, sondern
auch Pandora, und wirken sich in ihr auch deren zerstorerische Gaben im Be-
sitzen-Wollen, in Giftmischerei, Veranlassung zu Selbstmord und eigenem
Toten aus, als deren Folgen ihr selber der Untergang erwichst. Wie die Gri-
fin Geschwitz, die sie aus dem Gefingnis befreite, von ihr sagt: «Ich war im-
mer nur das gefiigige Werkzeug, das sich zu den schwierigsten Arbeiten ge-
brauchen liess. Sie hat mich vom ersten Tage an aus tiefster Seele verab-
scheut», so hat sich Lulu an ihr wie an den anderen, die an ihr scheiterten, des
Raubes oder der Verunmdoglishung ihrer Identitét schuldig gemacht und das
biisst sie darin, dass sie am Ende, was sie stets verabscheut hatte, ithre Liebe
zum Kaufen anbietet und so, sich selber fiir ihre Genossen opfernd, zum Op-
fer fremder Gewalt wird.

Aber wie Wedekind im Prolog des zweiten Teils seines «Monsterdramas»
den «verschimten Autor» im Blick auf die Schwierigkeiten, die ihm aus der
Publikation seines Stiickes erwachsen, erkliaren lasst:

«Wenn’s not tut, geb’ ich meine Freiheit hin

Fiir dich, o Muse, meine Herrscherin»,

“ Mit Recht bringt Wedekind Lulus Tanz nicht auf die Bithne, weil in der entmytholo-
gisierten Form des modernen Theaters und seines Publikums der Mythus als ekstatische
Identitit nicht mehr glaubhaft ist. Ob und wie er es im antiken Theater je gewesen ist, ist
eine andere Frage. Dort nahm man bekanntlich dafiir den Deus ex machina in Anspruch.



Mythus in Frank Wedekinds Lulu-Tragédien 270

so scheint auch er sein Vertrauen auf den in der Biichse der Pandora iibrig
gebliebenen Rest gesetzt zu haben in der Hoffnung, dass von seinem Werk
eine fiir das Selbstverstindnis seiner Leser und Zuschauer kldirende Wirkung
ausgehen werde. Darin diirfte er sich auch gerade hinsichtlich der Bedeutung,
die er darin dem Mythus beigemessen hat nicht getauscht haben. Der Mythus
bildet darin nicht nur den Schliissel zum Verstiandnis seines Stiickes, sondern
des Wesens des Menschen schlechthin als Identitdtsfindung in der Subjekt-
Objekt-Spaltung und deren Transzendenzbezug, wie sie im Mythus in exem-
plarischer Weise Gestalt gewinnt.

Diese Funktion des Mythus im Transparentwerden der Immanenz fiir die
Transzendenz zum Erlebnis werden zu lassen, ist die grosse Schwierigkeit,
aber auch die noch grossere Verheissung jeder LuluAuffiihrung.

7 Fritz Buri, Basel



	Zur Bedeutung des Mythos in Frank Wedekinds Lulu-Tragödien

