
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Übernatürliche Gaben? : Zur aktuellen Diskussion um die paulinische
Charismen-Lehre

Autor: Röhser, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Übernatürliche Gaben?
Zur aktuellen Diskussion um die paulinische Charismen-Lehre

«Gegenwärtig ist es unseres Erachtens... besonders hilfreich, die Gaben
des Heiligen Geistes nach I Kor. 12-14 (und Parallelstellen) zu erbitten, zu
erwarten und für deren praktische Anwendung Erfahrungsmöglichkeiten und
Freiräume zu schaffen, nicht zuletzt im Rahmen eines Gottesdienstes.»

Diese Aussage im Grundlagenpapier einer «charismatisch» orientierten
innerkirchlichen Gruppierung mag hier stellvertretend für eine ganze Reihe
von Äusserungen und Bestrebungen der sog. «geistlichen Erneuerung»
stehen, die seit ca. 1960 in der «Charismatischen Bewegung» im engeren Sinne
und seit ca. 1980 verstärkt im Rahmen der sog. «3. Welle des Geistes» für eine
teils heilsame, teils spalterische Unruhe innerhalb wie ausserhalb der verfas-
sten Kirchen - insbesondere der evangelischen Landeskirchen - sorgen.2
Überall spielen in den Diskussionen und Auseinandersetzungen die Aussagen

des Apostels Paulus zu den Wirkungen des Geistes in der Gemeinde -
besonders in der in 1 Kor 12-14 vorgetragenen Fassung - eine zentrale, teilweise
konstitutive Rolle - in Zustimmung zu den Anliegen der «Erneuerung» wie
in Ablehnung und Kritik.

Mehr ins Grundsätzliche gewendet, schreibt Walter Rebell in einem seiner

verdienstvollen, weil sehr verständlich geschriebenen Beiträge zum Thema:

«Paulus... bejahte und forderte nachdrücklich charismatische Gemeinde.
Und charismatische Gemeinde ist... Gemeinde, in der wunderhafte Phänomene

ihren selbstverständlichen Platz haben.»3

Die hermeneutische Brisanz dieser Feststellung wird sofort deutlich,
wenn wir eine weitere Aussage Rebells - in der Einleitung desselben Buches

- hinzunehmen: dass nämlich «nicht nur die Texte des Urchristentums, also
die neutestamentlichen Schriften, für uns Autorität besitzen, sondern auch
die damaligen Glaubens- und Lebensvollzüge; durch sie müssen wir uns
befragen lassen, wo unser eigenes Christsein defizitär ist.»4

1 Stark erweiterte Fassung eines Vortrages, den ich vor verschiedenen Gremien des
Ev.-Luth. Kirchenkreises Bayreuth sowie am 26.1.1995 in Aachen und am 6.2.1995 in
Essen gehalten habe.

2 Zur allgemeinen Einführung und als Grundinformation eignen sich: H.-D.Reimer,
Wenn der Geist in der Kirche wirken will. Ein Vierteljahrhundert charismatische Bewegung,

Stuttgart 1987; C. von Schönborn u.a., Die Charismatische Erneuerung und die
Kirchen, Regensburg 1977.

3 Alles ist möglich dem, der glaubt. Glaubensvollmacht im frühen Christentum, München

1989, 115 (im Zusammenhang der Erörterung der in I Kor 12 genannten «Wunderkräfte»).

4 W. Rebell A.3) 9.



244 Günter Röhser

Soll das nun heissen, dass wir uns in unseren Gemeinden um eine
Wiederbelebung wunderhafter, sog. «übernatürlicher» Phänomene bemühen
müssten (oder zumindest dafür offen sein sollten)? Denn zweifellos haben
diese in urchristlicher Zeit eine bedeutende Rolle für Entstehung, Ausbreitung

und inneres Leben christlicher Gemeinden gespielt (vgl. nur die Darstellung

der Apostelgeschichte5). Rebell scheint tatsächlich in diese Richtung zu
denken - auch wenn er sich (zu Recht) gegen ein «schablonenhaftes Repristi-
nieren urchristlicher Glaubens- und Lebensvollzüge» wendet;6 besonders
auffallen muss in diesem Zusammenhang seine Interpretation der Wunder
Jesu als ein Sprengen «negative(r) weltimmanente(r) Kausalitätsketten»
denn es gehört doch eigentlich zum vorherrschenden Konsens neutestament-
licher Exegese, dass dieses gerade nicht das theologisch Entscheidende an
den Wunderberichten der Evangelien ist. Auch Gerd Theissen - an den sich

o
Rebell möglicherweise mit seiner Formulierung anlehnt - vermeidet
tunlichst einen «neuzeitlich» so besetzten Begriff wie «Kausalitätskette» und
weist auf die «symbolische Dimension» der Wundergeschichten im Hinblick
auf eine «Offenbarung des Heiligen» hin.9 Nicht das Unerklärliche (wie etwa
die Durchbrechung des Kausalgesetzes), auch nicht das Staunenerregende,
das Aussergewöhnliche in sich und als solches macht ja die eigentliche Bedeutung

von Wundern und Wundergeschichten aus, sondern deren zeichenhafter
Charakter10 im Rahmen der Verkündigung Jesu bzw. ihre christologische
Funktion im Rahmen der Evangeliendarstellungen.

Von daher erheben sich gegen den genannten Ansatz - oder wenigstens
dessen vermutete Tendenz - folgende Bedenken:

1. Besteht nicht die Gefahr einer erneuten Dogmatisierung von Teilen
antiker Weltanschauung bei der Suche nach heutiger Glaubenspraxis? Damit
ist auch ein Hauptstreitpunkt mit Vertretern der charismatischen Richtung
genannt - denen W.Rebell im übrigen nicht zuzurechnen ist inwiefern nämlich

Christen sich auch heute zu öffnen hätten für die (biblisch bezeugte)
Unmittelbarkeit göttlichen Handelns und göttlicher Offenbarung in Wundern,
Visionen und Intuitionen übernatürlichen Eingebungen), oder ob hier

5
«Zeuge des Evangeliums zu sein, bedeutet... für Lukas..., mit einer Vollmacht ausgerüstet

zu sein, die auch zum Wundertun befähigt» (W. Rebell [A.3] 86; vgl. Apg 1,8 mit
10,38: Heiliger Geist und Wunderkraft als Ausrüstung Jesu wie der Apostel).

6W. Rebell (A.3) 149.
7 W. Rebell (A.3) 8, vgl. 14.
8 Vgl. G. Theissen, Urchristliche Wundergeschichten. Ein Beitrag zur formgeschichtlichen

Erforschung der synoptischen Evangelien, Gütersloh 61990 (StNT 8) 293: «Die
Intention der Wundergeschichten ist aber gerade, ein Aufbrechen des natürlichen und
«historischen» Weltzusammenhangs zu proklamieren.»

9 G. Theissen (A.8) 296.
10 Grundlegend dargestellt z.B. bei A. Weisen Was die Bibel Wunder nennt. Ein Sachbuch

zu den Berichten der Evangelien, Stuttgart 1988,14ff.; 29ff.



Übernatürliche Gaben? 245

nicht der unstatthafte Versuch vorliege, geschöpfliche Bedingt- und
Begrenztheiten in vermessener Weise zu überspringen.

2. Bei der Suche nach «Perspektiven für heute»11 haben m.E. theologische

Grundaussagen der Texte Vorrang vor der Autorität konkreter einzelner

urchristlicher Glaubens- und Lebensvollzüge; denn diese sind in einem
viel höheren Masse zeit- und kulturbedingt und auch in ihrer Eigenart immer
nur auf dem Wege einer - häufig hypothetischen - historischen Rekonstruktion

erreichbar. So ist es z.B. noch keineswegs ausgemacht, dass damalige und

heutige Praxis von «Wunderheilern» oder glossolal tätigen Menschen
phänomenologisch und psychologisch wirklich dasselbe sind.

In einem ersten, vorbereitenden Schritt meiner Überlegungen versuche
ich daher am Beispiel der Zungenrede (Glossolalie; besser und genauer wäre
der Ausdruck «Sprachenrede»12) zu zeigen, in welche Probleme man sich bei
dem Versuch einer Nachahmung vermeintlich historischer Erscheinungen
des Urchristentums verstricken kann. In einem zweiten Abschnitt gehe ich
speziell auf die Kapitel I Kor 12-14 ein, um dann in einem dritten Teil eine
Definition des Charismen-Begriffs auf exegetischer Grundlage vorzunehmen.

Abschliessend wird dann vor dem Hintergrund der oben angesprochenen

Weltbildfrage nach der heutigen Übersetzbarkeit der paulinischen
Charismen-Lehre gefragt.

1. Zum Phänomen der Glossolalie

Die Vergleichbarkeit urchristlicher und heutiger glossolaler Phänomene
wird m.E. allgemein überschätzt. Die verbreitete psychodynamische Deutung
der Glossolalie als «Sprache des Unbewussten»13, die sich ebenso wie die
etwa von Gerd Theissen eher bevorzugte kognitiv-psychologische Deutung
oder der lerntheoretische Ansatz gerade auch auf heutige Beobachtungen
stützt und sich durch sie anregen lässt14, ist für urchristliche Verhältnisse
schwer erweisbar. So vermögen z.B. die von Theissen aus I Kor 13 und 14

angeführten Verse die Hypothese eines regressiven Charakters der Glossolalie15

kaum zu tragen. Der in 14,2.4 zum Ausdruck kommende «egozentrische

11 So überschreibt W. Rebell (A.3) 146 sein Schlusskapitel.
12 Zur Begründung s. F.A. Sullivan, Die Charismatische Erneuerung. Die biblischen

und theologischen Grundlagen, Graz u.a. 21986, 134.
13 Vgl. dazu G. Theissen, Psychologische Aspekte paulinischer Theologie, Göttingen

1983 (FRLANT 131), 269ff„ bes. 303-320.
14 Vgl. bes. G. Theissen (A.13) 291 A.38; 297; 306; 319; 322-324; ferner L. Christenson

(Hg.), Komm Heiliger Geist. Informationen, Leitlinien, Perspektiven zur Geistlichen
Gemeinde-Erneuerung, Metzingen/Neukirchen-Vluyn 1989, 249ff.; F.A. Sullivan (A. 12)
154f.

15 G. Theissen (A.13) 312f.; vgl. L. Christenson (A.14) 252.



246 Günter Röhser

Charakter» glossolalen Verhaltens dient Paulus dazu, die Unterlegenheit un-
übersetzter Sprachenrede gegenüber prophetischem Reden darzutun; und in
V.28 leitet er daraus eine Verhaltensregel für die Gemeindeversammlung ab
und gesteht dem unübersetzten glossolalen Reden lediglich einen Wert für
das private Beten zu. Welche psychischen Bedürfnisse jedoch mit dieser Praxis

befriedigt werden sollen - darüber erfahren wir von Paulus nichts. V.20
belegt nicht den regressiven, sondern den unvollkommenen und anfängerhaften

Charakter der Glossolalie. «Kindlich» bzw. «unmündig sein»
(vr|7tldlÇsiv) ist hier kein Begriff aus der Entwicklungspsychologie, sondern
ein wertender Begriff (wie nicht nur der Oppositionsbegriff xé?ieiOÇ,
sondern auch der Bezug auf die «Bosheit» zeigt)16, und stellt die wohl schärfste,
weil im unmittelbaren Kontext nicht relativierte Distanzierung des Paulus

von der Glossolalie im ganzen Zusammenhang dar. Und in 13,11 zieht der
Apostel einen Vergleich des Kindesalters mit der Unvollkommenheit und
Vorläufigkeit aller Charismen (nicht nur der Glossolalie, vgl. V.8f.); dem
stellt er die eschatologische Zukunft Mannesalter) - eine solche besitzt v.a.
die Liebe - gegenüber.

Wenn man schon Deutungsraster aus der modernen Psychologie anlegen
will, dann erscheint mir im konkreten Fall am ehesten noch das lerntheoretische

geeignet und nachweisbar17; Sprachenrede steht danach im Zusammenhang

mit der Aufnahme, mit dem Eintritt in die Gemeinschaft der Christen;
sie besitzt Initialfunktion und ist in unterschiedlicher Weise der Taufe
zugeordnet. Sie beruht wohl auf einem Nachahmungseffekt, der dann als spontan
erfolgende unmittelbare Wirkung des heiligen Geistes erlebt und gedeutet
wird, und ereignet sich (beim erstenmal oder überhaupt nur einmal) in
Anwesenheit besonderer charismatischer Autoritäten (z.B. Apostel). Sie ist
Ausdruck der Zusammengehörigkeit und Zugehörigkeit zur Gemeinde
(Erweis- und Legitimierungsfunktion) und erfährt darin die für ihr (erstmaliges
oder wiederholtes) Auftreten notwendige soziale Anerkennung und
Unterstützung. - Dies ist jedenfalls das Bild, das sich aus den Angaben der
Apostelgeschichte ergibt (vgl. 10,44-48; 11,15-17; 19,5f.; 8.14-1718); und darin liegt
auch das partielle Recht der heutigen pfingstkirchlichen sowie der - vermutlichen

- ursprünglichen korinthischen Betrachtungsweise des Phänomens,
gegen die Paulus sich in I Kor 12-14 wendet. Allerdings sagt Lukas nie - wie es

die Position gewisser Korinther gewesen sein könnte -, dass die Gabe des hei-

16 Theissen spricht in einer Fussnote selbst von einem «Bild»: (A.13) 313 A.79.
17 Zum folgenden vgl. G. Theissen (A.13) 293f.; 297.
18 Zur letzteren Stelle s. G. Theissen (A.13) 294 A.41: «In Apg 8,17 steht nichts, was

direkt auf Glossolalie schliessen lässt. Aber V.18 setzt voraus, dass man den Empfang des
Geistes sinnlich konstatieren kann. Deshalb liegt es nahe, auch hier an Zungenrede zu
denken.»



Übernatürliche Gaben? 247

ligen Geistes (Apg 2,38; 10,45) sich grundsätzlich bzw. in erster Linie als
Sprachenrede äussern müsse (vgl. vielmehr 4,31; 15,8f.).

Keineswegs kann die urchristliche Sprachenrede einfach als semantisch
sinnlos bezeichnet oder gar mit einem unverständlichen, verzückten Lallen
gleichgesetzt werden.19 Während jedoch letzteres auch für heutige glossolale
Phänomene gilt (diese hören sich in der Regel durchaus nicht «kindisch»,
sondern eher wie real existierende Fremdsprachen an und werden auch häufig
dafür gehalten20), scheint das erstere auf heutiges Sprachenreden so nicht
zuzutreffen: Dieses ähnelt nämlich nur oberflächlich einer wirklichen Sprache,
hat sich jedoch noch niemals als eine solche identifizieren lassen und ist insofern

in der Tat als «semantisch sinnlos» anzusehen. Anders scheinen die Dinge

hingegen bei der urchristlichen Glossolalie zu liegen; Nach wichtigen
religionsgeschichtlichen Analogien, die wir besitzen handelt es sich dabei
höchstwahrscheinlich um ein ekstatisches Sprechen in hebräischer oder einer
anderen semitischen Sprache, die jeweils - und damit nehmen wir ansatzweise

die Fragestellung der kognitiven Psychologie auf - als magische Sprache
und/oder Sprache von Engeln angesehen («gedeutet») wird (vgl. Lukian von
Samosata, Alexander oder der Lügenprophet §13; TestHiob 48-52; I Kor
13,l)22 - oder zumindest in gewollter, auch begrifflicher Anlehnung an und
gezielter Nachahmung des Hebräischen oder Aramäischen (vgl. christliches
Amen, Halleluja, Abba), mit dem allein man sich nach jüdisch-christlicher
Auffassung Gott nähern darf.23 Erkennbarer Inhalt solchen Sprechens ist
nach Apg 10,46 (peya^bveiv) und TestHiob 49,2; 50,2 (vgl. 38,1; 51,4; Apg
2,11: xà peyaA,eta tot) Geoù) der hymnische Lobpreis24 der grossen Werke

19 Immerhin handelt es sich um ein /téyerv (I Kor 14,16b) und als solches um ein
Aussprechen von Txryoi (V.19b).

20 S. dazu F.A. Sullivan (A.12) 145ff.
21 Ich orientiere mich an den im Religionsgeschichtlichen Textbuch zum Neuen Testament

(hg. v. K. Berger/C. Colpe), Göttingen/Zürich 1987 (NTD Textreihe Bd.l), unter Nr.
334 (zu Apg 2,11-13) und Nr. 455 (zu I Kor 14 und 13,1) mitgeteilten und kommentierten
Texten. - Von mir herangezogene griechische Textausgaben: S.P. Brock, Testamentum
Iobi, Leiden 1967 (PVTG II. 1-59); M.D.MacLeod, Luciani Opera, Bd. 2, Oxford 1974

(331-359).
22 Die Vielfalt der verwendeten Sprachen bzw. Dialekte (vgl. TestHiob 48,3; 49,2;

50,lf. und v.a. 52,7: Lobpreis der drei Töchter Hiobs in ihrer jeweiligen ekstatisch-engelhaften

Sprache [ôiàXeKioç]) könnte nicht nur den Plural «Sprachen» in Apg und I Kor 12-
14 allgemein erklären, sondern auch die spezielle Pluralverbindung yévri ytaooomv in I Kor
12,10.28. - Anders G. Theissen: Da er Glossolalie generell als «Sprache ohne denotativen
Inhalt» charakterisiert, rechnet er mit einer Differenzierung der verschiedenen Arten
durch «sekundäre sprachliche Ausdrucksmittel wie Intonation, Tempo und Klangfarbe»
([A.13] 322).

23 Vgl. K. Berger/C. Colpe (A.21) 188.
24 Es handelt sich - wie in I Kor 14,15 (vgl. V.26: «Psalm») - um (pneumatische) «Lieder»

(TestHiob 48,3 u.ö.) und «Gebete» (50,3); vgl. auch ehkoyelv in IKor 14,16 und
TestHiob 52,5.7.



248 Günter Röhser

und Taten Gottes (vgl. I Kor 14,2: |_iUGTr]pta), der damit zumindest prinzipiell
auch übersetzbar (in eine andere Sprache) sein muss.2'5 Dies schliesst nicht

aus, dass wegen des nicht-alltäglichen, ekstatischen Charakters dieses (semi-
tisierenden) Sprechens und seines über die blosse begriffliche Kommunikation

hinausgehenden Gehalts dazu eine besondere Gabe vonnöten ist (I Kor
12,10.30; 14,26: éppriveta)26, die freilich auch ein Sprachenredner selbst
besitzen kann (aber nicht muss; vgl. TestHiob 51,3; I Kor 14,5.13.27f.).27 Es lassen

sich demnach zwei Kommunikationsrichtungen unterscheiden: der Kontakt

mit Gott in der unmittelbaren (kultischen) Teilhabe an den Geheimnissen

der himmlischen Welt einerseits und - gegebenenfalls - die Übermittlung
solcher Geheimnisse an die Gemeinde in der Ausübung der «hermeneuti-
schen» Gabe andererseits (I Kor 14,26f.; in TestHiob 51,4 erfolgt die Vermittlung

der Inhalte an andere durch die Niederschrift eines Buches). - Wenn
Glossolalie im Prinzip nicht unübersetzbar und keineswegs ihrem Wesen
nach parasprachlicher Natur gewesen ist, dann würde dies auch den Übergang

von der Glossolalie zur Xenolalie im lukanischen Pfingstbericht (Apg 2)
besser erklären28: Hier wird nun in der Tat in der Ekstase in wirklichen
Fremdsprachen gesprochen («in anderen Sprachen» bzw. im «Dialekt» eines

jeden Hörers: V.4.6.8.11), und dieses wird als unmittelbare spontane Äusserung

und Wirkung heiligen Geistes erfahren (so dass der Geist selbst die
Voraussetzungen für das richtige Verstehen schafft und keine besondere
Übersetzung und Auslegung mehr nötig ist). Auch mit dem im sog. unechten Mar-
kus-Schluss (16,17) den Glaubenden verheissenen «Reden in neuen
Sprachen» ist zweifellos - wie in Apg 2,4 - das ekstatische Sprechen von
Missionssprachen gemeint.

25 Vgl. dazu die obengenannte Lukian-Stelle (ed. M.D. MacLeod [A.21] 337): Obwohl
man «nicht verstand, was er (sc. Alexander) sagte» («undeutliche Laute»; vgl. I Kor 14,7-
10.16), musste es für den Kundigen wie Hebräisch oder Phönikisch klingen; ferner
ApkAbr 15,6: Obwohl der Seher die hymnischen «Worte» der Engel nicht versteht, ist
doch aus dem Zusammenhang klar, dass es sich im Kern um das Dreimalheilig von Jes 6,3
handeln muss (vgl. B. Philonenko-Sayar/M. Philonenko, JSHRZ V 5, 436f. mit
Anmerkungen).

Um einen modernen Vergleich zu wählen: Die Gabe der «Hermeneia» entspricht
ungefähr der Fähigkeit, eine Oper mit fremdsprachlichem Libretto als Gesamtkunstwerk
zu erklären und zu interpretieren.

27 Dass der realsprachliche Charakter einer Glossolalie (zumindest mit Anteilen einer
wirklichen Sprache) und eine weitergehende «Deutung» derselben sich nicht ausschlies-

sen, zeigt wiederum TestHiob: Die Hymnen der Töchter Hiobs werden einerseits schriftlich

fixiert (48,3; 50,3) und sind andererseits doch einer weitergehenden pneumatischen
Auslegung (t>7toarigeiot>o0ai, arigeicocnç) zugänglich und bedürftig (51,2ff.).

28 Weitere Berührungen mit den genannten Texten: pneumatisches Reden der Jünger
wie in I Kor 12-14 als «Reden in Sprachen» bezeichnet (Apg 2,4.11); àiropGéyyeaGai als
terminus technicus für pneumatisches Reden (Apg 2,4.14 und TestHiob 48,3; 50,1); Inhalt
sind die grossen Taten Gottes (Apg 2,11; TestHiob 51,4).



Übernatürliche Gaben? 249

Die von Theologen der charismatischen Richtung vertretene These eines
nicht-ekstatischen Charakters der korinthischen Glossolalie29 übersieht, dass

rationale Kontrolle und ekstatisches Erleben sich in urchristlicher Erfahrung
nicht ausschliessen, sondern in charakteristischer Weise eine Verbindung
eingehen: Wenn es sich beim Vollzug der Glossolalie um Teilnahme am himmlischen

Kult der Engel und an den göttlichen «Geheimnissen» handelt - kurz:
um vorweggenommene Teilhabe am Leben der himmlischen Welt (vgl.
TestHiob 47,3) -, so ist dieses nur als ein Vorgang bei abweichendem und
emotional hochgestimmtem Bewusstsein denkbare0 Auf der anderen Seite
ist der Beginn und der Ablauf glossolaler Praxis in der Gemeinde durchaus
der Steuerung durch den Willen unterworfen (vgl. I Kor 14,15.27f.; V.19:
GéÀetv)31, und offenkundig gibt auch das Sprachengebet selbst Anteil an
einer Erfahrung «höherer Ordnung» (wie etwa dem himmlischen Hymnengesang

der Engel) und ist alles andere als ein unkontrolliertes Versinken in
chaotischer Irrationalität. Gleichwohl ist dies etwas anderes als das in jeder
Hinsicht (Beginn, Ende, Lautstärke, Sprechtempo, Gebet oder Gesang,
Emotionen) kontrolliert verlaufende Sprachenreden moderner Glossolalen,
welches in der Regel bei normalem Bewusstsein stattfindet.32

Im übrigen wird man sicherlich für das Phänomen der urchristlichen
Glossolalie mit fliessenden Übergängen zur (noch stärker rationalen,
«verständlichen») «Prophétie» rechnen müssen. Dafür spricht:

1. Das prophetische Reden erscheint in Apg 19,6 in engster Verbindung
mit dem Sprachenreden.33

2. Nach Paulus beziehen sich beide auf dieselben Inhalte: auf «Geheimnisse»

(Gottes) und «Verborgenes» (der Menschen) - vgl. I Kor 13,234; 14,2.24f.;
ebenso Irenäus, adv haer V 6,1.35

29F.A. Sullivan (A.12) 140-143.
30 Immerhin befürchtet Paulus für Korinth rein äusserlich eine Verwechslung der

(gemeinschaftlichen) Glossolalie mit einer rauschhaften rituellen gavia heidnischer
Provenienz (I Kor 14,23; dazu G.Theissen [A.13] 281). In TestHiob 48,2; 49,1; 50,2 ist der
paranormale psychische Zustand jeweils durch ein «anderes», «verwandeltes» «Herz»
angezeigt.

31 Auch in TestHiob werden die ekstatischen Zustände der Töchter Hiobs erst durch
das Anlegen der magischen Gürtel (48,1; 49,1; 50,1) bzw. durch den Empfang kultischer
Geräte (52,3ff.) ausgelöst («stimuliert»).

32 S. dazu L.Christenson (A.14) 249; RA. Sullivan (A.12) 152f.
33 Ebenso in den von G. Theissen (A.13) 87 A.41; 316f. zitierten Beispielen aus Irenäus

(Adversus haereses V 6,1) und Origenes (Contra Celsum VII 9).
34 Paulus bietet in 13,1-3 eine (aufsteigende) Charismenliste, deren einzelne Glieder

jeweils durch eav-Sätze markiert sind. Von daher ist das Wissen aller Geheimnisse und
aller Erkenntnis der Gabe «Prophétie» zuzuordnen und nicht als eine eigene Gabe davon
abzusetzen (gegen EA. Sullivan [A.12] 41).

35 Zu weiteren Ähnlichkeiten zwischen Glossolalie und Prophétie bei Paulus s. Art.
ykwooa (G. Dautzenberg), EWNT I, Stuttgart u.a. 1980, 610.



250 Günter Röhser

3. Das pfingstliche Sprachenwunder wird durch das Joel-Zitat in Apg
2,17f. eindeutig als «prophetisches Reden» (TtpotjyriTeijetv) qualifiziert.

Diese Entsprechungen bestätigen aber zugleich noch einmal den
grundsätzlich realsprachlichen Charakter der Glossolalie.

In dreifacher Hinsicht hat die vorstehende Skizze Fragen bezüglich der
Vergleichbarkeit von urchristlicher und heutiger «charismatischer» Glossolalie

geweckt:
a) im Hinblick auf die Verwendung realer Sprachen in der Glossolalie: «In

der Charismatischen Erneuerung gilt es als normal, dass weder der Sprachenredner

noch derjenige, der die «Auslegung» gibt, die «Sprache», in der die
Botschaft in «Sprachen» gegeben wird, wirklich versteht. Es wird nie behauptet,

die «Auslegung» sei eine Übersetzung im üblichen Sinn.»36 Zumindest
mit deutlichen Anteilen im Prinzip verstehbarer, übersetzbarer Sprache wird
man hingegen bei der urchristlichen Glossolalie rechnen müssen;

b) im Hinblick auf den Bewusstseinszustand, in dem sich die Glossolalen
befinden (normal oder eher ekstatisch);

c) im Hinblick auf den emotionalen Gehalt der glossolalen Erfahrung
(regressive Tendenzen oder exaltierte Teilnahme am himmlischen Kult).

Aus den genannten Gründen muss bezweifelt werden, ob der Nachweis
gelungen ist, «dass wir heute Zeugen eines religiösen Phänomens sind,
welches im Kern das gleiche ist wie das, was Paulus in 1 Kor 12-14 behandelt.»37

Vielmehr kann nicht nachdrücklich genug vor allzu schnellen Gleichsetzungen

und daraus resultierenden Nachahmungsversuchen gewarnt werden.
Denn am Ende könnte sich herausstellen, dass bestimmte sprachliche
Meditationstechniken wie z.B. das ostkirchliche Jesusgebet phänomenologisch
mehr Ähnlichkeit mit urchristlicher Glossolalie besitzen als Phänomene in
den Pfingstkirchen oder bei den Charismatikern.38 Es besteht die Gefahr
einer grandiosen biblizistischen Selbsttäuschung.

Grund genug, sich nunmehr verstärkt den paulinischen Texten selbst
zuzuwenden und nach ihren theologischen und historischen Hintergründen zu
fragen.

36 F.A. Sullivan (A.12) 149.
37 F.A. Sullivan (A.12) 153.
38 S. dazu Art. Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben: III. Neues Testament (K. Berger),

TRE XII, Berlin/New York 1984, 185. - H. Mühlen erblickt im Alleluja-Singen des
Gregorianischen Chorals, im ostkirchlichen Jesus-Gebet und im Rosenkranzgebet «Vorstufen»
zum (heutigen) Sprachengebet, sieht jedoch auch deutlich die Unterschiede (Die Erneuerung

des christlichen Glaubens. Charisma - Geist - Befreiung, München 31976, 246f.).



Übernatürliche Gaben? 251

2. Situation und Intention in IKor 12-14

Paulus geht es in diesen drei Kapiteln des I Kor darum, die Äusserungen
des Geistes - also die sog. Charismen - eng auf die Gemeinde zu beziehen:
auf ihr Bekenntnis («Herr ist Jesus»: 12,3), auf ihre zu bewahrende Einheit
(beschrieben als Einheit des Geistes bzw. des Leibes und Verschiedenheit der
Gaben bzw. der Glieder), auf die gegenseitige Liebe als letztes und bleibendes

Gut (Kap. 13; sie soll «das grundlegende Anwendungsprinzip der Geistesgaben»

sein und auf die Auferbauung der Gemeinde als entscheidendes
Kriterium für die praktische Ausübung der Charismen (Kap. 14; mit
Verhaltensregeln für die Gemeindeversammlung, die sich daraus ergeben). Will
man die genannten Elemente miteinander verbinden, so lässt sich sagen: Die
Liebe äussert sich bei der Ausübung der verschiedenen Charismen als Bereitschaft

und Wille zur otKO-5opf], zur konstruktiven «Aufbauarbeit» und
Mitwirkung in der Gemeinde(versammlung)40, und sie wahrt darin sowohl die
Einheit der Gemeinde als auch die Integrität des Bekenntnisses.

Demzufolge tritt die Selbsterbauung des einzelnen (durch Glossolalie)
gegenüber der Auferbauung der Gemeinde deutlich in den Hintergrund. Er-
stere hat zwar nach Paulus durchaus ihren Platz im Leben eines Christen -
allerdings eher im persönlichen Gebet «am Rande» (oder zu Hause) als in der
gottesdienstlichen Gemeinschaft selbst (vgl. 14,2.28: der unübersetzte
Glossolale redet «für sich» und «für Gott»; V.4: er «erbaut sich selbst»).41 Auch
die Formel Ttpôç TÖ GDp(|)épov (12,7) muss durchaus nicht sofort und
ausschliesslich an den «gemeinen Nutzen» der Charismen denken lassen,
sondern sie lässt auch Raum für den «persönlichen» Nutzen und die «private»
Erbauung. Spätestens mit der Einführung des Bildes vom Leib und den Gliedern

(12,12) besitzen die paulinischen Ausführungen aber ein deutliches
Gefälle in jene erstgenannte Richtung.

Bei alledem hat Paulus von Anfang an (12,1) die aktuelle Problematik in
Korinth vor Augen, die durch ein Vorherrschen der Glossolalie und ein
ziemliches Chaos in den Gemeindeversammlungen angesichts vielfältiger geistgewirkter

Äusserungen («Prophétie») gekennzeichnet zu sein scheint. Beides
hat zu Uneinigkeit (12,25: Gefahr der «Spaltung im Leibe») und Unruhe in
der Gemeinde geführt. Die breite Entfaltung des Bildes vom Leib und den
Gliedern durch Paulus und einige weitere Stellen (12,31; 14,1.12.39: Çr|Àoi3v)

39 W. Rebell, Zum neuen Leben berufen. Kommunikative Gemeindepraxis im frühen
Christentum. München 1990, 112; 128 (im Anschluss an Arnold Bittlinger).

40 Vgl. G. Theissen (A.13) 272. - Die «Erbauung» geschieht v.a. durch «verständliches»

Reden und Unterweisen (Prophétie, übersetzte Sprachenrede usw.; vgl. 14,3-
5.6.19.26.31).

41 S. auch II Kor 5,13: Ekstase ist für Gott. - Zur Illustration des Problems vgl. den
interessanten Dialog in W. Hollenwegers narrativer Exegese zu I Kor 12-14: Konflikt in
Korinth, München 1990, 39.



252 Günter Röhser

lassen vermuten, dass ein gewisser Wettstreit um die «höheren» Geistesgaben

- insbesondere um die für besonders wertvoll erachtete Gabe der Glossolalie

- eingesetzt hat und Gemeindeglieder, die diese Gaben nicht empfingen, sich
dadurch zurückgesetzt fühlen mussten (vgl. dazu 12,15-20) bzw. von den
anderen in ihrem übersteigerten Selbstbewusstsein auch tatsächlich verachtet
wurden (vgl. dazu 12,21-24). Mit dem Begriff 7tveu|aaxtKÔÇ in 14,37 könnte
die elitäre Selbstbezeichnung der dominierenden Gruppe erhalten sein

(«Geistliche», «Geistträger»). Das Selbstbewusstsein dieser Glossolalen dürfte

v.a. darauf beruht haben, dass ihre Gabe den für das Christsein geforderten
und konstitutiven Kontakt mit der himmlischen Welt Gottes (und damit auch
mit Jesus als dem zu Gott erhöhten Herrn) am unmittelbarsten schenkte.

Die Strategie des Paulus in dieser Situation ist durchaus widersprüchlich42:

Einerseits sucht er die umstrittenen Phänomene positiv zu würdigen
und in die Gemeinde und die Vielfalt ihrer geistgewirkten Lebensäusserungen

zu integrieren (12,10; vgl. 14,39); andererseits - und dies ist die in Kap.14
vorherrschende Tendenz - erklärt er die Glossolalie für wertlos in der
Gemeindeversammlung, wenn sie nicht übersetzt werden kann, ja für prinzipiell
weniger wertvoll als die Prophétie, weil sie anderen erst übersetzt werden
muss. Teilweise drängt er sie in die private Sphäre ab und entzieht ihr so -
gewollt oder ungewollt - die für ihr Fortbestehen notwendige soziale Anerkennung

und Verstärkung. Entgegen seinem ursprünglichen Ansatz führt er eine

Rangordnung innerhalb der Charismen ein, und nicht von ungefähr kommt in
den Charismen-Listen 12,8-10; 12,28 und 12,29f. (vgl. 14,26) die Sprachenrede
(und ihre «Hermeneia») immer an den Schluss zu stehen. Vor allem das

«prophetische Reden» besitzt für Paulus eindeutig den Vorrang vor der Glossolalie

aufgrund seiner klaren Verständlichkeit und besseren «Brauchbarkeit» in
der Gemeindeversammlung. Dies zeigt deutlich, dass es Paulus nicht nur um
eine Regulierung und Organisierung, sondern um eine Zurückdrängung
glossolalen Verhaltens in den korinthischen Gemeindeversammlungen zu tun ist.

Aber auch der ursprüngliche Ansatz bei der Einheit des Christusleibes
und der Verschiedenheit (nicht: Verschiedenwertigkeit) der Gaben birgt eine
sachliche Spannung in sich. Historisch gesehen43 stammt die Orientierung am
Einzelcharisma wohl aus dem Bereich der Wandercharismatiker; man kann
dies noch daran sehen, dass der Apostolat - obwohl eigentlich keine
innergemeindliche Funktion und seine Träger keine «Glieder am Leibe» der Ortsge-

42 Vgl. dazu G. Theissen (A.13) 302f.
42 Ich folge hier im wesentlichen der Rekonstruktion von K. Berger (A.38) 191f. und

verzichte somit auf die Annahme einer einheitlichen «gegnerischen» Grundströmung, mit
der Paulus sich in I Kor auseinanderzusetzen habe («Enthusiasmus»). Ich bin mir bewusst,
dass dies im Falle der vorliegenden Problemstellung (Charismen, Prophétie und Glossolalie)

exegetisch und religionsgeschichtlich leichter zu begründen und durchzuführen ist als

etwa im Falle von I Kor 1-4 («pneumatische Weisheit»).



Übernatürliche Gaben? 253

meinde - immer noch an der Spitze der Charismen rangiert (I Kor 12,28f.).
Die Wanderapostel brauchten eine besondere Begabung zum Nachweis ihrer
Legitimität gegenüber den ortsansässigen Christen - gewissermassen einen
«Ausweis» ihres Geistbesitzes. Sie waren als einzelne berufen worden (vgl.
die Jüngerberufungen Jesu und Paulus selbst) und auch als einzelne (oder zu
zweit; vgl. Mk 6,7) unterwegs. - In den Bereich der Ortsgemeinden hingegen
gehört die Konzeption von dem einen unspezifischen Taufgeist für alle (vgl.
IKor 12,13). Da aber nach Paulus durch dessen Verleihung nichts anderes
geschieht als die Eingliederung in die Wirklichkeit Christi selbst, in seinen Leib
(V.12L27), schwindet gewissermassen die Bedeutung der Einzelcharismen
als Ausdruck für das In-Kontakt-Stehen mit Jesus und der himmlischen Welt,
und es nimmt stattdessen die Bedeutung der Gemeinde, welche «Leib Christi»

ist, sowie Jesu Christi als des einen Mittlers zwischen Gott und den
Menschen (vgl. I Tim 2,5) für diesen Kontakt zu. Die Zugehörigkeit zur Gemeinde
als solche bedeutet schon, in einer Lebensverbindung mit Gott und Jesus zu
stehen; der unmittelbare Kontakt mit Gott - den besonders die korinthischen
Glossolalen suchten - kann damit im Prinzip dem erhöhten Christus selbst
vorbehalten bleiben.

Man sollte sich hier also nichts vormachen: Trifft die dargestellte
Rekonstruktion zu, so sucht auch Paulus hier zwei Dinge miteinander ins Lot zu
bringen, die von Haus aus durchaus in Spannung zueinander stehen. Er wurde

selbst erst «im Laufe der Zeit vom Wanderapostel zum Gemeindeapostel»44;

der I Kor markiert gewissermassen das Ende seiner eigenen
vorherrschenden Konzeption von den einzelnen Gaben des Geistes zugunsten einer
stärker ekklesiologisch und christologisch bestimmten Auffassung vom Geist.
Zugleich hat er damit - gewollt oder ungewollt - theologisch den Grund
gelegt für das schliessliche völlige Verschwinden bestimmter Einzelcharismen
in der Kirche überhaupt - insbesondere der ekstatisch-mantischen.

Wohlgemerkt: Es ist hier nicht das Amt, welches die Charismen in
Gefahr bringt und auszulöschen droht, sondern theologiegeschichtlich war es die
sich entwickelnde «ekklesiologische Christologie» selber, die zu einem
Zurücktreten der Einzelcharismen führte. Den eigentlichen Antagonismus von
Amt und Einzelcharisma sowie die Abwehr häretischer sich auf den Geist
berufender Strömungen wird man demgegenüber als Motive anzusehen haben,
die erst später zu dieser theologischen Grundtendenz hinzugetreten sind.

Zusammenfassend: Paulus unternimmt es in I K'or 12-14 - und dies ist seine

eigentliche theologische Leistung-, die vielen verschiedenen Einzelcharismen

zusammenzudenken mit dem einen Geist, der die Christen seit ihrer Taufe

bestimmt und durch den sie ein Leib sind. Und nur bezogen auf diesen Leib
und seine «Auferbauung» sind sie noch legitim und sollen ungehindert (vgl. I

44 K. Berger (A.38) 191.



254 Gunter Röhser

Thess 5,19f.) ausgeübt werden. Nicht mehr der individuelle Kontakt mit dem
erhöhten Herrn bzw. mit Gott selbst ist das Entscheidende, sondern das
gemeinschaftliche Leib-Christi-Sein der Gläubigen. Die Charismen der
«persönlichen Erbauung» sind damit entschieden ins zweite Glied gerückt.

3. Versuch einer Charismen-Definition

Aufbauend auf diesen Überlegungen, können wir nun in einem nächsten
Schritt versuchen, mit Hilfe weiterer Beobachtungen an den paulinischen
Texten Elemente einer Definition des Charismen-Begriffs zu gewinnen. So
lassen sich m.E. im Anschluss an die Aussagen des Apostels im I Kor- und im
Röm-Brief folgende Bestimmungen vornehmen:

1. Charismen sind «Wirkungen» und «Gnadengaben» Gottes durch den
Geist (I Kor 12,6.8.11).

Zunächst zum Begriff und seiner Verwendung durch Paulus: Erst in Rom
12,6 gebraucht der Apostel den Ausdruck %apiG|iaxa als einheitlichen
Oberbegriff für die zur Diskussion stehenden Grössen; in I Kor 12,4-6 finden
wir noch drei verschiedene nebeneinander, und konkret wird «charismata»

nur für Heilungsgaben verwendet (V.9.28.30).45 Hingegen weist der
Sprachgebrauch in I Kor 1,7 («kein Mangel an irgendeinem Charisma») und 12,31

(«die grösseren Gnadengaben») deutlich in die Richtung von Rom 12,6 (vgl.
auch I Petr 4,10f.). Diese Tendenz aufnehmend, sprechen wir auch im folgenden

vorwiegend von «Charismen» bzw. «(Gnaden)gaben».46 Rom 12,6 bringt
auch den grundlegenden Zusammenhang zwischen der «Gnade» und den

«Gnadengaben» zum Ausdruck (vgl. I Petr 4,10): Die verschiedenen Charismen

sind «sichtbares Ergebnis», konkrete Manifestation der den einzelnen
Christen (gemeint ist wohl: in ihrer Berufung; vgl. auch Rom 11,29) jeweils
verliehenen Gnade.

Die Reihenfolge von I Kor 12,4-6 sowie die Zuordnungen innerhalb der
drei Verse sind nicht zufällig: Gott und die Wurzel évepy- (+ là 7tdvxa)
bilden eine bereits traditionelle Verbindung (vgl. Arist 210; Weish 7,26; II Makk
3,29; Eph 1,11,19f.; Phil 2,13); die Zuordnung von «Charismen» und «Pneu-

ma» erfolgt wahrscheinlich in bewusster Ersetzung des korinthischen - ur-

45 Möglicherweise spiegelt sich in dieser festen Terminologie die besondere Bedeutung
wunderhafter Heilungen in den frühen christlichen Gemeinden, die in unmittelbarer
Fortsetzung und Nachahmung der Praxis Jesu vollzogen wurden.

46 Der Einwand von E.Käsemann, «Gnadengabe» sei «deshalb eine irreführende
Übersetzung des griechischen Wortes, weil sie nicht zeigt, dass die Gabe von der sie

gewährenden Gnadenmacht unabtrennbar, nämlich ihre Manifestation und Konkretion
ist» (Amt und Gemeinde im Neuen Testament, in: ders., Exegetische Versuche und
Besinnungen I, Göttingen ^1970, 109-134 [110]), ist zu hören und gilt genauso auch für den

Begriff «Geistesgabe».



Übernatürliche Gaben? 255

sprünglich aber vielleicht einmal von Paulus angeregten - Begriffs
TtvettpaxtKOt (I Kor 12,1; 14,1), um den einen Geist gegenüber den ihm jetzt
nachgeordneten Einzelwirkungen stärker abzusetzen; und die Verbindung
von «Diensten» mit dem «Kyrios» (vgl. 12,3) dürfte angesichts der Überlieferungen

vom irdischen (leidenden) Jesus auch kein Zufall sein. Auf der «trini-
tarischen» Seite besteht eine Steigerung vom Geist hin zu Gott (wohl zu
verstehen als Präsenz Jesu und Gottes selbst in diesem Geist), die drei Termini
in den Vordersätzen interpretieren sich gegenseitig und schützen vor
Missverständnissen: Gnadengaben aus der himmlischen Welt werden sich
notwendig auch in Kraftwirkungen zeigen, d.h. als mit göttlicher Energie geladen
(so besonders V.lOa: «Wunderkräfte zu Machttaten»47), aber sie werden
nicht um ihrer selbst willen oder zu Demonstrations- oder Legitimationszwecken

gegeben, sondern besitzen Dienstfunktion. Das Kriterium der
OlKoSopi) von Kap. 14 ist darin implizit schon angelegt.

Im einzelnen lässt sich die unauflösliche Zusammengehörigkeit von Gott
und Geist wie folgt entfalten:

a) Gott bringt alle Gnadengaben letztlich selbst zur Wirkung; die einzelnen

bekommen darin Anteil an der «Offenbarwerdung» des Geistes (12,6f.).
Die Wirksamkeit Gottes und des Geistes liegen in dem Pass, divinum
Siôoxat in V.7 ununterscheidbar ineinander: Gott «gibt» jedem seine besondere

«Versichtbarung» des Geistes, aber der Geist zeigt und «gibt» sich darin
natürlich auch selber.

b) Der Geist selbst teilt alle diese Gaben den einzelnen zu (ôtatpelv)48
und bringt sie zur Wirkung (evepyetv; 12,11). - Nicht in der Rolle des
Gebers, aber doch des Vermittlers der Einzelgaben erscheint der Geist in 12,8ff.
(bes. V.8: 5ld TOI) TtvetjpaTOÇ ôtôoxat): Denjenigen, die sich im Wirkungsbereich

des Geistes befinden, werden auch seine verschiedenen Einzelgaben
zuteil. Der Zeitpunkt, zu dem und von dem an dieses möglich und auch der
Fall ist, ist nach Paulus die Taufe (vgl. V.13). In ihr bekommen die Christen
Anteil an dem einen Taufgeist und damit auch an seinen potentiellen
Einzelwirkungen.

In der Rolle des handelnden Subjekts erscheint wiederum Gott in
12,18.28: Gott hat Glieder der Gemeinde «eingesetzt» - was sachlich
gleichbedeutend ist mit: Er hat ihnen ihre Gaben bzw. Funktionen in der Gemeinde
zugeteilt (vgl. auch 7,7: «von Gott her»). Die Austauschbarkeit von Gott und

47 So übersetzt W. Rebell (A.3) 110; 114 die Stelle» - Wahrscheinlich ist in V. 6 beides
gemeint: die Charismen als Wirkungen göttlicher Kraft im Menschen wie als
Wirkungsmöglichkeiten göttlicher Kraft «nach aussen»; und Gott ist derjenige, der «alles in/an allen
bewirkt» (oder neutrisch: «alles in allem»),

48 Das zugehörige Substantiv ist ôiaipecnç (V. 4-6), welches sowohl «Zuteilung» als

auch «Unterschied» bedeuten kann. Im Kontext der Verse scheint mir der Akzent wegen
der dreifachen Opposition zu xö aùxô bzw. 6 aùxôç auf dem letzteren zu liegen:
Unterschiede an Gaben (oder: unterschiedliche Gaben), aber/und derselbe Geist/Herr/Gott.



256 Günter Röhser

Geist in der paulinischen Aussage zeigt sich auch noch an einem anderen Detail:

Betont V.18 am Ende mit einer traditionellen Formel49 die Souveränität
Gottes in seinem bestimmenden Handeln, so findet sich eine synonyme Formel

für das Handeln des Geistes bereits am Ende von V. 11 («wie er will»).
Die sprachliche Form, in der das Verbum ôtôôvat in V.7 und 8 verwendet

wird, lässt sich auch noch in einer anderen Hinsicht auswerten: Es liegt im
Passiv des Präsens - und nicht, wie man vielleicht erwarten könnte, des
Perfekts - vor. Damit ist also nicht die Abgeschlossenheit des Gegeben-Seins,
sondern der Vorgang des (ggf. wiederholten und immer wieder neuen) Gege-
ben-Werdens ausgesagt. Dazu passen m.E. ausgezeichnet die drei «dop-
pelpluralischen» Begriffsverbindungen in V.9 und 10a, die jede einzelne
Heilung, Machttat und Geisterunterscheidung als eigene und je neue Gnadengabe

verstanden wissen wollen.50 Demgegenüber kann Paulus an anderer Stelle

sagen, dass wir als Gemeindeglieder verschiedene Charismen «haben/besitzen»

(ë%0VT8Ç: Rom 12,6; vgl. I Kor 7,7; 13,2), so wie wir als Christen auch
den Geist «haben» (vgl. Rom 8,9) und uns Gnade «gegeben» ist (Aor.
8o0£tGa: Rom 12,3.6; I Kor 1,4).

Dieser Unterschied macht auf zwei Arten von Gaben Gottes durch den
Geist (Charismen) bei Paulus aufmerksam, die sich zwar nicht scharf voneinander

trennen, aber doch der Tendenz nach deutlich unterscheiden lassen:

kontinuierliche Gaben einerseits und spontan bzw. punktuell zufallende
(oder eben ausbleibende) Gaben andererseits. Und in der Tat zählt Paulus in
Rom 12,6-8 mehr die einen und in I Kor 12,8-10 mehr die anderen Charismen
auf. Auch die sprachliche Gestaltung von I Kor 12,28 könnte auf diesen
Unterschied hinweisen: Zuerst werden - der Bedeutung nach durchnumeriert
und auf bestimmte Personen bezogen - die festen «Ämter» genannt; sodann
folgt - syntaktisch in lockerem Anschluss - eine Aufzählung von weiteren,
nichtständigen Gaben und Funktionen in der Gemeinde. Auch bei den
«Leitungsdiensten» (Kt)ß£pvf]G£l<;) handelt es sich um solche Funktionen, die
von Fall zu Fall auf Initiative des Geistes hin wahrgenommen werden.51 De-
zidiert um Einzeleingebungen im Rahmen eines Gottesdienstes handelt es

sich in I Kor 14,26.

49 S. dazu jetzt meine Arbeit: Prädestination und Verstockung, Tübingen/Basel 1994

(TANZ 14), 26ff. - Zu ergänzen sind für unseren Zusammenhang besonders De Sampsone
24 (übers. F. Siegert, Drei hellenistisch-jüdische Predigten, Tübingen 1980 [WUNT 20], 66)
und Hebr 2,4, da es an beiden Stellen um souveräne Zuteilungen von Gnaden- bzw.
Geistesgaben durch Gott (wie in I Kor 12) geht. Vgl. ferner Mt 20,15!

50 So richtig F.A. Sullivan (A. 12) 33f.
Dass sie zusammen mit den ebenfalls von Fall zu Fall sich ergebenden «Hilfeleistungen»

in der in V.29f. folgenden Aufzählung nicht mehr erwähnt werden, hängt damit
zusammen, dass Paulus seine Ausführungen auf die in Korinth aktuelle Situation hin
zuspitzen möchte.



Übernatürliche Gaben? 257

Zu beachten ist in diesem Zusammenhang noch besonders 14,28a: Wenn
man bereits vor einer glossolalen Äusserung wissen kann, ob man selbst oder
ein anderer zum «Hermeneuten» geeignet ist oder nicht (und deshalb ggf.
schweigen kann), muss es sich bei der Gabe der «Auslegung» von Sprachenrede

eher um ein kontinuierliches Charisma handeln («Fremdsprachenkenntnisse»)

denn um ein spontan zufallendes. Nur von einem solchermassen
begabten Menschen kann eine aktuelle £p|ir|V£ia (V.26) erwartet und deswegen

Sprachenrede öffentlich praktiziert werden (V.27).
2. Charismen sind aussergewöhnliche, nichtalltägliche, «paranormale»

Gaben, die - in dieser Beziehung den Wundern Jesu vergleichbar - zeichenhaft

die «himmlische» Herkunft bzw. Zugehörigkeit des Gabenträgers (vgl.
IKor 12,3: «im heiligen Geist»; V.12ff.: Glied am Leibe Christi) deutlich
machen («offenbar» machen; vgl. V.7).

Die einzige Stelle, an der Paulus selbst so etwas wie eine Definition der
Charismen bietet, ist I Kor 12,7. Der Vers ist als eine Art Zwischenüberschrift
(für die Verse 8-10) innerhalb des Abschnitts 12,4-11 zu verstehen und
bestimmt jedes Charisma als eine «Offenbarung des Geistes». Man darf deshalb
nicht den Fehler machen, die paulinischen Charismen in «normale» oder
«natürliche» auf der einen, «ungewöhnliche» oder «übernatürliche» auf der
anderen Seite auseinanderzudividieren. Eine solche Einteilung ist viel zu
modern gedacht. Im Sinne des Paulus sind alle Charismen besondere Wirkungen
Gottes, Manifestationen des göttlichen Geistes bzw. der göttlichen Gnade
(s.o.), die samt und sonders aus der himmlischen Welt stammen und die vor
und ausserhalb der Bekehrung zu Christus gänzlich unerreichbar sind. Umgekehrt

zeigen sie gerade dadurch die Zugehörigkeit ihres «Trägers» und
«Empfängers» zu dieser himmlischen Welt, zu Christus und seiner Gemeinde,
und lassen ihn in lebendigem Kontakt damit stehen.

Damit werden alle jene Charismen-Definitionen exegetisch fragwürdig,
wie sie etwa von Vertretern der charismatischen Richtung wie Arnold Bittlin-
ger oder Heribert Mühlen vertreten worden sind, die in den Charismen natürliche

Begabungen sehen, Fähigkeiten, die jedem Menschen gegeben sind, die
durch Gottes Geist freigesetzt, geläutert und in Dienst genommen werden für
den Aufbau und die Aufgaben der Gemeinde.52 Vorsichtiger äussert sich
Wolfram Kopfermann: «jede gottgegebene Fähigkeit, sofern sie durch den
Geist Jesu Christi der Selbstverfügung entrissen und in den Dienst der
Gemeinde gestellt worden ist,... wobei die Frage, wie weit ein Charisma als

geschöpfliche Anlage bereits im Menschen geruht hatte, offenbleibt».53

52 Vgl. H.-D. Reimer (A.2) 62f.; A. Bittlinger, Charisma und Amt, Stuttgart 1967 (Calwer

Hefte 85), 14f.; H. Mühlen (A.38) 235f. - Ferner W.Hollenweger (A.41) 22: Alles, was
gut ist in einem Menschen, wird bei der Taufe durch den Heiligen Geist zum Dienst am
Mitmenschen und für Gott zugerüstet.

53 Zit. nach H.-D. Reimer (A.2) 63.



258 Günter Röhser

Exegetisch betrachtet, verhalten sich die Darlegungen des Paulus gegenüber

dieser Frage abweisend bis negativ. Für den Apostel ist es völlig klar,
dass es Charismen im Sinne von «Gaben des Geistes» ausserhalb des christlichen

Glaubens nicht gibt und geben kann, da die Gabe des Pneumas für ihn
strikt an Christus und seinen Leib (die Gemeinde) gebunden ist. Die Frage,
ob sich darunter auch Fähigkeiten befinden, die geschöpflich begründet sind
und sich darum auch bei Menschen finden können, die keine Christen sind, ist
für ihn kein Thema.

Immerhin muss zugegeben werden, dass die genannten erweiterten
Charismen-Definitionen auch einem erweiterten Horizont Rechnung zu tragen
versuchen, den Paulus so noch nicht hatte und haben konnte: nämlich der
unbestreitbaren Tatsache, dass alle charismatischen Phänomene - gerade auch
die besonders auffälligen und spektakulären Erscheinungen wie Sprachengebet

und Heilungsgaben - samt und sonders auch ausserhalb des Christentums
vorkommen und es «ein aussichtsloses Unterfangen» wäre, «hier nach
Unterscheidungsmerkmalen suchen zu wollen.» So mag es schliesslich auch eine
systematisch-theologisch zu verantwortende Entscheidung sein, den Heiligen
Geist als «Creator Spiritus» auch im 1. Glaubensartikel aufzusuchen und
Charismen auch als Schöpfungsgaben des Schöpfergeistes anzusprechen55 -
neutestamentlich-exegetisch begründbar ist das kaum, und christologisch
problematisch bleibt es allemal.

Fazit: Exegetisch ist die klassisch-pfingstlerische Interpretation der
Charismen als übernatürlicher, so nur in der Gemeinde Jesu vorhandener Gaben
des Heiligen Geistes im Recht - auch wenn sie empirisch natürlich nicht
zutrifft, da alle diese angeblich «neuen» Erscheinungen auch ausserhalb der
Kirche auftreten. Aber etwas Ungewöhnliches und als solches auf Gott
Verweisendes haftet den Charismen im Verständnis des Paulus immer an: Nach
I Kor 7,7 ist zwar die Ehelosigkeit um Christi willen ein von Gott her
kommendes «Charisma», offenbar aber nicht das Verheiratet-Sein von
Christen.56 Auch die anderen Charismen zeichnen sich nach Paulus dadurch aus,
dass in ihnen der heilige Geist deutlich sichtbar in Erscheinung tritt (12,7).
Und keineswegs geht die Charismen-Liste Rom 12,6-8 «mit V.8b in allgemeine

ethische Weisungen über, die dann ohne sichtbaren Unterbruch in 12,9-

54 H.-D. Reimer (A.2) 62. - Vgl. weiter ebd. 70 (zu den Kräften beim Heilungsdienst):
«Theologisch sind solche Fähigkeiten der Schöpfungsordnung zuzurechnen, d.h., sie gehören

zu unserem krealürlichen Sein und sind nicht schon deshalb als besondere Wirkungen
des Heiligen Geistes auszugeben, weil sie uns übernatürlich erscheinen.»

55 In diese Richtung denkt etwa WJ. Hollenweger, z.B. in: Geist und Materie
(Interkulturelle Theologie III), München 1988, 308ff. (unter hauptsächlicher Berufung auf die
«Ruach Jahwe» im Alten Testament).

In den grundlegenden Ausführungen I Kor 7,17-24 findet sich der Begriff gerade
nicht (was m.E. kein Zufall ist).



Übernatürliche Gaben? 259

21 durch eine katechetisch-judenchristliche Tradition vervollständigt
werden.» Vielmehr sind individuelle Geistesgaben und der durch den Geist
eröffnete neue Gehorsam der Christen («Ethik», «Früchte des Geistes») bei
Paulus deutlich zu unterscheiden.58 Und auch bei der Verteilung aller Habe
nach I Kor 13,3 kommt es nicht auf den «Sozialcharakter» solchen Handelns
an, sondern der Akzent des Besonderen liegt auf dem Jtdvxa («alle meine
Habe»).

Gleichzeitig gilt: Von einem Charisma sprechen wir nur dann, wenn in
einer spezifischen Tätigkeit oder einem besonderen Verhalten etwas sichtbar
wird von der Gottes- und Christusbeziehung von Menschen. Auch die rednerische,

organisatorische oder sonstwie besonders auffällige Gabe eines
Menschen als solche ist noch nicht Charisma; als «Geistesgabe» ist sie nach Paulus
vielmehr nur im Rahmen und in konstruktiver Beziehung zur Gemeinde als

Leib Christi denkbar.
3. Charismen sind in und seit der Taufe verliehene Gnadengaben des Geistes

(s.o.) und werden darum jedem Christen und jeder Christin zuteil.
Was Hans Conzelmann zu 1 Kor 7,7 schreibt: «Betont ist im Kontext

nicht, dass jeder Christ eine Gabe hat, obwohl Pis das annimmt, sondern dass

Gott die Gaben zuteilt»59, das gilt cum grano salis auch für I Kor 12,7.11.18;
Rom 12,3 und I Petr 4,10: Überall erscheint als wichtiges Stichwort £KCXGTOÇ,
ohne dass das eigentliche Gewicht der Aussage darauf läge. Daran zeigt sich
deutlich die wenig systematische Art der paulinischen Charismen-Erörterungen,

ohne dass ein Anlass besteht, die Aussage selbst in ihrem grundlegenden,
gleichsam definitorischen Charakter in Zweifel zu ziehen. Wenn wirklich die
eine Gnade «sich in den einzelnen Christen in einer Fülle voneinander
verschiedener %aptGpaxa zur Wirkung (bringt)» (vgl. Rom 12,6), dann hat
auch jeder Christ an den Charismen teil. Es handelt sich gewissermassen um
eine nicht explizit formulierte Basisannahme des Apostels für seine gesamten
Ausführungen zum Thema.

Von daher erklärt sich auch die in allen Texten (vgl. noch I Kor 1,5) zu
beobachtende «Tendenz zur Reihenbildung» zu Charismen-»Listen», ohne
dass es aber zu einem festen Kanon von Geistesgaben kommt, der in irgendeiner

Weise abgeschlossen wäre (begrenzt etwa - wie in pfingstlerischen Kreisen

- auf die neun Charismen von I Kor 12,8-10). Die von Paulus aufgezählten

57 S. Schulz, Die Charismenlehre des Paulus. Bilanz der Probleme und Ergebnisse, in:
J.Friedrich u.a. (Hg.), Rechtfertigung, FS E.Käsemann, Tübingen/Göttingen 1976, 443-
460 (456).

58
Gegen S. Schulz (A.57) 456ff., der sich in dieser Frage E. Käsemann anschliesst; vgl.

Käsemann (A.46) 11 Iff., bes. 116; 119.
59 Art. xapiöga, ThWNT IX, Stuttgart 1973, 395 A.22.
60 U. Wilckens, Der Brief an die Römer, 3. Teilband, Zürich u.a. 1982 (EKK VI/3), 14

mit A.64. - Vgl. auch E. Käsemann (A.46) 117.
61 Art. xàpiaga (K. Berger), EWNT III, Stuttgart u.a. 1983, 1103.



260 Günter Röhser

Einzelcharismen sind also nicht exklusiv, sondern exemplarisch für das Leben
der Kirche zu verstehen. Dies zeigt sich auch daran, dass drei der vier in der
korinthischen Situation aktuellen Gaben (I Kor 12,10) in Rom 12,6-8 über-

f\~)
haupt nicht mehr genannt werden.

Konkret denkt Paulus - wie auch Lukas - bei der Verleihung charismatischer

Gaben auch an eine Mitteilung durch glaubenweckende oder -stärkende

Verkündigung, wie die Cornelius-Erzählung (Apg 10,44-46; 11,15-17)
sowie Rom l,llf. («etwas an geistlichem Charisma mitteilen zur Stärkung in
gegenseitigem Austausch des Glaubens») und Gal 3,5 (Geist und Machttaten
aufgrund des Glaubens an die Botschaft) nahelegen.

4. Weltbildfrage und «spektakuläre» Geistesgaben heute

Ich wähle einen persönlichen Zugang zu dem Problem: Was unterscheidet
mich im Erleben von charismatischen Gottesdiensten, prophetischer Praxis
(mit intuitiver Wahrnehmung), Segnungshandlungen u.ä. von anderen
Teilnehmern? Ich nehme bei Gelegenheit an solchen Veranstaltungen teil -
durchaus aufgeschlossen und auch persönlich beteiligt -, und doch ist da eine
Grunddifferenz zu vielen anderen Teilnehmern. Die Frage stellt sich - wie
sich gleich zeigen wird - bei jedem Gottesdienst, bei jeder religiösen Handlung,

aber sie stellt sich naturgemäss bei sog. «wunderhaften», «übernatürlichen»

Phänomenen besonders zugespitzt. Nach paulinischem Verständnis
wären hierzu - wie oben dargestellt - im Prinzip alle Charismen zu rechnen,
wir machen uns das Problem aber an den besonders «spektakulären» sowie
den mehr oder weniger «ekstatischen» Phänomenen klar.63 Dazu zählen von
den bei Paulus genannten Erscheinungen sicherlich neben dem (Berge
versetzenden) Glauben (vgl. mit Mt 17,20), den Heilungsgaben und den
«Wunderkräften zu Machttaten» (letztere vielleicht auf exorzistischem Hintergrund

zu verstehen) die in Korinth offenbar besonders geschätzten oder auch
umstrittenen Gaben der prophetischen, der Sprachen- und der Erkenntnisrede

(s. I Kor 12,8.9.10; 14,27ff. und bes. die Zusammenstellungen in 13,2.8f.).
Und auf diese Angaben berufen sich auch alle heutigen «Wiederbelebungen»
aussergewöhnlicher charismatischer Phänomene.

Auf einen ganz einfachen Nenner gebracht, lautet meine Antwort auf die
oben gestellte Frage: Ich nehme Aussagen von Gottes Handeln bzw. dem
Wirken des Geistes metaphorisch wahr, andere Menschen verstehen sie un-

62 Der Hauptunterschied zwischen I Kor 12 und Rom 12 besteht im übrigen darin, dass

es Paulus im Römerbrief nicht um die Wahrung der Einheit (I Kor 12,12b hat keine
Entsprechung), sondern um die Verschiedenartigkeit der Funktionen (Rom 12,4b; V.6:
8id<|>opa) geht (vgl. D. Zeller, Der Brief an die Römer, Regensburg 1985, 208).

Ein ekstatischer Charakter von Charismen wird gänzlich bestritten von R. Laurentin,

Zur Klärung des Begriffs «Charisma», Conc(D) 13 (1977) 551-556 (553).



Übernatürliche Gaben? 261

mittelbar und direkt; sie rechnen demzufolge auch mit einem «direkten»
Eingreifen transzendenter Mächte in den Lauf der Welt. - Zwei Beispiele: Wenn
ich im Lobpreisgebet mit anderen vor Gottes Thron stehe, dann weiss ich in
diesem Augenblick, dass Gott nicht auf einem Thron im Himmel sitzt, dass er
mich auch nicht «hört» und seinen Geist auch nicht «sendet», dass dieser in
der Gemeinde auch nicht «anwesend» ist - denn dieses alles sind Metaphern
für eine Wirklichkeit, die sich dem Begreifen und direkten sprachlichen
Zugriff entzieht. Wenn ich Zeuge staunenerregender intuitiver Fähigkeiten werde

oder gar von «Wunderheilungen» höre, dann stelle ich mir nicht vor, dass

Gott, Jesus oder der Heilige Geist unmittelbar bzw. wie durch einen Kanal
aus einer anderen Welt in die unsrige hineinwirkt, sondern ich weiss und ich
glaube, dass der dreieinige Gott sich in seinem Heilshandeln ganz und gar an
weltimmanente Vorgänge gebunden hat und solche Vorgänge (zu denen ich
auch die «spektakulären» Geistesgaben rechne) deswegen zum Zeichen und
Hinweis auf Gottes unanschauliches Handeln werden können - nicht mehr,
aber auch nicht weniger. Ich sehe schliesslich auch bei der augenblicklichen
Diskussion und Hochschätzung des Segens im kirchlichen Raum
(Segnungsgottesdienste u.ä.) ein wenig die Gefahr, dass aufgeschlossene Menschen nun
angesichts eines sich weiter wandelnden naturwissenschaftlichen Weltbildes
(Stichwort: Chaostheorie) und fortschreitender Rationalismuskritik wieder
darangehen, nach einem geheimnisvollen Ort in der Welt - jenseits der alltäglichen

Wirklichkeit - zu suchen, wo sie Gott doch wieder irgendwie
«unterbringen» können. Gott bzw. der Heilige Geist droht also in seine alte Rolle
als Lückenbüsser für Ungewöhnliches und Unerklärliches zurückzufallen.64

Der Fehler der charismatischen Bewegung - soweit ich sie kenne - an dieser

Stelle ist, dass sie Weltbildfragen erneut zu Glaubensfragen erhebt (und
hier ist auch wieder an unsere eingangs formulierte Anfrage an Walter Rebell
zu erinnern). Ein Beispiel für viele: «Gemeinsam ist allen Teilen der Bibel die
Überzeugung, dass die Wirklichkeit aus dem sichtbaren und dem unsichtbaren

Bereich besteht Dem Glauben erschliesst sich das Unsichtbare. Es ist

prinzipiell möglich, dass Gott den «Vorhang» zwischen beiden Bereichen für
einen Augenblick wegnimmt.»65 Sichtbare und unsichtbare Wirklichkeit werden

in diesem Zitat kategorial ganz naiv auf dieselbe Stufe gestellt. Dies führt
dann zu so merkwürdigen und fast komischen Ausführungen wie bei Hans
Rohrbach66, der zwar den Glauben an die Existenz personaler Engelwesen
übernimmt, die «Flügel» der Engel aber ausdrücklich davon ausnimmt und
sich, was die Cherubim und Seraphim angeht, in dieser Frage nicht ganz
sicher ist... Sich zur Wiederbelebung solcher und ähnlicher Vorstellungen auf
ein gewandeltes naturwissenschaftliches Weltbild oder gar auf die neuere

64 Vgl. dazu auch W.J. Hollenweger, in: C. von Schönborn u.a. (A.2) 55.
65 L. Christenson (A.14) 147 (im Anschluss an Hans Rohrbach).
66 Zit. bei L. Christenson ebd..



262 Günter Röhser

Mythosdebatte zu berufen67, ist so lange unstatthaft, wie man nicht dazusagt,
dass es in allen diesen Entwicklungen und Diskussionen niemals darum ging
und gehen kann, das gewandelte - und dem biblischen vermeintlich nähere

- Weltbild zum Gegenstand religiösen Glaubens zu machen.
Diese Überlegungen müssen insbesondere auch auf die in gewissen

charismatischen Kreisen so hoch veranschlagte Diskussion über die Personalität
des Teufels und der Dämonen angewendet werden. So kann man sagen:
Solange der metaphorische Charakter von Aussagen über den Teufel und die
Dämonen als handelnde Subjekte deutlich bleibt, kann religiöse Sprache sich

ungezwungen ihrer bedienen (in Gesangbuchliedern tun wir es alle ständig).
Hier verläuft dann auch die Dissenslinie in vielen derzeitigen Auseinandersetzungen

mit besonderer Klarheit: zwischen denen, die Metaphern als legitime

Möglichkeit und Notwendigkeit religiöser Rede sehen und empfinden68,
und solchen, die sie quasi «dogmatisieren» wollen. Ich füge auch gleich hinzu:
Das Dargestellte ist zugleich die Basis möglicher gegenseitiger Akzeptanz.
Denn Fragen des (antiken und des modernen) Weltbildes sind keine
Glaubensfragen. Sie dürfen allerdings auch nicht dazu gemacht werden. Wie wörtlich

und direkt ich religiöse Sprachbilder und damit auch göttliche Einwirkungen

auf und in der Welt nehme, kann und muss offenbleiben.
Um Missverständnisse zu vermeiden: Dies ist kein Plädoyer eines

unverbesserlichen Rationalisten. Im Gegenteil: Ich bin mir dessen bewusst, dass ich
nicht in jedem Augenblick daran denken darf, dass es sich bei der religiösen
Rede «nur» um Metaphern handelt. Ich kann und will dies auch gar nicht.
Zum Glaubensvollzug gehört, dass man sich gewissermassen in Metaphern
und symbolische Handlungen - und dazu gehört etwa auch die Glossolalie -
«hineinfallen» lassen kann und so auch religiöse Unmittelbarkeit und unhin-
terfragte Geborgenheit bei Gott erlebt; und hier liegt mit Sicherheit auch der
Schwerpunkt und der «Wert» des persönlichen Glaubens. Aber doch gehört
zu verantworteter Religion «nach der Aufklärung» und (wie ich hoffe) auch
in der sog. Postmoderne die grundsätzliche jederzeitige Möglichkeit zur Di-
stanznahme unaufhebbar und unaufgebbar hinzu. Deshalb meine ich auch,
dass die Vermittlung religiöser Erfahrung durch ästhetische Gestaltungen
(wie Liturgie, Kunst, Musik) dieser Situation angemessener ist als das Propagieren

einer neuen «Unmittelbarkeit». Ein Beten «in Gott», ein Hineinge-
nommen-Sein «in den innertrinitarischen Prozess, in die Beziehung der
göttlichen Personen zueinander»69 scheint mir - auch theologisch gesehen - keine
menschliche Möglichkeit zu sein (auch und gerade beim Sprachengebet
nicht); sie wird der heute mehr denn je gegebenen und auch notwendigen

67 Ebd. 146. - Vgl. auch ebd. 39f.
68 Vgl. dazu z.B. meine Studie: Metaphorik und Personifikation der Sünde. Antike

Sündenvorstellungen und paulinische Hamartia, Tübingen 1987 (WUNT II 25), bes. 21ff.
69 H. Mühlen, in: C. von Schönborn u.a. (A.2) 78.



Übernatürliche Gaben? 263

«Distanz» gegenüber dem göttlichen Geheimnis nicht gerecht. Freilich muss
man nüchtern sehen, dass die Bereitschaft und die Fähigkeit zu solcher «Di-
stanznahme» dem gegenwärtigen Trend in der religiösen Szene (nicht nur in
der charismatischen Bewegung) strikt zuwiderläuft.

Die Auswirkungen dieser Überlegungen zur Weltbildfrage auf unseren
hermeneutischen Umgang mit der paulinischen Charismen-Lehre sind
beträchtlich. Wenn wir wirklich ernstmachen mit der oben erarbeiteten
exegetischen Grundeinsicht, dass im Sinne des Paulus alle Charismen «wunderhaft»,

weil von Gott durch seinen Geist gewirkt sind, dann bedeutet dies den
Verzicht auf die Notwendigkeit jeder besonderen äusseren Auffälligkeit von
Charismen in der heutigen «Anwendung» paulinischer Texte. Denn «Wun-
derhaftigkeit» in diesem Sinne kann nicht im Ernst Ziel einer heutigen
verantwortlichen Textauslegung sein. Was aber dann? - Der aktuelle Konflikt in
Korinth ist auch nur dort analogiefähig, wo tatsächlich bestimmte Gaben in
der Gemeinde gegen andere ausgespielt werden bzw. wo die Einheit einer
Gemeinde akut gefährdet ist; ganz und gar unmöglich ist es jedoch in der
gegenwärtigen Situation, diese Texte einseitig gegen die charismatische Bewegung

(zumindest innerhalb der verfassten Kirchen) zu richten, da die
Ausgangslage in den Kirchen im Vergleich zu Korinth (reiches charismatisches
Leben) völlig verschieden ist. Ausserdem ist es gar nicht zu bestreiten, dass

Paulus in I Kor 14 direkte Aufforderungen (V.l.12.39) und Willensbekundungen

(V.5; zur Formulierung vgl. 7,7a an die Gemeinde richtet, sich um
(herausragende) Phänomene des Geistes zu bemühen (vgl. auch I Thess 5,19-
21). Andererseits sind diese Aufforderungen von I Kor 14 alle mit einer
Einschränkung verbunden bzw. an eine bestimmte Voraussetzung geknüpft (V.l :

Liebe; V.5.12: Auferbauung der Gemeinde als Ziel; V.40: Sitte und
Ordnung). I Kor 12,31a ist in der genannten Hinsicht nicht eindeutig, da es sowohl
imperativisch als auch indikativisch verstanden werden kann - nicht nur als

Aufforderung, sondern auch als Vorwurf («Aber ihr eifert nach den [jeweils]
grösseren/besseren Gnadengaben!»). In jedem Fall will aber auch dieser
Halbvers (mit seiner Fortsetzung) zu einem kritischen Umgang mit den

«spektakulären» Charismen anleiten.
Klaus Berger hat als Basis für eine Aktualisierung von I Kor 12 jene 3.

Grundaussage zur Charismen-Definition vorgeschlagen, die oben ausgeführt
71worden ist : Charisma ist «Merkmal» eines jeden Gemeindeglieds, «Ausdruck

seiner besonderen Berufung»72 in der Gemeinde. Charisma kommt

70 Die Wünsche sind in beiden Fällen zwar unerfüllbar, ihre Verwirklichung ist aber
dennoch nach Paulus real anzustreben (deswegen Indikativ Präsens [9é>.co] statt Imperfekt,

wie man erwarten könnte). In Kap.]4 ist die Glossolalie dabei im Blick auf die
Gemeindeversammlung weniger erstrebenswert als die Prophétie (s.o.).

71 Zum Folgenden vgl. K. Berger, Hermeneutik des Neuen Testaments, Gütersloh
1988,225f.



264 Gunter Röhser

also im Leben aller Christen irgendwie schon vor, es ist die je besondere
Gestalt von Christentum und christlichem Glauben, die jeder und jede von uns
lebt und die in der Taufe (I Kor 12,13) ihren Anfang genommen hat. Es geht
in der Charismen-Lehre also um das Entdecken und Wahrmachen von etwas
schon Bestehendem, nämlich um den «von Gott gewirkten» (vgl. I Kor 12,6b)
Grund, warum Menschen Christen sind. Es geht nicht um allgemeine menschliche

Fähigkeiten wie Reden-, Musizieren- oder Organisieren-Können (oder
auch Beten- und Weissagen-Können), sondern um die Frage, wieweit
bestimmte «Gaben» eingebunden sind in eine je spezifische Gestalt von Christsein

eines jeden und einer jeden einzelnen. «Diese individuelle Subjektivität
ist nun, und das ist die Wirklichkeitsbeschreibung von I Kor 12, nicht eine
bedauerliche Begrenztheit»73; vielmehr ist sie auf Ergänzung hin angelegt und
lädt so andere (innerhalb wie ausserhalb der Gemeinde) zur Verwirklichung
einer eigenen Gestalt gelebten Glaubens ein, «provoziert» andere so zu
einem eigenen Weg des Glaubens und der Liebe. Und dabei geht es eben nicht
in erster Linie um besondere, äusserlich eindrucksvolle Fähigkeiten, sondern
vor allem um die je persönliche Akzentuierung des Grundbekenntnisses von
I Kor 12,3 («was mir an Jesus wichtig ist», «wovon ich lebe» und «-wofür ich
lebe», «womit ich leben und sterben kann» u.ä.). Charisma ist somit das, was
jeder und jede «wirklich ganz von sich aus» und unvertretbar nur er oder sie
alleine zum Gespräch und zum Leben in der Gemeinde beitragen kann, «um
damit anderen zu helfen (denn dieser Gesichtspunkt gilt für Paulus als sehr
wesentlich dabei)»74 - gewissermassen die eigene «Bestimmung»75 als Christ
und Christin, das, was - bildlich gesprochen - der Heilige Geist bei der Taufe
in einen Menschen hineingelegt hat. Es geht nicht um die Verwirklichung
eines fernen Ideals - seien es nun Glossolalie oder Prophétie oder andere
«hervorragende» Gaben -, sondern um das, was mir und nur mir gegeben ist. Darum

geht es aber auch wirklich und mit letzter Konsequenz und Radikalität.
So kann es denn Wirklichkeit werden, dass ein Mensch, «vom Geist für Gott
aufgeschlossen, selbst zum Charisma für andere Menschen wird.»76

Es ist bereits deutlich geworden - und hier bin ich in der Darstellung des

Konzepts bereits einen Schritt über Bergers Vorschlag hinausgegangen -, dass
die Einzelcharismen in dieser Aktualisierung von I Kor 12 durchaus einen,
wenn auch untergeordneten Platz einnehmen. So kann man sich durch I Kor
12 durchaus dazu anregen lassen, auch Heilungsgaben, prophetischen Gaben
oder anderen «spektakulären» Charismen in angemessener Weise in unseren

72 Ebd. 225.
73 Ebd..
74 K. Berger, Gottes einziger Ölbaum. Betrachtungen zum Römerbrief, Stuttgart 1990,

244 (zu Rom 12).
75 Ebd. 249.
76 H.-D. Reimer (A.2) 63.



Übernatürliche Gaben? 265

Gemeinden Raum zu geben - aber dies geschieht eben dann nicht vor dem
Hintergrund eines wiederbelebten antiken Weltbildes und auch nicht, weil es

biblisch geboten wäre, sondern aus dem Respekt vor unterschiedlichen
Gestalten gelebten Glaubens und einem veränderten und erweiterten heutigen
Wirklichkeitsverständnis heraus, welches auch Bereiche wie «Emotionalität»
und «ganzheitliches Erleben» mit einschliesst (ohne dass solches sich nun
unbedingt in besonders «spektakulären» Formen äussern muss). Dass auch
Glaube und Theologie sich auf einen solchen Kontext beziehen müssen, daran

können wir uns von den paulinischen Charismen-Kapiteln mit Nachdruck
erinnern lassen.

Damit ist auch die Grundlage geschaffen für eine Erweiterung des

Charisma-Begriffs in den politischen Raum hinein: Charisma verstanden als das

kompetente Eingreifen eines engagierten Christen in den politischen Lauf
der Dinge.77 Dieses kann mit einem gezielten «Erbeten» und «Erglauben»
konkreter Zielsetzungen Hand in Hand gehen (vgl. die 7tlGTtç von I Kor 12,9;

13,2) - muss es aber nicht. Auch im Hinblick auf letzteres - das in charismatischen

Kreisen bis hin zur geistlichen Kampfführung gegen Dämonen in
einem bestimmten geographischen Raum gehen kann (wofür es neutestament-
lich keine Belege gibt) - vermag ich die paulinischen Charismen-Listen (und
andere ntl. Texte) nur als Anregung zu einem vertieften Wirklichkeitsverständnis

und einem dementsprechenden Verhalten zu begreifen - nämlich die
Realität des Bösen in der Welt (im einzelnen wie in den Strukturen)
ernstzunehmen und sich davon nicht entmutigen zu lassen -, nicht aber als biblische
Anweisung zu wunderwirkendem Glauben oder gar zu exorzistischer Praxis.

Im Zeitalter der globalen Herausforderungen gewinnt zudem die Dimension

der weltweiten Kirche, des ökumenischen Leibes Christi und seiner
Möglichkeiten und Charismen eine herausragende Bedeutung. Wenn es

stimmt, dass alle Christen ihr je besonderes Charisma haben bzw. selbst
«Charisma» sind, dann brauchte uns eigentlich - ein entsprechendes
Wahrnehmen und Wahrmachen dieser Charismen vorausgesetzt - um die Zukunft
der einen Kirche Christi nicht bange zu sein.

Günter Röhser, Bayreuth

77 Vgl. dazu W. Rebell (A.3) 146ff.


	Übernatürliche Gaben? : Zur aktuellen Diskussion um die paulinische Charismen-Lehre

