Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Ubernatirliche Gaben? : Zur aktuellen Diskussion um die paulinische
Charismen-Lehre

Autor: Rohser, Gunter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ubernatiirliche Gaben?
Zur aktuellen Diskussion um die paulinische Charismen-Lehre!

«Gegenwdrtig ist es unseres Erachtens... besonders hilfreich, die Gaben
des Heiligen Geistes nach [ Kor. 12-14 (und Parallelstellen) zu erbitten, zu er-
warten und fiir deren praktische Anwendung Erfahrungsmoglichkeiten und
Freirdume zu schaffen, nicht zuletzt im Rahmen eines Gottesdienstes.»

Diese Aussage im Grundlagenpapier einer «charismatisch» orientierten
innerkirchlichen Gruppierung mag hier stellvertretend fiir eine ganze Reihe
von Ausserungen und Bestrebungen der sog. «geistlichen Erneuerung» ste-
hen, die seit ca. 1960 in der «Charismatischen Bewegung» im engeren Sinne
und seit ca. 1980 verstiarkt im Rahmen der sog. «3. Welle des Geistes» fiir eine
teils heilsame, teils spalterische Unruhe innerhalb wie ausserhalb der verfas-
sten Kirchen — insbesondere der evangelischen Landeskirchen — sorgen.’
Uberall spielen in den Diskussionen und Auseinandersetzungen die Aussa-
gen des Apostels Paulus zu den Wirkungen des Geistes in der Gemeinde — be-
sonders in der in I Kor 12-14 vorgetragenen Fassung — eine zentrale, teilweise
konstitutive Rolle — in Zustimmung zu den Anliegen der «Erneuerung» wie
in Ablehnung und Kritik.

Mehr ins Grundsitzliche gewendet, schreibt Walter Rebell in einem sei-
ner verdienstvollen, weil sehr verstidndlich geschriebenen Beitrige zum The-
ma: «Paulus... bejahte und forderte nachdriicklich charismatische Gemeinde.
Und charismatische Gemeinde ist... Gemeinde, in der wunderhafte Phianome-
ne ihren selbstverstindlichen Platz haben.»’

Die hermeneutische Brisanz dieser Feststellung wird sofort deutlich,
wenn wir eine weitere Aussage Rebells — in der Einleitung desselben Buches
— hinzunehmen: dass ndmlich «nicht nur die Texte des Urchristentums, also
die neutestamentlichen Schriften, fiir uns Autoritit besitzen, sondern auch
die damaligen Glaubens- und Lebensvollziige; durch sie miissen wir uns be-
fragen lassen, wo unser eigenes Christsein defizitir ist.»*

I Stark erweiterte Fassung eines Vortrages, den ich vor verschiedenen Gremien des
Ev.-Luth. Kirchenkreises Bayreuth sowie am 26.1.1995 in Aachen und am 6.2.1995 in
Essen gehalten habe.

2 Zur allgemeinen Einfiihrung und als Grundinformation eignen sich: H.-D.Reimer,
Wenn der Geist in der Kirche wirken will. Ein Vierteljahrhundert charismatische Bewe-
gung, Stuttgart 1987; C. von Schonborn u.a., Die Charismatische Erneuerung und die Kir-
chen, Regensburg 1977.

3 Alles ist mdglich dem, der glaubt. Glaubensvollmacht im frithen Christentum, Miin-
chen 1989, 115 (im Zusammenhang der Erorterung der in I Kor 12 genannten «Wunder-
krafte»).

4W. Rebell (A.3)9.



244 Giinter Rohser

Soll das nun heissen, dass wir uns in unseren Gemeinden um eine Wie-
derbelebung wunderhafter, sog. «iibernatiirlicher» Phinomene bemiihen
miissten (oder zumindest dafiir offen sein sollten)? Denn zweifellos haben
diese in urchristlicher Zeit eine bedeutende Rolle fiir Entstehung, Ausbrei-
tung und inneres Leben christlicher Gemeinden gespielt (vgl. nur die Darstel-
lung der Apostelgeschichtes). Rebell scheint tatsdchlich in diese Richtung zu
denken — auch wenn er sich (zu Recht) gegen ein «schablonenhaftes Repristi-
nieren urchristlicher Glaubens- und Lebensvollziige» wendet:® besonders
auffallen muss in diesem Zusammenhang seine Interpretation der Wunder
Jesu als ein Sprengen «negative(r) weltimmanente(r) Kausalititsketten»’,
denn es gehort doch eigentlich zum vorherrschenden Konsens neutestament-
licher Exegese, dass dieses gerade nicht das theologisch Entscheidende an
den Wunderberichten der Evangelien ist. Auch Gerd Theissen — an den sich
Rebell mdglicherweise mit seiner Formulierung anlehnt® — vermeidet tun-
lichst einen «neuzeitlich» so besetzten Begriff wie «Kausalitdtskette» und
weist auf die «symbolische Dimension» der Wundergeschichten im Hinblick
auf eine «Offenbarung des Heiligen» hin.? Nicht das Unerklirliche (wie etwa
die Durchbrechung des Kausalgesetzes), auch nicht das Staunenerregende,
das Aussergewohnliche in sich und als solches macht ja die eigentliche Bedeu-
tung von Wundern und Wundergeschichten aus, sondern deren zeichenhafter
Charakter'” im Rahmen der Verkiindigung Jesu bzw. ihre christologische
Funktion im Rahmen der Evangeliendarstellungen.

Von daher erheben sich gegen den genannten Ansatz — oder wenigstens
dessen vermutete Tendenz — folgende Bedenken:

1. Besteht nicht die Gefahr einer erneuten Dogmatisierung von Teilen
antiker Weltanschauung bei der Suche nach heutiger Glaubenspraxis? Damit
ist auch ein Hauptstreitpunkt mit Vertretern der charismatischen Richtung
genannt — denen W.Rebell im iibrigen nicht zuzurechnen ist — inwiefern nam-
lich Christen sich auch heute zu 6ffnen hétten fiir die (biblisch bezeugte) Un-
mittelbarkeit gottlichen Handelns und gottlicher Offenbarung in Wundern,
Visionen und Intuitionen (= iibernatiirlichen Eingebungen), oder ob hier

3 «Zeuge des Evangeliums zu sein, bedeutet... fiir Lukas..., mit einer Vollmacht ausge-
riistet zu sein, die auch zum Wundertun befihigt» (W. Rebell [A.3] 86; vgl. Apg 1,8 mit
10,38: Heiliger Geist und Wunderkraft als Ausriistung Jesu wie der Apostel).

o W. Rebell (A.3) 149.

7W. Rebell (A.3) 8, vgl. 14.

8 Vgl. G. Theissen, Urchristliche Wundergeschichten. Ein Beitrag zur formgeschichtli-
chen Erforschung der synoptischen Evangelien, Giitersloh 61990 (StNT 8) 293: «Die
Intention der Wundergeschichten ist aber gerade, ein Aufbrechen des natiirlichen und
«historischen» Weltzusammenhangs zu proklamieren.»

? G. Theissen (A.8) 296.

10 Grundlegend dargestellt z.B. bei A. Weiser, Was die Bibel Wunder nennt. Ein Sach-
buch zu den Berichten der Evangelien, Stuttgart * 1988, 14{f.; 29ff.



Ubernatiirliche Gaben? 245

nicht der unstatthafte Versuch vorliege, geschopfliche Bedingt- und Be-
grenztheiten in vermessener Weise zu iiberspringen.

2. Bei der Suche nach «Perspektiven fiir heute»!! haben m.E. theologi-
sche Grundaussagen der Texte Vorrang vor der Autoritit konkreter einzel-
ner urchristlicher Glaubens- und Lebensvollziige; denn diese sind in einem
viel hbheren Masse zeit- und kulturbedingt und auch in ihrer Eigenart immer
nur auf dem Wege einer — hidufig hypothetischen — historischen Rekonstruk-
tion erreichbar. So ist es z.B. noch keineswegs ausgemacht, dass damalige und
heutige Praxis von «Wunderheilern» oder glossolal titigen Menschen phéno-
menologisch und psychologisch wirklich dasselbe sind.

In einem ersten, vorbereitenden Schritt meiner Uberlegungen versuche
ich daher am Beispiel der Zungenrede (Glossolalie; besser und genauer wire
der Ausdruck «Sprachenrede»n) zu zeigen, in welche Probleme man sich bei
dem Versuch einer Nachahmung vermeintlich historischer Erscheinungen
des Urchristentums verstricken kann. In einem zweiten Abschnitt gehe ich
speziell auf die Kapitel I Kor 12-14 ein, um dann in einem dritten Teil eine
Definition des Charismen-Begriffs auf exegetischer Grundlage vorzuneh-
men. Abschliessend wird dann vor dem Hintergrund der oben angesproche-
nen Weltbildfrage nach der heutigen Ubersetzbarkeit der paulinischen Cha-
rismen-Lehre gefragt.

1. Zum Phinomen der Glossolalie

Die Vergleichbarkeit urchristlicher und heutiger glossolaler Phinomene
wird m.E. allgemein tiberschitzt. Die verbreitete psychodynamische Deutung
der Glossolalie als «Sprache des Unbewussten» '3, die sich ebenso wie die
etwa von Gerd Theissen eher bevorzugte kognitiv-psychologische Deutung
oder der lerntheoretische Ansatz gerade auch auf heutige Beobachtungen
stiitzt und sich durch sie anregen liisst!?, ist fiir urchristliche Verhéltnisse
schwer erweisbar. So vermogen z.B. die von Theissen aus I Kor 13 und 14 an-
gefiihrten Verse die Hypothese eines regressiven Charakters der Glossola-
lie!> kaum zu tragen. Der in 14,2.4 zum Ausdruck kommende «egozentrische

1150 iiberschreibt W. Rebell (A.3) 146 sein Schlusskapitel.

12 zur Begriindung s. F.A. Sullivan, Die Charismatische Erneuerung. Die biblischen
und theologischen Grundlagen, Graz u.a. 21986, 134.

13 vgl. dazu G. Theissen, Psychologische Aspekte paulinischer Theologie, Gottingen
1983 (FRLANT 131), 269ff., bes. 303-320.

14 Vgl. bes. G. Theissen (A.13) 291 A.38;297; 306; 319; 322-324; ferner L. Christenson
(Hg.), Komm Heiliger Geist. Informationen, Leitlinien, Perspektiven zur Geistlichen
Gemeinde-Erneuerung, Metzingen/Neukirchen-Vluyn 1989, 249ff.; F A. Sullivan (A.12)
154f.

15 G. Theissen (A.13) 312f.; vgl. L. Christenson (A.14) 252.



246 Giinter Rohser

Charakter» glossolalen Verhaltens dient Paulus dazu, die Unterlegenheit un-
tibersetzter Sprachenrede gegeniiber prophetischem Reden darzutun; und in
V.28 leitet er daraus eine Verhaltensregel fiir die Gemeindeversammlung ab
und gesteht dem uniibersetzten glossolalen Reden lediglich einen Wert fiir
das private Beten zu. Welche psychischen Bediirfnisse jedoch mit dieser Pra-
xis befriedigt werden sollen — dariiber erfahren wir von Paulus nichts. V.20
belegt nicht den regressiven, sondern den unvollkommenen und anfidngerhaf-
ten Charakter der Glossolalie. «Kindlich» bzw. «unmiindig sein»
(vnmialey) ist hier kein Begriff aus der Entwicklungspsychologie, sondern
ein wertender Begriff (wie nicht nur der Oppositionsbegriff TEAE10G, son-
dern auch der Bezug auf die «Bosheit» zeigt)'®, und stellt die wohl schirfste,
weil im unmittelbaren Kontext nicht relativierte Distanzierung des Paulus
von der Glossolalie im ganzen Zusammenhang dar. Und in 13,11 zieht der
Apostel einen Vergleich des Kindesalters mit der Unvollkommenheit und
Vorldufigkeit aller Charismen (nicht nur der Glossolalie, vgl. V.8f.); dem
stellt er die eschatologische Zukunft (= Mannesalter) — eine solche besitzt v.a.
die Liebe — gegeniiber.

Wenn man schon Deutungsraster aus der modernen Psychologie anlegen
will, dann erscheint mir im konkreten Fall am ehesten noch das lerntheoreti-
sche geeignet und nachweisbar!’: Sprachenrede steht danach im Zusammen-
hang mit der Aufnahme, mit dem Eintritt in die Gemeinschaft der Christen;
sie besitzt Initialfunktion und ist in unterschiedlicher Weise der Taufe zuge-
ordnet. Sie beruht wohl auf einem Nachahmungseffekt, der dann als spontan
erfolgende unmittelbare Wirkung des heiligen Geistes erlebt und gedeutet
wird, und ereignet sich (beim erstenmal oder iiberhaupt nur einmal) in An-
wesenheit besonderer charismatischer Autorititen (z.B. Apostel). Sie ist
Ausdruck der Zusammengehorigkeit und Zugehorigkeit zur Gemeinde (Er-
weis- und Legitimierungsfunktion) und erfihrt darin die fiir ihr (erstmaliges
oder wiederholtes) Auftreten notwendige soziale Anerkennung und Unter-
stiitzung. — Dies ist jedenfalls das Bild, das sich aus den Angaben der Apostel-
geschichte ergibt (vgl. 10,44-48; 11,15-17; 19,5f,; 8,14-1718); und darin liegt
auch das partielle Recht der heutigen pfingstkirchlichen sowie der — vermut-
lichen —urspriinglichen korinthischen Betrachtungsweise des Phinomens, ge-
gen die Paulus sich in I Kor 12-14 wendet. Allerdings sagt Lukas nie — wie es
die Position gewisser Korinther gewesen sein konnte —, dass die Gabe des hei-

16 Theissen spricht in einer Fussnote selbst von einem «Bild»: (A.13) 313 A.79.

17 Zum folgenden vgl. G. Theissen (A.13) 293f.; 297.

18 Zur letzteren Stelle s. G. Theissen (A.13) 294 A.41: «In Apg 8,17 steht nichts, was
direkt auf Glossolalie schliessen ldsst. Aber V.18 setzt voraus, dass man den Empfang des
Geistes sinnlich konstatieren kann. Deshalb liegt es nahe, auch hier an Zungenrede zu
denken.»



Ubernatiirliche Gaben? 247

ligen Geistes (Apg 2,38; 10,45) sich grundsitzlich bzw. in erster Linie als Spra-
chenrede dussern miisse (vgl. vielmehr 4,31; 15,8f.).

Keineswegs kann die urchristliche Sprachenrede einfach als semantisch
sinnlos bezeichnet oder gar mit einem unverstindlichen, verziickten Lallen
gleichgesetzt werden.!” Wihrend jedoch letzteres auch fiir heutige glossolale
Phianomene gilt (diese horen sich in der Regel durchaus nicht «kindisch», son-
dern eher wie real existierende Fremdsprachen an und werden auch héufig
dafiir gehaltenzo), scheint das erstere auf heutiges Sprachenreden so nicht zu-
zutreffen: Dieses @hnelt ndmlich nur oberfldchlich einer wirklichen Sprache,
hat sich jedoch noch niemals als eine solche identifizieren lassen und ist inso-
fern in der Tat als «<semantisch sinnlos» anzusehen. Anders scheinen die Din-
ge hingegen bei der urchristlichen Glossolalie zu he%en Nach wichtigen reli-
gionsgeschichtlichen Analogien, die wir besitzen’', handelt es sich dabei
hochstwahrscheinlich um ein ekstatisches Sprechen in hebréischer oder einer
anderen semitischen Sprache, die jeweils — und damit nehmen wir ansatzwei-
se die Fragestellung der kognitiven Psychologie auf — als magische Sprache
und/oder Sprache von Engeln angesehen («gedeutet») wird (vgl. Lukian von
Samosata, Alexander oder der Liigenprophet §13; TestHiob 48-52; I Kor
13,1)?2 — oder zumindest in gewollter, auch begrifflicher Anlehnung an und
gezielter Nachahmung des Hebriischen oder Aramiischen (vgl. christliches
Amen, Halleluja, Abba), mit dem allein man sich nach jidisch-christlicher
Auffassung Gott nihern darf.>®> Erkennbarer Inhalt solchen Sprechens ist
nach Apg 10,46 (ueyalvverv) und TestHiob 49.2; 50,2 (vgl. 38,1; 51,4; Apg
2,11: 10 peyoreio 100 Oe0) der hymnische Lobpreis®* der grossen Werke

19 Immerhin handelt es sich um ein Aéyewv (I Kor 14,16b) und als solches um ein Aus-
sprechen von Adyot (V.19b).

208, dazu F.A. Sullivan (A.12) 145ff.

21 I¢ch orientiere mich an den im Religionsgeschichtlichen Textbuch zum Neuen Testa-
ment (hg. v. K. Berger/C. Colpe), Gottingen/Ziirich 1987 (NTD Textreihe Bd.1), unter Nr.
334 (zu Apg 2,11-13) und Nr. 455 (zu I Kor 14 und 13,1) mitgeteilten und kommentierten
Texten. — Von mir herangezogene griechische Textausgaben: S.P. Brock, Testamentum
Iobi, Leiden 1967 (PVTG II, 1-59); M.D.MacLeod, Luciani Opera, Bd. 2, Oxford 1974
(331-359).

22 Die Vielfalt der verwendeten Sprachen bzw. Dialekte (vgl. TestHiob 48,3; 49.2;
50,1f. und v.a. 52,7: Lobpreis der drei Tochter Hiobs in ihrer jeweiligen ekstatisch-engel-
haften Sprache [81Ghextog]) konnte nicht nur den Plural «Sprachen» in Apg und I Kor 12-
14 allgemein erkliaren, sondern auch die spezielle Pluralverbindung yévn yhmooav in I Kor
12,10.28. — Anders G. Theissen: Da er Glossolalie generell als «Sprache ohne denotativen
Inhalt» charakterisiert, rechnet er mit einer Differenzierung der verschiedenen Arten
durch «sekundire sprachliche Ausdrucksmittel wie Intonation, Tempo und Klangfarbe»

([A. 13] 322).
23 vgl. K. Berger/C. Colpe (A.21) 188.

24 Es handelt sich — wie in I Kor 14,15 (vgl. V.26: «Psalm») — um (pneumatlsche) «Lie-
der» (TestHiob 483 u.6.) und «Gebete» (50,3); vgl. auch evloyeiv in 1Kor 14,16 und
TestHiob 52,5.7.



248 Giinter Rohser

und Taten Gottes (vgl. I Kor 14,2: puotmpto), der damit zumindest prinzipi-
ell auch iibersetzbar (in eine andere Sprache) sein muss.> Dies schliesst nicht
aus, dass wegen des nicht-alltidglichen, ekstatischen Charakters dieses (semi-
tisierenden) Sprechens und seines tiber die blosse begriffliche Kommunikati-
on hinausgehenden Gehalts dazu eine besondere Gabe vonnoéten ist (I Kor
12,10.30; 14,26: épunvsioc)26, die freilich auch ein Sprachenredner selbst be-
sitzen kann (aber nicht muss; vgl. TestHiob 51,3; I Kor 14,5.13.27f.).27 Es las-
sen sich demnach zwei Kommunikationsrichtungen unterscheiden: der Kon-
takt mit Gott in der unmittelbaren (kultischen) Teilhabe an den Geheimnis-
sen der himmlischen Welt einerseits und — gegebenenfalls — die Ubermittlung
solcher Geheimnisse an die Gemeinde in der Ausilibung der «hermeneuti-
schen» Gabe andererseits (I Kor 14,26f.; in TestHiob 51,4 erfolgt die Vermitt-
lung der Inhalte an andere durch die Niederschrift eines Buches). — Wenn
Glossolalie im Prinzip nicht uniibersetzbar und keineswegs ithrem Wesen
nach parasprachlicher Natur gewesen ist, dann wiirde dies auch den Uber-
gang von der Glossolalie zur Xenolalie im lukanischen Pfingstbericht (Apg 2)
besser erklidren®®: Hier wird nun in der Tat in der Ekstase in wirklichen
Fremdsprachen gesprochen («in anderen Sprachen» bzw. im «Dialekt» eines
jeden Horers: V.4.6.8.11), und dieses wird als unmittelbare spontane Ausse-
rung und Wirkung heiligen Geistes erfahren (so dass der Geist selbst die Vor-
aussetzungen fiir das richtige Verstehen schafft und keine besondere Uber-
setzung und Auslegung mehr nétig ist). Auch mit dem im sog. unechten Mar-
kus-Schluss (16,17) den Glaubenden verheissenen «Reden in neuen Spra-
chen» ist zweifellos — wie in Apg 2,4 — das ekstatische Sprechen von
Missionssprachen gemeint.

2 Vgl. dazu die obengenannte Lukian-Stelle (ed. M.D. MacLeod [A.21] 337): Obwohl
man «nicht verstand, was er (sc. Alexander) sagte» («undeutliche Laute»; vgl. I Kor 14,7-
10.16), musste es fiir den Kundigen wie Hebriisch oder Phonikisch klingen; ferner
ApkAbr 15,6: Obwohl der Seher die hymnischen «Worte» der Engel nicht versteht, ist
doch aus dem Zusammenhang klar, dass es sich im Kern um das Dreimalheilig von Jes 6,3
handeln muss (vgl. B. Philonenko-Sayar/M. Philonenko, JSHRZ V 5, 436f. mit Anmer-
kungen).

6 Um einen modernen Vergleich zu wihlen: Die Gabe der «Hermeneia» entspricht
ungefidhr der Fihigkeit, eine Oper mit fremdsprachlichem Libretto als Gesamtkunstwerk
zu erkldren und zu interpretieren.

%7 Dass der realsprachliche Charakter einer Glossolalie (zumindest mit Anteilen einer
wirklichen Sprache) und eine weitergehende «Deutung» derselben sich nicht ausschlies-
sen, zeigt wiederum TestHiob: Die Hymnen der Tochter Hiobs werden einerseits schrift-
lich fixiert (48,3; 50,3) und sind andererseits doch einer weitergehenden pneumatischen
Auslegung (Vroonpetovobot, onuetmotg) zugdnglich und bediirftig (51,21f.).

28 Weitere Berithrungen mit den genannten Texten: pneumatisches Reden der Jiinger
wie in I Kor 12-14 als «Reden in Sprachen» bezeichnet (Apg 2,4.11); arodO€yyecban als ter-
minus technicus fiir pneumatisches Reden (Apg 2,4.14 und TestHiob 48,3; 50,1); Inhalt
sind die grossen Taten Gottes (Apg 2,11; TestHiob 51,4).



Ubernatiirliche Gaben? 249

Die von Theologen der charismatischen Richtung vertretene These eines
nicht-ekstatischen Charakters der korinthischen Glossolalie?? {ibersieht, dass
rationale Kontrolle und ekstatisches Erleben sich in urchristlicher Erfahrung
nicht ausschliessen, sondern in charakteristischer Weise eine Verbindung ein-
gehen: Wenn es sich beim Vollzug der Glossolalie um Teilnahme am himmli-
schen Kult der Engel und an den gottlichen «Geheimnissen» handelt — kurz:
um vorweggenommene Teilhabe am Leben der himmlischen Welt (vgl.
TestHiob 47,3) —, so ist dieses nur als ein Vorgang bei abweichendem und
emotional hochgestimmtem Bewusstsein denkbar. O Auf der anderen Seite
ist der Beginn und der Ablauf glossolaler Praxis in der Gemeinde durchaus
der Steuerung durch den Willen unterworfen (vgl. I Kor 14,15.27f.; V.19:
9ék£1v)31, und offenkundig gibt auch das Sprachengebet selbst Anteil an ei-
ner Erfahrung «hoherer Ordnung» (wie etwa dem himmlischen Hymnenge-
sang der Engel) und ist alles andere als ein unkontrolliertes Versinken in
chaotischer Irrationalitit. Gleichwohl ist dies etwas anderes als das in jeder
Hinsicht (Beginn, Ende, Lautstidrke, Sprechtempo, Gebet oder Gesang,
Emotionen) kontrolliert verlaufende Sprachenreden moderner Glossolalen,
welches in der Regel bei normalem Bewusstsein stattfindet.>?

Im {ibrigen wird man sicherlich fiir das Phinomen der urchristlichen
Glossolalie mit fliessenden Ubergingen zur (noch stirker rationalen, «ver-
standlichen») «Prophetie» rechnen miissen. Dafiir spricht:

1. Das prophetische Reden erscheint in Apg 19,6 in engster Verbindung
mit dem Sprachenreden.33

2. Nach Paulus beziehen sich beide auf dieselben Inhalte: auf «Geheimnis-
se» (Gottes) und «Verborgenes» (der Menschen) — vgl. I Kor 13,2%%- 142.24¢,
ebenso Irenéus, adv haer V 6,1.35

29 FA. Sullivan (A.12) 140-143.

30 Immerhin befiirchtet Paulus fiir Korinth rein dusserlich eine Verwechslung der
(gemeinschaftlichen) Glossolalie mit einer rauschhaften rituellen poavia heidnischer Pro-
venienz (I Kor 14,23; dazu G.Theissen [A.13] 281). In TestHiob 48.2; 49,1; 50,2 ist der para-
normale psychische Zustand jeweils durch ein «anderes», «verwandeltes» «Herz»
angezeigt.

31 Auch in TestHiob werden die ekstatischen Zustinde der Tochter Hiobs erst durch
das Anlegen der magischen Giirtel (48,1; 49,1; 50,1) bzw. durch den Empfang kultischer
Gerite (52,3ff.) ausgelost («stimuliert»).

32§, dazu L.Christenson (A.14) 249; F.A. Sullivan (A.12) 152f.

33 Ebenso in den von G. Theissen (A.13) 87 A.41; 316f. zitierten Beispielen aus Irenéus
(Adversus haereses V 6,1) und Origenes (Contra Celsum VII 9).

3 Paulus bietet in 13,1-3 eine (aufsteigende) Charismenliste, deren einzelne Glieder
jeweils durch €av-Sitze markiert sind. Von daher ist das Wissen aller Geheimnisse und
aller Erkenntnis der Gabe «Prophetie» zuzuordnen und nicht als eine eigene Gabe davon
abzusetzen (gegen FA. Sullivan [A.12] 41).

35 Zu weiteren Ahnlichkeiten zwischen Glossolalie und Prophetie bei Paulus s. Art.
vidooo (G. Dautzenberg), EWNT I, Stuttgart u.a. 1980, 610.



250 Giinter Rohser

3. Das pfingstliche Sprachenwunder wird durch das Joel-Zitat in Apg
2,171. eindeutig als «prophetisches Reden» (TpodnteVELV) qualifiziert.

Diese Entsprechungen bestdtigen aber zugleich noch einmal den grund-
satzlich realsprachlichen Charakter der Glossolalie.

In dreifacher Hinsicht hat die vorstehende Skizze Fragen beziglich der
Vergleichbarkeit von urchristlicher und heutiger «charismatischer» Glossola-
lie geweckt:

a) im Hinblick auf die Verwendung realer Sprachen in der Glossolalie: «In
der Charismatischen Erneuerung gilt es als normal, dass weder der Sprachen-
redner noch derjenige, der die «Auslegung» gibt, die «Sprache», in der die
Botschaft in «Sprachen» gegeben wird, wirklich versteht. Es wird nie behaup-
tet, die «Auslegung» sei eine Ubersetzung im iiblichen Sinn.»>® Zumindest
mit deutlichen Anteilen im Prinzip verstehbarer, libersetzbarer Sprache wird
man hingegen bei der urchristlichen Glossolalie rechnen miissen;

b) im Hinblick auf den Bewusstseinszustand, in dem sich die Glossolalen
befinden (normal oder eher ekstatisch);

c) im Hinblick auf den emotionalen Gehalt der glossolalen Erfahrung (re-
gressive Tendenzen oder exaltierte Teilnahme am himmlischen Kult).

Aus den genannten Griinden muss bezweifelt werden, ob der Nachweis
gelungen ist, «dass wir heute Zeugen eines religiosen Phdnomens sind, wel-
ches im Kern das gleiche ist wie das, was Paulus in 1 Kor 12-14 behandelt.»>’
Vielmehr kann nicht nachdriicklich genug vor allzu schnellen Gleichsetzun-
gen und daraus resultierenden Nachahmungsversuchen gewarnt werden.
Denn am Ende konnte sich herausstellen, dass bestimmte sprachliche Medi-
tationstechniken wie z.B. das ostkirchliche Jesusgebet phidnomenologisch
mehr Ahnlichkeit mit urchristlicher Glossolalie besitzen als Phinomene in
den Pfingstkirchen oder bei den Charismatikern.’® Es besteht die Gefahr ei-
ner grandiosen biblizistischen Selbsttduschung.

Grund genug, sich nunmehr verstirkt den paulinischen Texten selbst zu-
zuwenden und nach ihren theologischen und historischen Hintergriinden zu
fragen.

36F A. Sullivan (A.12) 149.

STE.A. Sullivan (A.12) 153.

¥ S, dazu Art. Geist/Heiliger Geist/Geistesgaben: I11. Neues Testament (K. Berger),
TRE XII, Berlin/New York 1984, 185. — H. Miihlen erblickt im Alleluja-Singen des Grego-
rianischen Chorals, im ostkirchlichen Jesus-Gebet und im Rosenkranzgebet «Vorstufen»
zum (heutigen) Sprachengebet, sieht jedoch auch deutlich die Unterschiede (Die Erneue-
rung des christlichen Glaubens. Charisma — Geist — Befreiung, Miinchen 21976, 246t.).



Ubernatiirliche Gaben? 251

2. Situation und Intention in [ Kor 12-14

Paulus geht es in diesen drei Kapiteln des I Kor darum, die Ausserungen
des Geistes — also die sog. Charismen — eng auf die Gemeinde zu beziehen:
auf ihr Bekenntnis («Herr ist Jesus»: 12,3), auf ihre zu bewahrende Einheit
(beschrieben als Einheit des Geistes bzw. des Leibes und Verschiedenheit der
Gaben bzw. der Glieder), auf die gegenseitige Liebe als letztes und bleiben-
des Gut (Kap.13; sie soll «das grundlegende Anwendungsprinzip der Geistes-
gaben» sein”’) und auf die Auferbauung der Gemeinde als entscheidendes
Kriterium fiir die praktische Ausiibung der Charismen (Kap.14; mit Verhal-
tensregeln fiir die Gemeindeversammlung, die sich daraus ergeben). Will
man die genannten Elemente miteinander verbinden, so ldsst sich sagen: Die
Liebe dussert sich bei der Ausiibung der verschiedenen Charismen als Bereit-
schaft und Wille zur 01K0-80u™, zur konstruktiven «Aufbauarbeit» und Mit-
wirkung in der Gemeinde(versammlung)40, und sie wahrt darin sowohl die
Einheit der Gemeinde als auch die Integritit des Bekenntnisses.

Demzufolge tritt die Selbsterbauung des einzelnen (durch Glossolalie)
gegeniiber der Auferbauung der Gemeinde deutlich in den Hintergrund. Er-
stere hat zwar nach Paulus durchaus ihren Platz im Leben eines Christen — al-
lerdings eher im personlichen Gebet «<am Rande» (oder zu Hause) als in der
gottesdienstlichen Gemeinschaft selbst (vgl. 14,2.28: der uniibersetzte Glos-
solale redet «fiir sich» und «fiir Gott»; V.4: er «erbaut sich selbst»).*! Auch
die Formel Tp0og 10 cULdEPOV (12,7) muss durchaus nicht sofort und aus-
schliesslich an den «gemeinen Nutzen» der Charismen denken lassen, son-
dern sie ldsst auch Raum fiir den «persdnlichen» Nutzen und die «private» Er-
bauung. Spitestens mit der Einfithrung des Bildes vom Leib und den Glie-
dern (12,12) besitzen die paulinischen Ausfithrungen aber ein deutliches Ge-
fille in jene erstgenannte Richtung.

Bei alledem hat Paulus von Anfang an (12,1) die aktuelle Problematik in
Korinth vor Augen, die durch ein Vorherrschen der Glossolalie und ein ziem-
liches Chaos in den Gemeindeversammlungen angesichts vielfiltiger geistge-
wirkter Ausserungen («Prophetie») gekennzeichnet zu sein scheint. Beides
hat zu Uneinigkeit (12,25: Gefahr der «Spaltung im Leibe») und Unruhe in
der Gemeinde gefiihrt. Die breite Entfaltung des Bildes vom Leib und den
Gliedern durch Paulus und einige weitere Stellen (12,31; 14,1.12.39: {nAoDv)

3 W. Rebell, Zum neuen Leben berufen. Kommunikative Gemeindepraxis im frithen
Christentum, Miinchen 1990, 112; 128 (im Anschluss an Arnold Bittlinger).

40 Vgl. G. Theissen (A.13) 272. — Die «Erbauung» geschieht v.a. durch «verstéindli-
ches» Reden und Unterweisen (Prophetie, iibersetzte Sprachenrede usw.; vgl. 14,3-
5.6.19.26.31).

4'S. auch II Kor 5,13: Ekstase ist fiir Gott. — Zur Illustration des Problems vgl. den
interessanten Dialoog in W. Hollenwegers narrativer Exegese zu I Kor 12-14: Konflikt in
Korinth, Miinchen ~1990, 39.



252 Giinter Rohser

lassen vermuten, dass ein gewisser Wettstreit um die «<h6heren» Geistesgaben
—insbesondere um die fiir besonders wertvoll erachtete Gabe der Glossolalie
—eingesetzt hat und Gemeindeglieder, die diese Gaben nicht empfingen, sich
dadurch zuriickgesetzt fithlen mussten (vgl. dazu 12,15-20) bzw. von den an-
deren in ihrem tbersteigerten Selbstbewusstsein auch tatsédchlich verachtet
wurden (vgl. dazu 12,21-24). Mit dem Begriff TvELUOTLKOG in 14,37 kénnte
die elitdre Selbstbezeichnung der dominierenden Gruppe erhalten sein
(«Geistliche», «Geisttriager»). Das Selbstbewusstsein dieser Glossolalen diirf-
te v.a. darauf beruht haben, dass ihre Gabe den fiir das Christsein geforderten
und konstitutiven Kontakt mit der himmlischen Welt Gottes (und damit auch
mit Jesus als dem zu Gott erhohten Herrn) am unmittelbarsten schenkte.
Die Strategie des Paulus in dieser Situation ist durchaus widerspriich-
lich*: Einerseits sucht er die umstrittenen Phinomene positiv zu wiirdigen
und in die Gemeinde und die Vielfalt ihrer geistgewirkten Lebensédusserun-
gen zu integrieren (12,10; vgl. 14,39); andererseits — und dies ist die in Kap.14
vorherrschende Tendenz — erklirt er die Glossolalie fiir wertlos in der Ge-
meindeversammlung, wenn sie nicht iibersetzt werden kann, ja fiir prinzipiell
weniger wertvoll als die Prophetie, weil sie anderen erst iibersetzt werden
muss. Teilweise dringt er sie in die private Sphire ab und entzieht ihr so — ge-
wollt oder ungewollt — die fiir ihr Fortbestehen notwendige soziale Anerken-
nung und Verstirkung. Entgegen seinem urspriinglichen Ansatz fiihrt er eine
Rangordnung innerhalb der Charismen ein, und nicht von ungefihr kommt in
den Charismen-Listen 12,8-10; 12,28 und 12,29f. (vgl. 14,26) die Sprachenrede
(und ihre «Hermeneia») immer an den Schluss zu stehen. Vor allem das «pro-
phetische Reden» besitzt fiir Paulus eindeutig den Vorrang vor der Glossola-
lie aufgrund seiner klaren Verstindlichkeit und besseren «Brauchbarkeit» in
der Gemeindeversammlung. Dies zeigt deutlich, dass es Paulus nicht nur um
eine Regulierung und Organisierung, sondern um eine Zuriickdrédngung glos-
solalen Verhaltens in den korinthischen Gemeindeversammlungen zu tun ist.
Aber auch der urspriingliche Ansatz bei der Einheit des Christusleibes
und der Verschiedenheit (nicht: Verschiedenwertigkeit) der Gaben birgt eine
sachliche Spannung in sich. Historisch gesehen® stammt die Orientierung am
Einzelcharisma wohl aus dem Bereich der Wandercharismatiker; man kann
dies noch daran sehen, dass der Apostolat — obwohl eigentlich keine innerge-
meindliche Funktion und seine Tréger keine «Glieder am Leibe» der Ortsge-

42vel. dazu G. Theissen (A.13) 302f.

43 Ich folge hier im wesentlichen der Rekonstruktion von K. Berger (A.38) 191f. und
verzichte somit auf die Annahme einer einheitlichen «gegnerischen» Grundstromung, mit
der Paulus sich in I Kor auseinanderzusetzen habe («Enthusiasmus»). Ich bin mir bewusst,
dass dies im Falle der vorliegenden Problemstellung (Charismen, Prophetie und Glossola-
lie) exegetisch und religionsgeschichtlich leichter zu begriinden und durchzufiihren ist als
etwa im Falle von I Kor 1-4 («pneumatische Weisheit»).



Ubernatiirliche Gaben? 253

meinde — immer noch an der Spitze der Charismen rangiert (I Kor 12,28f.).
Die Wanderapostel brauchten eine besondere Begabung zum Nachweis ihrer
Legitimitét gegeniiber den ortsansissigen Christen — gewissermassen einen
«Ausweis» ihres Geistbesitzes. Sie waren als einzelne berufen worden (vgl.
die Jiingerberufungen Jesu und Paulus selbst) und auch als einzelne (oder zu
zweit; vgl. Mk 6,7) unterwegs. — In den Bereich der Ortsgemeinden hingegen
gehort die Konzeption von dem einen unspezifischen Taufgeist fiir alle (vgl.
IKor 12,13). Da aber nach Paulus durch dessen Verleihung nichts anderes ge-
schieht als die Eingliederung in die Wirklichkeit Christi selbst, in seinen Leib
(V.12£.27), schwindet gewissermassen die Bedeutung der Einzelcharismen
als Ausdruck fiir das In-Kontakt-Stehen mit Jesus und der himmlischen Welt,
und es nimmt stattdessen die Bedeutung der Gemeinde, welche «Leib Chri-
sti» ist, sowie Jesu Christi als des einen Mittlers zwischen Gott und den Men-
schen (vgl. I Tim 2,5) fiir diesen Kontakt zu. Die Zugehorigkeit zur Gemeinde
als solche bedeutet schon, in einer Lebensverbindung mit Gott und Jesus zu ste-
hen; der unmittelbare Kontakt mit Gott — den besonders die korinthischen
Glossolalen suchten — kann damit im Prinzip dem erhdhten Christus selbst
vorbehalten bleiben.

Man sollte sich hier also nichts vormachen: Trifft die dargestellte Rekon-
struktion zu, so sucht auch Paulus hier zwei Dinge miteinander ins Lot zu
bringen, die von Haus aus durchaus in Spannung zueinander stehen. Er wur-
de selbst erst «im Laufe der Zeit ... vom Wanderapostel zum Gemeindeapo-
stel»*; der I Kor markiert gewissermassen das Ende seiner eigenen vorherr-
schenden Konzeption von den einzelnen Gaben des Geistes zugunsten einer
stiarker ekklesiologisch und christologisch bestimmten Auffassung vom Geist.
Zugleich hat er damit — gewollt oder ungewollt — theologisch den Grund ge-
legt fiir das schliessliche vollige Verschwinden bestimmter Einzelcharismen
in der Kirche iiberhaupt — insbesondere der ekstatisch-mantischen.

Wohlgemerkt: Es ist hier nicht das Amt, welches die Charismen in Ge-
fahr bringt und auszuléschen droht, sondern theologiegeschichtlich war es die
sich entwickelnde «ekklesiologische Christologie» selber, die zu einem Zu-
riicktreten der Einzelcharismen fiihrte. Den eigentlichen Antagonismus von
Amt und Einzelcharisma sowie die Abwehr hiretischer sich auf den Geist be-
rufender Stromungen wird man demgegeniiber als Motive anzusehen haben,
die erst spéter zu dieser theologischen Grundtendenz hinzugetreten sind.

Zusammenfassend: Paulus unternimmt es in [ Kor 12-14 — und dies ist sei-
ne eigentliche theologische Leistung —, die vielen verschiedenen Einzelcharis-
men zusammenzudenken mit dem einen Geist, der die Christen seit ihrer Tau-
fe bestimmt und durch den sie ein Leib sind. Und nur bezogen auf diesen Leib
und seine «Auferbauung» sind sie noch legitim und sollen ungehindert (vgl.

4 K. Berger (A.38) 191.



254 Giinter Rohser

Thess 5,19f.) ausgeiibt werden. Nicht mehr der individuelle Kontakt mit dem
erhohten Herrn bzw. mit Gott selbst ist das Entscheidende, sondern das ge-
meinschaftliche Leib-Christi-Sein der Gldaubigen. Die Charismen der «per-
sonlichen Erbauung» sind damit entschieden ins zweite Glied gertickt.

3. Versuch einer Charismen-Definition

Aufbauend auf diesen Uberlegungen, konnen wir nun in einem nichsten
Schritt versuchen, mit Hilfe weiterer Beobachtungen an den paulinischen
Texten Elemente einer Definition des Charismen-Begriffs zu gewinnen. So
lassen sich m.E. im Anschluss an die Aussagen des Apostels im I Kor- und im
Rom-Brief folgende Bestimmungen vornehmen:

1. Charismen sind «Wirkungen» und «Gnadengaben» Gottes durch den
Geist (I Kor 12,6.8.11).

Zunichst zum Begriff und seiner Verwendung durch Paulus: Erst in Rom
12,6 gebraucht der Apostel den Ausdruck yopiopata als einheitlichen
Oberbegriff fiir die zur Diskussion stehenden Grossen; in I Kor 12,4-6 finden
wir noch drei verschiedene nebeneinander, und konkret wird «charismata»
nur fiir Heilungsgaben verwendet (V.9.28.30).* Hingegen weist der Sprach-
gebrauch in I Kor 1,7 («kein Mangel an irgendeinem Charisma») und 12,31
(«die grosseren Gnadengaben») deutlich in die Richtung von Rém 12,6 (vgl.
auch I Petr 4,10f.). Diese Tendenz aufnehmend, sprechen wir auch im folgen-
den vorwiegend von «Charismen» bzw. «(Gnaden)gaben».46 Ro6m 12,6 bringt
auch den grundlegenden Zusammenhang zwischen der «Gnade» und den
«Gnadengaben» zum Ausdruck (vgl. I Petr 4,10): Die verschiedenen Charis-
men sind «sichtbares Ergebnis», konkrete Manifestation der den einzelnen
Christen (gemeint ist wohl: in ihrer Berufung; vgl. auch Rom 11,29) jeweils
verliehenen Gnade.

Die Reihenfolge von I Kor 12,4-6 sowie die Zuordnungen innerhalb der
drei Verse sind nicht zufillig: Gott und die Wurzel £vepy- (+ T0 TdvTa) bil-
den eine bereits traditionelle Verbindung (vgl. Arist 210; Weish 7,26; 11 Makk
3,29; Eph 1,11.19f; Phil 2,13); die Zuordnung von «Charismen» und «Pneu-
ma» erfolgt wahrscheinlich in bewusster Ersetzung des korinthischen — ur-

45 Moglicherweise spiegelt sich in dieser festen Terminologie die besondere Bedeutung
wunderhafter Heilungen in den friihen christlichen Gemeinden, die in unmittelbarer Fort-
setzung und Nachahmung der Praxis Jesu vollzogen wurden.

4 Der Einwand von E.Kisemann, «Gnadengabe» sei «deshalb eine irrefiihrende
Ubersetzung des griechischen Wortes, weil sie nicht zeigt, dass die Gabe von der sie
gewidhrenden Gnadenmacht unabtrennbar, ndmlich ihre Manifestation und Konkretion
ist» (Amt und Gemeinde im Neuen Testament, in: ders., Exegetische Versuche und Besin-
nungen I, Gottingen 61970, 109-134 [110]), ist zu horen und gilt genauso auch fiir den
Begriff «Geistesgabe».



Ubernatiirliche Gaben? 255

spriinglich aber vielleicht einmal von Paulus angeregten - Begriffs
nvevpotikd (I Kor 12,1; 14,1), um den einen Geist gegeniiber den ihm jetzt
nachgeordneten Einzelwirkungen stidrker abzusetzen; und die Verbindung
von «Diensten» mit dem «Kyrios» (vgl. 12,3) diirfte angesichts der Uberliefe-
rungen vom irdischen (leidenden) Jesus auch kein Zufall sein. Auf der «trini-
tarischen» Seite besteht eine Steigerung vom Geist hin zu Gott (wohl zu ver-
stehen als Prisenz Jesu und Gottes selbst in diesem Geist), die drei Termini
in den Vordersitzen interpretieren sich gegenseitig und schiitzen vor Miss-
verstindnissen: Gnadengaben aus der himmlischen Welt werden sich not-
wendig auch in Kraftwirkungen zeigen, d.h. als mit gottlicher Energie geladen
(so besonders V.10a: «Wunderkrifte zu Machttaten»*’), aber sie werden
nicht um ihrer selbst willen oder zu Demonstrations- oder Legitimations-
zwecken gegeben, sondern besitzen Dienstfunktion. Das Kriterium der
olkodoun von Kap. 14 ist darin implizit schon angelegt.

Im einzelnen l4sst sich die unaufldsliche Zusammengehorigkeit von Gott
und Geist wie folgt entfalten:

a) Gott bringt alle Gnadengaben letztlich selbst zur Wirkung; die einzel-
nen bekommen darin Anteil an der «Offenbarwerdung» des Geistes (12,6f.).
Die Wirksamkeit Gottes und des Geistes liegen in dem Pass. divinum
01007101 in V.7 ununterscheidbar ineinander: Gott «gibt» jedem seine beson-
dere «Versichtbarung» des Geistes, aber der Geist zeigt und «gibt» sich darin
natiirlich auch selber.

b) Der Geist selbst teilt alle diese Gaben den einzelnen zu (dtatpely
und bringt sie zur Wirkung (€vepy€eiv; 12,11). — Nicht in der Rolle des Ge-
bers, aber doch des Vermittlers der Einzelgaben erscheint der Geist in 12,8ff.
(bes. V.8: 810 10D TveLOTOG d1d0TaL): Denjenigen, die sich im Wirkungs-
bereich des Geistes befinden, werden auch seine verschiedenen Einzelgaben
zuteil. Der Zeitpunkt, zu dem und von dem an dieses moglich und auch der
Fall ist, ist nach Paulus die Taufe (vgl. V.13). In ihr bekommen die Christen
Anteil an dem einen Taufgeist und damit auch an seinen potentiellen Einzel-
wirkungen.

In der Rolle des handelnden Subjekts erscheint wiederum Gott in
12,18.28: Gott hat Glieder der Gemeinde «eingesetzt» — was sachlich gleich-
bedeutend ist mit: Er hat ihnen ihre Gaben bzw. Funktionen in der Gemeinde
zugeteilt (vgl. auch 7,7: «von Gott her»). Die Austauschbarkeit von Gott und

)48

47 S0 iibersetzt W. Rebell (A.3) 110; 114 die Stelle. — Wahrscheinlich ist in V. 6 beides
gemeint: die Charismen als Wirkungen gottlicher Kraft im Menschen wie als Wirkungs-
moglichkeiten gottlicher Kraft «nach aussen»; und Gott ist derjenige, der «alles in/an allen
bewirkt» (oder neutrisch: «alles in allem»).

48 Das zugehorige Substantiv ist dwaipeoig (V. 4-6), welches sowohl «Zuteilung» als
auch «Unterschied» bedeuten kann. Im Kontext der Verse scheint mir der Akzent wegen
der dreifachen Opposition zu 10 avt0 bzw. 0 avtog auf dem letzteren zu liegen: Unter-
schiede an Gaben (oder: unterschiedliche Gaben), aber/und derselbe Geist/Herr/Gott.



256 Giinter Rohser

Geist in der paulinischen Aussage zeigt sich auch noch an einem anderen De-
tail: Betont V.18 am Ende mit einer traditionellen Formel* die Souverinitit
Gottes in seinem bestimmenden Handeln, so findet sich eine synonyme For-
mel fiir das Handeln des Geistes bereits am Ende von V.11 («wie er will»).

Die sprachliche Form, in der das Verbum 8130vat in V.7 und 8 verwen-
det wird, lésst sich auch noch in einer anderen Hinsicht auswerten: Es liegt im
Passiv des Prisens — und nicht, wie man vielleicht erwarten konnte, des Per-
fekts — vor. Damit ist also nicht die Abgeschlossenheit des Gegeben-Seins,
sondern der Vorgang des (ggf. wiederholten und immer wieder neuen) Gege-
ben-Werdens ausgesagt. Dazu passen m.E. ausgezeichnet die drei «dop-
pelpluralischen» Begriffsverbindungen in V.9 und 10a, die jede einzelne Hei-
lung, Machttat und Geisterunterscheidung als eigene und je neue Gnadenga-
be verstanden wissen wollen.”’ Demgegeniiber kann Paulus an anderer Stelle
sagen, dass wir als Gemeindeglieder verschiedene Charismen «haben/besit-
zen» (é’xovtsg: Rom 12,6; vgl. I Kor 7,7; 13,2), so wie wir als Christen auch
den Geist «haben» (vgl. Rém 8,9) und uns Gnade «gegeben» ist (Aor.
d0beica: Rom 12,3.6; 1 Kor 1,4).

Dieser Unterschied macht auf zwei Arten von Gaben Gottes durch den
Geist (Charismen) bei Paulus aufmerksam, die sich zwar nicht scharf vonein-
ander trennen, aber doch der Tendenz nach deutlich unterscheiden lassen:
kontinuierliche Gaben einerseits und spontan bzw. punktuell zufallende
(oder eben ausbleibende) Gaben andererseits. Und in der Tat zahlt Paulus in
Ro6m 12,6-8 mehr die einen und in I Kor 12,8-10 mehr die anderen Charismen
auf. Auch die sprachliche Gestaltung von I Kor 12,28 konnte auf diesen Un-
terschied hinweisen: Zuerst werden — der Bedeutung nach durchnumeriert
und auf bestimmte Personen bezogen — die festen «Amter» genannt; sodann
folgt — syntaktisch in lockerem Anschluss — eine Aufzdhlung von weiteren,
nichtstdndigen Gaben und Funktionen in der Gemeinde. Auch bei den «Lei-
tungsdiensten» (KVPBEPVNOELG) handelt es sich um solche Funktionen, die
von Fall zu Fall auf Initiative des Geistes hin wahrgenommen werden.”! De-
zidiert um Einzeleingebungen im Rahmen eines Gottesdienstes handelt es
sich in I Kor 14,26.

498, dazu jetzt meine Arbeit: Pridestination und Verstockung, Tiibingen/Basel 1994
(TANZ 14), 26ff. — Zu erginzen sind fiir unseren Zusammenhang besonders De Sampsone
24 (ubers. F. Siegert, Drei hellenistisch-jiidische Predigten, Tibingen 1980 [WUNT 20], 66)
und Hebr 2,4, da es an beiden Stellen um souverine Zuteilungen von Gnaden- bzw. Gei-
stesgaben durch Gott (wie in I Kor 12) geht. Vgl. ferner Mt 20,15!

2080 richtig F.A. Sullivan (A.12) 33f.

1 Dass sie zusammen mit den ebenfalls von Fall zu Fall sich ergebenden «Hilfeleistun-
gen» in der in V.29f. folgenden Aufzéhlung nicht mehr erwéhnt werden, hingt damit
zusammen, dass Paulus seine Ausfithrungen auf die in Korinth aktuelle Situation hin
zuspitzen mochte.



Ubernatiirliche Gaben? 257

Zu beachten ist in diesem Zusammenhang noch besonders 14,28a: Wenn
man bereits vor einer glossolalen Ausserung wissen kann, ob man selbst oder
ein anderer zum «Hermeneuten» geeignet ist oder nicht (und deshalb ggf.
schweigen kann), muss es sich bei der Gabe der «Auslegung» von Sprachen-
rede eher um ein kontinuierliches Charisma handeln («Fremdsprachenkennt-
nisse») denn um ein spontan zufallendes. Nur von einem solchermassen be-
gabten Menschen kann eine aktuelle punveio. (V.26) erwartet und deswe-
gen Sprachenrede offentlich praktiziert werden (V.27).

2. Charismen sind aussergewohnliche, nichtalltdgliche, «paranormale»
Gaben, die — in dieser Beziehung den Wundern Jesu vergleichbar — zeichen-
haft die «<himmlische» Herkunft bzw. Zugehorigkeit des Gabentrigers (vgl.
IKor 12,3: «im heiligen Geist»; V.12ff.: Glied am Leibe Christi) deutlich ma-
chen («offenbar» machen; vgl. V.7).

Die einzige Stelle, an der Paulus selbst so etwas wie eine Definition der
Charismen bietet, ist  Kor 12,7. Der Vers ist als eine Art Zwischeniiberschrift
(fiir die Verse 8-10) innerhalb des Abschnitts 12,4-11 zu verstehen und be-
stimmt jedes Charisma als eine «Offenbarung des Geistes». Man darf deshalb
nicht den Fehler machen, die paulinischen Charismen in «normale» oder «na-
tiirliche» auf der einen, «ungewoOhnliche» oder «iibernatiirliche» auf der an-
deren Seite auseinanderzudividieren. Eine solche Einteilung ist viel zu mo-
dern gedacht. Im Sinne des Paulus sind alle Charismen besondere Wirkungen
Gottes, Manifestationen des gottlichen Geistes bzw. der gottlichen Gnade
(s.0.), die samt und sonders aus der himmlischen Welt stammen und die vor
und ausserhalb der Bekehrung zu Christus génzlich unerreichbar sind. Umge-
kehrt zeigen sie gerade dadurch die Zugehorigkeit ihres «Tréagers» und
«Empfingers» zu dieser himmlischen Welt, zu Christus und seiner Gemeinde,
und lassen ihn in lebendigem Kontakt damit stehen.

Damit werden alle jene Charismen-Definitionen exegetisch fragwiirdig,
wie sie etwa von Vertretern der charismatischen Richtung wie Arnold Bittlin-
ger oder Heribert Miihlen vertreten worden sind, die in den Charismen natiir-
liche Begabungen sehen, Fiahigkeiten, die jedem Menschen gegeben sind, die
durch Gottes Geist freigesetzt, geldutert und in Dienst genommen werden fiir
den Aufbau und die Aufgaben der Gemeinde.>® Vorsichtiger iussert sich
Wolfram Kopfermann: «jede gottgegebene Fihigkeit, sofern sie durch den
Geist Jesu Christi der Selbstverfiigung entrissen und in den Dienst der Ge-
meinde gestellt worden ist, ... wobel die Frage, wie weit ein Charisma als ge-
schopfliche Anlage bereits im Menschen geruht hatte, offenbleibt».>

52 Vgl. H.-D. Reimer (A.2) 62f.; A. Bittlinger, Charisma und Amt, Stuttgart 1967 (Cal-
wer Hefte 85), 14f.; H. Miihlen (A.38) 235f. — Ferner W.Hollenweger (A.41) 22: Alles, was
gut ist in einem Menschen, wird bei der Taufe durch den Heiligen Geist zum Dienst am

Mitmenschen und fiir Gott zugeriistet.
>3 Zit. nach H.-D. Reimer (A.2) 63.



258 Glinter Rohser

Exegetisch betrachtet, verhalten sich die Darlegungen des Paulus gegen-
iber dieser Frage abweisend bis negativ. Fiir den Apostel ist es vollig klar,
dass es Charismen im Sinne von «Gaben des Geistes» ausserhalb des christli-
chen Glaubens nicht gibt und geben kann, da die Gabe des Pneumas fiir ihn
strikt an Christus und seinen Leib (die Gemeinde) gebunden ist. Die Frage,
ob sich darunter auch Fihigkeiten befinden, die geschopflich begriindet sind
und sich darum auch bei Menschen finden konnen, die keine Christen sind, ist
fiir ihn kein Thema.

Immerhin muss zugegeben werden, dass die genannten erweiterten Cha-
rismen-Definitionen auch einem erweiterten Horizont Rechnung zu tragen
versuchen, den Paulus so noch nicht hatte und haben konnte: ndmlich der un-
bestreitbaren Tatsache, dass alle charismatischen Phdnomene — gerade auch
die besonders auffilligen und spektakuldren Erscheinungen wie Sprachenge-
bet und Heilungsgaben — samt und sonders auch ausserhalb des Christentums
vorkommen und es «ein aussichtsloses Unterfangen» wire, «hier nach Unter-
scheidungsmerkmalen suchen zu wollen.»* So mag es schliesslich auch eine
systematisch-theologisch zu verantwortende Entscheidung sein, den Heiligen
Geist als «Creator Spiritus» auch im 1. Glaubensartikel aufzusuchen und
Charismen auch als Schopfungsgaben des Schipfergeistes anzusprechen™ —
neutestamentlich-exegetisch begriindbar ist das kaum, und christologisch
problematisch bleibt es allemal.

Fazit: Exegetisch ist die klassisch-pfingstlerische Interpretation der Cha-
rismen als iibernatiirlicher, so nur in der Gemeinde Jesu vorhandener Gaben
des Heiligen Geistes im Recht — auch wenn sie empirisch natiirlich nicht zu-
trifft, da alle diese angeblich «neuen» Erscheinungen auch ausserhalb der
Kirche auftreten. Aber etwas Ungewohnliches und als solches auf Gott Ver-
weisendes haftet den Charismen im Verstdndnis des Paulus immer an: Nach
I Kor 7,7 ist zwar die Ehelosigkeit um Christi willen ein von Gott her kom-
mendes «Charisma», offenbar aber nicht das Verheiratet-Sein von Chri-
sten.”® Auch die anderen Charismen zeichnen sich nach Paulus dadurch aus,
dass in ihnen der heilige Geist deutlich sichtbar in Erscheinung tritt (12,7).
Und keineswegs geht die Charismen-Liste Rom 12,6-8 «mit V.8b in allgemei-
ne ethische Weisungen ... iiber, die dann ohne sichtbaren Unterbruch in 12,9-

>4 H.-D. Reimer (A.2) 62. — Vgl. weiter ebd. 70 (zu den Kriiften beim Heilungsdienst):
«Theologisch sind solche Fihigkeiten der Schépfungsordnung zuzurechnen, d.h., sie geho-
ren zu unserem kreatiirlichen Sein und sind nicht schon deshalb als besondere Wirkungen
des Heiligen Geistes auszugeben, weil sie uns tibernatiirlich erscheinen.»

>3 In diese Richtung denkt etwa W.J. Hollenweger, z.B. in: Geist und Materie (Inter-
kulturelle Theologie III), Miinchen 1988, 308ff. (unter hauptsichlicher Berufung auf die
«Ruach Jahwe» im Alten Testament).

%% In den grundlegenden Ausfithrungen I Kor 7,17-24 findet sich der Begriff gerade
nicht (was m.E. kein Zufall ist).



Ubernatiirliche Gaben? 259

21 durch eine katechetisch-judenchristliche Tradition ... vervollstédndigt wer-
den.»”’ Vielmehr sind individuelle Geistesgaben und der durch den Geist er-
offnete neue Gehorsam der Christen («Ethik», «Friichte des Geistes») bei
Paulus deutlich zu unterscheiden.® Und auch bei der Verteilung aller Habe
nach I Kor 13,3 kommt es nicht auf den «Sozialcharakter» solchen Handelns
an, sondern der Akzent des Besonderen liegt auf dem TAOvTQ («alle meine
Habe»).

Gleichzeitig gilt: Von einem Charisma sprechen wir nur dann, wenn in ei-
ner spezifischen Titigkeit oder einem besonderen Verhalten etwas sichtbar
wird von der Gottes- und Christusbeziehung von Menschen. Auch die redne-
rische, organisatorische oder sonstwie besonders aufféllige Gabe eines Men-
schen als solche ist noch nicht Charisma; als «Geistesgabe» ist sie nach Paulus
vielmehr nur im Rahmen und in konstruktiver Beziehung zur Gemeinde als
Leib Christi denkbar.

3. Charismen sind in und seit der Taufe verlichene Gnadengaben des Gei-
stes (s.0.) und werden darum jedem Christen und jeder Christin zuteil.

Was Hans Conzelmann zu I Kor 7,7 schreibt: «Betont ist im Kontext
nicht, dass jeder Christ eine Gabe hat, obwohl Pls das annimmt, sondern dass
Gott die Gaben zuteilt»>?, das gilt cum grano salis auch fiir I Kor 12,7.11.18;
Ro6m 12,3 und I Petr 4,10: Uberall erscheint als wichtiges Stichwort £kK0.6T0C,
ohne dass das eigentliche Gewicht der Aussage darauf ldge. Daran zeigt sich
deutlich die wenig systematische Art der paulinischen Charismen-Erorterun-
gen, ohne dass ein Anlass besteht, die Aussage selbst in ithrem grundlegenden,
gleichsam definitorischen Charakter in Zweifel zu ziechen. Wenn wirklich die
eine Gnade «sich in den einzelnen Christen in einer Fiille voneinander ver-
schiedener yopilopoto zur Wirkung gbringt)» (vgl. Rom 12,6), dann hat
auch jeder Christ an den Charismen teil. OEs handelt sich gewissermassen um
eine nicht explizit formulierte Basisannahme des Apostels fir seine gesamten
Ausfiihrungen zum Thema.

Von daher erklirt sich auch die in allen Texten (vgl. noch I Kor 1,5) zu
beobachtende «Tendenz zur Reihenbildung>>61, zu Charismen-»Listen», ohne
dass es aber zu einem festen Kanon von Geistesgaben kommt, der in irgend-
einer Weise abgeschlossen wire (begrenzt etwa — wie in pfingstlerischen Krei-
sen —auf die neun Charismen von I Kor 12,8-10). Die von Paulus aufgezéhlten

378, Schulz, Die Charismenlehre des Paulus. Bilanz der Probleme und Ergebnisse, in:
J.Friedrich u.a. (Hg.), Rechtfertigung, FS E.Kidsemann, Tiibingen/Gottingen 1976, 443-
460 (456).

o8 Gegen S. Schulz (A.57) 456ff., der sich in dieser Frage E. Kdsemann anschliesst; vgl.
Kéasemann (A.46) 111ff., bes. 116; 119.

3 Art. ydprope, ThWNT IX, Stuttgart 1973, 395 A 22

60U. Wilckens, Der Brief an die Rémer, 3. Teilband, Ziirich u.a. 1982 (EKK V1/3), 14
mit A.64. — Vgl. auch E. Kdsemann (A.46) 117.

61 Art. yapropo (K. Berger), EWNT 111, Stuttgart u.a. 1983, 1103.



260 Giinter Rohser

Einzelcharismen sind also nicht exklusiv, sondern exemplarisch fiir das Leben
der Kirche zu verstehen. Dies zeigt sich auch daran, dass drei der vier in der
korinthischen Situation aktuellen Gaben (I Kor 12,10) in Rom 12,6-8 {iber-
haupt nicht mehr genannt werden.®?

Konkret denkt Paulus — wie auch Lukas — bei der Verleihung charismati-
scher Gaben auch an eine Mitteilung durch glaubenweckende oder -stirken-
de Verkiindigung, wie die Cornelius-Erzdhlung (Apg 10,44-46; 11,15-17) so-
wie Rom 1,11f. («etwas an geistlichem Charisma mitteilen zur Starkung in ge-
genseitigem Austausch des Glaubens») und Gal 3,5 (Geist und Machttaten
aufgrund des Glaubens an die Botschaft) nahelegen.

4. Weltbildfrage und «spektakulire» Geistesgaben heute

Ich wiihle einen personlichen Zugang zu dem Problem: Was unterscheidet
mich im Erleben von charismatischen Gottesdiensten, prophetischer Praxis
(mit intuitiver Wahrnehmung), Segnungshandlungen u.d. von anderen Teil-
nehmern? Ich nehme bei Gelegenheit an solchen Veranstaltungen teil —
durchaus aufgeschlossen und auch personlich beteiligt —, und doch ist da eine
Grunddifferenz zu vielen anderen Teilnehmern. Die Frage stellt sich — wie
sich gleich zeigen wird — bei jedem Gottesdienst, bei jeder religiosen Hand-
lung, aber sie stellt sich naturgemiss bei sog. «wunderhaften», «libernatiirli-
chen» Phdnomenen besonders zugespitzt. Nach paulinischem Verstindnis
wiren hierzu — wie oben dargestellt — im Prinzip alle Charismen zu rechnen,
wir machen uns das Problem aber an den besonders «spektakulidren» sowie
den mehr oder weniger «ekstatischen» Phinomenen klar.®3 Dazu zihlen von
den bei Paulus genannten Erscheinungen sicherlich neben dem (Berge ver-
setzenden) Glauben (vgl. mit Mt 17,20), den Heilungsgaben und den «Wun-
derkriften zu Machttaten» (letztere vielleicht auf exorzistischem Hinter-
grund zu verstehen) die in Korinth offenbar besonders geschitzten oder auch
umstrittenen Gaben der prophetischen, der Sprachen- und der Erkenntnisre-
de (s. I Kor 12,8.9.10; 14,27ff. und bes. die Zusammenstellungen in 13,2.8f.).
Und auf diese Angaben berufen sich auch alle heutigen «Wiederbelebungen»
aussergewoOhnlicher charismatischer Phiinomene.

Auf einen ganz einfachen Nenner gebracht, lautet meine Antwort auf die
oben gestellte Frage: Ich nehme Aussagen von Gottes Handeln bzw. dem
Wirken des Geistes metaphorisch wahr, andere Menschen verstehen sie un-

%2 Der Hauptunterschied zwischen I Kor 12 und R6m 12 besteht im iibrigen darin, dass
es Paulus im Romerbrief nicht um die Wahrung der Einheit (I Kor 12,12b hat keine Ent-
sprechung), sondern um die Verschiedenartigkeit der Funktionen (Rom 12.4b; V.6:
diagopa) geht (vel. D. Zeller, Der Brief an die Romer, Regensburg 1985, 208).

3 Ein ekstatischer Charakter von Charismen wird giinzlich bestritten von R. Lauren-
tin, Zur Kldrung des Begriffs «Charisma», Conc(D) 13 (1977) 551-556 (553).



Ubernatiirliche Gaben? 261

mittelbar und direkt; sie rechnen demzufolge auch mit einem «direkten» Ein-
greifen transzendenter Michte in den Lauf der Welt. — Zwei Beispiele: Wenn
ich im Lobpreisgebet mit anderen vor Gottes Thron stehe, dann weiss ich in
diesem Augenblick, dass Gott nicht auf einem Thron im Himmel sitzt, dass er
mich auch nicht «hort» und seinen Geist auch nicht «sendet», dass dieser in
der Gemeinde auch nicht «<anwesend» ist — denn dieses alles sind Metaphern
fiir eine Wirklichkeit, die sich dem Begreifen und direkten sprachlichen Zu-
griff entzieht. Wenn ich Zeuge staunenerregender intuitiver Fihigkeiten wer-
de oder gar von «Wunderheilungen» hore, dann stelle ich mir nicht vor, dass
Gott, Jesus oder der Heilige Geist unmittelbar bzw. wie durch einen Kanal
aus einer anderen Welt in die unsrige hineinwirkt, sondern ich weiss und ich
glaube, dass der dreieinige Gott sich in seinem Heilshandeln ganz und gar an
weltimmanente Vorginge gebunden hat und solche Vorgidnge (zu denen ich
auch die «spektakuldren» Geistesgaben rechne) deswegen zum Zeichen und
Hinweis auf Gottes unanschauliches Handeln werden konnen — nicht mehr,
aber auch nicht weniger. Ich sehe schliesslich auch bei der augenblicklichen
Diskussion und Hochschéitzung des Segens im kirchlichen Raum (Segnungs-
gottesdienste u.d.) ein wenig die Gefahr, dass aufgeschlossene Menschen nun
angesichts eines sich weiter wandelnden naturwissenschaftlichen Weltbildes
(Stichwort: Chaostheorie) und fortschreitender Rationalismuskritik wieder
darangehen, nach einem geheimnisvollen Ort in der Welt — jenseits der alltédg-
lichen Wirklichkeit — zu suchen, wo sie Gott doch wieder irgendwie «unter-
bringen» konnen. Gott bzw. der Heilige Geist droht also in seine alte Rolle
als Liickenbiisser fiir Ungewdhnliches und Unerklirliches zuriickzufallen.®
Der Fehler der charismatischen Bewegung —soweit ich sie kenne — an die-
ser Stelle ist, dass sie Weltbildfragen erneut zu Glaubensfragen erhebt (und
hier ist auch wieder an unsere eingangs formulierte Anfrage an Walter Rebell
zu erinnern). Ein Beispiel fiir viele: «Gemeinsam ist allen Teilen der Bibel die
Uberzeugung, dass die Wirklichkeit aus dem sichtbaren und dem unsichtba-
ren Bereich besteht ... Dem Glauben erschliesst sich das Unsichtbare. Es ist
prinzipiell moglich, dass Gott den «Vorhang» zwischen beiden Bereichen fiir
einen Augenblick Wegnimmt.»65 Sichtbare und unsichtbare Wirklichkeit wer-
den in diesem Zitat kategorial ganz naiv auf dieselbe Stufe gestellt. Dies fiihrt
dann zu so merkwiirdigen und fast komischen Ausfithrungen wie bei Hans
Rohrbach®®, der zwar den Glauben an die Existenz personaler Engelwesen
tibernimmt, die «Fliigel» der Engel aber ausdriicklich davon ausnimmt und
sich, was die Cherubim und Seraphim angeht, in dieser Frage nicht ganz si-
cher ist... Sich zur Wiederbelebung solcher und dhnlicher Vorstellungen auf
ein gewandeltes naturwissenschaftliches Weltbild oder gar auf die neuere

o Vgl. dazu auch W.J. Hollenweger, in: C. von Schonborn u.a. (A.2) 55.
651 . Christenson (A.14) 147 (im Anschluss an Hans Rohrbach).
6 7it. bei L. Christenson ebd..



262 Giinter Rohser

Mythosdebatte zu berufen®”, ist so lange unstatthaft, wie man nicht dazusagt,
dass es in allen diesen Entwicklungen und Diskussionen niemals darum ging
und gehen kann, das gewandelte — und dem biblischen vermeintlich (!) nihere
— Weltbild zum Gegenstand religiosen Glaubens zu machen.

Diese Uberlegungen miissen insbesondere auch auf die in gewissen cha-
rismatischen Kreisen so hoch veranschlagte Diskussion iiber die Personalitét
des Teufels und der Ddmonen angewendet werden. So kann man sagen: So-
lange der metaphorische Charakter von Aussagen iiber den Teufel und die
Démonen als handelnde Subjekte deutlich bleibt, kann religidse Sprache sich
ungezwungen ihrer bedienen (in Gesangbuchliedern tun wir es alle stdndig).
Hier verlduft dann auch die Dissenslinie in vielen derzeitigen Auseinander-
setzungen mit besonderer Klarheit: zwischen denen, die Metaphern als legiti-
me Moglichkeit und Notwendigkeit religioser Rede sehen und empfinden68,
und solchen, die sie quasi «dogmatisieren» wollen. Ich fiige auch gleich hinzu:
Das Dargestellte ist zugleich die Basis moglicher gegenseitiger Akzeptanz.
Denn Fragen des (antiken und des modernen) Weltbildes sind keine Glau-
bensfragen. Sie diirfen allerdings auch nicht dazu gemacht werden. Wie wort-
lich und direkt ich religidse Sprachbilder und damit auch gottliche Einwirkun-
gen auf und in der Welt nehme, kann und muss offenbleiben.

Um Missverstidndnisse zu vermeiden: Dies ist kein Plidoyer eines unver-
besserlichen Rationalisten. Im Gegenteil: Ich bin mir dessen bewusst, dass ich
nicht in jedem Augenblick daran denken darf, dass es sich bei der religiosen
Rede «nur» um Metaphern handelt. Ich kann und will dies auch gar nicht.
Zum Glaubensvollzug gehort, dass man sich gewissermassen in Metaphern
und symbolische Handlungen — und dazu gehort etwa auch die Glossolalie —
«hineinfallen» lassen kann und so auch religiose Unmittelbarkeit und unhin-
terfragte Geborgenheit bei Gott erlebt; und hier liegt mit Sicherheit auch der
Schwerpunkt und der «Wert» des personlichen Glaubens. Aber doch gehort
zu verantworteter Religion «nach der Aufklirung» und (wie ich hoffe) auch
in der sog. Postmoderne die grundsitzliche jederzeitige Moglichkeit zur Di-
stanznahme unaufhebbar und unaufgebbar hinzu. Deshalb meine ich auch,
dass die Vermittlung religioser Erfahrung durch ésthetische Gestaltungen
(wie Liturgie, Kunst, Musik) dieser Situation angemessener ist als das Propa-
gieren einer neuen «Unmittelbarkeit». Ein Beten «in Gott», ein Hineinge-
nommen-Sein «in den innertrinitarischen Prozess, in die Beziehung der gott-
lichen Personen zueinander»® scheint mir — auch theologisch gesehen — keine
menschliche Moglichkeit zu sein (auch und gerade beim Sprachengebet
nicht); sie wird der heute mehr denn je gegebenen und auch notwendigen

67 Ebd. 146. — Vgl. auch ebd. 39f.

68 vgl. dazu z.B. meine Studie: Metaphorik und Personifikation der Siinde. Antike
Stindenvorstellungen und paulinische Hamartia, Tiibingen 1987 (WUNT 11 25), bes. 21{f.

69 H. Miihlen, in: C. von Schénborn w.a. (A.2) 78.



Ubernatiirliche Gaben? 263

«Distanz» gegeniiber dem gottlichen Geheimnis nicht gerecht. Freilich muss
man niichtern sehen, dass die Bereitschaft und die Fiahigkeit zu solcher «Di-
stanznahme» dem gegenwirtigen Trend in der religiosen Szene (nicht nur in
der charismatischen Bewegung) strikt zuwiderléuft.

Die Auswirkungen dieser Uberlegungen zur Weltbildfrage auf unseren
hermeneutischen Umgang mit der paulinischen Charismen-Lehre sind be-
triachtlich. Wenn wir wirklich ernstmachen mit der oben erarbeiteten exege-
tischen Grundeinsicht, dass im Sinne des Paulus alle Charismen «wunder-
haft», weil von Gott durch seinen Geist gewirkt sind, dann bedeutet dies den
Verzicht auf die Notwendigkeit jeder besonderen dusseren Auffilligkeit von
Charismen in der heutigen «Anwendung» paulinischer Texte. Denn «Wun-
derhaftigkeit» in diesem Sinne kann nicht im Ernst Ziel einer heutigen ver-
antwortlichen Textauslegung sein. Was aber dann? — Der aktuelle Konflikt in
Korinth ist auch nur dort analogiefédhig, wo tatsidchlich bestimmte Gaben in
der Gemeinde gegen andere ausgespielt werden bzw. wo die Einheit einer
Gemeinde akut gefdhrdet ist; ganz und gar unmoglich ist es jedoch in der ge-
genwirtigen Situation, diese Texte einseitig gegen die charismatische Bewe-
gung (zumindest innerhalb der verfassten Kirchen) zu richten, da die Aus-
gangslage in den Kirchen im Vergleich zu Korinth (reiches charismatisches
Leben) vollig verschieden ist. Ausserdem ist es gar nicht zu bestreiten, dass
Paulus in I Kor 14 direkte Aufforderungen (V.1.12.39) und Willensbekun-
dungen (V.5; zur Formulierung vgl. 7,7a’") an die Gemeinde richtet, sich um
(herausragende) Phianomene des Geistes zu bemiihen (vgl. auch I Thess 5,19-
21). Andererseits sind diese Aufforderungen von I Kor 14 alle mit einer Ein-
schriankung verbunden bzw. an eine bestimmte Voraussetzung gekniipft (V.1:
Liebe; V.5.12: Auferbauung der Gemeinde als Ziel; V.40: Sitte und Ord-
nung). I Kor 12,31aist in der genannten Hinsicht nicht eindeutig, da es sowohl
imperativisch als auch indikativisch verstanden werden kann — nicht nur als
Aufforderung, sondern auch als Vorwurf («Aber ihr eifert nach den [jeweils]
grosseren/besseren Gnadengaben!»). In jedem Fall will aber auch dieser
Halbvers (mit seiner Fortsetzung) zu einem kritischen Umgang mit den
«spektakuldren» Charismen anleiten.

Klaus Berger hat als Basis fiir eine Aktualisierung von I Kor 12 jene 3.
Grundaussage zur Charismen-Definition vorgeschlagen, die oben ausgefiihrt
worden ist’!: Charisma ist «Merkmal» eines jeden Gemeindeglieds, «Aus-
druck seiner besonderen Berufung»72 in der Gemeinde. Charisma kommt

" Die Wiinsche sind in beiden Fillen zwar unerfiillbar, ihre Verwirklichung ist aber
dennoch nach Paulus real anzustreben (deswegen Indikativ Préisens [8¢lo]| statt Imper-
fekt, wie man erwarten konnte). In Kap.14 ist die Glossolalie dabei im Blick auf die
Gemeindeversammlung weniger erstrebenswert als die Prophetie (s.0.).

7l Zum Folgenden vgl. K. Berger, Hermeneutik des Neuen Testaments, Giitersloh
1988, 225f.



264 Giinter Rohser

also im Leben aller Christen irgendwie schon vor, es ist die je besondere Ge-
stalt von Christentum und christlichem Glauben, die jeder und jede von uns
lebt und die in der Taufe (I Kor 12,13) ihren Anfang genommen hat. Es geht
in der Charismen-Lehre also um das Entdecken und Wahrmachen von etwas
schon Bestehendem, ndmlich um den «von Gott gewirkten» (vgl. I Kor 12,6b)
Grund, warum Menschen Christen sind. Es geht nicht um allgemeine mensch-
liche Fiahigkeiten wie Reden-, Musizieren- oder Organisieren-Konnen (oder
auch Beten- und Weissagen-Konnen), sondern um die Frage, wieweit be-
stimmte «Gaben» eingebunden sind in eine je spezifische Gestalt von Christ-
sein eines jeden und einer jeden einzelnen. «Diese individuelle Subjektivitit
ist nun, und das ist die Wirklichkeitsbeschreibung von I Kor 12, nicht eine be-
dauerliche Begrenztheit»'>; vielmehr ist sie auf Ergédnzung hin angelegt und
l4dt so andere (innerhalb wie ausserhalb der Gemeinde) zur Verwirklichung
einer eigenen Gestalt gelebten Glaubens ein, «provoziert» andere so zu ei-
nem eigenen Weg des Glaubens und der Liebe. Und dabei geht es eben nicht
in erster Linie um besondere, dusserlich eindrucksvolle Fiahigkeiten, sondern
vor allem um die je personliche Akzentuierung des Grundbekenntnisses von
I Kor 12,3 («was mir an Jesus wichtig ist», «<wovon ich lebe» und «wofiir ich
lebe», «womit ich leben und sterben kann» u.d.). Charisma ist somit das, was
jeder und jede «wirklich ganz von sich aus» und unvertretbar nur er oder sie
alleine zum Gesprich und zum Leben in der Gemeinde beitragen kann, «um
damit anderen zu helfen (denn dieser Gesichtspunkt gilt fiir Paulus als sehr
wesentlich dabei)»’* — gewissermassen die eigene «Bestimmung»’> als Christ
und Christin, das, was — bildlich gesprochen — der Heilige Geist bei der Taufe
in einen Menschen hineingelegt hat. Es geht nicht um die Verwirklichung ei-
nes fernen Ideals — seien es nun Glossolalie oder Prophetie oder andere «her-
vorragende» Gaben —, sondern um das, was mir und nur mir gegeben ist. Dar-
um geht es aber auch wirklich und mit letzter Konsequenz und Radikalitit.
So kann es denn Wirklichkeit werden, dass ein Mensch, «vom Geist fiir Gott
aufgeschlossen, selbst zum Charisma fiir andere Menschen wird.»’0

Es ist bereits deutlich geworden — und hier bin ich in der Darstellung des
Konzepts bereits einen Schritt iiber Bergers Vorschlag hinausgegangen -, dass
die Einzelcharismen in dieser Aktualisierung von I Kor 12 durchaus einen,
wenn auch untergeordneten Platz einnehmen. So kann man sich durch 1 Kor
12 durchaus dazu anregen lassen, auch Heilungsgaben, prophetischen Gaben
oder anderen «spektakuldaren» Charismen in angemessener Weise in unseren

2 Ebd. 225.
P Ebd..
7K. Berger, Gottes einziger Olbaum. Betrachtungen zum Rémerbrief, Stuttgart 1990,
244 gzu Rom 12).
> Ebd. 249.
76 H.-D. Reimer (A.2) 63.



Ubernatiirliche Gaben? 265

Gemeinden Raum zu geben — aber dies geschieht eben dann nicht vor dem
Hintergrund eines wiederbelebten antiken Weltbildes und auch nicht, weil es
biblisch geboten wire, sondern aus dem Respekt vor unterschiedlichen Ge-
stalten gelebten Glaubens und einem verdnderten und erweiterten heutigen
Wirklichkeitsverstandnis heraus, welches auch Bereiche wie «Emotionalitdt»
und «ganzheitliches Erleben» mit einschliesst (ohne dass solches sich nun un-
bedingt in besonders «spektakuldren» Formen &dussern muss). Dass auch
Glaube und Theologie sich auf einen solchen Kontext beziehen miissen, dar-
an konnen wir uns von den paulinischen Charismen-Kapiteln mit Nachdruck
erinnern lassen.

Damit ist auch die Grundlage geschaffen fiir eine Erweiterung des Cha-
risma-Begriffs in den politischen Raum hinein: Charisma verstanden als das
kompetente Eingreifen eines engagierten Christen in den politischen Lauf
der Dinge.”” Dieses kann mit einem gezielten «Erbeten» und «Erglauben»
konkreter Zielsetzungen Hand in Hand gehen (vgl. die TGt von I Kor 12,9;
13,2) — muss es aber nicht. Auch im Hinblick auf letzteres — das in charisma-
tischen Kreisen bis hin zur geistlichen Kampffiithrung gegen Ddmonen in ei-
nem bestimmten geographischen Raum gehen kann (wofiir es neutestament-
lich keine Belege gibt) — vermag ich die paulinischen Charismen-Listen (und
andere ntl. Texte) nur als Anregung zu einem vertieften Wirklichkeitsver-
stdndnis und einem dementsprechenden Verhalten zu begreifen — ndmlich die
Realitit des Bosen in der Welt (im einzelnen wie in den Strukturen) ernstzu-
nehmen und sich davon nicht entmutigen zu lassen —, nicht aber als biblische
Anweisung zu wunderwirkendem Glauben oder gar zu exorzistischer Praxis.

Im Zeitalter der globalen Herausforderungen gewinnt zudem die Dimen-
sion der weltweiten Kirche, des 0kumenischen Leibes Christi und seiner
Moglichkeiten und Charismen eine herausragende Bedeutung. Wenn es
stimmt, dass alle Christen ihr je besonderes Charisma haben bzw. selbst
«Charisma» sind, dann brduchte uns eigentlich — ein entsprechendes Wahr-
nehmen und Wahrmachen dieser Charismen vorausgesetzt — um die Zukunft
der einen Kirche Christi nicht bange zu sein.

Giinter Rohser, Bayreuth

7Tygl. dazu W. Rebell (A.3) 146ft.



	Übernatürliche Gaben? : Zur aktuellen Diskussion um die paulinische Charismen-Lehre

