
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die erste Antithese (Mt 5, 21-26) : eine Pilgerpredigt

Autor: Wick, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die erste Antithese (Mt 5,21-26): Eine Pilgerpredigt

Die erste der sogenannten Antithesen der Bergpredigt hat immer wieder
exegetische Schwierigkeiten bereitet. Die drei Teile dieser Perikope sind je
für sich nicht allzu schwierig zu verstehen, doch ihr innerer Zusammenhang
wurde oft kaum oder gar nicht beachtet oder sogar bestritten.

In dieser Arbeit1 soll gezeigt werden, dass die erste Antithese auf dem
Hintergrund des Jerusalemer Tempelkultes und den Wallfahrten verstanden
werden muss. Nur so wird der Sinn dieser Worte wirklich einsichtig und die
sorgfältige Argumentation deutlich, die ihren Klimax in den seltsam
anmutenden Versen über das Unterwegssein mit dem Gegner erreicht (5,25f.).

Die Perikope besteht aus drei Teilen. Der erste Teil enthält die eigentliche
Antithese zum Gebot «Du sollst nicht töten» (V. 21f.). Im zweiten Teil geht
es um die Versöhnung mit dem Bruder vor einer Opferdarbringung (V. 23f.),
und im dritten Teil um die Versöhnung mit dem Gegner auf dem Weg zum
Gericht (V. 25f.).

Die Auslegung der ganzen Perikope bereitet Mühe. Die einzelnen Teile
sind für sich genommen viel einfacher zu verstehen als ihr innerer
Zusammenhang, auf welchen im Evangelium mindestens strukturell sehr deutlich
durch die gemeinsame Stellung innerhalb der ersten Antitheseperikope
verwiesen wird. Die drei Teile scheinen inhaltlich kaum miteinander verbunden
zu sein. Der zweite und der dritte werden oft als Beispiele für den ersten
betrachtet, wobei durch den Dritten das Verständnis der ganzen Perikope eher
erschwert als vertieft werde.2

Während der erste Teil die Verurteilung eines Kapitalverbrechens thematisiert,

ist der Gerichtskontext zwar im letzten Teil gewahrt, obwohl dort nur
eine privatrechtliche Angelegenheit zur Sprache kommt, aber der mittlere
Teil behandelt keine rechtliche, sondern eine kultische Angelegenheit. Die
Bezeichnung von V. 23 - 26 als Beispiele für den ersten Teil will auch nicht
recht einleuchten. Schliesslich geht es in V. 21f um die Gleichstellung von
Zorn gegenüber dem Nächsten mit Mord, in den folgenden Teilen aber nicht
mehr um den eigenen, sondern um den Zorn des anderen, der nicht mit einem

1

Diese Arbeit wurde freundlicherweise durch den «Schweizerischen Nationalfonds
zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung» unterstützt. Zum Thema vgl. etwa die
Kommentare von D.A. Hagner, Matthew 1-13, WBC, Dallas 1993, 115ff.; U. Luz, Das
Evangelium nach Matthäus (Mt 1-7), EKK, Zürich u. a. 1985, 251ff.; W. F. A. Albright/
C.S. Mann, Matthew, the Anchor Bible, New York 1971, 62 u. a. Kommentare, die auf eine
Auslegung der Perikope als kohärentes und stringenles Ganzes verzichten.

2
Vgl. Hagner, 117ff. Die literarkritischen Antworten spiegeln das Dilemma der

inhaltlichen Ebene, so führt etwa Luz die Herkunft der drei Teile auf drei verschiedene
Traditionen zurück, 251f.



237 Peter Wick

kapitalen Schuldspruch, sondern mit einem Versöhnungsversuch beantwortet

werden soll.
Dennoch ist die ganze Perikope durch die Textoberfläche als Einheit

deklariert. Die Verse 21-26 bilden die erste der sogenannten Antithesen in der
Bergpredigt. Die explizite inhaltliche Klammer ist der zwischenmenschliche
Zorn, der allerdings verschiedene Subjekte hat. Diese fordern je nach
Perspektive ganz andere Antworten.

Am deutlichsten offenbart das zweite Wort seinen zeitgenössischen
Hintergrund. Jesus fordert die Zuhörer zur Versöhnung auf, bevor sie eine Gabe
auf dem Altar darbringen. Der einzige Altar steht in Jerusalem. Nur auf ihm
ist ein Darbringen der Gaben möglich. Die Zuhörer - auch in Galiläa - werden

durch diese Worte in den Tempelhof versetzt und diejenigen, die nicht
aus Jerusalem und Judäa stammen, wahrscheinlich an die Wallfahrtsfeste
erinnert. Juden, die nicht gerade in unmittelbarer Nähe zum Tempel und zu
Jerusalem lebten, haben vor allem während den drei grossen Festen - Pessach,
Wochenfest und Laubhüttenfest - ihre Opfer dargebracht3.

Doch auch im ersten Wort scheint Gott und der Jerusalemer Tempel
durch. In V. 22 führt die dreifache Steigerung des Gerichtsortes direkt vor
Gott, den höchsten Richter. In Vers 21 wird mit dem Begriff «Gerichtsspruch»

die von der Tora für einen Mörder geforderte Verurteilung zum
Tode gemeint sein (vgl. Lev 24,17, Ex 21,12; Num 35,16f.). In V. 22 wird mit
dem gleichen Begriff dasselbe Hinrichtungsurteil gemeint sein, welches ein
lokales Gericht fällen konnte. Diese Gerichte mussten aus je 23 Richter
zusammengesetzt sein (M Sanh 1,6).

Da diese Gerichte oft als Synedrium beziehungsweise als Sanhédrin
bezeichnet wurden, stellt sich nun in der folgenden Steigerung das Problem, was
hier mit Synedrium gemeint ist. Wenn in der dritten und höchsten Steigerung
Gott selber der Richter ist, so darf vermutet werden, dass wegen der Komparation

vom lokalen Gericht zum göttlichen Gericht hier in der Mitte mit
Synedrium das «oberste» jüdische Gericht in Jerusalem gemeint ist, das mindestens

teilweise unter Mitbeteiligung des Hohenpriesters tagte (M Sanh I,5).4
Schon in der Tora wird dazu aufgefordert, komplizierte Fälle, die die lokalen
Gerichte überfordern, in Jerusalem vorzulegen und darüber urteilen zu lassen

(Dt 17,8-13). Der Tagungsort mindestens eines Jerusalemer Gerichtes war im
Tempelhof. Nach der Mischna befanden sich drei Gerichtshöfe inklusive das

oberste Gericht auf dem Tempelberg (M Sanh XI 2).

3 S. u. bei Anm. 9.
4 So auch Luz, 253. Auch wenn Kpicnç mit Gerichtsspruch und nicht mit Gericht übersetzt

werden sollte, werden solche Urteile nach der Mischna von lokalen Gerichten gefällt.
Deshalb sollte dem Begriff Kpicnç die lokale Komponente nicht von vorneherein
abgesprochen werden. Zum Jerusalemer Synedrium unter der Leitung des Hohenpriesters s.

etwa S.J.D. Cohen, From Maccabees to the Mishnah, 1987,107f.



Die erste Antithese Mt 5,21-26 238

In der dritten Komparation ist Gott der Richter. Er ist es, der den Tempel
nicht als ausschliesslichen, aber doch zum besonderen Ort seiner Gegenwart
auserwählt hat. Nur er kann zur «Gehenna des Feuers» verurteilen. Der Tempel

als Ort der Gottesbegegnung ist mit dem letzten Gericht verknüpft. Der
Herr selber wird beim Tempel in Jerusalem das letzte Gericht halten (Mal
3,1-5; Joel 4,12-17).

Nachdem nun der Tempel, ja Gott selber als Ort der Versöhnung und des

Gerichts eingeführt ist, wird der Zuhörer auch in den Versen 25f. durch die
Semantik der ganzen Perikope an den Gerichtshof im Tempel und an Gott,
den höchsten Richter erinnert, auch wenn sein Verständnis nicht exklusiv
darauf festgelegt wird. Einerseits ist der Fall harmloser als die vorhergehenden

Beispiele. Der Tatbestand ist nicht mehr Mord, sondern eine privatrechtliche

Angelegenheit. Das Beispiel handelt von der Rückerstattung geschuldeter

Geldbeträge. Die Strafe, die verhängt wird, ist nicht Hinrichtung, die auf
Mord ausgesprochen werden muss, sondern Gefängnis.

Der direkte Kontext ist nur schwer zu eruieren, da Schuldhaft weder im
Tanach noch im Talmud belegt ist, und das römische Recht Gefängnis als

Strafform ebenfalls ausschliesst.5 Es ist auch schwer vorstellbar, dass hier ein
Richter der verhassten römischen Besatzungsmacht als Bild für den göttlichen

Richter gebraucht wird. Die innermatthäische Parallele zum
Schalksknechtgleichnis zeigt, dass diese Praxis anscheinend von Fürstenhäusern her
bekannt war (Mt 18,23ff.).6 Nach jüdischem Recht müssen drei Richter über
privatrechtliche Angelegenheiten entscheiden (M Sanh III 1). Wenn die
Urteile von zwei Richtern sich aufheben, entscheidet das Urteil des dritten über
die Verurteilung oder Freilassung (M Sanh IV 1: man lässt "IFIX "'S entscheiden).7

Eventuell ist mit dem Richter in V. 25 derjenige gemeint, dessen Urteil
den Ausschlag gibt. Der theologisch - eschatologische Hintergrund schimmert

jedoch deutlich durch. Nicht nur zeigt dies das «Amen, ich sage
dir»-Wort,8 sondern auch die Parallele zum Schalksknechtgleichnis legt das

nahe, in welcher mit dem rechtsprechenden König explizit Gott gemeint ist
(18,35).

So wird also in allen drei Worten Jesu der Verstehenshorizont der Zuhörer

auf Gott ausgerichtet. Am Anfang in der dritten Komparation erscheint

5 Judaica 6, M. Elon, Execution (Civil) 1008; nach römischen Recht war eine unbefristete

Inhaftierung bis zur Schuldrückerstattung nicht möglich, Judaica, 8, Imprisonment,
Elon, M., 1299.

6 Eine wirkliche Tradition hatte die Schuldhaft in der Gestalt der Schuldsklaverei in
der altorientalischen Umwelt, und beeinflusste von dort her auch immer wieder Israel
(II Kön 4,1; Jes 50,1; I Sam 22,2; Am 2,6; 8,4-6; Mi 2,1-2; Neh 5,1-13; Jud. 6, 1008).

7 Bei Kapitalverbrechen konnte die Stimme eines einzelnen nie zur Verurteilung führen.

Eine Mehrheit von Mindestens zwei Stimmen war gefordert (M Sanh IV 1).
8 Vgl. etwa Luz, 260.



239 Peter Wick

Gott als Richter, in der Mitte begegnet Gott als Empfänger der Gaben und
am Ende tritt er wieder als Richter auf.

Ebenfalls werden dreimal Assoziationen zum Tempel geweckt. In der
Mitte geschieht dies unmissverständlich und exklusiv mit der Erwähnung des

Altars, am Anfang und am Ende impliziter mit einem Hinweis auf das letzte
Gericht (V. 22) beziehungsweise auf den höchsten Richter (V. 25).

Die Zuhörer werden folglich bei jedem der drei Worte an Gott und an
seinen Tempel erinnert. Der Tempel ist in der jüdischen Tradition ein Ort der
Gottesbegegnung, des höchsten menschlichen und des letzten göttlichen
Gerichtes.

Doch mit den Anspielungen auf Gott und seinen Tempel ist der gemeinsame

Nenner dieser Worte noch nicht ausgeschöpft. Die in 4,25 eingeführten
Zuhörer der Bergpredigt - ausser denjenigen aus Jerusalem und Judäa - werden

Jerusalem und den Tempel wohl vor allem zu den Wallfahrtsfesten
besucht und auf diesen Festen ihre Opfer dargebracht haben.9

In der Tora ist den Israeliten die dreimal jährliche Wallfahrt zum Jerusalemer

Tempel geboten (Ex 23,17; 34,23; Dt 16,16). Diese Wallfahrten fanden
am Pessach, am Wochenfest und am Laubhüttenfest statt. In Galiläa wird
wohl nur eine kleine Minderheit dreimal pro Jahr hinaufgezogen sein.10 Doch
frömmere Familien werden einmal pro Jahr eine Wallfahrt gemacht haben.11

Wer nun eine Wallfahrt machte, hatte auch zu opfern, denn man durfte nicht
mit leeren Händen vor dem Herrn erscheinen (Dt 16,16f.).

Es war möglich, als Einzelner nach Jerusalem zu pilgern, doch meistens

zogen Gruppen12 oder sogar ganze Ortschaften hinauf. Die Pilgergruppen
wurden mit grosser Festlichkeit empfangen. Deshalb darf man vermuten,
dass mit diesen Worten bei den Zuhörern noch weitere Assoziationen
geweckt wurden.

Auch wenn das Wort von der Versöhnung mit dem Bruder vor der Opfer-
darbringung sicherlich meint, man solle sich mit dem Bruder so schnell wie
möglich versöhnen, denn die Versöhnung habe erste Priorität, so sind diese

9 Nach den Synoptiker erreicht Jesus Jerusalem in der Vorbereitungswoche des Pes-
sachs, nach Lukas zogen die Eltern Jesu einmal jährlich an Pessach hinauf (2,41), nach
Johannes richtet Jesus seine vielen Besuche in Jerusalem nach dem Wallfahrtskalender
aus (2,13ff; 5,1; 7,1; 10,22; 11;55) und auch Paulus versuchte nach der Apostelgeschichte,
zu Beginn des Wochenfestes in Jerusalem zu sein (20,16). Vgl. S. Safrai, Die Wallfahrt im
Zeitalter des Zweiten Tempels, Neukirchen 1981, 60.

10 Safrai, Wallfahrt, 21.
11 Lk 2,41; Safrai, 37f.
12 Im Neuen Testament zieht Jesus mit seinen Jüngern und seine Eltern mit einer

«Reisegesellschaft» nach Jerusalem und auch Paulus zog meistens mit einer Gruppe hinauf

(z. B. Apg 21,15). Eine Gruppe von Galiläern wird in Lk 13,1 erwähnt. Zu organisierten
Wallfahrten aus der Diaspora, s. Safrai 70f; Wallfahrten in Gruppen und im

Familienverband waren die Regel, s. Safrai 98ff., 121ff.



Die erste Antithese Mt 5,21-26 240

Worte doch nicht nur eine bildliche Übertreibung.13 Sie zeigen sozusagen den
«worst case». Jemand will mit der Darbringung beginnen und erst im letzten
Moment erinnert er sich, dass noch jemand etwas gegen ihn hat, er lässt seine

Opfergabe stehen und versöhnt sich zuerst. Während der Wallfahrtswochen
ist eine solch extreme Situation vorstellbar. Zehntausende befanden sich im
Tempelkomplex14 und häufig auch die eigene Verwandtschaft und Bekanntschaft.

So war es unter Umständen tatsächlich möglich, zum Nächsten
hinzugehen, während man die Gabe im Tempelhof stehen liess.15

Wer in einer grossen Gruppe von einer Ortschaft nach Jerusalem zog, war
auch mit Menschen unterwegs, mit denen er sich nicht verstand oder sogar im
Streit lag16. Selbstverständlich konnten in solchen Reisegruppen leicht
Spannungen auftreten, und Schimpfworte fallen. Doch wer zum Tempel pilgerte,
der pilgerte auch zum höchsten Richter und zum Ort seines Gerichtes (Mt
5,21f.).

Auch das letzte Wort scheint eine Anspielung auf den Wallfahrtskontext
zu sein. Hier ist es sogar leichter vorstellbar, dass man in den Wallfahrtsgruppen

auch mit dem «Gegner» zum «Richter» unterwegs war, als dass ein
Schuldner tatsächlich gemeinsam mit seinem Gläubiger, dem er offensichtlich
etwas schuldete (Mt 5,26), zum Gericht ging, ausser er wäre durch Gewalt
dazu gezwungen. Doch im Text gibt es keinen Hinweis auf Gewalt. Auch die
Aufforderung zum Freundschaftmachen passt weniger in einen gewalttätigen
Kontext als zur Wallfahrt in Gruppen. Dieses Wort warnt denjenigen, für den

Versöhnung nicht Priorität ist, den Tempel zu betreten.17

Somit erscheint Gott als höchster Richter im ersten und im dritten Teil,
wobei der Kontext zum Tempel als Ort des letzten Gerichtes implizit
mitschwingt, während im zweiten Teil explizit auf den Tempel und Gott als
Empfänger der Opfergaben hingewiesen wird. Die für die damalige jüdische
Bevölkerung immens wichtigen Tempelwallfahrten geben als erweiterten
Hintergrund dem Sinn der ganzen Perikope eine zusätzliche Dramatik.

Dieser Spannungsbogen soll nun noch offengelegt werden. In den drei
Teilen steht ein Gefälle der Vergleichsinhalte einer Steigerung der eigentli-

13 Etwa Luz, 259.
14 Zu den Besucherzahlen, s. Safrai, 97.
15 Das allgemeine Anliegen von zwischenmenschlicher Einheit und Versöhnung vor

dem Opfern war gerade im Wallfahrtskontext besonders aktuell. Gott vergibt am Jörn

Kippur alle Sünden ausser diejenigen gegen den Nächsten, die man nicht bereinigt hat (M
Joma 8,9); die Einwohner von Jerusalem durften während den Festen kein Geld für die
Zurverfügungstellung von Nachtlagern nehmen (Safrai, 160f.), und in einem Wallfahrtspsalm

(Ps 133) wird die Einheit der Brüder eindrücklich besungen.
Synagogenvorsteher und Synagogendiener übten in Wallfahrtsgruppen eine

Aufsichtsfunktion aus, denn diejenigen, die von den Wegen der Gemeinschaft abgewichen
waren, durften den Tempel nicht betreten; Safrai 125ff.

17 Schon Ps 24,3-4 verbietet dem ethischen Frevler ausdrücklich die Wallfahrt.



241 Peter Wick

chen Aussagen gegenüber. Die Schwere der casus nimmt ab. Während zuerst
ein Kapitalverbrechen zur Sprache kommt, wird im zweiten Fall eine Frage
betreffs Kultfähigkeit und im dritten nur noch eine privatrechtliche Angelegenheit

behandelt. Doch der eigentliche Aussagegehalt der drei Worte wird
zunehmend intensiviert.

Im ersten Teil weitet Jesus die Geltung des Mordverbots auf den Zorn
eines Menschen auf den anderen aus. Wer seinen Nächsten hasst, hat an ihm
schon Mord begangen. Deshalb soll derjenige auch mit der auf Mord
geforderten Strafe bestraft werden.

Im zweiten Teil kommt es nun zu einer überraschenden Wendung. Es geht
nicht mehr um ein allgemeines Verbot, sondern - durch den Wechsel zur
zweiten Person eingeleitet - um einen konkreten Menschen, gegen den ein
anderer irgend etwas hat. Dieses «etwas Haben gegen einen anderen» wird
sich wohl meistens in irgend einer Form des Zorns ausdrücken. Unerwarteter
Weise kann er nun gegen diesen nicht als Mordzeugen - aufgrund von dessen
mutmasslichem Zorn - auftreten, sondern ist selber nicht würdig, vor Gott zu
kommen. Diese Kultunfähigkeit kann nur überwunden werden, wenn er alles
daran setzt, sich mit seinem Bruder zu versöhnen.

Der dritte Teil verschärft diese Aussage nochmals. Wer nicht alles daran
setzt, sich mit seinem Gegner zu versöhnen, soll überhaupt nicht vor Gott
erscheinen, denn der Höchste ist auch der höchste Richter. Man soll sich hüten,
Gottes Gegenwart aufzusuchen, bevor man sich nicht mit seinen Gegnern
versöhnt hat.

Die ganze Perikope enthält also nicht einen Paragraphen eines neuen
Gesetzes, sondern legt das sechste Gebot in einem Predigtkontext aus. Jesus
fordert die Menschen dazu auf, sich vor Zorn zu hüten als ob Zorn Mord wäre
(V. 21f.). Wäre diese Aufforderung als allgemeine Gesetzesbestimmung zu
verstehen, müsste sie für alle Parteien, sowohl für Kläger als auch Angeklagten

gleich gelten. Doch gerade das ist nicht der Fall. Obwohl jeder sich vor
eigenem Zorn hüten soll, als ob Zorn Mord wäre, darf derjenige, gegen den ein
anderer etwas hat, diesen nicht wegen möglichem Zorn einklagen, sondern
muss alles - auch unabhängig von der Schuldfrage - daran setzten, dass sie
sich versöhnen können. Wenn er das nicht tut, kann er nicht in Gottes Gegenwart

treten (V. 23f.). Ja, es ist sogar äusserst gefährlich für ihn, vor Gott zu
kommen (V. 25f.).

Die erste Antithese bildet also eine dramatisierende Paränese zum sechsten

Gebot, und wird in ihrer Dynamik erst auf dem Hintergrund der zentralen

Stellung des Tempels, der Lebendigkeit des Opferkultes und der tiefen
Verankerung der Wallfahrten bei ihren zeitgenössischen Zuhörern verstan-



Die erste Antithese Mt 5,21-26 242

den. Die Zuhörer könnten durchaus Menschen sein, die nach Jerusalem

pilgern. Die erste Antithese wäre demnach eine Pilgerpredigt.18

Peter Wiek, Basel

18 Ein weiterer Hinweis auf eine solche Gattung findet sich in Sifre Deuteronomium,
Piska 143. Die Aufforderung, nicht mit leeren Händen vor dem Angesicht Gottes zu
erscheinen (Dt 16,16) wird paränetisch mit dem Geben von Almosen verknüpft. Wer zum
Tempel pilgert, soll Almosen geben.


	Die erste Antithese (Mt 5, 21-26) : eine Pilgerpredigt

