Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die erste Antithese (Mt 5, 21-26) : eine Pilgerpredigt
Autor: Wick, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die erste Antithese (Mt 5,21-26): Eine Pilgerpredigt

Die erste der sogenannten Antithesen der Bergpredigt hat immer wieder
exegetische Schwierigkeiten bereitet. Die drei Teile dieser Perikope sind je
fiir sich nicht allzu schwierig zu verstehen, doch ihr innerer Zusammenhang
wurde oft kaum oder gar nicht beachtet oder sogar bestritten.

In dieser Arbeit! soll gezeigt werden, dass die erste Antithese auf dem
Hintergrund des Jerusalemer Tempelkultes und den Wallfahrten verstanden
werden muss. Nur so wird der Sinn dieser Worte wirklich einsichtig und die
sorgféltige Argumentation deutlich, die ihren Klimax in den seltsam anmu-
tenden Versen iiber das Unterwegssein mit dem Gegner erreicht (5,25f.).

Die Perikope besteht aus drei Teilen. Der erste Teil enthélt die eigentliche
Antithese zum Gebot «Du sollst nicht toten» (V. 21f.). Im zweiten Teil geht
es um die Versohnung mit dem Bruder vor einer Opferdarbringung (V. 23f.),
und im dritten Teil um die Verséhnung mit dem Gegner auf dem Weg zum
Gericht (V. 25f.).

Die Auslegung der ganzen Perikope bereitet Miihe. Die einzelnen Teile
sind fiir sich genommen viel einfacher zu verstehen als ihr innerer Zusam-
menhang, auf welchen im Evangelium mindestens strukturell sehr deutlich
durch die gemeinsame Stellung innerhalb der ersten Antitheseperikope ver-
wiesen wird. Die drei Teile scheinen inhaltlich kaum miteinander verbunden
zu sein. Der zweite und der dritte werden oft als Beispiele fiir den ersten be-
trachtet, wobei durch den Dritten das Verstindnis der ganzen Perikope eher
erschwert als vertieft werde.?

Wihrend der erste Teil die Verurteilung eines Kapitalverbrechens thema-
tisiert, ist der Gerichtskontext zwar im letzten Teil gewahrt, obwohl dort nur
eine privatrechtliche Angelegenheit zur Sprache kommt, aber der mittlere
Teil behandelt keine rechtliche, sondern eine kultische Angelegenheit. Die
Bezeichnung von V. 23 - 26 als Beispiele fiir den ersten Teil will auch nicht
recht einleuchten. Schliesslich geht es in V. 21f um die Gleichstellung von
Zorn gegeniiber dem Nichsten mit Mord, in den folgenden Teilen aber nicht
mehr um den eigenen, sondern um den Zorn des anderen, der nicht mit einem

I Diese Arbeit wurde freundlicherweise durch den «Schweizerischen Nationalfonds
zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung» unterstiitzt. Zum Thema vgl. etwa die
Kommentare von D.A. Hagner, Matthew 1-13, WBC, Dallas 1993, 115ff.; U. Luz, Das
Evangelium nach Matthius (Mt 1-7), EKK, Ziirich u. a. 1985, 251ff.; W. F. A. Albright/
C.S. Mann, Matthew, the Anchor Bible, New York 1971, 62 u. a. Kommentare, die auf eine
Auslegung der Perikope als kohdrentes und stringentes Ganzes verzichten.

Vgl. Hagner, 117ff. Die literarkritischen Antworten spiegeln das Dilemma der
inhaltlichen Ebene, so fiihrt etwa Luz die Herkunft der drei Teile auf drei verschiedene
Traditionen zurtick, 251f.



237 Peter Wick

kapitalen Schuldspruch, sondern mit einem Verséhnungsversuch beantwor-
tet werden soll.

Dennoch ist die ganze Perikope durch die Textoberflidche als Einheit de-
klariert. Die Verse 21-26 bilden die erste der sogenannten Antithesen in der
Bergpredigt. Die explizite inhaltliche Klammer ist der zwischenmenschliche
Zorn, der allerdings verschiedene Subjekte hat. Diese fordern je nach Per-
spektive ganz andere Antworten.

Am deutlichsten offenbart das zweite Wort seinen zeitgendssischen Hin-
tergrund. Jesus fordert die Zuhorer zur Versohnung auf, bevor sie eine Gabe
auf dem Altar darbringen. Der einzige Altar steht in Jerusalem. Nur auf ihm
ist ein Darbringen der Gaben méglich. Die Zuhorer — auch in Galilda — wer-
den durch diese Worte in den Tempelhof versetzt und diejenigen, die nicht
aus Jerusalem und Judéa stammen, wahrscheinlich an die Wallfahrtsfeste er-
innert. Juden, die nicht gerade in unmittelbarer Ndhe zum Tempel und zu Je-
rusalem lebten, haben vor allem wihrend den drei grossen Festen — Pessach,
Wochenfest und Laubhiittenfest — ihre Opfer dargebracht®,

Doch auch im ersten Wort scheint Gott und der Jerusalemer Tempel
durch. In V. 22 fiihrt die dreifache Steigerung des Gerichtsortes direkt vor
Gott, den hochsten Richter. In Vers 21 wird mit dem Begriff «Gerichts-
spruch» die von der Tora fiir einen Morder geforderte Verurteilung zum
Tode gemeint sein (vgl. Lev 24,17, Ex 21,12; Num 35,16f.). In V. 22 wird mit
dem gleichen Begriff dasselbe Hinrichtungsurteil gemeint sein, welches ein
lokales Gericht fillen konnte. Diese Gerichte mussten aus je 23 Richter zu-
sammengesetzt sein (M Sanh 1,6).

Da diese Gerichte oft als Synedrium beziehungsweise als Sanhedrin be-
zeichnet wurden, stellt sich nun in der folgenden Steigerung das Problem, was
hier mit Synedrium gemeint ist. Wenn in der dritten und hochsten Steigerung
Gott selber der Richter ist, so darf vermutet werden, dass wegen der Kompa-
ration vom lokalen Gericht zum gottlichen Gericht hier in der Mitte mit Syn-
edrium das «oberste» judische Gericht in Jerusalem gemeint ist, das minde-
stens teilweise unter Mitbeteiligung des Hohenpriesters tagte (M Sanh 1,5).4
Schon in der Tora wird dazu aufgefordert, komplizierte Fille, die die lokalen
Gerichte iiberfordern, in Jerusalem vorzulegen und dariiber urteilen zu lassen
(Dt 17,8-13). Der Tagungsort mindestens eines Jerusalemer Gerichtes war im
Tempelhof. Nach der Mischna befanden sich drei Gerichtshofe inklusive das
oberste Gericht auf dem Tempelberg (M Sanh XI 2).

3S. u. bei Anm. 9.

4So auch Luz, 253. Auch wenn kpicic mit Gerichtsspruch und nicht mit Gericht iiber-
setzt werden sollte, werden solche Urteile nach der Mischna von lokalen Gerichten gefillt.
Deshalb sollte dem Begriff kpioig die lokale Komponente nicht von vorneherein abge-
sprochen werden. Zum Jerusalemer Synedrium unter der Leitung des Hohenpriesters s.
etwa S.J.D. Cohen, From Maccabees to the Mishnah, 1987, 107f.



Die erste Antithese Mt 5,21-26 238

In der dritten Komparation ist Gott der Richter. Er ist es, der den Tempel
nicht als ausschliesslichen, aber doch zum besonderen Ort seiner Gegenwart
auserwihlt hat. Nur er kann zur «Gehenna des Feuers» verurteilen. Der Tem-
pel als Ort der Gottesbegegnung ist mit dem letzten Gericht verkniipft. Der
Herr selber wird beim Tempel in Jerusalem das letzte Gericht halten (Mal
3,1-5; Joel 4,12-17).

Nachdem nun der Tempel, ja Gott selber als Ort der Versohnung und des
Gerichts eingefiihrt ist, wird der Zuhorer auch in den Versen 25f. durch die
Semantik der ganzen Perikope an den Gerichtshof im Tempel und an Gott,
den hochsten Richter erinnert, auch wenn sein Verstandnis nicht exklusiv
darauf festgelegt wird. Einerseits ist der Fall harmloser als die vorhergehen-
den Beispiele. Der Tatbestand ist nicht mehr Mord, sondern eine privatrecht-
liche Angelegenheit. Das Beispiel handelt von der Riickerstattung geschulde-
ter Geldbetrige. Die Strafe, die verhiingt wird, ist nicht Hinrichtung, die auf
Mord ausgesprochen werden muss, sondern Geféngnis.

Der direkte Kontext ist nur schwer zu eruieren, da Schuldhaft weder im
Tanach noch im Talmud belegt ist, und das rémische Recht Gefidngnis als
Strafform ebenfalls ausschliesst.” Es ist auch schwer vorstellbar, dass hier ein
Richter der verhassten romischen Besatzungsmacht als Bild fiir den gottli-
chen Richter gebraucht wird. Die innermatthidische Parallele zum Schalks-
knechtgleichnis zeigt, dass diese Praxis anscheinend von Fiirstenhdusern her
bekannt war (Mt 18,23ff.).® Nach jiidischem Recht miissen drei Richter iiber
privatrechtliche Angelegenheiten entscheiden (M Sanh III 1). Wenn die Ur-
teile von zwei Richtern sich aufheben, entscheidet das Urteil des dritten {iber
die Verurteilung oder Freilassung (M Sanh IV 1: man ladsst 71X "B entschei-
den).” Eventuell ist mit dem Richter in V. 25 derjenige gemeint, dessen Urteil
den Ausschlag gibt. Der theologisch — eschatologische Hintergrund schim-
mert jedoch deutlich durch. Nicht nur zeigt dies das «Amen, ich sage
dir»-Wort,® sondern auch die Parallele zum Schalksknechtgleichnis legt das
nahe, in welcher mit dem rechtsprechenden Konig explizit Gott gemeint 1st
(18,35).

So wird also in allen drei Worten Jesu der Verstehenshorizont der Zuho-
rer auf Gott ausgerichtet. Am Anfang in der dritten Komparation erscheint

3 Judaica 6, M. Elon, Execution (Civil) 1008; nach romischen Recht war eine unbefri-
stete Inhaftierung bis zur Schuldriickerstattung nicht méglich, Judaica, 8, Imprisonment,
Elon, M., 1299,

6 Eine wirkliche Tradition hatte die Schuldhaft in der Gestalt der Schuldsklaverei in
der altorientalischen Umwelt, und beeinflusste von dort her auch immer wieder Israel
(IT Kon 4,1; Jes 50,1; I Sam 22.2; Am 2,6; 8,4-6; Mi 2,1-2; Neh 5,1-13; Jud. 6, 1008).

7 Bei Kapitalverbrechen konnte die Stimme eines einzelnen nie zur Verurteilung fiih-
ren. Eine Mehrheit von Mindestens zwei Stimmen war gefordert (M Sanh IV 1).

8 Vgl. etwa Luz, 260.



239 Peter Wick

Gott als Richter, in der Mitte begegnet Gott als Empfinger der Gaben und
am Ende tritt er wieder als Richter auf.

Ebenfalls werden dreimal Assoziationen zum Tempel geweckt. In der
Mitte geschieht dies unmissverstédndlich und exklusiv mit der Erwdhnung des
Altars, am Anfang und am Ende impliziter mit einem Hinweis auf das letzte
Gericht (V. 22) beziehungsweise auf den hochsten Richter (V. 25).

Die Zuhorer werden folglich bei jedem der drei Worte an Gott und an sei-
nen Tempel erinnert. Der Tempel ist in der jiidischen Tradition ein Ort der
Gottesbegegnung, des hochsten menschlichen und des letzten gottlichen Ge-
richtes.

Doch mit den Anspielungen auf Gott und seinen Tempel ist der gemein-
same Nenner dieser Worte noch nicht ausgeschopft. Die in 4,25 eingefiihrten
Zuhorer der Bergpredigt — ausser denjenigen aus Jerusalem und Judda — wer-
den Jerusalem und den Tempel wohl vor allem zu den Wallfahrtsfesten be-
sucht und auf diesen Festen ihre Opfer dargebracht haben.”

In der Tora ist den Israeliten die dreimal jéhrliche Wallfahrt zum Jerusa-
lemer Tempel geboten (Ex 23,17; 34,23; Dt 16,16). Diese Wallfahrten fanden
am Pessach, am Wochenfest und am Laubhiittenfest statt. In Galilda wird
wohl nur eine kleine Minderheit dreimal pro Jahr hinaufgezogen sein.'” Doch
frommere Familien werden einmal pro Jahr eine Wallfahrt gemacht haben.!!
Wer nun eine Wallfahrt machte, hatte auch zu opfern, denn man durfte nicht
mit leeren Hianden vor dem Herrn erscheinen (Dt 16,16f.).

Es war moglich, als Einzelner nach Jerusalem zu pilgern, doch meistens
zogen Gruppen'? oder sogar ganze Ortschaften hinauf. Die Pilgergruppen
wurden mit grosser Festlichkeit empfangen. Deshalb darf man vermuten,
dass mit diesen Worten bei den Zuhérern noch weitere Assoziationen ge-
weckt wurden.

Auch wenn das Wort von der Verséhnung mit dem Bruder vor der Opfer-
darbringung sicherlich meint, man solle sich mit dem Bruder so schnell wie
moglich versohnen, denn die Versohnung habe erste Prioritét, so sind diese

? Nach den Synoptiker erreicht Jesus Jerusalem in der Vorbereitungswoche des Pes-
sachs, nach Lukas zogen die Eltern Jesu einmal jdhrlich an Pessach hinauf (2,41), nach
Johannes richtet Jesus seine vielen Besuche in Jerusalem nach dem Wallfahrtskalender
aus (2,13ff; 5,1; 7,1; 10,22; 11;55) und auch Paulus versuchte nach der Apostelgeschichte,
zu Beginn des Wochenfestes in Jerusalem zu sein (20,16). Vgl. S. Safrai, Die Wallfahrt im
Zeitalter des Zweiten Tempels, Neukirchen 1981, 60.

10'Safrai, Wallfahrt, 21.

111k 2,41; Safrai, 37t.

2 Im Neuen Testament zieht Jesus mit seinen Jiingern und seine Eltern mit einer
«Reisegesellschaft» nach Jerusalem und auch Paulus zog meistens mit einer Gruppe hin-
auf (z. B. Apg 21,15). Eine Gruppe von Galildern wird in Lk 13,1 erwihnt. Zu organisier-
ten Wallfahrten aus der Diaspora, s. Safrai 70f; Wallfahrten in Gruppen und im
Familienverband waren die Regel, s. Safrai 98ff., 121ff.



Die erste Antithese Mt 5,21-26 240

Worte doch nicht nur eine bildliche I"Jbertreibung_;.13 Sie zeigen sozusagen den
«worst case». Jemand will mit der Darbringung beginnen und erst im letzten
Moment erinnert er sich, dass noch jemand etwas gegen ihn hat, er lédsst seine
Opfergabe stehen und versohnt sich zuerst. Wihrend der Wallfahrtswochen
ist eine solch extreme Situation vorstellbar. Zehntausende befanden sich im
Tempelkomplex]4 und héufig auch die eigene Verwandtschaft und Bekannt-
schaft. So war es unter Umsténden tatsdchlich moglich, zum Néachsten hinzu-
gehen, wihrend man die Gabe im Tempelhof stehen liess. !

Wer in einer grossen Gruppe von einer Ortschaft nach Jerusalem zog, war
auch mit Menschen unterwegs, mit denen er sich nicht verstand oder sogar im
Streit laglf’. Selbstverstindlich konnten in solchen Reisegruppen leicht Span-
nungen auftreten, und Schimpfworte fallen. Doch wer zum Tempel pilgerte,
der pilgerte auch zum hochsten Richter und zum Ort seines Gerichtes (Mt
5,211.).

Auch das letzte Wort scheint eine Anspielung auf den Wallfahrtskontext
zu sein. Hier 1st es sogar leichter vorstellbar, dass man in den Wallfahrtsgrup-
pen auch mit dem «Gegner» zum «Richter» unterwegs war, als dass ein
Schuldner tatsdchlich gemeinsam mit seinem Glidubiger, dem er offensichtlich
etwas schuldete (Mt 5,26), zum Gericht ging, ausser er wire durch Gewalt
dazu gezwungen. Doch im Text gibt es keinen Hinweis auf Gewalt. Auch die
Aufforderung zum Freundschaftmachen passt weniger in einen gewalttétigen
Kontext als zur Wallfahrt in Gruppen. Dieses Wort warnt denjenigen, fiir den
Versohnung nicht Prioritit ist, den Tempel zu betreten.!”

Somit erscheint Gott als héchster Richter im ersten und im dritten Teil,
wobei der Kontext zum Tempel als Ort des letzten Gerichtes implizit mit-
schwingt, wihrend im zweiten Teil explizit auf den Tempel und Gott als Emp-
fanger der Opfergaben hingewiesen wird. Die fiir die damalige jiidische Be-
volkerung immens wichtigen Tempelwallfahrten geben als erweiterten Hin-
tergrund dem Sinn der ganzen Perikope eine zusitzliche Dramatik.

Dieser Spannungsbogen soll nun noch offengelegt werden. In den drei
Teilen steht ein Gefille der Vergleichsinhalte einer Steigerung der eigentli-

13 Etwa Luz, 259.

1474 den Besucherzahlen, s. Safrai, 97.

15 Das allgemeine Anliegen von zwischenmenschlicher Einheit und Versohnung vor
dem Opfern war gerade im Wallfahrtskontext besonders aktuell. Gott vergibt am Jom
Kippur alle Siinden ausser diejenigen gegen den Nichsten, die man nicht bereinigt hat (M
Joma 8.9); die Einwohner von Jerusalem durften wihrend den Festen kein Geld fiir die
Zurverfiigungstellung von Nachtlagern nehmen (Safrai, 160f.), und in einem Wallfahrts-
psalm (Ps 133) wird die Einheit der Briider eindriicklich besungen.

l(’ Synagogenvorsteher und Synagogendiener iibten in Wallfahrtsgruppen eine Auf-
sichtsfunktion aus, denn diejenigen, die von den Wegen der Gemeinschaft abgewichen
waren, durften den Tempel nicht betreten; Safrai 125ff.

17Schon Ps 24,3-4 verbietet dem ethischen Frevler ausdriicklich die Wallfahrt.



241 Peter Wick

chen Aussagen gegeniiber. Die Schwere der casus nimmt ab. Wéahrend zuerst
ein Kapitalverbrechen zur Sprache kommt, wird im zweiten Fall eine Frage
betreffs Kultfihigkeit und im dritten nur noch eine privatrechtliche Angele-
genheit behandelt. Doch der eigentliche Aussagegehalt der drei Worte wird
zunehmend intensiviert.

Im ersten Teil weitet Jesus die Geltung des Mordverbots auf den Zorn ei-
nes Menschen auf den anderen aus. Wer seinen Nichsten hasst, hat an thm
schon Mord begangen. Deshalb soll derjenige auch mit der auf Mord gefor-
derten Strafe bestraft werden.

Im zweiten Teil kommt es nun zu einer iiberraschenden Wendung. Es geht
nicht mehr um ein allgemeines Verbot, sondern — durch den Wechsel zur
zweiten Person eingeleitet — um einen konkreten Menschen, gegen den ein
anderer irgend etwas hat. Dieses «etwas Haben gegen einen anderen» wird
sich wohl meistens in irgend einer Form des Zorns ausdriicken. Unerwarteter
Weise kann er nun gegen diesen nicht als Mordzeugen — aufgrund von dessen
mutmasslichem Zorn — auftreten, sondern ist selber nicht wiirdig, vor Gott zu
kommen. Diese Kultunfdhigkeit kann nur tiberwunden werden, wenn er alles
daran setzt, sich mit seinem Bruder zu versdhnen.

Der dritte Teil verschérft diese Aussage nochmals. Wer nicht alles daran
setzt, sich mit seinem Gegner zu versohnen, soll iiberhaupt nicht vor Gott er-
scheinen, denn der Hochste ist auch der hochste Richter. Man soll sich hiiten,
Gottes Gegenwart aufzusuchen, bevor man sich nicht mit seinen Gegnern
versohnt hat.

Die ganze Perikope enthélt also nicht einen Paragraphen eines neuen Ge-
setzes, sondern legt das sechste Gebot in einem Predigtkontext aus. Jesus for-
dert die Menschen dazu auf, sich vor Zorn zu hiiten als ob Zorn Mord wire
(V. 21f.). Wire diese Aufforderung als allgemeine Gesetzesbestimmung zu
verstehen, misste sie fiir alle Parteien, sowohl fiir Klédger als auch Angeklag-
ten gleich gelten. Doch gerade das ist nicht der Fall. Obwohl jeder sich vor ei-
genem Zorn hiiten soll, als ob Zorn Mord wire, darf derjenige, gegen den ein
anderer etwas hat, diesen nicht wegen moglichem Zorn einklagen, sondern
muss alles — auch unabhingig von der Schuldfrage — daran setzten, dass sie
sich versbhnen konnen. Wenn er das nicht tut, kann er nicht in Gottes Gegen-
wart treten (V. 23f.). Ja, es ist sogar dusserst gefahrlich fiir ihn, vor Gott zu
kommen (V. 25f.).

Die erste Antithese bildet also eine dramatisierende Pardnese zum sech-
sten Gebot, und wird in ithrer Dynamik erst auf dem Hintergrund der zentra-
len Stellung des Tempels, der Lebendigkeit des Opferkultes und der tiefen
Verankerung der Wallfahrten bei ihren zeitgendssischen Zuhorern verstan-



Die erste Antithese Mt 5,21-26 242

den. Die Zuhorer konnten durchaus Menschen sein, die nach Jerusalem pil-
gern. Die erste Antithese wire demnach eine Pilgerpredigt.18

Peter Wick, Basel

18 Ein weiterer Hinweis auf eine solche Gattung findet sich in Sifre Deuteronomium,
Piska 143. Die Aufforderung, nicht mit leeren Hinden vor dem Angesicht Gottes zu
erscheinen (Dt 16,16) wird parinetisch mit dem Geben von Almosen verkniipft. Wer zum
Tempel pilgert, soll Almosen geben.



	Die erste Antithese (Mt 5, 21-26) : eine Pilgerpredigt

