
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Jesus als Vorläufer des Christus : mögliche Hinweise in den Evangelien
auf Elia als den "Typos" Jesu

Autor: Katz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus als Vorläufer des Christus

Mögliche Hinweise in den Evangelien auf Elia als den «Typos»
Jesu

I. Das Problem

Beim jüdischen Sedermahl zum Beginn der Passafeier wird der «Becher
des Profeten Elia» an den leerbleibenden Ehrenplatz am festlich gedeckten
Tisch gestellt: bevor die messianische Erlösung hereinbricht, wird Elia erwartet.1

Bereits die Evangelien spiegeln diese Erwartung des (Wieder-)Kom-
mens Elias wider (Mk 1,2; 9,4; 9,11; Joh 1,21): Elia wird kommen, um den Tag
der Erlösung anzukünden und vorzubereiten. Doch während in der jüdischen
Päsachfeier das Kommen des Elia noch erwartet wird, bezeugt das Neue
Testament: Elia ist schon gekommen (Mk 9,13). Hier öffnet sich ein Zwiespalt
zwischen Juden und Christen: Die einen warten noch auf den Elia redivivus,
wir anderen nicht mehr. Und offensichtlich lehren uns die Evangelien auch,
in welcher seiner verschiedenen möglichen Erscheinungsformen Elia bereits
gekommen ist: in der Gestalt Johannes des Täufers.

Doch genau an diesem Punkt wird im Johannesevangelium Einspruch
erhoben: in 1,21 lehnt Johannes der Täufer es ab, der zu erwartende Elia zu
sein. Diese Aussage könnte zunächst gedeutet werden als Widerspiegelung
einer Auseinandersetzung zwischen Täufergemeinde(n) und johanneischer/n
Christusgemeinde(n) in der zweiten Hälfte des ersten christlichen Jahrhunderts.

Aber m.E. könnte es auch sein, dass sich hier ein sehr altes (Jerusalemer?)

judenchristliches Verständnis des Auftrags Jesu von Nazaret andeutet:

Er ist nicht nur der künftige Christus, auf dessen Erscheinen wir noch warten

(vgl. Eph 4,30 u.a.), sondern auch der bereits gekommene Elia. Oder
umgekehrt gesagt: Der damals zu erwartende Elia ist ein «Typos» Jesu.

Darauf könnte m.E. die Geschichte von der Verklärung Jesu in der mar-
kinischen Fassung hinweisen: Bei dieser Perikope besteht in der Gewichtung
des Elia ein wesentlicher Unterschied zwischen Markus auf der einen sowie
Matthäus und Lukas auf der anderen Seite: Während die beiden letzteren
eindeutig Mose den Vorrang einräumen gegenüber Elia, ist es bei Markus
umgekehrt: Hier «erscheint» (Singular!) als Hauptfigur Elia und bringt Mose
sozusagen mit. Mose steht also - anders als in Mt 17,3 und Lk 9,30 - in Mk 9,4
nicht nur an zweiter Stelle einer Aufzählung, sondern wird nur
«mitgebracht»: «Und Elia (Nominativ) erschien ihnen mit Mose (Dativ), und sie wa-

1 Wieweit die mit Elia zusammenhängenden Gebräuche und Ansichten im Blick auf
die Päsachfeier zeitlich zurückreichen, ist mir nicht bekannt.



226 Paul Katz

ren im Gespräch mit Jesus.» Ob hier ursprünglich (bzw. in einer vormarkini-
schen Quelle für einen Teil des Evangelienstoffes) nur Elia erwähnt war?

In Mt 17,3 ist zwar nach den meisten älteren Textzeugen2 der Singular
«erschien» beibehalten; aber Mose wird hier vor Elia erwähnt, so dass er das

eigentliche Subjekt ist, welchem Elia dann durch ein «und» hinzugefügt wird.
Das Lukasevangelium behält die matthäische Reihenfolge Mose-Elia bei,
gebraucht hingegen von Anfang an den Plural «redeten/erschienen» (9,30f.);
das soll aber wohl keine Abschwächung der von Matthäus bewusst gewollten
Vorrangstellung des Mose bedeuten. Vielmehr hat Lukas vermutlich - in
seiner Sicht konsequent - den aus Mk (bzw. aus einer vormarkinischen,
wahrscheinlich hebräisch verfassten Quelle3) stammenden Singular für einen Fehler

gehalten, welchen er korrigieren wollte.
In dieser durch Markus bezeugten Hervorhebung Elias gegenüber Mose,

welche dann durch Matthäus und Lukas beseitigt wurde, liegt für mich ein
Problem der Verklärungsgeschichte, welches leicht übersehen wird. Ich
vermute4, dass wir hier Spuren einer Glaubensaussage über Jesus aus den
Gemeinden Jerusalems um die Mitte des ersten Jahrhunderts begegnen: Jesus

von Nazaret wird - unter anderem - auch als «Elia redivivus», als der «Bote
des HERRN» nach Maleachi (Kapitel 3) verstanden. Darauf deuten bei Markus

nicht nur die Perikope von der Verklärung, sondern noch drei weitere
Abschnitte hin: 9,11-13; 1,12-13; 1,1-3.

Denn dass es in Mk 9,2-10 auch um die Bedeutung Elias für die Jesusgeschichte

geht, das betont Markus ua dadurch, dass er der Verklärungsperiko-
pe diejenige über «Die Wiederkunft des Elia» (so K.Aland in seiner Synopse;
besser aber dort «de Elia venturo» bzw. «The Coming of Elijah») anfügt -
sofern diese Sätze nicht von Anfang an nur im Zusammenhang der
Verklärungserzählung überliefert wurden.

Auch wenn weitere Einzelheiten eben dieser Perikope Mk 9,11-13 erst
weiter unten (Abschnitt IV) behandelt werden sollen, so möchte ich doch hier

2 Nestle (Novum Testamentum Graece, 17. A.) und Nestle-Aland (Novum Testa-
mentum Graece 26. A.) sowie «The Greek New Testament» (3. A.) bieten den Singular.
Der Plural findet sich in den Handschriften C L W und einigen anderen.

3 Näheres dazu siehe unten bei der Besprechung von Mk 1,12-13
4 Überlieferungsquellen des Markusevangeliums reichen meiner Meinung nach in die

Jerusalemer Gemeinden der Zeit 40-50 n.Chr. zurück, als in einem Teil der Gemeinden die
«Schrift» im Gottesdienst auf Hebräisch, in einem anderen Teil auf Griechisch gelesen
wurde. Zu erschliessende Übersetzungsvorgänge in der Jesus-Überlieferung (ebenso wie
in gottesdienstlichen Formularen) lassen mich vermuten, dass dieser Wechsel zwischen
zwei (bzw. drei) Sprachen sowie die dazugehörige theologische Reflexion und Ausdrucksweise

auch für Vorstufen des Markusevangeliums anzunehmen ist. Vgl. dazu meinen Aufsatz

«Die Bedeutung der christlichen Mahlfeier ...» Deutsches Pfarrerblatt 7/93 330ff., hier
vor allem 331 zu «OTOga xoü xpicruoü. Weiteres dazu, Bedeutung und Vermittlung von
Hebräischkenntnissen zum Verständnis des Neuen Testaments, ZAW 104 (1992) 412-427.



Jesus als Vorläufer des Christus 227

schon auf entscheidende «Korrekturen» des Matthäus gegenüber der
Markusfassung hinweisen: Bei Markus stellt Jesus den Elia venturus bzw. redivi-
vus in engen Zusammenhang mit dem «Menschensohn» (welcherart auch
immer diese Verbindung sei und wie auch immer der Ausdruck «Menschensohn»

im Munde Jesu bei den Synoptikern zu deuten ist). Diese enge Verbindung

löst Matthäus (17,10-13) durch eine Umstellung beider Aussagen auf
und fügt aus eigenem, d.h. als seine Deutung, dem noch hinzu: «Da verstanden

die Jünger, dass er von Johannes dem Täufer zu ihnen geredet hatte»
(17,13). Das klingt ganz so, als ob Matthäus dem (vielleicht naheliegenden?)
Gedanken wehren wolle, dass eine Identität des kommenden Elia mit dem
«Menschensohn» festzustellen sei. Für Lukas bzw. seine Hörer wiederum - so
scheint es wenigstens - gab es diese «Gefahr» einer Ineinssetzung von
kommendem Elia und Menschensohn nicht (mehr). Und die Deutung Johannes
des Täufers als Elia findet sich bei ihm ja bereits in l,16f.+76. Vielleicht darum
hat Lukas auf diese Perikope als «Anhängsel» an die Verklärungsgeschichte
verzichtet.

Wir aber sind durch die matthäischen Korrekturen neugierig geworden
und fragen nun erst recht: Was hat es mit der bei Markus noch erkennbaren
Verquickung von Elia redivivus auf der einen und Menschensohn/(Jesus) auf
der anderen Seite auf sich? D.h.: sollte hier etwa der göttliche Auftrag für den
Elia venturus (wenigstens teilweise) verquickt sein mit demjenigen für Jesus

von Nazaret?

II. Die Perikope von der «Versuchung» Jesu - ein Hinweis auf Elia?

Wenigstens ebenso gravierend wie in der Verklärungsgeschichte ist im
Blick auf unser Thema der Unterschied zwischen Markus auf der einen und
Matthäus bzw. Lukas auf der anderen Seite in der Erzählung von der «Versuchung»

Jesu (Mk 1,12-13; Mt 4,1-11; Lk 4,1-13). Zwar werden in allen drei
Fassungen des Berichtes weder Elia noch Mose mit Namen genannt, doch
jeder Bibelleser bzw. -hörer weiss natürlich, dass Jesu vierzig Tage in der
Einsamkeit (Mk 1,12; Mt 4,2; Lk 4,2) auf Mose oder auf Elia (oder auf beide?)
hinweisen.

Dabei ist zu bedenken, dass die «Versuchungs»-Perikope, als welche sie
bei Matthäus und bei Lukas ohne Zweifel verstanden werden soll, bei Markus
das gerade nicht ist, sondern eine «Wüstenzeit»- oder «Einsamkeits»-Periko-
pe (wenn man einmal nur von den äusseren Umständen ausgeht). Im Unterschied

zu Mt 4,1 und Lk 4,lf. beabsichtigt die Führung des Geistes nach Mk
1,12 «nur», dass Jesus in der Wüste ist («warf ihn hinaus in die Eremos», in
das Eremitendasein). Erst in V.13 wird dann die Tätigkeit bzw. Befindlichkeit
Jesu in dieser Eremos näher erläutert: l.Er war in der Wüste; 2.Er wurde
versucht von dem Satan; 3.Er war bei den wilden Tieren; 4.Die Engel bedienten



228 Paul Katz

Ihn. Zwar ist die zweite dieser vier Aussagen in die Form des Partizips
Präsens gefasst (7T8ipaÇÔ|i£VOÇ) und dadurch an die erste näher angeschlossen
als die Aussagen drei und vier; aber es ist doch deutlich, dass diese Aussage
bei Markus längst nicht dasselbe Gewicht hat wie bei Matthäus bzw. Lukas.
Daher meine ich, daß man bei Mk l,12f. weniger von einer «Versuchung» als

vielmehr von einem «Warten in der Einsamkeit» o.ä. reden sollte.
Genau hier wird nun der grundlegende Unterschied der Markuserzählung

zu ihrer Matthäus- bzw. Lukaswiedergabe sichtbar: bei Markus wird Jesus
während seines vierzigtägigen Wartens in der Wüste durch Engel/Boten mit
Speise (und Trank?) versorgt (das bedeutet hier ôtaK0V8(0= «dienen,
bedienen»), während er nach Matthäus diese vierzig Tage über fastete bzw. nach
Lukas nichts ass (anders als bei Mose Dt 9,9+18 wird hier offensichtlich an
«trank kein Wasser» nicht gedacht). Wie könnte es zu dieser einschneidenden,

die ursprüngliche Aussage in ihr Gegenteil verkehrenden «Korrektur»
des Matthäus (und des Lukas) am Markustext gekommen sein? Und was hat
sie zu bedeuten?

Die einzige schlüssige Erklärung, welche meiner bisherigen Kenntnis nach
als Antwort auf diese synoptische Frage angeboten wird, habe ich bei Edwin
A. Abbot5 gefunden: Matthäus und Lukas hatten nicht nur eine Art «Urmar-
kus» als Quelle zur Verfügung, sondern auch dessen hebräisch verfasste Vorlage.

Dort aber war an dieser Stelle zu lesen CU3 iTiTI- [wehaja bazijim].
Markus übersetzte das wörtlich mit Kai r]v pexà tcöv Grjpicov - «und er war
bei den (wilden) Tieren (der Wüste)». Soweit zunächst E.A.Abbot. Vermutlich

ist dieser Satz eine Anspielung auf Ps 72,9: "H UHD" "HS1? - [lefanaw
jichreou zijim] - «vor ihm (dem Friedensfürsten) sollen niederknieen (wilde)
Tiere der Wüste/Bewohner der Wüste». In der christlichen Tradition gilt dieser

Psalm als Messiaspsalm Introitus am ersten Sonntag nach dem
Erscheinungsfest); allerdings ist mir unbekannt, wie weit diese Tradition zeitlich
zurückreicht. Auch für die rabbinische Tradition bietet dieser Psalm 72 messia-
nische Anklänge: aus Vers 17 entnahm man einen der drei Namen des Messias,

nämlich den Namen «Jinnom» (Bab.Talmud, Traktat Sanhédrin 98b). Ob
Markus von daher mit diesem Sätzchen aus 1,13 einen messianischen Hinweis
geben will oder ob diese Anspielung ganz zufällig ist, muss m.E. jedoch offen
bleiben.

Nun aber wieder zurück zur Erklärung der Diskrepanz zwischen Markus
auf der einen und Matthäus bzw. Lukas auf der anderen Seite (der Diskrepanz

also zwischen Versorgtwerden und Fasten) durch Abbot: Offensichtlich
lasen Matthäus bzw. Lukas in ihrer hebräisch geschriebenen vormarkinischen
Quelle statt des Jod im defektiv geschriebenen «zijim» ein Waw6, also «zwm».

5 Edwin A. Abbot, Diatessarica, 8 Bde, London 1897-1910; hier vor allem Bd. II: The
Corrections of Mark, 70.



Jesus als Vorläufer des Christus 229

Das Sätzchen lautete dann für sie ITm - «wehaja bazom» - «und er war
am (beim) Fasten». Diese von ihnen angenommene Lesart brachten sie in
ihre (erweiterte) Fassung der Versuchungsgeschichte ein. Soweit die Erläuterung

von E.A.Abbot. Ich füge als weitere Begründung für diese Erklärung
der genannten Diskrepanz hinzu: vielleicht erkannten sie die versteckte
Anspielung auf Ps 72 nicht. Jedenfalls aber passte ihnen die Vorstellung vom
fastenden Jesus besser in ihr theologisches Konzept als die von einem, welcher
die Wüstenzeit (Wartezeit/Vorbereitungszeit) über durch Gottes Boten mit
Speise versorgt wird.

Dieses Fasten Jesu während der vierzig Tage in der Einsamkeit (Mt 4,2
bzw. Lk 4,2f.) hat sein Urbild in der Überlieferung von Mose am Berg Sinai,
wie er dort zweimal «vierzig Tage und vierzig Nächte» auf dem Berg weilte
und fastete (Ex 24,18; 34,28; Dt 9,9; 9,18), während er von Gott unterwiesen
wurde bzw. eben die «Weisung» empfing. Matthäus und Lukas wollen «Mose
als Typos Jesu»7 zeigen. Dazu müssen sie nicht eigens seinen Namen nennen;
die Anspielung auf die vierzig Tage in der Bergeinsamkeit und beim Fasten

genügt.
Anders dagegen sieht die Zeit des Wartens vor dem grossen Auftritt für

Elia aus: sowohl am Bach Krit als auch für den vierzigtägigen Wüstenmarsch
zum Horeb wird er von Gottes Boten (Raben und der «Engel des HERRN»)
mit Speise versorgt (I Kön 17,4+6; 19,5+7). Ganz offensichtlich spielt Markus
hierauf an (vgl. auch das Verzeichnis von Anspielungen zu I Kön 19,5ff. in
Nestle-Aland A.2: 750) - hier jedoch nur auf Mt 4,11 merkwürdigerweise
aber nicht auf den Ursprung dieser Aussage in Mk 1,13 bezogen). Für mich
ist erkennbar, dass Markus mit dem Zitat von den vierzig Tagen - da Mose
durch das Nichtfasten Jesu für ihn nicht infrage kommt - auf Elia hinweisen,
ja uns Elia als den Typos Jesu vor Augen halten will: Jesus ist von Gott mit
der Aufgabe des Elia venturus betraut worden.

III. In Mk 1,2 wird mit Mal 3 aufJesus hingewiesen

Das Ergebnis des obigen Abschnittes erscheint mir umso schlüssiger, als

Markus wenige Zeilen vorher es bereits direkt ausgesprochen hat, dass Elia
als Typos Jesu zu gelten habe bzw. dass Jesus als Elia venturus/redivivus
anzusehen sei: Mk 1,1-2 (3). Denn koiBcdç yéypa7tTai «wie geschrieben
steht» bezieht sich im Neuen Testament stets auf die vorher gemachte Aussa-

6 In den Handschriften jener Zeit sind die Buchstaben Jud und Waw leicht zu verwechseln.

Oft lässt nur der Zusammenhang eine eindeutige Entscheidung zu - vgl. Fotografien
von Handschriften aus Qumran.

7 So H. Frankemölle, Mose in Deutungen des Neuen Testamentes, Kirche und Israel 1/

1994, 70-86, hier vor allem 76.



230 Paul Katz

ge bzw. gegebene Darstellung: sie soll durch den Hinweis auf die Schrift
bestätigt bzw. erläutert werden (so etwa Mt 26,24; Mk 9,13; Lk 1,70; 2,23; Joh
1,23; 6,31; Apg 7,42; 15,15; Rom 1,17; 4,17; I Kor 1,31 u.a.m.). Es gibt im Neuen

Testament keinen einzigen auf die Schrift hinweisenden Satz, welcher mit
Ka0CûÇ beginnt und welcher darnach erst die Tatsache nennt, für welche der
«Schriftbeweis» angeführt wird. Auch in der Septuaginta ist Entsprechendes
festzustellen: ein Satz beginnt nicht mit Ka0d)Ç, wenn eine früher gemachte
Aussage usw zitiert wird. Daher findet sich in dem von R.Stier 1855

herausgegebenen viersprachigen Neuen Testament8 sowohl im griechischen Text als
auch in dem der Vulgata, in dem der Lutherbibel und in dem der englischen
Standard Version nach Mk 1,3 jeweils ein Absatz und beginnt dann mit Mk
1,4 ein neuer Abschnitt (was ja auch durch das éyéveto - «und es geschah/
war» gefordert wird9). Am deutlichsten ist meiner Meinung nach Hans Bruns
in seiner Übertragung des Neuen Testaments10 ins Deutsche dem griechischen

Wortlaut gerecht geworden: er gibt Mk 1,1-3 als eigenem Absatz die
erklärende Überschrift «Was das alte Testament über Jesus sagte».

Wenn man die Art der Zitierung der beiden Schriftstellen in Mk 1,2+3
miteinander vergleicht, so fällt auf, dass zwar in Vers 3 Jes 40,3 (mit Ausnahme

des letzten Wörtchens) genau nach der Septuaginta angeführt wird,
jedoch Mal 3,1 in Vers 2 nicht. Hier hat der Evangelist bzw. sein Gewährsmann
offensichtlich eine eigene Übersetzung aus dem hebräischen Urtext (von
welchem der Text der Septuaginta erheblich abweicht) gefertigt11. Dabei ist
allerdings die Umwandlung des Personalpronomens aus der ersten Person in
die zweite Person («vor dir», «deinen Weg») gesondert zu erklären12.

Die in Mk 1,2 vorgenommene Zitierung von Mal 3,1 meint natürlich
entsprechend dem damaligen Gebrauch von Schriftzitaten nicht nur diesen
einzelnen Satz, sondern den ganzen Zusammenhang (in diesem Fall von Kapitel
3)13. Vor allem haben wir die beinahe gleichlautend beginnenden letzten Ver-

8 R. Stier, Novum Testamentum Tetraglotton, Zürich 1981 (Nachdruck der Ausgabe
von 1858).

9 Beinahe immer ist allerdings das eyeve-uo von einer Konjunktion (Kai/yàp/ôf|/r6i:e)
begleitet (entsprechend hebräischem mm bzw. TPI). Aber sowohl in Lk 1,5 als auch in Joh
1,6 (d.h. jeweils an der Mk 1,4 entsprechenden Stelle) findet sich als Beginn eines neuen
Abschnittes wie in Mk 1,4 das Èyévexo ohne Zusatz.

10 H. Bruns, Das Neue Testament neu übertragen mit neuen Überschriften, Giessen/
Basel 1959.

11 Eine andere zur Erklärung dieses Tatbestands mögliche Hypothese (welcher ich
mich allerdings nicht anschliessen kann) besagt, dass es ausser der uns bekannten Septuaginta

und den anderen überlieferten antiken Übertragungen des Tanach ins Griechische
noch andere griechische Übersetzungen der Bibel gegeben haben könnte (so D. Tabacho-
witz, Die Septuaginta und das Neue Testament, 1956, 30f.). Einer solchen - uns verloren
gegangenen - Übersetzung könnte Markus Mal 3,1 so entnommen haben, wie wir das jetzt
in Mk 1,2 jetzt lesen.



Jesus als Vorläufer des Christus 231

se von Mal 3 mitzuhören: «Siehe, ich will meinen Boten senden, der vor mir
her den Weg bereiten soll. Und bald wird kommen zu seinem Tempel der
Herr, den ihr sucht; und der Engel (Bote) des Bundes, den ihr begehrt, siehe,
er kommt! spricht der HERR Zebaot. - Siehe, ich will euch senden den
Profeten Elia, ehe der grosse und schreckliche Tag des HERRN kommt. Der soll
das Herz der Väter bekehren zu den Söhnen und das Herz der Söhne zu den
Vätern, auf dass ich nicht komme und das Erdreich mit dem Bann schlage.»
(Mal 3,l+23f.)

Noch in anderen Perikopen der synoptischen Evangelien wird aus Mal
3,l+23f. zitiert: Mt 11,10 bzw. Lk 7,27 wobei jedoch der «Bote» ausdrücklich
mit Johannes dem Täufer ineinsgesetzt wird. In Mt 11,14 (ohne Lukasparallele!)

ist noch einmal hinzugefügt: «Johannes der Täufer ist Elia!» Lukas
bringt darüberhinaus bzw. stattdessen als Sondergut in seiner Geburtsgeschichte

des Täufers in den beiden eingangs bereits genannten Versen
(1,(16+)17 sowie 1,76) den Hinweis auf Mal 3 und zugleich die Erklärung:
Johannes ist dieser Elia/Bote des HERRN.

Matthäus (zu 17,10f. siehe im nächsten Abschnitt) und Lukas sprechen
also wiederholt das aus, was uns von daher durch unsere christliche Sozialisation

ganz selbstverständlich zu sein scheint: Johannes der Täufer ist der
wiederkehrende Elia gewesen. - Markus aber, ebenso wie der Evangelist Johannes,

sagt es uns anders. Das wird zusätzlich deutlich in der bis jetzt noch
zurückgestellten Perikope Mk 9,11-13, besonders im Vergleich mit der
Matthäusparallele 17,10-13.

12 Es könnte ja sein, dass der Verfasser des Ursprungs dieser Perikope seine hebräische

Bibel bzw. die für die Messiaserwartung einschlägigen Stellen so gut im Kopf hatte
(bzw. zu haben meinte), dass er eben nicht eigens in der Zwölfprofetenrolle nachsah,
sondern Mal 3,1 aus dem Gedächtnis übersetzte. Dabei floss ihm unbemerkt zweimal die
zweite Person unter, weil er das zu sagen im Sinn hatte. Es ist aber auch denkbar, dass
diese Ersetzung der ersten durch die zweite Person mit Absicht geschah: Mk 1,1 stellt
Jesus ja in zweierlei Funktion dar: Einmal ist er der Bringer/Verkünder des Evangeliums
(wie in l,14f.), zum andern aber wird er bereits hier - in Vorwegnahme des Osterereignis-
ses - als der künftige Christus bezeichnet und bekannt (vgl. das zu Mk 8,28f. am Schluss
dieses Aufsatzes Gesagte): dann würde der Wechsel der grammatischen Person etwa
bedeuten: Gott spricht den noch zu erwartenden, dem Hörer/Leser des Evangeliums
bereits bekannten Messias an und weist (ihn) auf die Aufgabe des vorösterlichen Jesus
hin. - Im übrigen könnten m.E. die offensichtlich verschiedenen Übersetzungswege der
beiden Schriftstellen vom Hebräischen zum Griechischen darauf hinweisen, dass die beiden

Zitate in Mk 1,2-3 zu verschiedenen Zeiten bzw. von verschiedenen Quellschichten
des Markus her in das Evangelium aufgenommen wurden.

13 Ähnlich verhält es sich meiner Meinung nach auch mit dem anderen Zitat, mit Jes
40,3: auch hier ist der ganze Zusammenhang mitgemeint, denn der «Prediger» («Qore») ist
ja zugleich der «Knecht des HERRN». Dieser aber spielt in der urchristlichen Christologie
eine nicht zu unterschätzende Rolle (vgl. den in A.4 genannten Aufsatz zur christlichen
Mahlfeier, 331, zu Jes 40-55).



232 Paul Katz

IV. Leidender Gottesknecht und leidender Elia

Bei diesem «Nachgespräch» zur «Verklärung Jesu» springen einem beim
synoptischen Vergleich von vornherein zwei Dinge ins Auge, welche oben
(siehe Abschnitt I) bereits Erwähnung fanden, hier aber noch einmal bedacht
werden sollen. Zum einen: Lukas hat die ganze Erörterung ersatzlos gestrichen.

Zum andern: Matthäus hat die markinischen Sätze 12bf. umgestellt und
von sich aus hinzugefügt: «Daraufhin verstanden die Jünger, dass er ihnen
etwas über Johannes den Täufer mitgeteilt hatte» (17,13). Sie hätten es - wie
eingangs schon gesagt - offensichtlich auch anders verstehen können: dass

nämlich der Menschensohn die Rolle des wiederkehrenden Elia auszufüllen
habe.

Aber genau in diesem von Matthäus abgelehnten Sinn ist es bei Markus
wohl gemeint. Das ist meiner Meinung nach der Reihenfolge und dem Inhalt
der in Mk 9,12f. gemachten Aussagen zu entnehmen:

- Der mit dem wiederkehrenden Elia gemeinte Profet/Bote Gottes wird
zuvor (d.h. vor der Auferweckung der Toten) kommen.

- Dieser Bote Gottes soll kommen, um «alles» wiederherzustellen (zurückzuführen

zu Gott).
- Aber wie verträgt sich diese (schöne und dankenswerte) Aufgabe damit,
dass von diesem «Menschensohn» zugleich geschrieben steht, dass er vieles
erdulden und verächtlich behandelt werden wird? (Ist das nicht ein
Widerspruch?)

- Die Schrift widerspricht sich nicht; achtet gut auf das, was über Elia
geschrieben steht, als er damals kam: er war nicht einfach ein strahlender
Siegesheld, sondern vielmehr auch «ihrer» (d.h. der Machthabenden) Willkür
preisgegeben.

Die komplexe Frage nach der Gestalt des «Menschensohnes», der hier
leidet und verachtet (aber nicht wie anderwärts auch umgebracht) wird, lasse ich
jetzt bewusst beiseite. Denn das ergäbe eine eigene, umfangreiche Untersuchung.

Vor allem müsste man dazu neben den Synoptikern auch das

Johannesevangelium hören, in dessen (Jerusalemer?/judäischen?) Quellschicht(en)
ja vielleicht die Ursprünge der neutestamentlichen Aussagen vom
«Menschensohn» verborgen liegen14. Wir können, denke ich, für unsere Fragestellung

davon ausgehen, dass in der vorliegenden Endfassung des Markusevangeliums

mit dem Ausdruck «Menschensohn» Jesus selbst gemeint ist. Dann
aber haben wir in der in Mk 9,12f. durchgeführten Gleichsetzung des leiden-

14 O. Cullmann wies uns in Seminaren und Vorlesungen wiederholt darauf hin, dass
das hier zu beobachtende Spielen mit Mehrfachbedeutungen sowie mit Übersetzungen
und Lehnübersetzungen zwischen dem Hebräischen, Aramäischen und Griechischen
besonders in johanneischen Überlieferungen festzustellen ist (vgl. Lamm Gottes / Knecht
Gottes / Sohn Gottes).



Jesus als Vorläufer des Christus 233

den Menschensohnes mit dem (damals) menschlicher Willkür preisgegebenen

Elia eben die Gleichsetzung Jesu mit dem Elia venturus vor uns. Hier
begegnet uns also ein weiteres Mal im Markusevangelium die Botschaft: Jesus

erfüllt nach Gottes Willen die Aufgabe, welche nach Mal 3 dem «Boten des

HERRN», dem zu erwartenden Elia, zukommt.
Ganz anders hört sich nun aber in der Matthäusfassung des «Nachgesprächs»

die Antwort Jesu auf die Jüngerfrage nach dem wiederkehrenden
Elia an: durch eine Umstellung, zwei Weglassungen und drei Hinzufügungen
gewinnt das Ganze einen anderen Sinn. Durch die Umstellung der markini-
schen Sätze in Vers 12bf. wird das künftige Leiden des Menschensohnes zur
Nachbildung des Leidens des bereits wiedergekommenen Elia - das ist ja
nach Darstellung des Matthäus Johannes der Täufer. Denselben Effekt der
Gleichsetzung des Täufers mit Elia hat - wie oben bereits gezeigt - die
Hinzufügung von Mt 17,13, ebenso (im Zusammenhang mit der Umstellung) das

hinzugefügte «schon» in Mt 17,12a, sowie die Hinzufügung von «durch sie» in
Mt 17,12b. Durch diese dritte Hinzufügung soll ja klargemacht werden, dass

diejenigen, welche das Leiden des bereits gekommenen Elia redivivus verursacht

haben, in etwa dieselben seien, welche das Leiden des Menschensohnes
verursachen werden. Dasselbe Verständnis bewirken die beiden Weglassungen

bei Matthäus: Das «wie über ihn geschrieben steht» musste entfallen, weil
es ja schlecht auf Leiden (und Hinrichtung) Johannes des Täufers anzuwenden

ist. Auch dass Matthäus das zweite 7tpü)TOV «zuerst»/«zuvor» des Markus

(9,12a) weggelassen hat, ergibt sich meines Erachtens aus seiner Ansicht
und Absicht: Dieses Kommen des Elia redivivus steht für ihn nicht mehr
bevor, ist auch nicht mehr im Gange, sondern ist bereits geschehen, ja
abgeschlossen (Mt 14,10). Matthäus hat entweder erkannt, dass im Markustext
noch die (frühere) Auffassung von Jesus als dem Boten des HERRN/E/m
redivivus nach Mal 3 vertreten wird, und wollte das bewusst ändern, oder aber
er war der Meinung, dass der Markustext zu einem solchen «Missverständnis»
führen könnte, und wollte das so gut wie möglich ausschliessen.

V. Wieweit ist Jesus auch als «Bote des HERRN» nach Mal 3 zu verstehen?

Bei vier Markusperikopen (Mk 1,1-3; 1,12-13; 9,2-10; 9,11-13) zeigt sich
also, dass sie vermutlich einen Hinweis darauf enthalten, dass Jesu Aufgabe vor
seiner Auferweckung in bestimmten (judenchristlichen? hebräischsprachigen?)

Kreisen (der Jerusalemer «Urgemeinden»?) auch verstanden wurde als

die des wiederkehrenden Elia. Matthäus und Lukas hingegen (je nach Auslegung

auch Mk 8,28f. - siehe im Folgenden) lehnen dieses Verständnis des

Auftrages Jesu ab. Dieses letztere Zeugnis der Schrift ist uns von der Tradition

her vertraut, aber das erstere sollten wir auch hören und bedenken. Denn



234 Paul Katz

es könnte zum besseren Verständnis der Person und der Botschaft Jesu helfen,

zumal auch das Johannesevangelium in diese Richtung weist:
Nach Joh 1,21 wird Johannes der Täufer direkt gefragt, ob er der Elia ven-

turus sei. Er lehnt dies strikt ab - ganz im Gegensatz zu den bei Matthäus
(11,14; 17,10-13) und Lukas (7,27) überlieferten «Worten Jesu». Gewiss kann
diese strikte Ablehnung der Gleichsetzung des Täufers mit Elia auch mit
Diskussionen zwischen johanneischer Gemeinde und Täufergemeinde(n) zu tun
haben. Aber es sieht doch so aus, als ob hier (auch?) die Ansichten des
Matthäus und Lukas bzw. der mit ihrem jeweiligen Evangelium gemeinten
Gemeinden in ihrem «falschen» Verständnis des Täufers bzw. der Funktion des
Elia korrigiert werde sollen. Dabei ist es eben das Zeugnis des Täufers selbst,
welches die Eliafrage mit «nein» beantwortet, also die Aussage des «Zeugen»
par excellence im ersten Kapitel des Johannesevangeliums (vgl. die Verse
6ff.; 15ff.; 19ff.; 29ff.; 32ff.). Allerdings sucht man bei Johannes vergeblich nun
auch eine positive Aussage über die Aufgabe des Elia venturus bzw. über die
Aufgabe Jesu als des Ankündigers der Gottesherrschaft bzw. der noch
ausstehenden Erlösung. Dieses Manko hängt m.E. damit zusammen, dass von der
eschatologischen Verkündigung Jesu und der Erwartung des noch ausstehenden

Kommens («Parusie») des Messias im Johannesevangelium nur (noch)
sehr wenig vorhanden ist.

Was aber die «negative» Aussage über Elia betrifft («Johannes der Täufer
war es nicht»), so steht - wie auch sonst noch in Überlieferungen und Aussagen

über Jesus15- Markus näher bei Johannes als bei Matthäus und Lukas.
Nur dass eben Markus bei seiner anderen Akzentuierung der Botschaft Jesu

(vgl. l,14f.) vor allem die «positive» Aussage in denVordergrund stellt: Jesus
ist dieser nach Mal 3 zu erwartende Elia (gewesen). Zur Ausrichtung dieser
Botschaft gehört dann nicht nur die Aussage, welche in Mk 6,15 (Lk 9,8) von
etlichen (ein Drittel derer, welche sich dazu äusserten?) gemacht wurde «Jesus

ist Elia» bzw. «Mit Jesus ist Elia erschienen». Es gehört dazu auch, dass in
der Verklärungsgeschichte eben nicht nur Elia als Hauptperson erscheint,
sondern darüber hinaus noch Mose mitgebracht wird - entsprechend dem
Hinweis Mal 3,22. Auch die in Mk 15,35 - bewusst oder aus Unverständnis
des Betreffenden heraus - gemachte «Falschaussage» ist hier noch zu bedenken.16

Der bisher dargelegten Bezeugung des Markusevangeliums «Jesus ist der
Elia, welcher vor dem Jüngsten Tag zu erwarten ist» scheint nun allerdings
Mk 8,28f. zu widersprechen: «...einige sagen, du seist Elia;... Und er fragte sie:

15 Ich denke hier vor allem an den eigenartigen Gebrauch von «Kai eùGùç» im Sinn des

hebräischen wehinne «und siehe», welcher gerade in diesen beiden Evangelien zu
beobachten ist. Aber auch in der Passionsüberlieferung sind solche Beziehungen zu finden -
vgl. die Untersuchung zu letzterem von T. A. Mohr. Markus- und Johannespassion. Zürich
1982.



Jesus als Vorläufer des Christus 235

Ihr aber, wer sagt ihr, dass ich sei? Da antwortete Petrus und sprach zu ihm:
Du bist der Christus!» M.E. wirkt hier das nachösterliche Verständnis Jesu
zurück in das vorösterliche Geschehen hinein: Mit der Auferweckung hat
Gott Jesus nach der dann gewonnenen Überzeugung seiner Jünger zum künftigen

Christus bestimmt/eingesetzt17. Aber wenn wir hier dieses Bekenntnis
«Du bist der (künftig kommende) Messias» eben als - im Zusammenhang des

Evangeliums zeitlich vorweggenommene - Aussage über den auferweckten
Jesus nach Ostern verstehen,18 dann hat daneben durchaus noch Platz die
Glaubensaussage der besprochenen vier Markusperikopen, dass zuvor Jesus

für uns nach Mal 3 eben der ist, welcher die Tage des Heils ankündigt und so

zur Vorbereitung des Tages der Erlösung auffordert und beiträgt.
Damit wird zwar bei uns Christen weiterhin der für Elia freigehaltene

Platz bei der Seder- d.h. Osterfeier Israels als unnötig angesehen werden.
Aber was mit diesem Brauch gemeint ist - die Erwartung der Erlösung, der
Tage des Messias, ja des Erlösers selbst -, das können wir bejahen und in
unsere Osterfeier übernehmen. Denn wir verstehen in urchristlicher Weise nach
Mk 1,3 die Stimme Jesu auch als die eines «Rufers» Gottes: «In der Wüste
bereitet den Weg des HERRN.»

Paul Katz, Weil am Rhein

16 Diese Aussage wird in V. 36 ins Spöttische/Verhöhnende verkehrt, ist aber ursprünglich
wohl nicht so gemeint. Vielmehr soll doch offensichtlich durch den Evangelisten das

Unverständnis dessen angeprangert werden, welcher nicht erkennt, dass mit dem Erscheinen

Jesu von Nazaret «das Reich Gottes nahegekommen ist», dass also Jesus der Elia ist,
der hier irrtümlicherweise erst noch erwartet wird.

17 So ja auch Rom 1,4 in einer von Paulus vermutlich in Jerusalem übernommenen
vorpaulinischen Überlieferung.

18 Vgl. das Entsprechende zu Mk 1,1 in A.10.


	Jesus als Vorläufer des Christus : mögliche Hinweise in den Evangelien auf Elia als den "Typos" Jesu

