
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 3

Artikel: Jeremia und die Völker : politische Prophetie in der Zeit der
babylonischen Bedrohung (7./6. Jh. v. Chr.)

Autor: Huwyler, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 52 1996 Heft 3

Jeremia und die Völker

Politische Prophétie in der Zeit der babylonischen Bedrohung
(7./6. Jh. v. Chr.)1

Im Verlaufe des Jahres 594 v. Chr. kommt es in Jerusalem, am Hofe Ze-
dekias, des letzten Königs von Juda, zu einem aufsehenerregenden Zwischenfall.

Dort haben sich zu jenem Zeitpunkt Diplomaten aus den Nachbarstaaten
versammelt; es ist die Rede von Vertretern aus dem südlichen Edom, dem
östlichen Moab, dem nordöstlichen Ammon und den weiter nördlich gelegenen

phönizischen Städten Tyrus und Sidon. Der Zweck des Treffens ist im
erhaltenen Dokument nicht explizit genannt, jedoch unschwer zu rekonstruieren:

Es geht darum, über eine Koalition gegen den gemeinsamen Feind
Babylon zu verhandeln, der Teile Syrien-Palästinas bereits unterworfen und
tributpflichtig gemacht hat und an dessen Absicht, den noch ausstehenden Rest
dem babylonischen Weltreich einzugliedern, nicht zu zweifeln ist.

Die Lage ist kritisch. In einer historischen Schlacht hatten die babylonischen

Armeen gut zehn Jahre zuvor, 605, bei Karkemisch am Euphrat in
Nordsyrien die Ägypter vernichtend geschlagen und damit das Tor in Richtung

Palästina aufgestossen. Zwar war es noch nicht unmittelbar zu grösseren
Eroberungen gekommen, aber gelegentliche Feldzüge der Babylonier in
südlicher Richtung Hessen keinen Zweifel daran, woher der Wind wehte, und in
den kommenden Jahren wurden Damaskus, Tyrus, Sidon, die philistäischen
Städte und auch Jerusalem erobert oder sie ergaben sich und wurden zu
Vasallen Babylons. Die weitere Entwicklung war leicht vorauszusehen: Nebu-
kadnezars Armeen würden das Ostjordanland genauso siegreich durchziehen
wie den Westen und das bereits einmal gefährlich verwundete Ägypten end-

'
Promotionsvorlersung, gehalten auf Einladung der Theologischen Fakultät am 2.

Februar 1996 an der Universität Basel. Der Text des Vortrags wurde nicht verändert. Die
Dissertation, in deren Fragestellung und Ergebnisse er einführt, erscheint in der Reihe
FAT - voraussichtlich 1997.



194 Beat Huwyler

gültig, diesmal im eigenen Territorium, schlagen - vorausgesetzt, es gelingt
nicht, diesem Vormarsch einen Riegel vorzuschieben. Wie anders als durch
eine geschlossene und starke Koalition sollten die Babylonier aufgehalten
werden?

Wie lange das Gipfeltreffen bereits im Gange war, wissen wir nicht. Jedenfalls

- und auf dieses Ereignis kommt es nun an - tritt während der Verhandlungen

unvermittelt und unerwartet der Prophet Jeremia auf. Vor die tagenden

Diplomaten und den König von Juda stellt er sich mit einem Joch auf dem
Nacken, wie es normalerweise Pferde oder Rinder tragen. Dann ergreift er
das Wort, wendet sich an die Diplomaten und bringt folgendes zu Gehör: «So

spricht der Herr der Heerscharen, der Gott Israels: Das sollt ihr zu euren Herren

sagen: Ich bin es, der die Erde gemacht hat, die Menschen und die Tiere
auf der Erde durch meine grosse Kraft und meinen ausgereckten Arm, und
ich gebe sie dem, der mir gefällt. Und nun habe ich alle diese Länder in die
Hand meines Knechtes Nebukadnezar, des Königs von Babel, gegeben.
Ein Volk und Königreich aber, das Nebukadnezar, dem König von Babel,
nicht dienen und seinen Nacken dem Joch des Königs von Babel nicht fügen
will, ein solches Volk will ich heimsuchen mit Schwert und Hunger und Pest
und es schliesslich in seine Hand geben, spricht der Herr. Ihr nun, höret doch
nicht auf eure Propheten und Wahrsager, auf eure Träumer, Zeichendeuter
und Zauberer, die zu euch sagen: <Ihr werdet dem König von Babel nicht dienen

müssenb Denn Lüge weissagen sie euch - euch zu entfernen aus eurem
Lande, dass ich euch Verstösse und ihr umkommet. Ein Volk aber, das seinen
Nacken dem Joch des Königs von Babel fügt und ihm dient, das werde ich auf
seinem Boden lassen, spricht der Herr, und es wird ihn bebauen und darauf
wohnen.»2 An diese Rede schliesst sich eine zweite, inhaltlich im wesentlichen

identische Rede, die Jeremia an König Zedekia richtet, und eine dritte,
wiederum im wesentlichen gleichlautende, an die Adresse der Priester und
des ganzen Volkes.

Es braucht uns in diesem Zusammenhang nicht weiter zu beschäftigen,
dass die drei Reden erst einige Jahrzehnte nach Jeremias Wirksamkeit von
exilischen Theologen ausformuliert und zu einer Art Predigten über die
Symbolhandlung mit dem Joch ausgestaltet wurden. Wichtig ist vorerst folgendes:
1. Jeremia tritt während einer politischen Versammlung auf und bringt mit
einer Symbolhandlung und sie begleitenden Worten eine Botschaft zu Gehör,
die er als Botschaft des ihn sendenden Gottes bezeichnet. 2. Auch der Inhalt
dieser Botschaft ist politisch und in der aktuellen Situation zudem höchst
brisant: Sie ruft - entgegen dem Ziel der Verhandlungen - auf zur Unterwerfung
unter die Babylonier und sagt denen, die sich widersetzen, brutale
Zwangsmassnahmen voraus; wer sich dagegen freiwillig unterwirft, soll ohne grösse¬

rer 27,4-11.



Jeremia und die Völker 195

ren Schaden im Lande bleiben können. 3. An der Versammlung nehmen der
König Judas (und wohl seine Ratgeber) und Vertreter von Nachbarvölkern
teil. Im Horizont der Verkündigung Jeremias mit Symbol und Wort sind auch
die Nachbarvölker, nicht nur Juda.

Es wird Sie nach dieser einleitenden Paraphrase von Kap. 27 des Jeremi-
abuches nicht erstaunen, dass das Buch, das den Namen des Propheten Jeremia

trägt, ein nicht unbeträchtliches Korpus mit Sprüchen und Gedichten
enthält, die sich an fremde Völker richten bzw. das zukünftige Schicksal fremder

Völker beschreiben. Das Jeremiabuch steht damit nicht allein; die gesamte

prophetische Literatur des Alten Testaments enthält neben Worten, die
sich an Israel und Juda richten, zahlreiche Sprüche, die sich auf andere Völker
beziehen. Die alttestamentliche Forschung bezeichnet diese Prophetenworte
als «Völkersprüche» oder auch «Fremdvölkersprüche»; früher war - ohne
negativen Beiklang - der Terminus «Heidenorakel» gebräuchlich. In den
Büchern der drei sogenannten grossen Schriftpropheten finden sich solche
Völkersprüche verstreut, jedoch auch in zusammenhängenden, recht umfangreichen

Komplexen gesammelt: Jes 13-23, Jer 46-51 und Ez 25-32. Von den zwölf
sogenannten kleinen Propheten enthalten einige mehrere kurze Sprüche
über fremde Völker, während der Anfang des Amosbuches bekanntlich
durch ein längeres Gedicht über eine Reihe von Nachbarvölkern gebildet
wird. Obadja und Nahum schliesslich beziehen sich vollständig auf eine fremde

Nation. Neben pauschalen Aussagen über «alle Völker» kommen fast alle
Staaten der näheren und auch der ferneren Umwelt Israels in den
Völkersprüchen vor: Ägypten, Äthiopien, Ammon, Arabien, Assyrien, Babylon,
Edom, Elam, Moab, Philistäa, Phönizien und Syrien; einzig ein Spruch, der
namentlich Persien nennt, fehlt.

Die alttestamentliche Wissenschaft tut sich weithin schwer mit den
Völkersprüchen. Warum verfasst ein Prophet Texte über andere Völker? Was
bezweckt er damit? Besondere Mühe bereitet dabei ihr Inhalt: Es sind ganz
überwiegend dunkle, unheilvolle Worte, welche die Propheten über die Völker

aussprechen; von Kriegen ist die Rede, von Zerstörung, Deportation, Tod
auf den Schlachtfeldern und Mord an der Zivilbevölkerung. Nur vereinzelt
finden sich auch hoffnungsvolle Aussichten, dass das Unheil ein Ende haben
wird und danach wieder Frieden, Leben und Gedeihen möglich sein sollen.
Verbreitet war vor allem im letzten Jahrhundert, aber auch bis in die Gegenwart

hinein, die Auffassung, der Prophet künde den Völkern Unheil an, um
das glanzvolle Heil, das Gott seinem eigenen Volk bereitet, umso heller
gegen den dunklen Hintergrund abheben zu können, oder aber das Unheil der
Völker sei nötig, weil nur auf diese Weise Israel zu Heil und Frieden gelangen
könne, gleichsam auf dem Rücken der gepeinigten und zu Boden gedrückten
Völker. Auf diese Weise wurden die Unheilsworte über die Völker als
indirekte Heilsworte für Israel gelesen. Dies wiederum führte dazu, dass diese
Texte den echten Propheten Israels abgesprochen wurden, denn jene wurden



196 Beat Huwyler

ausschliesslich als Unheilspropheten verstanden, als Kritiker eines selbstsicheren,

überheblichen und satten Erwählungsbewusstseins in Israel. Zudem
passte die Vorstellung eines rächenden, die Völker bestrafenden und der
Vernichtung anheimstellenden Gottes schlecht zu der hohen Ethik, die den
Propheten zugeschrieben wurde und wird. Die Völkersprüche gehören, was
Verfasserschaft, Datierung und Funktion betrifft, zu den umstrittensten Teilen

des Alten Testaments überhaupt. Es liegt auf der Hand, dass das
Verständnis der alttestamentlichen Propheten und ihrer Theologie von dieser
Einschätzung wesentlich beeinflusst wird.

Aber nicht nur die alttestamentliche Exegese bezeugt Mühe mit den
Völkersprüchen. Es ist wohl nicht übertrieben, zu sagen, die prophetischen
Völkersprüche seien im religiösen Bewusstsein der Gegenwart absolut nicht
präsent; der moderne Bibelleser und die moderne Bibelleserin pflegt diese Kapitel

nicht aufzuschlagen, und wenn er oder sie die Bibel systematisch liest, wird
er oder sie sich der Lektüre dieser Texte wahrscheinlich ohne grosses Interesse

und innere Beteiligung, geschweige denn Verständnis, widmen. In den

Perikopenordnungen und Lehrplänen jedenfalls finden sich Völkersprüche -
soweit ich sehe - überhaupt nicht, und dass ein Prediger oder eine Predigerin
aus eigener Initiative auf einen Text aus diesem Bereich zurückgreift, ist nicht
sehr wahrscheinlich. Falls jemand von den anwesenden Predigerinnen und
Predigern mich eines besseren belehren könnte, würde mich das zwar freuen,
aber die Gesamteinschätzung kaum signifikant beeinflussen.

Der weitaus grösste Teil der Völkersprüche des Jeremiabuches, denen ich
mich nun zuwende, ist in der hebräischen Bibel als Kap. 46-51 am Ende des

Buches gesammelt. Nur am Rande sei erwähnt, dass in diesem Bereich die
griechische Übersetzung, die sogenannte Septuaginta, stark vom hebräischen
Text abweicht, indem sie das Korpus der Völkersprüche in der Mitte des
Buches und die an die einzelnen Völker gerichteten Texte in einer ganz anderen
Reihenfolge bietet. Dieses Problem und die Tatsache, dass der griechische
Text des Jeremiabuches um rund einen Siebtel kürzer ist als der hebräische
(das sind über 3000 Wörter), hat seit dem 19. Jahrhundert mehrere Generationen

von Forschern beschäftigt. Erst in den letzten Jahren zeichnet sich
dank Funden in den berühmten Höhlen von Qumran ab, dass der griechische
einen älteren hebräischen Kurztext spiegelt, demgegenüber unsere hebräische

Fassung eine wesentlich erweiterte, dem jeremianischen Ursprung
entferntere Fassung darstellt.

Die im Jeremiabuch gesammelten Völkersprüche beziehen sich auf neun
verschiedene antike Völker: Kap. 46 auf die Ägypter, Kap. 47 auf die Philister,

Kap. 48 auf die Moabiter, Kap. 49 auf die Ammoniter, die Edomiter, auf
Damaskus, auf Nomaden der arabischen Wüste und die Elamiter, Kap. 50

und 51 schliesslich auf Babylon. Nur gerade bei den letztgenannten besteht
ein einigermassen weitgehender Konsens, den ich ebenfalls teile, dass nämlich

die sich auf Babylon beziehenden Texte nicht von Jeremia, sondern aus



Jeremia und die Völker 197

anderen prophetischen Kreisen stammen und der Sammlung von Jeremi-
aworten aufgrund der sachlichen Berührungspunkte angefügt wurden. Die
übrigen Texte werden sehr unterschiedlich eingeschätzt; das Urteil reicht von
«fast vollständig von Jeremia stammend» bis «kein Wort von Jeremia» mit
der ganzen Bandbreite von Schattierungen dazwischen. Erschwert wird die

Beurteilung dadurch, dass ganze Passagen vor allem in Kap. 48 und 49 fast
wörtlich übereinstimmen mit Texten aus dem Buch Jesaja bzw. Obadja. So

konnte, um ein Beispiel im Originalton vorzuführen, Bernhard Duhm, seit
1888 Professor für Altes Testament in Basel, in seinem 1901 erschienenen
Kommentar zu Jeremia formulieren: das Orakel über Moab «ist eine wunderliche

Blumenlese aus allen möglichen prophetischen und poetischen Schriften,

reich an wörtlichen Entlehnungen ganzer Verse und Absätze. Das
Ganze ist so verworren, dass man sich nicht einmal ein deutliches Bild von der
Katastrophe machen kann, die Moab treffen soll, geschweige von einem
geschichtlichen Zusammenhang, in dem sie sich unterbringen liesse.»3 Duhm
nimmt denn auch kein Blatt vor den Mund, wenn es darum geht, die theologische

und literarische Qualität des Textes zu beurteilen: «Lehrreich ist diese

Kompilation insofern, als sie zeigt, wie frei und willkürlich die Späteren mit
der prophetischen Literatur umspringen dürfen und welch geringe Meinung
im Grunde das Judentum von den alten Propheten hat, wenn es einem
Jer[emia] ein solches Machwerk unterzuschieben sich nicht scheut. Die
Produktion pseudoprophetischer Literatur ist hier völlig zum Handwerk
herabgesunken, das aber nicht einmal mit Sauberkeit, Lleiss und Geschick betrieben

wird; wenn ein wirklicher Handwerker so hätte arbeiten wollen wie dieser

Kompilator, so hätte ihm niemand seine Ware abgenommen.»4 Allerdings
muss die Beurteilung der Völkersprüche als nichtjeremianisch nicht zwingend

zu einem derart negativen Urteil über die Texte führen. So nennt etwa
Paul Volz in seinem Kommentar aus dem Jahre 1928 den unbekannten
Verfasser der Völkersprüche einen «Dichter von geistiger Kraft und Ursprünglichkeit»

und aus der Gedichtsammlung spricht «die Persönlichkeit eines
kraftvoll religiösen, geistig bedeutenden, vornehm gesinnten Mannes. Als
Dichter und Persönlichkeit darf unser Verfasser den edlen Gestalten des
Judentums zugezählt werden, und wir freuen uns, mit diesem <Deuterojeremia>
einen weiteren charaktervollen Vertreter der exilischen Gemeinde neben
Ezechiel und Deuterojesaja gefunden zu haben.»6 Die beiden angeführten
Exegeten illustrieren Extrempositionen, aber sie vermögen etwas aufzuzei-

1 B. Duhm, Das Buch Jeremia (Kurzer Hand-Commentar zum Alten Testament XI),
Tübingen-Leipzig 1901, 345.

4 Ebd.
5

P. Volz, Der Prophet Jeremia (Kommentar zum Alten Testament X), Leipzig 1928,
388 (Hervorhebungen im Original).

6 Ebd. 390 (Hervorhebung im Original).



198 Beat Huwyler

gen von der Problematik und der unterschiedlichen Wirkung, welche die
Völkersprüche ausüben.

Die einzelnen Texte innerhalb des jeremianischen Korpus sind von sehr
unterschiedlichem Umfang; der (von den Babylon-Texten abgesehen) längste

umfasst 47, der kürzeste nur gerade 5 Verse. Einen Text der Sammlung
werde ich Ihnen im folgenden exemplarisch vorstellen, kurz interpretieren
sowie historisch und theologisch situieren. Ich gestehe frei, dass es sich dabei um
einen der am wenigsten umstrittenen Texte handelt, der von der Mehrheit der
Exegeten zu einem kleineren oder grösseren Teil auf Jeremia selbst zurückgeführt

wird, sofern sie die Vorstellung, dass Jeremia Völkersprüche verfasst
hat, nicht grundsätzlich ablehnen. In der Tat lässt sich dieser Text besser als

die meisten anderen mit einem konkreten historischen Ereignis in Verbindung

bringen sowie in seiner Absicht und Funktion bestimmen. Ausserdem
lässt sich daran besonders gut zeigen, wie der Prophet seine theologisch-politische

Einsicht in einen poetischen Text umsetzt und mit diesem in die aktuelle

politische und religiöse Auseinandersetzung seiner Zeit eingreift.
Das erste Ägypten-Gedicht, Jer 46,3-12, besteht aus drei Strophen, deren

Enden aufeinander bezogen sind und eine Art Refrain bilden: die Wendung
«im Norden, am Ufer des Flusses Euphrat» aus V. 6 wird in V. 10 aufgenommen,

die Formulierung «sie straucheln und fallen» aus V. 6 am Ende in V. 12.

Der Anfang der ersten Strophe stellt uns mit sieben Imperativsätzen mitten
in die Vorbereitungen zu einem bevorstehenden Kampf hinein. Diese
Sequenz ist im Hebräischen besonders raffiniert gestaltet: Die kurzen, beinahe
abgehackten Rufe, mit Ausnahme des ersten immer aus zwei Wörtern bestehend,

erzeugen einen Staccato-Rhythmus, der zusätzlich durch die regelmässige

Wiederkehr der Laute u, a und im unterstrichen wird. Dem Atemlosig-
keit und Hektik ausdrückenden Rhythmus entspricht der Inhalt. Mit knappen
Kommandorufen werden Kampfvorbereitungen angeordnet und wird das

Antreten in Kampfformation befohlen. Mit einigen wenigen Pinselstrichen ist
eine Szene geschildert, gewissermassen eine Kulisse eingeführt. Zugleich ist
eine bestimmte Erwartungshaltung geweckt: Auf die Kampfvorbereitungen
wird die Schilderung eines Aufmarsches und einer Schlacht folgen. Doch die
Fortsetzung entspricht dem keineswegs: die Kampfrufe brechen unvermittelt
ab. Stattdessen bringt ein nicht näher bezeichnetes Ich in einer fast ungläubigen

Frage sein Erstaunen über eine vollständige Niederlage zum Ausdruck,
die sich offenbar vor seinen Augen abspielt. Wieder sind es sieben Sätze, und
auch sie sind klanglich auffällig gestaltet: dreimal a-o, dreimal n-s, dazu aus-

sergewöhnlich viele geschärfte Konsonanten, und auch hier das hektische
Staccato. Da erleidet ein Heer eine totale Niederlage, die Soldaten fliehen
Hals über Kopf. Der Kampf selbst wird übergangen, was nach der Ausführlichkeit,

mit der vorher zum Kampf aufgerufen wurde, erstaunt. Die Szene
schliesst mit einem klingenden geflügelten Wort, TDDQ TfoD «Grauen ringsum»

oder «Schrecken von allen Seiten» - eine treffende Zusammenfassung



Jeremia und die Völker 199

des Geschehens. Vers 6 schliesslich kommentiert das vorher Geschilderte
noch einmal in ruhigem, saclichem Ton und zieht das Fazit.

Die zweite Strophe setzt mit einer Frage neu ein. War bisher von
Kampfvorbereitungen und einer verheerenden Niederlage die Rede gewesen, so
blieb auffälligerweise die Identität von Sprecher, Angesprochenen und auf
der Flucht Beschriebenen offen. Einzig die Stichworte «Norden» und «am
Ufer des Flusses Euphrat» wiesen in eine bestimmte Richtung. Darüber
hinausgehend gibt nun die zweite Strophe zwar ebenfalls indirekte, jedoch
zunehmend konkretere und deutlichere Hinweise. Die einleitende Frage «Wer
ist es, der aufsteigt...?» wurde im ursprünglichen Text nicht beantwortet; die
erste Hälfte von V. 8 ist eine sekundäre Erweiterung, von der die griechische
Fassung erst die Hälfte kennt. Doch die verwendeten Bilder weisen eindeutig
auf Ägypten, denn mit dem «Aufsteigen» wird auch das Anschwellen des Nils
bezeichnet. Dann ertönen noch einmal die Aufrufe zum Kampf wie zu Beginn
und ebenso gestaltet wie dort (u, a, im). Die angesprochenen Völker, Kusch,
Put und Lud - auch sie im Hebräischen wie im Deutschen klingend - waren
in der ägyptischen Armee als Söldner vertreten und galten als hervorragende
Bogenschützen. Durch diese Hinweise ist nun die eine der beteiligten
Kampfparteien eindeutig identifiziert. Wie schon in der ersten Strophe brechen auch
hier die Kampfrufe abrupt ab. Auf sie folgt wiederum ein Kommentar, der
diesmal das Geschilderte theologisch interpretiert. Was sich da abspielt, ist
ein «Tag des Herrn»; die grauenvollen, blutrünstigen Bilder gehören auch
ausserhalb des Jeremiabuches zu diesem Vorstellungskreis und malen aus,
was es heisst, wenn Gott Gericht hält. Auffällig ist dabei, dass auch hier nicht
gesagt ist, wer denn die «Feinde» sind, die da im Land des Nordens, am Fluss

Euphrat, hingeschlachtet werden. Trotz der konkreten Rufe, der anschaulichen

Bilder und der blutigen Vorstellungen bleibt das Gedicht in dieser
Beziehung noch immer merkwürdig in der Schwebe.

Die dritte Strophe ist kürzer als die vorhergehenden. Jetzt endlich wird
zumindest die Frage nach der unterlegenen Partei beantwortet. Erstmals wird
nämlich Ägypten direkt angesprochen, personifiziert als «jungfräuliche Tochter»,

und aufgefordert, angesichts der eigenen Hilflosigkeit in Gilead medizinische

Hilfe zu holen. Nach den Kampfrufen der vorhergehenden Strophen
und den siegesgewissen Worten des Pharao in V. 8 enthält diese Anrede eine
besondere Pointe: Der stolze und mächtige Mann ist in Wirklichkeit ein
hilfloses Mädchen, eine geschändete Jungfrau! Aber es schwingen noch mehr
bissige Nebentöne mit. Ägypten war, so wissen wir von Herodot und Homer,
in der Alten Welt für seine Medizin berühmt. Doch angesichts dieser schweren

Krankheit reicht die eigene vielgerühmte Kunst nicht aus, man versuche
es bei der Konkurrenz in Gilead - doch auch deren Medizin taugt nicht. Für
diese Krankheit gibt es kein Heilmittel, und die Nachricht von der ägyptischen

Niederlage verbreitet sich in alle Welt. Damit ist auf die Wirkung
angespielt, die jenes weltgeschichtliche Ereignis am Euphrat in der Tat hatte: Die



200 Beat Huwyler

Niederlage der Ägypter gegen die Babylonier im Jahre 605 bei Karkemisch in
Nordsyrien kam einem Dammbruch gleich, dessen Auswirkungen der gesamte

Vordere Orient nachhaltig zu spüren bekommen sollte.
Soweit der jeremianische Text. Den historischen Kontext, in welchem er

entstanden ist, habe ich bereits umrissen: Es ist die Zeit der ersten babylonischen

Vorstösse gegen Palästina nach dem Zusammenbruch des assyrischen
Weltreiches. Die entscheidende Frage jener Jahre lautete: Wird Babylonien
die neue Weltmacht, oder kann Ägypten den Vormarsch aufhalten? Babylon
oder Ägypten, so lautete die einfache Alternative. Auf welche Seite sollte
man sich schlagen? Eine der beiden Mächte würde mit Sicherheit die andere
besiegen und dann die Vorherrschaft über Syrien-Palästina übernehmen;
setzte man auf das falsche Pferd, würde man sich unweigerlich den Sieger zum
Feind machen. Darum war die Entscheidung, mit wem man sich verbündete,
so wichtig und von so weitreichenden Folgen.

Genau auf diese Frage gibt nun das Gedicht Jeremias eine Antwort. Mit
grellen Farben schildert es die Niederlage Ägyptens als ein mit Notwendigkeit

eintretendes, weil von Gott verordnetes Faktum. Dass die Soldaten in
panischer Flucht davonrennen, nachdem eben erst die kampfeslustigen
Kommandorufe erklungen sind (Strophe 1), dass der Zug in die Schlacht gleich
einer Nilüberschwemmung zum Desaster, zum «Schlachtopfer für den Flerrn»
gerät (Strophe 2), dass schliesslich gegen diese tödliche Wunde kein Heilmittel

hilft (Strophe 3), diese Bilder versteht jeder unmittelbar, der um die aktuelle

Konstellation weiss. Kein Zweifel: Der Prophet sieht die Ägypter als die
Unterlegenen. Es ist, um die Linie auszuziehen, sinnlos, ja überaus gefährlich,
auf die Hilfe der Ägypter zu hoffen. Sie werden unterliegen und alle, die sich
mit ihnen verbünden, mit in die Katastrophe hineinziehen.

Das Ägypten-Gedicht greift mitten in die politische Diskussion, die am
Jerusalemer Hof und genauso an den Höfen den Nachbarstaaten geführt wurde,

ein und bringt eine bestimmte Auffassung dezidiert zu Gehör. Keine
Koalition mit Ägypten, keine Front mit den anderen Kleinstaaten gegen die
Babylonier! Das Unheil, das die Ägypter trifft, greift auf alle über, die mit ihm
verbündet sind. Man kann also keinesfalls annehmen, die prophetische
Unheilsverkündigung für Ägypten sei eine indirekte Heilsansage für Juda. Ganz
im Gegenteil! Für die übrigen Völkersprüche des Jeremiabuch lässt sich
Analoges zeigen. Wenn alle anderen von Babylonien überrollt werden, dann auch
Juda. Betrachtet man den Sachverhalt auf einer Palästinakarte, wird deutlich,
dass gerade darin die Völkersprüche den Lebensnerv Judas treffen: Indem
Jeremia jedem einzelnen Nachbarvolk Unheil ansagt, zieht er gewissermas-
sen einen Kreis um das kleine Juda, schnürt es ein und lässt es von allen Seiten
von der babylonischen Gefahr bedroht sein. Der Feind rückt von Norden her
an und überrennt Damaskus, Tyrus und Sidon, im Osten die Nachbarn Amnion

und Moab sowie die östlichen und südöstlichen Wüstenbewohner, im
Süden Edom, im Südwesten Ägypten und im Westen die Philister, und mit je-



Jeremia und die Völker 201

dem Staat, der auf der Karte als erobert gekennzeichnet werden muss,
schliesst sich der Kreis um Juda enger, so dass es am Schluss ganz und gar
eingekesselt ist. Treffender lässt sich die akute Bedrohung kaum zum Ausdruck
bringen: Wohin man blickt, ist alles in Feindeshand, Juda isoliert und vom
Feind umzingelt. Man kann auf diese Vision des eingekesselten Juda das

geflügelte Wort T30Q "ihn «Grauen ringsum», das in den Völkersprüchen des

Jeremiabuches mehrfach vorkommt, übertragen und in dieser Parole die
eigentliche Bedeutung der Völkersprüche für Juda vermuten. Denn für Jeremia

ist es eine unumstössliche Gewissheit, dass Juda sich nach dem Willen seines

Gottes wie die Völker unter das babylonische Joch wird beugen müssen.
Vor uns liegt ein politischer Text, verfasst in einer politisch hochbrisanten

Lage. Aber es handelt sich doch nicht um eine bloss weltliche Politik, die
Jeremia betreibt, sondern um «Theo-Politik», um politische Entscheidungen,
die der Prophet mit dem Gott Israels in Verbindung bringt. Es geht auch nicht
bloss um den theologischen Gedanken, dass Gott der Herr der Geschichte ist
und den Lauf der Weltgeschichte wie das Schicksal Judas bestimmt, obwohl
diese Erkenntnis sicher im Hintergrund steht. Dieser Glaubenssatz wird von
Jeremia aus seiner Allgemeinheit herausgehoben und auf eine bestimmte
politische Situation zugespitzt. Es kann kein Zweifel bestehen, dass Jeremia mit
seinen Texten, auch den Völkersprüchen, den König und die führenden Kreise,

welche für die Politik jener Jahre verantwortlich zeichneten, zu beeinflussen

hoffte.
Die Völkersprüche Jeremias, von denen ich Ihnen nur einen Einzeltext

vorgeführt habe, bleiben auch nach der eingehenden Analyse im ganzen
schwierig und düster, trotz ihres poetischen Charakters, der sie in die Reihe
der erstklassigen Dichtungen des Alten Testaments stellt. Insbesondere ist ihr
Bezug auf gegenwärtige Fragen und ihre Relevanz für gegenwärtiges
Existenzverständnis nicht gerade offensichtlich. Mehr noch als bei anderen Texten

fehlen in den Völkersprüchen jene Elemente, die heute in der aktualisierenden

Interpretation und in der Predigt wieder aufgenommen werden können,

weil sie den Eindruck zeitloser Wahrheiten machen. Jesaja zum Beispiel
prägte ein Jahrhundert vor Jeremia in einer anderen Bedrohungslage das
bekannte Wort «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht»7 - im Hebräischen übrigens

ein klingendes Wortspiel - und schuf damit einen bis ins 20. und wohl
auch im 21. Jahrhundert noch beliebten Predigttext. Diesen Gefallen tun uns
die Völkersprüche nicht; ihre Bedeutung für uns liegt nicht unmittelbar auf
der Hand. Lassen Sie mich deshalb abschliessend auf einige Aspekte der
Völkersprüche hinweisen, die ich für theologisch bedeutend und bedenkenswert
halte.

7 Jes 7,9.



202 Beat Huwyler

1. Es ist grundsätzlich nicht verwunderlich, dass Texte, die über zweieinhalb

Jahrtausende alt sind, nicht unmittelbar in unsere Zeit übertragbar sind.
Das Fremde in den Texten und der «garstige Graben der Geschichte»
zwischen uns und ihnen sollen wahrgenommen und nicht einfach deshalb
verwischt werden, weil diese Texte in der Bibel, der Heiligen Schrift der
jüdischen und der christlichen Tradition, stehen. Aber das ist nur das eine. Darüber

sollten wir nicht vergessen, dass diese Texte in vergangenen Zeiten
tatsächlich ihren Beitrag zur Existenzbewältigung von Menschen leisten
konnten. Denn deshalb wurden sie überhaupt gesammelt, tradiert, interpretiert

und aktualisiert; alle diese Vorgänge haben in den komplexen Texten
ihre Spuren hinterlassen und belegen, dass Menschen mit ihnen und aus ihnen
heraus lebten und sich und ihr Schicksal mit ihrer Hilfe zu deuten vermochten.

Das sollte uns zumindest davor bewahren, die alten Texte vorschnell als

antike, heute stumme oder bestenfalls historisch interessante Dokumente
beiseite zu legen. Wie andere Texte Jeremias wurden auch die Völkersprüche
von den Theologen des babylonischen Exils auf dem Hintergrund der
eingetretenen Katastrophe gelesen und verstanden und halfen mit, dass das Exil
nicht das Ende bedeutete, sondern zum Neuanfang Israels mit seinem Gott
werden konnte. So erwiesen sich die Jeremiaworte gerade in ihrer geschichtlichen

Bindung als lebendiges Gotteswort, das zur Bewältigung der Vergangenheit

und zur Gestaltung der Gegenwart und der Zukunft verhalf.
2. Die Völkersprüche des Jeremiabuches enthalten keine Theologie der

Völker. Sie reflektieren nicht grundsätzlich das Verhältnis Israels zu den
Völkern, und Israel definiert sich und sein Verhältnis zu den Völkern nicht über
die Völkersprüche. Wenn Jeremia den Nachbarstaaten Unheil ankündigt,
dann gilt dies für jene historische Situation, und in das Unheil der Völker ist
Israel mit einbezogen. Die Theologen Israels haben sich davor gehütet, jene
Unheilsworte als absolute Aussagen über den Willen Gottes für die Völker
zu verstehen. Einzelne Völkersprüche können aus diesem Grund sogar um
ausdrückliche Heilsworte ergänzt werden. Nationalismus und Rassismus
nach dem Motto «Uns alles Gute, den anderen der Rest» können sich auf
Jeremias Völkersprüche nicht berufen.

3. Wir haben uns daran gewöhnt, dass die Welt klein geworden ist. Eine
Generation, die am Fernseher in der eigenen Stube live und eins zu eins
mitverfolgen kann, wie amerikanische Flugzeuge Bomben auf irakische Ziele ab-
schiessen, denkt in ganz anderen Kategorien als der antike Mensch. Wer von
seinem Arbeitsplatz aus über Internet in Sekundenschnelle Zugang hat zu
Computern auf der ganzen Welt von Alaska bis Australien, für den bedeuten
nationale Grenzen und räumliche Distanzen keine Hindernisse mehr. Diese
Dimension ist den Völkersprüchen fern. Aber an einem Punkt sind wir Heutigen

erst daran, einzusehen, was Jeremia zu seiner Zeit hellsichtig erkannt
hat: nennen wir es die Schicksalsgemeinschaft über die nationalen Grenzen
hinweg. Für Jeremia war klar, dass das Unheil nicht vor den Türen Judas halt



Jeremia und die Völker 203

macht, sondern über Nationen und Grenzen hinweggeht. Vor dem babylonischen

Feind, der nach der Weltherrschaft trachtet, sind alle gleich und werden,

wenn sie sich nicht freiwillig fügen, schonungslos überrannt. Die
Katastrophen, die an unserem Horizont drohen, sind anderer Art, ja, noch bedrohlicher,

aber dieses Grenzüberschreitende ist ihnen mit der Bedrohung jener
Zeit gemeinsam. Jeremia hat den «Sonderfall Juda» abgelehnt, weil angesichts

der Bedrohung der Sonderfall eine Illusion ist, ein Trugschluss, der
realistische Einschätzung und adäquates Verhalten verunmöglicht und so
notwendigerweise zum Schlimmsten führt. Wir sind heute noch weit entfernt
davon, die Tragweite dieser Einsicht zu ermessen, und erst recht von einem
Verhalten, das ihr Rechnung trägt.

4. Jeremia glaubt an eine Schicksalsgemeinschaft der Völker, die in
seinem Blick sind, aber nicht an eine Sc/m/r/gemeinschaft. Anders als in den
Unheilsankündigungen, die Jeremia an Juda richtet, fehlt in den Völkersprüchen
die Anklage, durch die das Unheil als Folge konkreter Vergehen erscheint.
Wenn es um sein eigenes Volk geht, deckt Jeremia schonungslos aktuelle
Missstände auf und kündigt das babylonische Unheil das deren Folge an. Bei
den Völkern ist von Schuld nicht die Rede; Schicksal und Schuld sind nicht
aufeinander bezogen. Vielleicht liesse sich für heutige Theologie, die von
Schuld nicht gerne spricht und sich hütet, moralisierend zu wirken, immerhin
soviel lernen, dass ein differenziertes Reden von Schuld möglich ist und dieses
nicht notwendigerweise destruktiv sein und die Menschen niederdrücken und
knechten muss. Israel hat während des Exils gerade durch Jeremias Reden
von konkreter persönlicher und auch kollektiver Schuld und das Insistieren
darauf, dass nur über das Einsehen der Schuld ein Neuanfang möglich ist, die
Katastrophe zu bewältigen vermocht und zu eben diesem Neuanfang gefunden.

Die Völkersprüche des Jeremiabuches sind - wie alle Texte der Bibel - in
einem bestimmten historischen Umfeld entstanden, das wir in vielen Fällen in
mühsamer Kleinarbeit rekonstruieren müssen. Das macht sie nicht gerade
einfach. Aber spannend und gewinnbringend ist die Beschäftigung mit ihnen
allemal.

Beat Huwyler, Basel



204 Beat Huwyler

Anhang

Jeremia 46,3-12: Das erste Ägypten-Gedicht

I.

Rüstet Rundschild und Setzschild
und rückt zum Kampf an!

Schirrt die Pferde an

und besteigt die Rosse

und stellt euch auf mit Helmen!
Schärft die Lanzen!
Zieht die Schuppenpanzer an!
Warum sehe ich:
Sie sind schreckerfüllt.
sie weichen zurück,
und ihre Krieger werden zersprengt
und Flucht fliehen sie

und wenden sich nicht um?

Grauen ringsum!

- Spruch JHWHs.
Der Schnelle kann nicht fliehen
und der Held sich nicht retten.
Im Norden, am Ufer des [Flusses] Euphrat,
straucheln sie und fallen.

nie po lopo
^onbob itö'ai

coion mox
D'iznsn iboi

Cinioo'u^rim
cno-n ipno
:nr-|Dn iràb

Trio jjvïïd
cnn nan

ninx cab]
ins; nnnisn

id] oiani

i]?n xSi

C300 TiJQ

:nin"-DR]
bpn bir~bx

nioin obcÄxi
nns—in] TÄo'riTiBi;

:ibs]i ibbö

II.

10

Wer ist es, der aufsteigt wie der Nil,
wie die Flüsse brausen seine Wasser?

[Ägypten ist es, das aufsteigt wie der Nil,
wie die Flüsse brausen die Wasser.]
Und er sprach: Ich will aufsteigen und Land bedecken,
ich will ausrotten [Städte und] ihre Bewohner.
Bäumt euch auf, Pferde,
rast, Wagen,
und die Helden sollen ausziehen.
Kusch und Put, Schildträger,
und Ludier, [Träger] Bogenschützen!
Aber jener Tag ist für [den Herrn] JHWH [Zebaoth]niX3!£

-ix;o npo
:T0'D nögätT ninnao

'nbp ~x"o cniio
co iboic ninnaoi

pp-oox rprx iox'i
:rn ppi ti? npox

coion ibo
ooon ibbnnni
cn'ioan 1x12:1

]]Q "Ö3h 0131 010

:nöp -op psh cnibi
mir onxb xinn otm

'



Jeremia und die Völker 205

ein Tag der Vergeltung, sich zu rächen an seinen Feinden, T33Q Cp^p1? i~i3p} CT

und das Schwert frisst und wird satt, 31)32?"! 330 0p3Xl
und es trinkt sich satt an ihrem Blut. 0330 33131

Fürwahr, es ist ein Schlachtopfer für [den Herrn 171X33 OlIT TPX1? PDÎ '3
JHWH [Zebaothj
im Land des Nordens, |is^ f3X3
am Fluss Euphrat. :n~lS in3-LTK

III.

11 Geh hinauf nach Gilead
und hole Balsam,

jungfräuliche Tochter Ägypten!
Umsonst hast du zahlreich gemacht deine Heilmittel
Heilung gibt es nicht für dich.

12 Die Völker hören von deiner Schande,
und von deinem Klagegeschrei ist die Erde voll.
Denn ein Krieger strauchelt über den anderen,
miteinander fallen sie beide.

ly1?? ^
•-3 Tipi

DnT3a"n3 rfara
rrixsq "rrq-ip xis1?

-\7 px o^pp
pppp D'ij liqtö

pxn oxPq pnniVl
•*733 31333 313r'3

:C3"Ö 1*?BJ HT

Eckige Klammern L ]: Jüngere Zusätze im hebräischen (masoretischen) Text, die von der
griechischen Übersetzung (Septuaginta), die wahrscheinlich auf einen älteren hebräischen Text
zurückgeht, nicht oder (in V. 8) nur teilweise bezeugt sind.


	Jeremia und die Völker : politische Prophetie in der Zeit der babylonischen Bedrohung (7./6. Jh. v. Chr.)

