Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Tun, was an der Zeit ist : Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern
1935-1940

Autor: Todt, lise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tun, was an der Zeit ist

Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940

Seit dem 9. September des Jahres 1995 erinnert eine Bronzetafel an das
Wirken Bonhoeffers in Pommern. Auf der grossen, mehr als einen Meter
hohen Tafel informiert der Text, links auf Deutsch und rechts auf Pol-
nisch: Pfarrer Dietrich Bonhoeffer, geboren am 4. Februar 1906 in Bres-
lau/Wroctaw, am 9. April 1945 im Konzentrationslager Flossenbiirg er-
hédngt, wirkte als theologischer Lehrer der Bekennenden Kirche von 1935
bis 1937 in Finkenwalde bei Stettin/Szczecin—Zdroje und, nachdem die
Geheime Staatspolizei des Dritten Reiches die Lehre dort unterbunden
hatte, von 1937 bis 1940 in hinterpommerschen Verstecken in Kos-
lin/Koszalin und bei Schlawe/Stawno. In der Marienkirche am Markt-
platz des Stadtchens Schlawe an der Wipper ist die Gedenktafel ange-
bracht. Thre Enthiillung war ein grosses Fest. Ein holldndischer Posaunen-
chor und das stdadtische Orchester begannen schon auf dem Markt lange
vor der Feierstunde zu musizieren, zahlreiche prichtig gewandete polni-
sche Geistliche zogen in die Kirche ein, dahinter in schwarzem Talar oder
Strassenkleidung etwa ein Dutzend deutsche Pfarrer, Pfarrerinnen und
Laien, am Schluss nebeneinander der Bischof der Ditdzese Koslin—
Kolberg/Koszalin—-Kotobrzeg Czestaw Domin und der Bischof der polni-
schen Evangelischen Kirche Augsburger Konfession, Jan Szarek, letzterer
Oberhaupt der winzigen lutherischen Minderheit, die hoheitsvollste Er-
scheinung von allen. Beide polnischen Bischofe sprachen ihre Grussworte
erst auf Polnisch und dann selber auf Deutsch; die Beitrdge von deutschen
Teilnehmern — sie beherrschten die polnische Sprache nicht — wurden von
einem Vertreter des polnischen Okumenischen Rates iibersetzt. Am Ende
des Gottesdienstes sangen die Biirger der Stadt, die die Kirche fiillten, mit
Inbrunst die polnische kirchliche «Nationalhymne». So wurde ein deut-
scher evangelischer Theologe von den jetztigen katholischen Bewohnern
Hinterpommerns geehrt als eine bedeutende Gestalt ihrer eigenen kirch-
lichen Tradition.

Einige der etwa dreissig Deutschen, die jetzt dieses beeindruckende,
versohnliche Ereignis miterlebten, waren im letzten Kriegsjahr, 1945, vor
der anriickenden Front der Roten Armee nach Westen gefliichtet. Die
Frau des Pfarrers der Bekennenden Kirche, Fritz Onnasch, Mitarbeiter
Bonhoeffers in Pommern, war in diesem Jahr 1995 nach einem halben
Jahrhundert zum ersten Mal wieder dort. In den Wirren des Kriegsendes



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 165

hatten sowjetische Soldaten ihren Mann im Keller des Pastorats in Koslin
erschossen. Das war im Mairz; einen Monat spéter, im April 1945, wurde
Dietrich Bonhoeffer auf Beschluss Adolf Hitlers getotet.

Hinterpommern liegt an der Siidostkiiste der Ostsee zwischen Stettin
und Danzig. Das Land ist wellig, die Strassen fiihren leicht hiigelan und
hiigelab, an tiberschaubaren Getreidefeldern, Kuhweiden und Wildchen
vorbei, durch Dorfer aus grauen kleinen Gehoften. Von den Gutshéusern,
in denen alte Adelsgeschlechter wie die Familien von Bismarck und von
Kleist bis 1945 wohnten, und wo Bonhoeffer und seine Schiiler Unter-
schlupf fanden, ist kaum noch etwas zu sehen. Die Nihe des Meeres ahnt
man besonders im Umkreis von Stettin, wo sich die Oder, der Fluss zwi-
schen Polen und Deutschland, in viele Wasserldufe aufteilt. Hier in Pom-
mern also — geographisch ganz weit weg von Basel — hat Dietrich Bonhoef-
fer fiinf Jahre lang im Dienst der Bekennenden Kirche in Deutschland
gelehrt.

Was fiir eine Zeit war damals? Am 30. Januar 1933 hatte Hitler die
Macht ergriffen. Umgehend wurde in allen Bereichen des offentlichen
Lebens mit der «Gleichschaltung» begonnen, der Umorganisation nach
nationalsozialistischer Ideologie. Dazu gehorte die Entfernung der deut-
schen Juden aus dem Berufsbeamtentum und moglichst aus den Kirchen.
Jidisches Blut galt als verderblich fiir die germanische Rasse und damit
fiir das Deutschtum. Alle Kirchen in Deutschland sollten Gedankengut
vertreten, das mit dem Nationalsozialismus vereinbar war, wie es die soge-
nannten «Deutschen Christen» taten. Geméss dem Fiihrerprinzip sollte
fortan ein den «Deutschen Christen» nahestehender «Reichsbischof» die
evangelischen Kirchen insgesamt fithren. Die Leitungsstruktur der gross-
ten Landeskirche Deutschlands, der Evangelischen Kirche der Altpreus-
sischen Union, wurde zerschlagen; «deutsch—christliche» Bischofe sollten
in den Kirchenprovinzen regieren. Diese Kirchenpolitik aber scheiterte.
Die Kirche wehrte sich gegen das Hineinregieren des Staates in die Kir-
che; der evangelische Kirchenkampf brach aus. Vom 29. bis 31. Mai 1934
versammelten sich Synodale aus dem ganzen Reich in Wuppertal-
Barmen. Diese Bekenntnissynode nahm die Barmer Theologische Erkla-
rung an, deren Thesen und Verwerfungssitze weitgehend von Karl Barth
entworfen waren; Barth, der Schweizer, war damals Theologieprofessor in
Bonn, wurde im Jahr darauf, 1935, als Gegner des Nationalsozialismus
seines Amtes enthoben und ging an die Universitdt Basel, wo er dann fast
dreissig Jahre lang lehrte. Auf der theologischen Grundlage der Barmer
Erkldrung gab die Bekennende Kirche in Deutschland sich ihre eigene
bruderschaftliche «Not»—Ordnung. Diese Kirche und alle ihre Einrich-



166 llse Todt, Tun, was an der Zeit ist

tungen wurden vom nationalsozialistischen Regime ab September 1935
kraft Gesetz fir illegal erklért.

Zu den Einrichtungen der Bekennenden Kirche gehorten eigene Pre-
digerseminare. In solchen Seminaren wurden Theologen nach abge-
schlossenem Studium und eineinhalb Jahren Vikariat, also praktischer
Lehrzeit in Gemeinden, ein halbes Jahr lang fiir die Ordination zum Pre-
digtamt vorbereitet. Als Leiter eines der fiinf Predigerseminare der Be-
kennenden Kirche der Altpreussischen Union berief der Bruderrat Diet-
rich Bonhoeffer. Fiir die jeweils etwa 25 Seminaristen eines Halbjahres-
kurses fand sich Unterkunft in Finkenwalde nahe Stettin. So kam Bon-
hoeffer 1935 nach Pommern.

Von so etwas wie einem sicheren Instinkt geleitet hatte Bonhoeffer
gleich nach Hitlers Machtiibernahme das nationalsozialistische Fiihrer-
prinzip und die Judenpolitik des Dritten Reiches in Vortrdgen und Verof-
fentlichungen angeprangert.’ Er war seit dem Wintersemester 1931/32
Privatdozent an der Theologischen Fakultidt der Berliner Universitdt. Im
Sommer 1931 hatte er Karl Barth in Bonn personlich kennengelernt. Thm
schrieb er Ende Oktober 1933 aus London, wo er inzwischen als Aus-
landspfarrer zwei deutsche Gemeinden betreute: «Ich wollte Sie [in einem
Brief vor 6 Wochen eigentlich] fragen, ob ich als Pfarrer nach London
gehen sollte oder nicht. Ich hitte Thnen einfach geglaubt, dass Sie mir das
Richtige sagen wiirden». Aber die Entscheidung war nun gefallen. Als
einen Grund — «Wenn man iiberhaupt in solchen Entscheidungen nach-
her ganz bestimmte Griinde ausfindig machen will» — nannte Bonhoeffer
Angst vor dem Verrennen in Rechthaberei: «Ich fiihlte, dass ich mich
unbegreiflicherweise gegen alle meine Freunde in einer radikalen Oppo-
sition befinde, ich geriet mit meinen Ansichten iiber die Sache [ndmlich
iiber die Schritte gegen die nationalsozialistische Kirchenpolitik, die an
der Zeit wiren] immer mehr in die Isolierung».” Barth reagierte im No-
vember: «Nein, ich kann und ich werde Thnen auf alle Begriindungen oder
Entschuldigungen (...) immer nur antworten: Und die deutsche Kirche?
Und die deutsche Kirche? — bis Sie wieder in Berlin sind, um treu und
brav Ihr dort verlassenes Maschinengewehr zu bedienen. (..) Sie mit Ih-
rem schonen theologischen Riistzeug, und dazu noch eine solche Germa-
nengestalt wie Sie (...) [miissten] mit dem néchsten Schiff auf Thren Posten

' Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW) 12 (1932-1933): Der Fiihrer und der ein-
zelne in der jungen Generation (= Gesammelte Werke [GS] II 22-38); Die Kirche
vor der Judenfrage (= GS II 44-53).

®24. 10. 1933 DBW 13 (1933-1935), 11-13.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 167

zuriickkehren (...)! Nun, sagen wir: mit dem iibernichsten!»’ Hierauf ant-
wortete Bonhoeffer drei Jahre spiter, im September 1936, aus Pommern,
Finkenwalde: «Ich glaube, es war wirklich das iiberndchste Schiff, mit
dem ich kam.»' Aber er hatte sich nicht an ein intellektuelles Maschinen-
gewehr gesetzt, sondern war sicher, dass der «eigentliche Kampf» der Kir-
che anders gekdmpft werden musste als mit «Fechten, Hauen, Stechen».’
Sein Einsatz in diesem Kampf bestand im Zuriisten von Theologen fiir ihr
Amt als Prediger des Wortes Gottes.

Das klingt befremdlich weltfern angesichts der Bedrohung durch einen
Feind, den nationalsozialistischen Staat, der die Kirche tiberwaltigen woll-
te. War die Predigerausbildung etwa ein Riickzug von der gefédhrlichen
Kampffront in die Etappe? Das jedenfalls nicht. Die Predigerseminare
und die Pfarrer der Bekennenden Kirche waren stindig gefdhrdet, handel-
ten sie doch gegen staatliches Gesetz, illegal, in zivilem Ungehorsam. Ver-
haftungen waren an der Tagesordnung; im Jahre 1937 sassen 27 ehemalige
Finkenwalder Kursteilnehmer im Geféngnis. Aber der Kampf, den Bon-
hoeffer an der Zeit sah, war noch mehr als solches Existieren in der Ge-
fahr. Er hatte so etwas wie einen Sinn dafiir, zu erkennen, was auch gegen
eine herrschende Zeitstromung heute und hier notwendig ist zu tun.

Fiir Bonhoeffers theologische Lehre in Pommern greife ich drei Bei-
spiele heraus: die Themen Meditation, Okumene, Nachfolge.

Thema [: Meditation

In dem Brief aus Finkenwalde im September 1936 vertraute Bonhoef-
fer Karl Barth an, wie er sich um die jungen Theologen sorgte, die
«besonders hier im Osten» Deutschlands viel selbstdndige Arbeit wiirden
leisten miissen: «Man macht sich ja gar kein Bild davon, wie leer, ja vollig
ausgebrannt die meisten der Briider ins Seminar kommen. Leer sowohl in
bezug auf theologische Erkenntnisse und erst recht biblisches Wissen, wie
auch in bezug auf ihr personliches Leben. (...) Dass aber sowohl theologi-
sche Arbeit wie auch wirkliche seelsorgerliche Gemeinschaft nur erwach-
sen kann in einem Leben, das durch morgendliche und abendliche
Sammlung um das Wort, durch feste Gebetszeit bestimmt ist, ist gewiss
(..)- Wenn mir neulich ein filhrender Mann der Bekennenden Kirche
gesagt hat: «fiir Meditation haben wir jetzt keine Zeit, die Kandidaten sol-

720. 11. 1933 DBW 13,32 f.
“19. 9. 1936 DBW 14 (1935-1937), 235.
> Brief aus London an Erwin Sutz 28. 4. 1934 DBW 13, 128.



168 Ilse Todt, Tun, was an der Zeit ist

len lernen zu predigen und katechesieremn, so ist das entweder eine totale
Unkenntnis dessen, was ein junger Theologe heute ist, oder es ist frevelhaf-
te Unwissenheit dariiber, wie eine Predigt und Katechese entsteht. Die
Fragen, die heute im Ernst von jungen Theologen an uns gestellt werden,
heissen: wie lerne ich beten? wie lerne ich die Schrift lesen?»° Die Schrift
betend lesen — das nennt Bonhoeffer «Meditation», das versteht er als das
eine, was heute not tut. «... eins aber ist not», heisst es im Lukasevangelium
in der Geschichte von Maria und Martha, bezogen auf Maria: Sie «setzte
sich zu Jesu Fiissen und horte seiner Rede zu».” Bonhoeffer beschreibt
«Meditation» gern mit einem anderen Wort aus dem Lukasevangelium,
aus der Weihnachtsgeschichte: Maria, die Mutter Jesu, «bewegte» die
Worte «in ihrem Herzen»" wie die Anrede eines liebenden geliebten
Menschen.

Das strenge Training von schriftgebundener Meditation — jeden Mor-
gen mindestens eine halbe Stunde, eine Woche lang denselben, allen be-
kanntgegebenen Text von zehn bis fiinfzehn Versen — war sehr unge-
wohnt, stiess zundchst auf Widerstreben bei den Predigtamtskandidaten,
aber Bonhoeffer setzte es durch, und es bewihrte sich. Meditation stirkte
das, was Bonhoeffer Bruderschaft oder gemeinsames Leben nannte, wohl
nach dem griechischen Wort xowvovia — mit dem die Apostelgeschichte
(2,42) die erste Gemeinde nach dem Kommen des Heiligen Geistes be-
schreibt. Solche Gemeinschaft bindet Menschen nicht unmittelbar anein-
ander, wie Verwandtschaft, auch Seelenverwandtschaft, oder Volksge-
meinschaft es tun; sondern nur iiber den einen wahren Mittler geht der
«rechte Weg zum Nichsten», einer kann dem anderen nur als dem begeg-
nen, zu dem das Wort Gottes selber kommt.” Betendes Lesen der Schrift
durch den einzelnen kann Bruderschaft stiften, und die Bruderschaft hilt
den einzelnen im Gebet. Darauf vertraute Bonhoeffer, und so geschah es
in der Theologenausbildung in Pommern. Ein Kursteilnehmer 1937 in
Finkenwalde berichtet: «... die gemeinsam geiibte Meditation wurde zum
stirksten die Gemeinschaft zusammenhaltenden Band.»"

Eberhard Bethge, Kursteilnehmer 1935, seither Mitarbeiter und Freund
Bonhoeffers bis in unsere Gegenwart hinein, brachte nach den Finken-

°19. 9. 1936 DBW 14, 237.

"Lk 10,42.39 Luther-Ubersetzung.

Lk 2,19 Luther-Ubersetzung; Anklinge hieran in DBW 14, 145 und 947 und
(in Dietrich Bonhoeffers Buch «Gemeinsames Leben», das im Herbst 1938 ent-
stand) DBW 5, 71 und 149.

’ Vgl. DBW 4 (Nachfolge), 244 (xowvovio) und 176 f (zu Mt 7,1-12).

" 0. Dudzus im Herausgebervorwort DBW 14, 21.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 169

walder Erfahrungen eine «Anleitung zur tdglichen Meditation» zu Pa-
pier."" Sie wurde in der Bekennenden Kirche verbreitet und gelangte auch
in die Schweiz zu Karl Barth. Er schrieb an Bonhoeffer im Oktober 1936
in Antwort auf dessen Septemberbrief: «Ich habe sie [die «Anweisung zur
Schriftmeditation»] aufmerksam gelesen, aber ich konnte lhnen allerdings
nicht sagen, dass ich bei dieser Sache sehr gliicklich war. Ich kann eben
schon die grundsitzliche Unterscheidung zwischen theologischer Arbeit
und erbaulicher Betrachtung, wie sie in diesem Schriftstiick sichtbar wird
und wie ich sie auch in ithrem Briefe wahrnehme, so nicht mitmachen.
Und wiederum storte mich in jenem Schriftstiick ein schwer zu definie-
render Geruch eines klosterlichen Eros und Pathos (...) .» Von Bonhoef-
fers Lehre im Predigerseminar insgesamt hoffe er, Barth, «zu lernen, was
zu lernen 1st und notigenfalls meine Hefte zu korrigieren, wie ich es ja in
anderer Hinsicht auch schon getan habe. Sie [Bonhoeffer] miissen aber
ebenfalls verstehen, wenn ich zunichst abwarte.»'” Barth warnte aus der
Ferne; aus der Nidhe sah das gemeinsame Leben der Seminaristen nicht
nach klosterlicher Schwiile aus. Ein Kursteilnehmer in Hinterpommern
1937/38 schilderte es riickschauend: «Statt in die muffige Luft theologi-
schen Muckertums kam ich in eine Welt, die vieles vereinte, was ich liebe
und brauche: saubere theologische Arbeit in einer kameradschaftlichen
Gemeinsamkeit, die das eigene Unvermogen nie verletzend merken liess,
sondern die Arbeit zur Freude machte; — wahrhafte Bruderschaft unter
dem Wort, die alle einte <ohne Ansehung der Person» [I Petr 1,17] — dabei
doch Aufgeschlossenheit und Liebe zu allem, was auch diese gefallene
Schopfung noch liebenswert macht: Musik, Literatur, Sport und Schon-
heit der Erde; — ein grossziigiger Lebensstil, der in gliicklicher Weise die
Kultur alter Hduser mit den ungezwungenen Formen einer jungen-
Minner-Gemeinschaft verband (...) . Wenn ich heute auf diese Zeit zu-
riickblicke, so liegt sie vor mir wie ein schones klares Bild. Ich sehe mich
(...) tiber die friihlingsgriinen Felder streifen. — Ich schiebe meine lange
Gestalt gebiickten Hauptes durch die quietschende Haustiir. (...) die Brii-
der sitzen schon beim Nachmittagskaffee und Marmeladenbrot. — Der
Chef [Bonhoeffer] ist nach lingerer Abwesenheit wieder zuriickgekehrt.
Die Stehlampe wirft ihren gelben Schein auf blauen Pliisch und die kup-
ferne Teekanne. Das Teewasser siedet. Und nun gibt es die neuesten
Nachrichten, schldgt die Welt in die Stille und Einfachheit eines pommer-
schen Gutslebens. Lieber Bruder Bonhoeffer (...) . Triibt es die Objektivi-

" DBW 14, 945-950.
214, 10.1936 DBW 14,252 f.



170 Ilse Todt, Tun, was an der Zeit ist

tdat Threr theologischen Schau, wenn ich schreibe, dass es die peripheren
Dinge waren, die meine Freude fiir das Zentrale erhhten?»"

Thema II: Okumene

Volksgemeinschaft wurde im nationalsozialistischen Deutschland
propagiert und gefordert; das erschien vielen zunéchst als eine gute Sache
—und machte sie anfillig fiir Verfiihrung. Der Theologe Friedrich Gogar-
ten hatte 1932 den Gedanken vertreten, der einzelne gehoére der politi-
schen Gemeinschaft, solle ihr also «hoOrig» sein; dagegen wehrte sich Bon-
hoeffer sofort.'* Er war hellhorig fiir das schroffe Wort im Lukasevangeli-
um: «So jemand zu mir kommt und hasst nicht seinen Vater, Mutter,
Weib, Kinder, Briider, Schwestern, auch dazu sein eigen Leben, der kann
nicht mein Jiinger sein».” An diesen Vers hatte Bonhoeffer 1934 die oku-
menische Versammlung auf der ddnischen Nordseeinsel Fang erinnert:
Die Glieder der Okumene, «Briider durch Christus», sind «durch das
Gebot des einen Herrn Christus, auf das sie horen, unzertrennlicher ver-
bunden als alle Bande der Geschichte, des Blutes, der Klassen und der
Sprachen Menschen binden konnen. Alle diese Bindungen innerweltli-
cher Art sind wohl giiltige, nicht gleichgiiltige, aber vor Christus auch
nicht endgiiltige Bindungen. (...) Wer nicht Vater und Mutter hassen kann
um seinetwillen, der ist sein nicht wert, der liigt, wenn er sich Christ
nennt».'"” Bonhoeffer wusste: Das Horen auf «den einen Herrn Christus»,
das er mit den Predigtamtskandidaten in Pommern iibte, gilt auch fiir die
Okumene.

Die 6kumenische Bewegung (mit ihrem Verwaltungssitz in Genf), in
der Bonhoeffer vor und wiahrend der Finkenwalder Zeit mitarbeitete, war
vorerst noch eine innerprotestantische Zusammenfithrung von Kirchen.
Aber Okumene, abgesehen von der katholischen Kirche, war fiir Bon-
hoeffer ein Unding. In seinem Aufsatz «Die Bekennende Kirche und die
Okumene», der im Sommer 1935 in Finkenwalde entstand, argumentierte
er: «Wenn die reformatorischen Kirchen die Taufe zum Beispiel der romi-

" G. Lehne 2. 2. 1939 DBW 15 (1937-1940).

“In der Vorlesung «Jiingste Theologie» an der Berliner Universitdt Winter-
semester 1932/33 setzte Bonhoeffer sich mit F. Gogartens Buch «Politische
Ethik» (1932 erschienen), das Horigkeitsbindungen befiirwortete, auseinander;
DBW 12 (GS V 321-328, besonders 326 f.).

Bk 14,26 Luther-Ubersetzung, zitiert im Buch «Nachfolge» DBW 4, 87.

" Rede «Kirche und Vélkerwelt» auf Fang 28. 8. 1934 DBW 13, 299.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 i

schen Kirche anerkannten», so darum, weil sie nichts anderes sein wollten,
«als die gereinigte katholische Kirche selbst (..). Wenn die reformatori-
schen Kirchen der Okumene auf Grund ihres Getauftseins zusammen-
kommen, so nehmen sie damit bewusst das Erbe der urspriinglichen ka-
tholischen Kirche in Anspruch», und sie fragen einander «nach der
schriftgemissen Reinheit»."”

Gedanken des Okumene—Aufsatzes erscheinen schon auf einem Vor-
bereitungszettel Bonhoeffers fiir eine Vorlesungsstunde im Mai 1935, ganz
am Anfang seiner pommerschen Lehrtitigkeit. Der Zettel trigt die Uber-
schrift: «Was ist Konfession?»'® Bonhoeffer gibt drei Antworten. Erstens:
«Konfession ist Bekenntnis — Bekenntnis ist fiir die Gemeinde: Ausspre-
chen der von uns erkannten Wahrheit.» Zweitens: «Bekenntnis ist gegen
die Irrlehrer: (...) Abgrenzung dieser Wahrheit von der konkreten Irrleh-
re.» Drittens: «Bekenntnis ist — Bekenntnis zu Gott als dem Herrn iiber uns
und alle unsere Erkenntnis und Lehre und Wahrheit.» Keiner dieser drei
Aspekte — Bekennen erkannter Wahrheit, gegen Irrlehre, unter Gott — darf
fiir sich gesetzt werden. «Okumenizitiit gibt es nur wo alle drei zusammen
sind.»"” Um der Kircheneinigung willen diirfen Kirchen nicht aufhoren,
unter Gott nach Erkenntnis der Wahrheit zu trachten; denn das Christen-
tum ist auf die Wahrheit ausgerichtet, die alle und alles betrifft. Irrlehre
zeigte sich in Deutschland nach 1933 an der Frage «Germanismus oder
Christentum».” «Germanismus» nannte Bonhoeffer die Anpassung der
Lehre an die Volkstums— und Rassen-Ideologie, die jetzt an die Macht
gekommen war. Nach Bonhoeffers Beobachtungen in Hitlers Drittem
Reich wirkt grosse Machtentfaltung oft verdummend”' —so dass tiber dem
Trachten nach Nihe zu den Machthabern die Wahrheit nebensichlich
wird. Die «deutsch—christliche» Irrlehre verwarfen auf der Barmer
Reichsbekenntnissynode 1934 Lutheraner und Reformierte gemeinsam,
also Angehorige zweier protestantischer Kirchen, die jeweils ihrer eige-
nen «konfessionellen Wahrheitserkenntnis» folgten. Unter solchen Um-
stinden, sagt Bonhoeffer, wird «kirchliche Wiedervereinigung (...) denk-
bar».”> In fritheren Jahrhunderten war die Entgegensetzung von lutheri-

" DBW 14, 397; der Aufsatz entstand zwischen Ende Juni und Mitte Juli
1935.

¥ Zum 3. 5. 1935 DBW 14, 307-309.

" DBW 14, 308.

* Brief aus Bethel an die Grossmutter Julie Bonhoeffer wihrend der Arbeit
am «Betheler Bekenntnis» 20. 8. 1933 DBW 12 (GS 11 79).

*' Nach zehn Jahren (Rechenschaft an der Wende zum Jahr 1943) DBW 8
(Widerstand und Ergebung [15. Auflage der Ausgabe 1951 (= WE) 16]).

2 DBW 14, 309.



172 Ilse Todt, Tun, was an der Zeit ist

scher gegen reformierte Wahrheitserkenntnis recht heftig; Bonhoeffer
zitiert die alte Kampfparole «lieber Papist als Calvinist».” Der Kampf an
der alten Front — dort ging es um die Abendmahlslehre — verlor in der
Bekennenden Kirche seine Grimmigkeit. Das innerprotestantische Zu-
sammenfinden in Deutschland bahnte sich an, als ein neuer Gegner aufge-
taucht war — leider in einer solchen Situation, méchte man sagen; denn es
ist eine menschlich—allzumenschliche Neigung, sich zu vertragen, wenn
ein gemeinsamer Feind zu schlagen ist. Aber im Kirchenkampf in
Deutschland stellte sich die Bekennende Kirche den konfessionellen Un-
terschieden so, wie es auch in Situationen ohne Feind verniinftig wiére.
Fiir die Ausbildung der Predigtamtskandidaten empfahl Bonhoeffer: «Es
entspricht der Lage der Bekennenden Kirche, dass Lutheraner und Re-
formierte jeweils die hauptsdchlichen Bekenntnisschriften des anderen
Bekenntnisses kennen. (Fiir den Lutheraner: Heidelberger [Katechismus].
Fir den Reformierten: Confessio Augustana, Kleiner und Grosser Kate-
chismus.)»* So wurde in Finkenwalde gelehrt. Als Bonhoeffer im Herbst
1936 einen «Konfirmandenunterrichtsplan» entwarf, orientierte er sich an
Luthers Kleinem und Grossem Katechismus ebenso wie am reformierten
Heidelberger Katechismus und an einem Unterrichts—Biichlein aus der
Schweiz von Lukas Christ, einem Freund Karl Barths.” Die Zeit war reif,
erkannte Bonhoeffer, die bisherigen Grenzen zwischen den protestanti-
schen Konfessionen von ihrer Mitte, von ihrem Glaubensbekenntnis her
durchlédssig zu machen. Eberhard Bethge berichtete der Finkenwalder
Kandidatenbruderschaft von dem «Konfirmandenunterrichtsplan»: «Es
kommt fiir alle, die sich daran drgern wollen, vor: Welches ist die rechte
Kirche Christi, der du zugehorst? Antwort: Es ist die Bekennende Kirche
Deutschlands.»* Die Bekennende Kirche war schon so etwas wie eine
interkonfessionelle Konfessionskirche.

Menschen, die in einem konfessionell einheitlichen Gebiet aufwach-
sen und leben, haben es schwer mit dem Gedanken oder gar dem Einiiben
von 0kumenischem Gemeindesein. So wie Polen und damit heute auch
Hinterpommern nahezu vollstandig katholisch ist, so war Norddeutsch-
land zu Bonhoeffers Zeit fast durchgehend protestantisch. Er selber aber
hatte das Gliick, schon als Achtzehnjdhriger das katholische Rom zu be-

“ DBW 14, 307.

** Entwurf Mai (?) 1936 DBW 14, 151.
* DBW 14, 786-819.

“DBW 14, 819 Anmerkung 215.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 173

suchen; die Erinnerungen daran erfiillten ihn noch zwanzig Jahre spiter”
— «Universalitidt der Kirche, Weisse, Schwarze, Gelbe, alle in geistlichen
Trachten vereint».” Ausdriicklich zum Thema wurde das Gespriich zwi-
schen Protestantismus und Katholizismus fiir Bonhoeffer erst nach dem
Ende seiner pommerschen Theologenausbildung 1940. Danach kam er im
Kreis der Verschworer gegen Hitler in Arbeitskontakt mit Katholiken. In
der Benediktinerabtei Ettal im Winter 1940/1941 entstanden Manuskripte
fiir ein Buch iiber Ethik, in denen deutlich wird, wie er aus Literatur und
personlichem Gesprich vom Katholizismus fiir die Kirche lernte.” Im
Gefiangnis schrieb er im Sommer 1944, als er an den «Entwurf einer Ar-
beit» iiber Christentum und Kirche ging: «Was muss ich glauben? falsche
Frage. Uberholte Kontroversfragen, speziell interkonfessionell; die luthe-
risch—- reformierten — (teils auch katholischen) Gegensdtze sind nicht
mehr echt. Natiirlich kann man sie jederzeit mit Pathos repristinieren
[wiederbeleben], aber sie verfangen doch nicht mehr. Dafiir gibt es keinen
Beweis, davon muss man einfach auszugehen wagen.»"

In diesem «Entwurf einer Arbeit» steht als erste der «Folgerungen»:
«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist.»"' Das «fiir andere»
lehrte Bonhoeffer schon in Pommern. Mit den angehenden Gemeinde-
pfarrern der Bekennenden Kirche las er die Pastoralbriefe,” in denen Pau-
lus den Timotheus und den Titus zu rechtem Dienst an der Gemeinde
ermahnt. Ein Vorbereitungsmanuskript ist erhalten geblieben. Darin steht
zu Vers 1 im zweiten Kapitel des ersten Timotheusbriefes («So ermahne
ich nun, dass man vor allen Dingen zuerst tue Bitte, Gebet, Fiirbitte und
Danksagung fiir alle Menschen»): «Dass die Gemeinde der Welt entrissen
ist, bedeutet fiir sie nicht Verachtung der Welt, sondern vielmehr den Auf-
trag des Eintretens fiir sie.» Die Gemeinde muss «lernen, dass ihr Gebet
fortan sich nicht nur auf das Bittgebet fiir eigene Dinge beschridnken darf,
sondern dass echtes Gebet weit dariiber hinausgeht. 1. Bitte — am Anfang,
das ist angemessen der Haltung des Kindes. 2. Anbetung, die nicht die
eigene Not, sondern Gottes Grosse und Herrlichkeit vor Augen hat. 3.
Fiirbitte — Eintreten fiir die anderen, das priesterliche Recht der Gemein-

*" Brief nach Italien an Eberhard Bethge 23. 2. 1944 DBW 8 (WE 15. Auflage
119 £.).

“DBW 9 (1918-1927), 88.

*Vgl. DBW 6 (Ethik), 137-217, besonders ab 163.

* Entwurf wohl aus dem August 1944 DBW 8 (WE 15. Auflage 206, durchge-
sehene Entzifferung).

*! Ebda.

* Dreimal in Finkenwalde 1936 und 1937 DBW 14, 954-969; auch in Hinter-
pommern 1938.



174 Ilse Todt, Tun, was an der Zeit ist

de. 4. Die Danksagung fiir alles. In dieser Fiille gehort das Gebet der Ge-
meinde allen Menschen, ohne Vorrecht der Frommen vor den Unglaubi-
gen, der Freunde und der Feinde. Wie diirfte die Gemeinde Jesu auch
gerade den Feinden ihr Gebet vorenthalten, die es in besonderer Weise
brauchen. Im Gebet der Gemeinde wird alles was Mensch ist eins ohne
Unterschied, eins vor der Gnade Gottes. (...) Weil ich <fiir alle Menschen
beten soll>, darum darf ich keinen Menschen verachten und hassen, [sonst]
ist das Gebet eine Liige. Nur so aber bleibt die Gemeinde, was sie ist, von
Gottes Gnade errettete Gemeinde der Siinder.»” Dass Kirche nur Kirche
ist, wenn sie fiir andere da ist, besagt nach dieser Pastoralbrief—-Auslegung
von 1938: Im Gebet der Gemeinde reicht xowvovia — vom Geist Gottes
gewirkte Geschwisterlichkeit — iiber den Raum der christlichen Okumene
noch hinaus.

Thema III: Nachfolge

Von Anfang an war Bonhoeffers Theologenausbildung in Pommern
geprigt durch seine Lehre von der Nachfolge. Eberhard Bethge berichtet:
Diese Stunden wurden fiir die Seminaristen «zu einer atemberaubenden
Uberraschung. Sie spiirten plétzlich, dass sie nicht zum Erlernen einiger
neuer Predigt- und Unterrichtstechniken hergekommen waren», sondern
umwilzend neu in deren Grundlagen eingefiihrt wurden.” Bonhoeffer
trug in drei Kursen 1935 und 1936 offenbar ein Manuskript vor, das er von
seinem Pfarramt in London mitgebracht hatte; aus den Mitschriften der
Kursteilnehmer lisst es sich rekonstruieren. Wie es entstand, geht aus ei-
nem Brief an seinen Schweizer Freund Erwin Sutz vom 28. April 1934
hervor: «Wissen Sie, ich glaube — vielleicht wundern Sie sich dariiber —
dass die ganze Sache [ndmlich der «eigentliche Kampf» der Kirche] an der
Bergpredigt zur Entscheidung kommt. (...) Schreiben Sie doch einfach
mal, wie Sie {iber die Bergpredigt predigen. Ich versuche es gerade — un-
endlich schlicht und einfach — aber es geht immer um das Halten des Ge-
botes und gegen das Ausweichen. Nachfolge Christi — was das ist, mochte
ich wissen — es ist nicht erschépft in unserem Begriff des Glaubens. Ich
sitze an einer Arbeit, die ich Exerzitium [Ubung] nennen moéchte — nur als
Vorstufe.»” Nachfolge: Ein Ruf ergeht, spricht mich an, beansprucht mich,

0 Ubung zu den Pastoralbriefen 1938 DBW 15 (GS IV 364 f.).

*E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer — Theologe, Christ, Zeitgenosse. Eine Bio-
gragihie (Miinchen 1967), Giitersloh #1994, 515.

"DBW 13, 128 f.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 175

so dass ich hore und Schritt fiir Schritt auf dem Wege folge, den der Beru-
fende geht. «Auf den Rufer kommt es allein an. Christus aber wird allein
im Glauben erkannt. (..) Wir horen das Wort und glauben Christus.»”
Diesen Vorgang betrachtete Bonhoeffer zuerst an den Evangeliums-—
Geschichten im Neuen Testament: Jesus beruft Jiinger in seine Nachfolge.
Die Jiinger haben Ohren, die Bergpredigt zu horen — das Wort Jesu da-
von, dass «rechte Vergeltung» allein darin besteht, «dass dem Bdsen nicht
widerstanden wird», von der «Uberwindung des Feindes — durch Feindes-
liebe» und von vielem anderen.”” Als Boten werden die Jiinger hingehen
und «den Ruf Jesu und die Herrlichkeit der Nachfolge predigen».” Vom
zweiten Finkenwalder Kurs an behandelte Bonhoeffer das Zeugnis der
Paulusbriefe vom Wirken des auferstandenen Herrn Jesus Christus an
uns. «Ruf und Eintritt in die Nachfolge haben bei Paulus ihre Entspre-
chung in der Taufe.»” «Wer einem getauften Bruder die Teilnahme am
Gottesdienst gewihrt, ihm aber im tédglichen Leben die Gemeinschaft
versagt, ihn missbraucht oder verachtet, der macht sich am Leib Christi
selbst schuldig. (...) Wer dort, wo der Heilige Geist gesprochen hat, noch
der Stimme seines Blutes, seiner Natur, seiner Sympathien und Antipathi-
en Gehor leiht, versiindigt sich am Sakrament.»™ (Man hort hinter dem
Wort «Blut» die nationalsozialistische Rassenideologie; in Bonhoeffers
«Konfirmandenunterrichtsplan» 1936 heisst es ausdriicklich, «dass der
Heilige Geist Menschen fester zusammenschliesst als Blut und Geschichte
(...) In der Gemeinde ist nicht (...) Jude oder Deutscher».") Aus Bonhoef-
fers neutestamentlichen Vorlesungen zu den Evangelien und Paulusbrie-
fen ging 1937 das Buch «Nachfolge» hervor. Der Chr. Kaiser Verlag Miin-
chen veroffentlichte es; dort waren auch Biicher von Karl Barth erschie-
nen, bis dieser Deutschland 1935 verlassen musste. Als Barth in seiner
grossen Kirchlichen Dogmatik bei «Des Menschen Heiligung» und dem
«Ruf in die Nachfolge» angelangt war, fast zwanzig Jahre nach dem Brief,
in dem er 1936 sein Missbehagen an dem «Geruch eines klosterlichen
Eros und Pathos» gedussert hatte, stellte er fest: «Mit Abstand das Beste,
was dazu geschrieben ist, scheint mir in dem Buch <Nachfolge> von
Dietrich Bonhoeffer (1937) vorzuliegen», wo «die Sache so tief angefasst

*DBW 4, 216.

"DBW 4, 135 und 141; 99-192 (zu Mt 5-7)

*DBW 4, 99 (am Beginn der Bergpredigtauslegung); 193-211 («Die Boten»,
zu l}gt 10).

" DBW 4, 221.

“ DBW 4, 250.

‘' DBW 14, 814.



176 Ilse Todt, Tun, was an der Zeit ist

und so prizis behandelt ist, dass ich wohl versucht sein konnte, sie [die
betreffenden Teile] hier einfach als grosses Zitat einzuriicken, weil ich
wirklich nicht der Meinung bin, etwas Besseres dazu sagen zu konnen, als
da gesagt ist: von einem Mann, der die Nachfolge, nachdem er iiber sie
geschrieben, auch personlich und mit der Tat bis zum Ende wahr machen
wollte und in seiner Weise wahr gemacht hat. Indem ich nun doch mei-
nem eigenen Duktus folge, bin ich froh, mich einmal so stark, wie das in
diesem Fall geschehen darf, an einen Anderen anlehnen zu diirfen.»*

Noch ehe Bonhoeffers Buch «Nachfolge» herauskam, versiegelte die
Geheime Staatspolizei am 28. September 1937 das Finkenwalder Gebéu-
de des Predigerseminars. Danach wohnten Predigtamtskandidaten getarnt
im Pastorat in Koslin und in dem winzigen Pfarrdorf Gross—Schlonwitz
und schliesslich in der Nédhe von Schlawe in dem Vorwerk-Hiuschen
Sigurdshof, das zum Rittergut Tychow der Familie von Kleist gehorte.
Von diesem Gebidude sind heute nur noch mit Mithe Mauerreste im
Laubwald zu entdecken. Aus dem Sommer 1939 erzidhlt Eberhard Bethge:
Da sahen wir «an der Wipper 3 feiste Wildschweine in der Didmmerung —
uns war ein wenig anders. Kurz vorher hatten wir schon eine iiber 1/2 Me-
ter lange Kreuzotter erlegt, deren abgezogenes Fell nun das Zimmer
ziert.»” Im Winter herrschte Kilte bis zu 28 Grad minus; die Wiesen
rundum wurden zur Eisbahn, Heizung und Verpflegung reichten knapp
aus.

In Sigurdshof arbeiteten die Kandidaten mit Bonhoeffer 1939/40 iiber
die Bezeugung der Nachfolge im Alten Testament - sie legten Psalm 119
aus. Bonhoeffer hatte seine Meditationsbibel vor sich, die Lutheriiberset-
zung, 1911 gedruckt, — sein Bruder, der sie 1914 zur Konfirmation bekom-
men hatte, war 1918 gefallen. In dieser Bibel sind die 176 Verse des Psalms
119 mit unzédhligen Unterstreichungen, Randzeichen, Ziffern, Notizen
versehen; manchmal verdeckt ein spéter angebrachtes Zeichen ein friihe-
res an derselben Stelle. Auf einer Anzahl von Zetteln stehen Notizen zum
Psalm, darunter die Ubersetzung des hebriischen Begriffs, den Luther mit
«wandeln» wiedergibt: «Gehen auf dem Weg Gottes, jemandem nachfol-
gen». Nach den intensiven Vorbereitungen im Kandidatenkreis begann
Bonhoeffer mit der Niederschrift einer Meditation zu Psalm 119.* Die
ersten Worte der Meditation sind: «Wer so spricht, setzt den geschehenen
Anfang voraus.» Der Vers 1, auf den sich dieses «Wer so spricht» bezieht,
lautet: «Wohl denen, die ohne Tadel leben, die im Gesetze des Herrn

* K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Band 1V/2, Ziirich 1955, 604.
* Brief an Bonhoeffer 12. 6. 1939 DBW 15.
* Meditation iiber Psalm 119 DBW 15 (GS IV 505-543).



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 177

wandeln!» Bonhoeffer meditiert «Anfang»: «Aufgrund des geschehenen
Anfangs Gottes mit uns, ist unser Leben mit Gott ein Weg, der im Gesetz
Gottes gegangen wird. (...) Gott hat mich ein fiir allemal zu sich bekehrt,
nicht ich habe mich ein fiir allemal zu Gott bekehrt.» Gott hat mich an
sich gebunden; diese Bindung ist Befreiung. Er «hat den Anfang gesetzt
(...). Darum soll ich nicht neben den einen Anfang Gottes, noch zahllose
eigene Anfinge zu setzen versuchen. Gerade davon bin ich befreit, der
Anfang liegt ein fiir allemal hinter mir, Gottes Anfang ndmlich. Nun ha-
ben die Glieder der Gemeinde einander nicht mehr auf einen neuzuset-
zenden Anfang anzureden, vielmehr sprechen sie zueinander als solche,
denen der neue Anfang bereits geschenkt ist und die miteinander auf dem
Wege sind (...) . Wer aus dem Suchen nach dem neuen Anfang nicht her-
auskommt, der ist unter dem Gesetz, wird von ihm aufgerieben und geto-
tet. Wer von dem gefundenen Anfang herkommt, der ist im Gesetz Gottes,
wird von ihm gehalten und bewahrt werden zum Leben. (...) Darum,
«wohl denen, die im Gesetz des Herrn wandeln>. Wenn unser Psalm de-
nen, die in Gottes Gesetz leben, Wohlergehen, Gliick und Seligkeit zusagt,
so will das so genommen werden, wie es gesagt ist. Es ist hier durchaus
auch an das irdische Leben zu denken. (...) Selig — nicht weil sie keinen
Mangel haben, sondern weil sie alles aus Gottes Hand empfangen. (...) Sie
erfahren es auch téglich, dass Jesu Wort wahr ist, dass jeder, der Haus oder
Bruder oder Schwester oder Vater oder Mutter oder Kinder oder Acker
um des Evangeliums willen verlésst, es hundertféltig wiederempféngt <in
dieser Zeit>, ndmlich in der Gemeinschaft der Gemeinde der Gldubigen —
und sie glauben, dass sie dazu «n der zukinftigen Welt das ewige Leben>
empfangen werden® (...) . Sollte aber Gott einem der Seinen wirklich den
Kelch des Leidens um Christi willen bis zum bitteren Ende und Tod zu
trinken geben, — wessen er doch zu allen Zeiten immer nur wenige gewiir-
digt hat, — so hat er gewiss ihr Herz vorher so bereitet, dass gerade sie es
sind, die es mit starkem Glauben in ganz neuer und vollméichtiger Weise
bezeugen: <wohl denen, die im Gesetz des Herrn wandeln.>» Bonhoeffer
hat das mit seinem Leben und Sterben unterstrichen. Vers 19 des Psalms
119 steht in deutscher und polnischer Sprache auf der Bonhoeffer—
Gedenktafel in der Marienkirche zu Schlawe: «Ich bin ein Gast auf Erden,
verbirg deine Gebote nicht vor mir.» Bonhoeffer gibt in seiner Meditation
der Psalmstrophe, zu der dieser Vers gehort, die Uberschrift «Geoffnete
Augen» —nach Vers 18: «Offne mir die Augen, dass ich sehe die Wunder
in deinem Gesetz.» «Wem Gott die Augen fiir sein Wort gedffnet hat, der

* Mk 10,29-31, ausgelegt im Buch «Nachfolge» DBW 4, 94 f.



178 IIse Todt, Tun, was an der Zeit ist

siecht in eine Wunderwelt hinein. Was mir bisher tot erschien, ist voller
Leben, das Widerspruchsvolle 16st sich in hoherer Einheit auf, die harte
Forderung wird zum gnidigen Gebot. Mitten im Menschenwort hore ich
Gottes ewiges Wort, in vergangener Geschichte erkenne ich den gegen-
wirtigen Gott und sein Wirken mir zum Heil. Der barmherzige Zuspruch
wird mir zum neuen Anspruch Gottes, die unertriagliche Last zum sanften
Joch.™ Das grosse Wunder im Gesetz Gottes ist die Offenbarung des
Herrn Jesus Christus. Durch ihn empfiangt das Wort Leben, das Wider-
spruchsvolle Einheit, das Offenbare unergriindliche Tiefe. Herr, 6ffne mir
die Augen.» So las Bonhoeffer betend die Schrift.

Das hatte er seit einem Zeitpunkt vor 1933 gelernt, den er 1936 riick-
schauend andeutete: «(...) Dann kam etwas anderes, etwas, was mein Le-
ben bis heute verdndert hat und herumgeworfen hat. Ich kam zum ersten
Mal zur Bibel. (...)» Vorher war «ich (...) ganz wild und ungebindigt mein
eigener Herr. (...) Daraus hat mich die Bibel befreit und insbesondere die
Bergpredigt. (...) Das war eine grosse Befreiung. Da wurde es mir klar, dass
das Leben eines Dieners Jesu Christi der Kirche gehoren muss und Schritt
fiir Schritt wurde es deutlicher, wie weit das so sein muss».” Das, was kam
und sein Leben herumwarf, gab ihm Ohren, aufs Wort zu horen, 6ffnete
ihm die Augen auch fiir paradoxe Wahrheit, die widerspriichlich scheint,
und schenkte ihm, sich fiihren zu lassen, Schritt fiir Schritt. Dem verdank-
te er den Sinn dafiir, sich vom Zeitgeschehen nicht beeindrucken und
mitreissen zu lassen, sondern mit so etwas wie instinktiver Sicherheit sei-
nen Weg zu gehen. Er war griindlicher informiert als viele Zeitgenossen
dank seiner weitreichenden Verbindungen in der deutschen Hauptstadt
Berlin und im Ausland. Informierter Instinkt, konnte man von ihm sagen.
Soviel Information man auch zusammentragen kann, der Urteilsentscheid
ist ein eigener Schritt, und darin gab Bonhoeffer sich dem preis, dessen
Fihrung er vertraute. Er lernte zu tun, was um Gottes willen an der Zeit ist.

Die jungen Theologen, die sich bei Bonhoeffer fiir ihr Amt riisteten,
genossen mit ihm zusammen eine Zeit geistlichen Reichtums. Alles hat
seine Zeit, «alles Vornehmen unter dem Himmel hat seine Stunde», sagt
der Prediger Salomo in seiner Betrachtung der Verginglichkeit.” Geistli-
cher Reichtum hat seine Zeit. Bonhoeffers Wirken in Pommern ging zu
Ende. Nach dem scharfen Winter 1939/40 kam mit dem Tauwetter die
Geheime Staatspolizei zum Sigurdshof und schloss dieses letzte Versteck
seiner Theologenausbildung fiir die Bekennende Kirche. Bonhoeffer

46

Mt 11,30, ausgelegt DBW 4, 23.
7 Brief aus Finkenwalde an Elisabeth Zinn 27. 1. 1936 DBW 14, 113.
* Qoh 3,1 Luther-Ubersetzung.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 179

wurde in eine andere Art von Leben gerufen, in einen neuen «Beruf». Im
Juni 1942, wihrend er fiir die Widerstandsgruppe, die die Beseitigung
Hitlers plante, auf Reisen war, schrieb er seinem in Finkenwalde gewon-
nenen Freund Eberhard Bethge: «Meine in der letzten Zeit doch stark auf
dem weltlichen Sektor liegende Tétigkeit gibt immer wieder zu denken.
Ich wundere mich, dass ich tagelang ohne die Bibel lebe und leben kann —
ich wiirde es dann nicht als Gehorsam, sondern als Autosuggestion emp-
finden, wenn ich mich dazu zwingen wiirde. (...) Wenn ich dann wieder
die Bibel aufschlage, ist sie mir neu und begliickend wie nie, und ich
mochte nur einmal predigen. (...) ich erkenne, dass ich <geistlich> viel rei-
chere Zeiten gehabt habe. Aber ich spiire, wie in mir der Widerstand ge-
gen alles <Religiose> wichst. (...) Ich bin keine religiose Natur. Aber an
Gott, an Christus muss ich immerfort denken, an Echtheit, an Leben, an
Freiheit und Barmherzigkeit liegt mir sehr viel. Nur sind mir die religiosen
Einkleidungen so unbehaglich. Verstehst Du? (...) da ich glaube, dass mir
hier jetzt ein Knoten platzen soll, lasse ich den Dingen ihren Lauf und
setze mich nicht zur Wehr. In diesem Sinne verstehe ich eben auch meine
jetzige Titigkeit auf dem weltlichen Sektor.»" An geistlichen Ubungen
und religioser Darstellung hidngt die Lebensfithrung, das Sich-Fiihren—
Lassen, nicht. Nach Kants Religionsphilosophie™ ist Religion Umgang mit
der Aussage «Gott ist». Wenn nun die Zeit kommt, ja schon da ist, dass in
unserer Weltgegend die Menschen mit der Aussage «Gott ist» nicht mehr
umgehen konnen, was bedeutet dann Kirche, Gemeinde, Predigt? «Was
bedeutet in der Religionslosigkeit der Kultus und das Gebet?» So fragte
Bonhoeffer im Gefingnis. «Bekommt hier die Arkandisziplin, bezie-
hungsweise die Unterscheidung (..) von Vorletztem und Letztem neue
Wichtigkeit?» Arkanum heisst Geheimnis. Miissen wir neu darauf achten,
dass die Kirche fiir die Welt da ist, aber «die Geheimnisse des christlichen
Glaubens vor Profanierung behiitet werden»? Letzte Paradoxien’: «Gott
ist mitten in unserm Leben jenseitig.» «Vor und mit Gott leben wir ohne
Gott.» Wiahrend Religiositidt Gottes Machterweis sucht, gewinnt Gott

* Brief vom 25. 6. 1942 DBW 16 (GS VI 567 .).

ol 4 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Ko-
nigsberg 1793,21794, Vorrede zur ersten Auflage, BA IX mit Anmerkung: Moral
fiihrt zu dem Satz «Gott ist».

! Die Formulierung «die letzten begrifflichen Paradoxien» erscheint in Bon-
hoeffers Betrachtung zu Weihnachten 1939 (DBW 15 [GS III 383]), die als Beila-
ge zu den Monatsbriefen des pommerschen Bruderrates der Bekennenden Kir-
che an die Pfarrer verschickt wurde, bezogen auf die altkirchliche Christologie,
die Zweinaturenlehre des Chalcedonense.



180 llse Todt, Tun, was an der Zeit ist

«durch seine Ohnmacht in der Welt Macht».”> Geheimnisse des christli-
chen Glaubens, der auf die Offenbarung Gottes in Jesus Christus ausge-
richtet ist — Bonhoeffer wusste um ihre Wirklichkeit.

llse Todt, Hannover/Heidelberg

2 Briefe aus der Haft 30. 4., 5. 5., 16. 7. 1944 DBW 8.



	Tun, was an der Zeit ist : Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940

