
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Tun, was an der Zeit ist : Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern
1935-1940

Autor: Tödt, Ilse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tun, was an der Zeit ist

Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940

Seit dem 9. September des Jahres 1995 erinnert eine Bronzetafel an das

Wirken Bonhoeffers in Pommern. Auf der grossen, mehr als einen Meter
hohen Tafel informiert der Text, links auf Deutsch und rechts auf
Polnisch: Pfarrer Dietrich Bonhoeffer, geboren am 4. Februar 1906 in Bres-

lau/Wroclaw, am 9. April 1945 im Konzentrationslager Flossenbürg
erhängt, wirkte als theologischer Lehrer der Bekennenden Kirche von 1935

bis 1937 in Finkenwalde bei Stettin/Szczecin-Zdroje und, nachdem die
Geheime Staatspolizei des Dritten Reiches die Lehre dort unterbunden
hatte, von 1937 bis 1940 in hinterpommerschen Verstecken in Kös-
lin/Koszalin und bei Schlawe/Slawno. In der Marienkirche am Marktplatz

des Städtchens Schlawe an der Wipper ist die Gedenktafel
angebracht. Ihre Enthüllung war ein grosses Fest. Ein holländischer Posaunenchor

und das städtische Orchester begannen schon auf dem Markt lange
vor der Feierstunde zu musizieren, zahlreiche prächtig gewandete polnische

Geistliche zogen in die Kirche ein, dahinter in schwarzem Talar oder
Strassenkleidung etwa ein Dutzend deutsche Pfarrer, Pfarrerinnen und
Laien, am Schluss nebeneinander der Bischof der Diözese Köslin-
Kolberg/Koszalin-Kolobrzeg Czeslaw Domin und der Bischof der polnischen

Evangelischen Kirche Augsburger Konfession, Jan Szarek, letzterer
Oberhaupt der winzigen lutherischen Minderheit, die hoheitsvollste
Erscheinung von allen. Beide polnischen Bischöfe sprachen ihre Grussworte
erst auf Polnisch und dann selber auf Deutsch; die Beiträge von deutschen
Teilnehmern - sie beherrschten die polnische Sprache nicht - wurden von
einem Vertreter des polnischen Ökumenischen Rates übersetzt. Am Ende
des Gottesdienstes sangen die Bürger der Stadt, die die Kirche füllten, mit
Inbrunst die polnische kirchliche «Nationalhymne». So wurde ein
deutscher evangelischer Theologe von den jetztigen katholischen Bewohnern
Hinterpommerns geehrt als eine bedeutende Gestalt ihrer eigenen
kirchlichen Tradition.

Einige der etwa dreissig Deutschen, die jetzt dieses beeindruckende,
versöhnliche Ereignis miterlebten, waren im letzten Kriegsjahr, 1945, vor
der anrückenden Front der Roten Armee nach Westen geflüchtet. Die
Frau des Pfarrers der Bekennenden Kirche, Fritz Onnasch, Mitarbeiter
Bonhoeffers in Pommern, war in diesem Jahr 1995 nach einem halben
Jahrhundert zum ersten Mal wieder dort. In den Wirren des Kriegsendes



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 165

hatten sowjetische Soldaten ihren Mann im Keller des Pastorats in Köslin
erschossen. Das war im März; einen Monat später, im April 1945, wurde
Dietrich Bonhoeffer auf Beschluss Adolf Hitlers getötet.

Hinterpommern liegt an der Südostküste der Ostsee zwischen Stettin
und Danzig. Das Land ist wellig, die Strassen führen leicht hügelan und
hügelab, an überschaubaren Getreidefeldern, Kuhweiden und Wäldchen
vorbei, durch Dörfer aus grauen kleinen Gehöften. Von den Gutshäusern,
in denen alte Adelsgeschlechter wie die Familien von Bismarck und von
Kleist bis 1945 wohnten, und wo Bonhoeffer und seine Schüler
Unterschlupf fanden, ist kaum noch etwas zu sehen. Die Nähe des Meeres ahnt

man besonders im Umkreis von Stettin, wo sich die Oder, der Fluss
zwischen Polen und Deutschland, in viele Wasserläufe aufteilt. Hier in Pommern

also - geographisch ganz weit weg von Basel - hat Dietrich Bonhoeffer

fünf Jahre lang im Dienst der Bekennenden Kirche in Deutschland
gelehrt.

Was für eine Zeit war damals? Am 30. Januar 1933 hatte Hitler die
Macht ergriffen. Umgehend wurde in allen Bereichen des öffentlichen
Lebens mit der «Gleichschaltung» begonnen, der Umorganisation nach
nationalsozialistischer Ideologie. Dazu gehörte die Entfernung der
deutschen Juden aus dem Berufsbeamtentum und möglichst aus den Kirchen.
Jüdisches Blut galt als verderblich für die germanische Rasse und damit
für das Deutschtum. Alle Kirchen in Deutschland sollten Gedankengut
vertreten, das mit dem Nationalsozialismus vereinbar war, wie es die
sogenannten «Deutschen Christen» taten. Gemäss dem Führerprinzip sollte
fortan ein den «Deutschen Christen» nahestehender «Reichsbischof» die
evangelischen Kirchen insgesamt führen. Die Leitungsstruktur der gröss-
ten Landeskirche Deutschlands, der Evangelischen Kirche der Altpreus-
sischen Union, wurde zerschlagen; «deutsch-christliche» Bischöfe sollten
in den Kirchenprovinzen regieren. Diese Kirchenpolitik aber scheiterte.
Die Kirche wehrte sich gegen das Hineinregieren des Staates in die Kirche;

der evangelische Kirchenkampf brach aus. Vom 29. bis 31. Mai 1934

versammelten sich Synodale aus dem ganzen Reich in Wuppertal-
Barmen. Diese Bekenntnissynode nahm die Barmer Theologische Erklärung

an, deren Thesen und Verwerfungssätze weitgehend von Karl Barth
entworfen waren; Barth, der Schweizer, war damals Theologieprofessor in
Bonn, wurde im Jahr darauf, 1935, als Gegner des Nationalsozialismus
seines Amtes enthoben und ging an die Universität Basel, wo er dann fast

dreissig Jahre lang lehrte. Auf der theologischen Grundlage der Barmer
Erklärung gab die Bekennende Kirche in Deutschland sich ihre eigene
bruderschaftliche «Not»-Ordnung. Diese Kirche und alle ihre Einrich-



166 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

tungen wurden vom nationalsozialistischen Regime ab September 1935

kraft Gesetz für illegal erklärt.
Zu den Einrichtungen der Bekennenden Kirche gehörten eigene

Predigerseminare. In solchen Seminaren wurden Theologen nach
abgeschlossenem Studium und eineinhalb Jahren Vikariat, also praktischer
Lehrzeit in Gemeinden, ein halbes Jahr lang für die Ordination zum
Predigtamt vorbereitet. Als Leiter eines der fünf Predigerseminare der
Bekennenden Kirche der Altpreussischen Union berief der Bruderrat Dietrich

Bonhoeffer. Für die jeweils etwa 25 Seminaristen eines Halbjahreskurses

fand sich Unterkunft in Finkenwalde nahe Stettin. So kam
Bonhoeffer 1935 nach Pommern.

Von so etwas wie einem sicheren Instinkt geleitet hatte Bonhoeffer
gleich nach Hitlers Machtübernahme das nationalsozialistische Führerprinzip

und die Judenpolitik des Dritten Reiches in Vorträgen und

Veröffentlichungen angeprangert.1 Er war seit dem Wintersemester 1931/32

Privatdozent an der Theologischen Fakultät der Berliner Universität. Im
Sommer 1931 hatte er Karl Barth in Bonn persönlich kennengelernt. Ihm
schrieb er Ende Oktober 1933 aus London, wo er inzwischen als

Auslandspfarrer zwei deutsche Gemeinden betreute: «Ich wollte Sie [in einem
Brief vor 6 Wochen eigentlich] fragen, ob ich als Pfarrer nach London
gehen sollte oder nicht. Ich hätte Ihnen einfach geglaubt, dass Sie mir das

Richtige sagen würden». Aber die Entscheidung war nun gefallen. Als
einen Grund - «Wenn man überhaupt in solchen Entscheidungen nachher

ganz bestimmte Gründe ausfindig machen will» - nannte Bonhoeffer
Angst vor dem Verrennen in Rechthaberei: «Ich fühlte, dass ich mich
unbegreiflicherweise gegen alle meine Freunde in einer radikalen Opposition

befände, ich geriet mit meinen Ansichten über die Sache [nämlich
über die Schritte gegen die nationalsozialistische Kirchenpolitik, die an
der Zeit wären] immer mehr in die Isolierung». Barth reagierte im
November: «Nein, ich kann und ich werde Ihnen auf alle Begründungen oder
Entschuldigungen immer nur antworten: Und die deutsche Kirche?
Und die deutsche Kirche? - bis Sie wieder in Berlin sind, um treu und
brav Ihr dort verlassenes Maschinengewehr zu bedienen. Sie mit
Ihrem schönen theologischen Rüstzeug, und dazu noch eine solche
Germanengestalt wie Sie [müssten] mit dem nächsten Schiff auf Ihren Posten

1

Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW) 12 (1932-1933): Der Führer und der
einzelne in der jungen Generation Gesammelte Werke [GS] II 22-38); Die Kirche
vor der Judenfrage GS II 44-53).

2
24. 10. 1933 DBW 13 (1933-1935), 11-13.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 167

zurückkehren Nun, sagen wir: mit dem übernächsten!»3 Hierauf
antwortete Bonhoeffer drei Jahre später, im September 1936, aus Pommern,
Finkenwalde: «Ich glaube, es war wirklich das übernächste Schiff, mit
dem ich kam.»4 Aber er hatte sich nicht an ein intellektuelles Maschinengewehr

gesetzt, sondern war sicher, dass der «eigentliche Kampf» der Kirche

anders gekämpft werden musste als mit «Fechten, Hauen, Stechen».5

Sein Einsatz in diesem Kampf bestand im Zurüsten von Theologen für ihr
Amt als Prediger des Wortes Gottes.

Das klingt befremdlich weltfern angesichts der Bedrohung durch einen
Feind, den nationalsozialistischen Staat, der die Kirche überwältigen wollte.

War die Predigerausbildung etwa ein Rückzug von der gefährlichen
Kampffront in die Etappe? Das jedenfalls nicht. Die Predigerseminare
und die Pfarrer der Bekennenden Kirche waren ständig gefährdet, handelten

sie doch gegen staatliches Gesetz, illegal, in zivilem Ungehorsam.
Verhaftungen waren an der Tagesordnung; im Jahre 1937 sassen 27 ehemalige
Finkenwalder Kursteilnehmer im Gefängnis. Aber der Kampf, den
Bonhoeffer an der Zeit sah, war noch mehr als solches Existieren in der
Gefahr. Er hatte so etwas wie einen Sinn dafür, zu erkennen, was auch gegen
eine herrschende Zeitströmung heute und hier notwendig ist zu tun.

Für Bonhoeffers theologische Lehre in Pommern greife ich drei
Beispiele heraus: die Themen Meditation, Ökumene, Nachfolge.

Thema I: Meditation

In dem Brief aus Finkenwalde im September 1936 vertraute Bonhoeffer

Karl Barth an, wie er sich um die jungen Theologen sorgte, die
«besonders hier im Osten» Deutschlands viel selbständige Arbeit würden
leisten müssen: «Man macht sich ja gar kein Bild davon, wie leer, ja völlig
ausgebrannt die meisten der Brüder ins Seminar kommen. Leer sowohl in
bezug auf theologische Erkenntnisse und erst recht biblisches Wissen, wie
auch in bezug auf ihr persönliches Leben. Dass aber sowohl theologische

Arbeit wie auch wirkliche seelsorgerliche Gemeinschaft nur erwachsen

kann in einem Leben, das durch morgendliche und abendliche
Sammlung um das Wort, durch feste Gebetszeit bestimmt ist, ist gewiss

Wenn mir neulich ein führender Mann der Bekennenden Kirche
gesagt hat: <für Meditation haben wir jetzt keine Zeit, die Kandidaten sol-

3
20. 11.1933 DBW 13, 32 f.

4
19. 9. 1936 DBW 14 (1935-1937), 235.

5 Brief aus London an Erwin Sutz 28. 4. 1934 DBW 13, 128.



168 Use Tödt, Tun, was an der Zeit ist

len lernen zu predigen und katechesieren>, so ist das entweder eine totale
Unkenntnis dessen, was ein junger Theologe heute ist, oder es ist frevelhafte

Unwissenheit darüber, wie eine Predigt und Katechese entsteht. Die
Fragen, die heute im Ernst von jungen Theologen an uns gestellt werden,
heissen: wie lerne ich beten? wie lerne ich die Schrift lesen?»6 Die Schrift
betend lesen - das nennt Bonhoeffer «Meditation», das versteht er als das

eine, was heute not tut. «... eins aber ist not», heisst es im Lukasevangelium
in der Geschichte von Maria und Martha, bezogen auf Maria: Sie «setzte
sich zu Jesu Füssen und hörte seiner Rede zu».7 Bonhoeffer beschreibt
«Meditation» gern mit einem anderen Wort aus dem Lukasevangelium,
aus der Weihnachtsgeschichte: Maria, die Mutter Jesu, «bewegte» die
Worte «in ihrem Herzen»8 wie die Anrede eines liebenden geliebten
Menschen.

Das strenge Training von schriftgebundener Meditation - jeden Morgen

mindestens eine halbe Stunde, eine Woche lang denselben, allen
bekanntgegebenen Text von zehn bis fünfzehn Versen - war sehr
ungewohnt, stiess zunächst auf Widerstreben bei den Predigtamtskandidaten,
aber Bonhoeffer setzte es durch, und es bewährte sich. Meditation stärkte
das, was Bonhoeffer Bruderschaft oder gemeinsames Leben nannte, wohl
nach dem griechischen Wort Koivcovia - mit dem die Apostelgeschichte
(2,42) die erste Gemeinde nach dem Kommen des Heiligen Geistes
beschreibt. Solche Gemeinschaft bindet Menschen nicht unmittelbar aneinander,

wie Verwandtschaft, auch Seelenverwandtschaft, oder
Volksgemeinschaft es tun; sondern nur über den einen wahren Mittler geht der
«rechte Weg zum Nächsten», einer kann dem anderen nur als dem begegnen,

zu dem das Wort Gottes selber kommt.9 Betendes Lesen der Schrift
durch den einzelnen kann Bruderschaft stiften, und die Bruderschaft hält
den einzelnen im Gebet. Darauf vertraute Bonhoeffer, und so geschah es

in der Theologenausbildung in Pommern. Ein Kursteilnehmer 1937 in
Finkenwalde berichtet: «... die gemeinsam geübte Meditation wurde zum
stärksten die Gemeinschaft zusammenhaltenden Band.»

Eberhard Bethge, Kursteilnehmer 1935, seither Mitarbeiter und Freund
Bonhoeffers bis in unsere Gegenwart hinein, brachte nach den Finken-

6
19. 9. 1936 DBW 14, 237.

7 Lk 10,42.39 Luther-Übersetzung.
8 Lk 2,19 Luther-Übersetzung; Anklänge hieran in DBW 14, 145 und 947 und

(in Dietrich Bonhoeffers Buch «Gemeinsames Leben», das im Herbst 1938

entstand) DBW 5, 71 und 149.
9

Vgl. DBW 4 (Nachfolge), 244 (Koivcovia) und 176 f (zu Mt 7,1-12).
10

O. Dudzus im Herausgebervorwort DBW 14,21.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 169

walder Erfahrungen eine «Anleitung zur täglichen Meditation» zu
Papier." Sie wurde in der Bekennenden Kirche verbreitet und gelangte auch
in die Schweiz zu Karl Barth. Er schrieb an Bonhoeffer im Oktober 1936

in Antwort auf dessen Septemberbrief: «Ich habe sie [die «Anweisung zur
Schriftmeditation»] aufmerksam gelesen, aber ich könnte Ihnen allerdings
nicht sagen, dass ich bei dieser Sache sehr glücklich war. Ich kann eben
schon die grundsätzliche Unterscheidung zwischen theologischer Arbeit
und erbaulicher Betrachtung, wie sie in diesem Schriftstück sichtbar wird
und wie ich sie auch in ihrem Briefe wahrnehme, so nicht mitmachen.
Und wiederum störte mich in jenem Schriftstück ein schwer zu definierender

Geruch eines klösterlichen Eros und Pathos .» Von Bonhoeffers

Lehre im Predigerseminar insgesamt hoffe er, Barth, «zu lernen, was
zu lernen ist und nötigenfalls meine Hefte zu korrigieren, wie ich es ja in
anderer Hinsicht auch schon getan habe. Sie [Bonhoeffer] müssen aber
ebenfalls verstehen, wenn ich zunächst abwarte.» Barth warnte aus der
Ferne; aus der Nähe sah das gemeinsame Leben der Seminaristen nicht
nach klösterlicher Schwüle aus. Ein Kursteilnehmer in Hinterpommern
1937/38 schilderte es rückschauend: «Statt in die muffige Luft theologischen

Muckertums kam ich in eine Welt, die vieles vereinte, was ich liebe
und brauche: saubere theologische Arbeit in einer kameradschaftlichen
Gemeinsamkeit, die das eigene Unvermögen nie verletzend merken liess,
sondern die Arbeit zur Freude machte; - wahrhafte Bruderschaft unter
dem Wort, die alle einte <ohne Ansehung der Person> [I Petr 1,17] - dabei
doch Aufgeschlossenheit und Liebe zu allem, was auch diese gefallene
Schöpfung noch liebenswert macht: Musik, Literatur, Sport und Schönheit

der Erde; - ein grosszügiger Lebensstil, der in glücklicher Weise die
Kultur alter Häuser mit den ungezwungenen Formen einer jungen-
Männer-Gemeinschaft verband Wenn ich heute auf diese Zeit
zurückblicke, so liegt sie vor mir wie ein schönes klares Bild. Ich sehe mich

über die frühlingsgrünen Felder streifen. - Ich schiebe meine lange
Gestalt gebückten Hauptes durch die quietschende Haustür. die Brüder

sitzen schon beim Nachmittagskaffee und Marmeladenbrot. - Der
Chef [Bonhoeffer] ist nach längerer Abwesenheit wieder zurückgekehrt.
Die Stehlampe wirft ihren gelben Schein auf blauen Plüsch und die
kupferne Teekanne. Das Teewasser siedet. Und nun gibt es die neuesten
Nachrichten, schlägt die Welt in die Stille und Einfachheit eines pommer-
schen Gutslebens. Lieber Bruder Bonhoeffer Trübt es die Objektivi-

11
DBW 14, 945-950.

12
14. 10. 1936 DBW 14, 252 f.



170 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

tat Ihrer theologischen Schau, wenn ich schreibe, dass es die peripheren
Dinge waren, die meine Freude für das Zentrale erhöhten?»13

Thema II: Ökumene

Volksgemeinschaft wurde im nationalsozialistischen Deutschland
propagiert und gefördert; das erschien vielen zunächst als eine gute Sache

- und machte sie anfällig für Verführung. Der Theologe Friedrich Gogar-
ten hatte 1932 den Gedanken vertreten, der einzelne gehöre der politischen

Gemeinschaft, solle ihr also «hörig» sein; dagegen wehrte sich Bon-
hoeffer sofort.14 Er war hellhörig für das schroffe Wort im Lukasevangelium:

«So jemand zu mir kommt und hasst nicht seinen Vater, Mutter,
Weib, Kinder, Brüder, Schwestern, auch dazu sein eigen Leben, der kann
nicht mein Jünger sein». An diesen Vers hatte Bonhoeffer 1934 die
ökumenische Versammlung auf der dänischen Nordseeinsel Fanp erinnert:
Die Glieder der Ökumene, «Brüder durch Christus», sind «durch das

Gebot des einen Herrn Christus, auf das sie hören, unzertrennlicher
verbunden als alle Bande der Geschichte, des Blutes, der Klassen und der
Sprachen Menschen binden können. Alle diese Bindungen innerweltlicher

Art sind wohl gültige, nicht gleichgültige, aber vor Christus auch
nicht endgültige Bindungen. Wer nicht Vater und Mutter hassen kann
um seinetwillen, der ist sein nicht wert, der lügt, wenn er sich Christ
nennt».16 Bonhoeffer wusste: Das Hören auf «den einen Herrn Christus»,
das er mit den Predigtamtskandidaten in Pommern übte, gilt auch für die
Ökumene.

Die ökumenische Bewegung (mit ihrem Verwaltungssitz in Genf), in
der Bonhoeffer vor und während der Finkenwalder Zeit mitarbeitete, war
vorerst noch eine innerprotestantische Zusammenführung von Kirchen.
Aber Ökumene, abgesehen von der katholischen Kirche, war für
Bonhoeffer ein Unding. In seinem Aufsatz «Die Bekennende Kirche und die
Ökumene», der im Sommer 1935 in Finkenwalde entstand, argumentierte
er: «Wenn die reformatorischen Kirchen die Taufe zum Beispiel der römi-

13
G. Lehne 2. 2. 1939 DBW 15 (1937-1940).

14
In der Vorlesung «Jüngste Theologie» an der Berliner Universität

Wintersemester 1932/33 setzte Bonhoeffer sich mit F. Gogartens Buch «Politische
Ethik» (1932 erschienen), das Hörigkeitsbindungen befürwortete, auseinander;
DBW 12 (GS V 321-328, besonders 326 f.).

15 Lk 14,26 Luther-Übersetzung, zitiert im Buch «Nachfolge» DBW 4, 87.
16

Rede «Kirche und Völkerwelt» auf Fan0 28. 8. 1934 DBW 13, 299.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 171

sehen Kirche anerkannten», so darum, weil sie nichts anderes sein wollten,
«als die gereinigte katholische Kirche selbst (...)• Wenn die reformatorischen

Kirchen der Ökumene auf Grund ihres Getauftseins zusammenkommen,

so nehmen sie damit bewusst das Erbe der ursprünglichen
katholischen Kirche in Anspruch», und sie fragen einander «nach der
schriftgemässen Reinheit».

Gedanken des Ökumene-Aufsatzes erscheinen schon auf einem
Vorbereitungszettel Bonhoeffers für eine Vorlesungsstunde im Mai 1935, ganz
am Anfang seiner pommerschen Lehrtätigkeit. Der Zettel trägt die
Überschrift: «Was ist Konfession?»18 Bonhoeffer gibt drei Antworten. Erstens:
«Konfession ist Bekenntnis - Bekenntnis ist für die Gemeinde: Aussprechen

der von uns erkannten Wahrheit.» Zweitens: «Bekenntnis ist gegen
die Irrlehrer: Abgrenzung dieser Wahrheit von der konkreten Irrlehre.»

Drittens: «Bekenntnis ist - Bekenntnis zu Gott als dem Herrn über uns
und alle unsere Erkenntnis und Lehre und Wahrheit.» Keiner dieser drei
Aspekte - Bekennen erkannter Wahrheit, gegen Irrlehre, unter Gott - darf
für sich gesetzt werden. «Ökumenizität gibt es nur wo alle drei zusammen
sind.»15 Um der Kircheneinigung willen dürfen Kirchen nicht aufhören,
unter Gott nach Erkenntnis der Wahrheit zu trachten; denn das Christentum

ist auf die Wahrheit ausgerichtet, die alle und alles betrifft. Irrlehre
zeigte sich in Deutschland nach 1933 an der Frage «Germanismus oder
Christentum».20 «Germanismus» nannte Bonhoeffer die Anpassung der
Lehre an die Volkstums- und Rassen-Ideologie, die jetzt an die Macht
gekommen war. Nach Bonhoeffers Beobachtungen in Hitlers Drittem
Reich wirkt grosse Machtentfaltung oft verdummend - so dass über dem
Trachten nach Nähe zu den Machthabern die Wahrheit nebensächlich
wird. Die «deutsch-christliche» Irrlehre verwarfen auf der Barmer
Reichsbekenntnissynode 1934 Lutheraner und Reformierte gemeinsam,
also Angehörige zweier protestantischer Kirchen, die jeweils ihrer eigenen

«konfessionellen Wahrheitserkenntnis» folgten. Unter solchen
Umständen, sagt Bonhoeffer, wird «kirchliche Wiedervereinigung
denkbar».22 In früheren Jahrhunderten war die Entgegensetzung von lutheri-

17 DBW 14, 397; der Aufsatz entstand zwischen Ende Juni und Mitte Juli
1935.

18
Zum 3. 5. 1935 DBW 14, 307-309.

19 DBW 14, 308.
20 Brief aus Bethel an die Grossmutter Julie Bonhoeffer während der Arbeit

am «Betheler Bekenntnis» 20. 8. 1933 DBW 12 (GS II 79).
21

Nach zehn Jahren (Rechenschaft an der Wende zum Jahr 1943) DBW 8

(Widerstand und Ergebung [15. Auflage der Ausgabe 1951 WE) 16]).
22 DBW 14, 309.



172 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

scher gegen reformierte Wahrheitserkenntnis recht heftig; Bonhoeffer
zitiert die alte Kampfparole «lieber Papist als Calvinist».23 Der Kampf an
der alten Front - dort ging es um die Abendmahlslehre - verlor in der
Bekennenden Kirche seine Grimmigkeit. Das innerprotestantische
Zusammenfinden in Deutschland bahnte sich an, als ein neuer Gegner
aufgetaucht war - leider in einer solchen Situation, möchte man sagen; denn es

ist eine menschlich-allzumenschliche Neigung, sich zu vertragen, wenn
ein gemeinsamer Feind zu schlagen ist. Aber im Kirchenkampf in
Deutschland stellte sich die Bekennende Kirche den konfessionellen
Unterschieden so, wie es auch in Situationen ohne Feind vernünftig wäre.
Für die Ausbildung der Predigtamtskandidaten empfahl Bonhoeffer: «Es

entspricht der Lage der Bekennenden Kirche, dass Lutheraner und
Reformierte jeweils die hauptsächlichen Bekenntnisschriften des anderen
Bekenntnisses kennen. (Für den Lutheraner: Fleidelberger [Katechismus],
Für den Reformierten: Confessio Augustana, Kleiner und Grosser
Katechismus.)»24 So wurde in Finkenwalde gelehrt. Als Bonhoeffer im Herbst
1936 einen «Konfirmandenunterrichtsplan» entwarf, orientierte er sich an
Luthers Kleinem und Grossem Katechismus ebenso wie am reformierten
Heidelberger Katechismus und an einem Unterrichts-Büchlein aus der
Schweiz von Lukas Christ, einem Freund Karl Barths.25 Die Zeit war reif,
erkannte Bonhoeffer, die bisherigen Grenzen zwischen den protestantischen

Konfessionen von ihrer Mitte, von ihrem Glaubensbekenntnis her
durchlässig zu machen. Eberhard Bethge berichtete der Finkenwalder
Kandidatenbruderschaft von dem «Konfirmandenunterrichtsplan»: «Es

kommt für alle, die sich daran ärgern wollen, vor: Welches ist die rechte
Kirche Christi, der du zugehörst? Antwort: Es ist die Bekennende Kirche
Deutschlands.»26 Die Bekennende Kirche war schon so etwas wie eine
interkonfessionelle Konfessionskirche.

Menschen, die in einem konfessionell einheitlichen Gebiet aufwachsen

und leben, haben es schwer mit dem Gedanken oder gar dem Einüben
von ökumenischem Gemeindesein. So wie Polen und damit heute auch
Hinterpommern nahezu vollständig katholisch ist, so war Norddeutschland

zu Bonhoeffers Zeit fast durchgehend protestantisch. Er selber aber
hatte das Glück, schon als Achtzehnjähriger das katholische Rom zu be-

23 DBW 14, 307.
24 Entwurf Mai 1936 DBW 14, 151.
25 DBW 14, 786-819.
26 DBW 14, 819 Anmerkung 215.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 173

suchen; die Erinnerungen daran erfüllten ihn noch zwanzig Jahre später27

- «Universalität der Kirche, Weisse, Schwarze, Gelbe, alle in geistlichen
Trachten vereint».28 Ausdrücklich zum Thema wurde das Gespräch
zwischen Protestantismus und Katholizismus für Bonhoeffer erst nach dem
Ende seiner pommerschen Theologenausbildung 1940. Danach kam er im
Kreis der Verschwörer gegen Hitler in Arbeitskontakt mit Katholiken. In
der Benediktinerabtei Ettal im Winter 1940/1941 entstanden Manuskripte
für ein Buch über Ethik, in denen deutlich wird, wie er aus Literatur und
persönlichem Gespräch vom Katholizismus für die Kirche lernte.2'' Im
Gefängnis schrieb er im Sommer 1944, als er an den «Entwurf einer
Arbeit» über Christentum und Kirche ging: «Was muss ich glauben? falsche

Frage. Überholte Kontroversfragen, speziell interkonfessionell; die
lutherisch- reformierten - (teils auch katholischen) Gegensätze sind nicht
mehr echt. Natürlich kann man sie jederzeit mit Pathos repristinieren
[wiederbeleben], aber sie verfangen doch nicht mehr. Dafür gibt es keinen
Beweis, davon muss man einfach auszugehen wagen.»30

In diesem «Entwurf einer Arbeit» steht als erste der «Folgerungen»;
«Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist.»31 Das «für andere»
lehrte Bonhoeffer schon in Pommern. Mit den angehenden Gemeindepfarrern

der Bekennenden Kirche las er die Pastoralbriefe,32 in denen Paulus

den Timotheus und den Titus zu rechtem Dienst an der Gemeinde
ermahnt. Ein Vorbereitungsmanuskript ist erhalten geblieben. Darin steht

zu Vers 1 im zweiten Kapitel des ersten Timotheusbriefes («So ermahne
ich nun, dass man vor allen Dingen zuerst tue Bitte, Gebet, Fürbitte und
Danksagung für alle Menschen»): «Dass die Gemeinde der Welt entrissen
ist, bedeutet für sie nicht Verachtung der Welt, sondern vielmehr den Auftrag

des Eintretens für sie.» Die Gemeinde muss «lernen, dass ihr Gebet
fortan sich nicht nur auf das Bittgebet für eigene Dinge beschränken darf,
sondern dass echtes Gebet weit darüber hinausgeht. 1. Bitte - am Anfang,
das ist angemessen der Haltung des Kindes. 2. Anbetung, die nicht die
eigene Not, sondern Gottes Grösse und Herrlichkeit vor Augen hat. 3.

Fürbitte - Eintreten für die anderen, das priesterliche Recht der Gemein-

27 Brief nach Italien an Eberhard Bethge 23. 2. 1944 DBW 8 (WE 15. Auflage
119 f.).

28 DBW 9 (1918-1927), 88.
29

Vgl. DBW 6 (Ethik), 137-217, besonders ab 163.
30 Entwurf wohl aus dem August 1944 DBW 8 (WE 15. Auflage 206, durchgesehene

Entzifferung).
31

Ebda.
32 Dreimal in Finkenwalde 1936 und 1937 DBW 14, 954-969; auch in

Hinterpommern 1938.



174 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

de. 4. Die Danksagung für alles. In dieser Fülle gehört das Gebet der
Gemeinde allen Menschen, ohne Vorrecht der Frommen vor den Ungläubigen,

der Freunde und der Feinde. Wie dürfte die Gemeinde Jesu auch
gerade den Feinden ihr Gebet vorenthalten, die es in besonderer Weise
brauchen. Im Gebet der Gemeinde wird alles was Mensch ist eins ohne
Unterschied, eins vor der Gnade Gottes. Weil ich <für alle Menschen
beten soll>, darum darf ich keinen Menschen verachten und hassen, [sonst]
ist das Gebet eine Lüge. Nur so aber bleibt die Gemeinde, was sie ist, von
Gottes Gnade errettete Gemeinde der Sünder.»31 Dass Kirche nur Kirche
ist, wenn sie für andere da ist, besagt nach dieser Pastoralbrief-Auslegung
von 1938: Im Gebet der Gemeinde reicht Korvcovia - vom Geist Gottes
gewirkte Geschwisterlichkeit - über den Raum der christlichen Ökumene
noch hinaus.

Thema III: Nachfolge

Von Anfang an war Bonhoeffers Theologenausbildung in Pommern
geprägt durch seine Lehre von der Nachfolge. Eberhard Bethge berichtet:
Diese Stunden wurden für die Seminaristen «zu einer atemberaubenden
Überraschung. Sie spürten plötzlich, dass sie nicht zum Erlernen einiger
neuer Predigt- und Unterrichtstechniken hergekommen waren», sondern
umwälzend neu in deren Grundlagen eingeführt wurden.34 Bonhoeffer
trug in drei Kursen 1935 und 1936 offenbar ein Manuskript vor, das er von
seinem Pfarramt in London mitgebracht hatte; aus den Mitschriften der
Kursteilnehmer lässt es sich rekonstruieren. Wie es entstand, geht aus

einem Brief an seinen Schweizer Freund Erwin Sutz vom 28. April 1934

hervor: «Wissen Sie, ich glaube - vielleicht wundern Sie sich darüber -
dass die ganze Sache [nämlich der «eigentliche Kampf» der Kirche] an der
Bergpredigt zur Entscheidung kommt. Schreiben Sie doch einfach
mal, wie Sie über die Bergpredigt predigen. Ich versuche es gerade -
unendlich schlicht und einfach - aber es geht immer um das Halten des
Gebotes und gegen das Ausweichen. Nachfolge Christi - was das ist, möchte
ich wissen - es ist nicht erschöpft in unserem Begriff des Glaubens. Ich
sitze an einer Arbeit, die ich Exerzitium [Übung] nennen möchte - nur als
Vorstufe.»3 Nachfolge: Ein Ruf ergeht, spricht mich an, beansprucht mich,

33
Übung zu den Pastoralbriefen 1938 DBW 15 (GS IV 364 f.).

34
E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer - Theologe, Christ, Zeitgenosse. Eine

Biographie (München 1967), Gütersloh s 1994, 515.

DBW 13, 128 f.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 175

so dass ich höre und Schritt für Schritt auf dem Wege folge, den der Berufende

geht. «Auf den Rufer kommt es allein an. Christus aber wird allein
im Glauben erkannt. Wir hören das Wort und glauben Christus.»36

Diesen Vorgang betrachtete Bonhoeffer zuerst an den Evangeliums-
Geschichten im Neuen Testament: Jesus beruft Jünger in seine Nachfolge.
Die Jünger haben Ohren, die Bergpredigt zu hören - das Wort Jesu

davon, dass «rechte Vergeltung» allein darin besteht, «dass dem Bösen nicht
widerstanden wird», von der «Überwindung des Feindes - durch Feindesliebe»

und von vielem anderen.37 Als Boten werden die Jünger hingehen
und «den Ruf Jesu und die Flerrlichkeit der Nachfolge predigen».36 Vom
zweiten Finkenwalder Kurs an behandelte Bonhoeffer das Zeugnis der
Paulusbriefe vom Wirken des auferstandenen Herrn Jesus Christus an
uns. «Ruf und Eintritt in die Nachfolge haben bei Paulus ihre Entsprechung

in der Taufe.»39 «Wer einem getauften Bruder die Teilnahme am
Gottesdienst gewährt, ihm aber im täglichen Leben die Gemeinschaft
versagt, ihn missbraucht oder verachtet, der macht sich am Leib Christi
selbst schuldig. Wer dort, wo der Heilige Geist gesprochen hat, noch
der Stimme seines Blutes, seiner Natur, seiner Sympathien und Antipathien

Gehör leiht, versündigt sich am Sakrament.»40 (Man hört hinter dem
Wort «Blut» die nationalsozialistische Rassenideologie; in Bonhoeffers
«Konfirmandenunterrichtsplan» 1936 heisst es ausdrücklich, «dass der
Heilige Geist Menschen fester zusammenschliesst als Blut und Geschichte

In der Gemeinde ist nicht Jude oder Deutscher».41) Aus Bonhoeffers

neutestamentlichen Vorlesungen zu den Evangelien und Paulusbriefen

ging 1937 das Buch «Nachfolge» hervor. Der Chr. Kaiser Verlag München

veröffentlichte es; dort waren auch Bücher von Karl Barth erschienen,

bis dieser Deutschland 1935 verlassen musste. Als Barth in seiner

grossen Kirchlichen Dogmatik bei «Des Menschen Heiligung» und dem
«Ruf in die Nachfolge» angelangt war, fast zwanzig Jahre nach dem Brief,
in dem er 1936 sein Missbehagen an dem «Geruch eines klösterlichen
Eros und Pathos» geäussert hatte, stellte er fest: «Mit Abstand das Beste,

was dazu geschrieben ist, scheint mir in dem Buch <Nachfolge> von
Dietrich Bonhoeffer (1937) vorzuliegen», wo «die Sache so tief angefasst

36DBW 4, 216.
37

DBW 4, 135 und 141; 99-192 (zu Mt 5-7)
7.Q

DBW 4, 99 (am Beginn der Bergpredigtauslegung); 193-211 («Die Boten»,
zu Mt 10).

39
DBW 4, 221.

40 DBW 4, 250.
41

DBW 14, 814.



176 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

und so präzis behandelt ist, dass ich wohl versucht sein könnte, sie [die
betreffenden Teile] hier einfach als grosses Zitat einzurücken, weil ich
wirklich nicht der Meinung bin, etwas Besseres dazu sagen zu können, als

da gesagt ist: von einem Mann, der die Nachfolge, nachdem er über sie

geschrieben, auch persönlich und mit der Tat bis zum Ende wahr machen
wollte und in seiner Weise wahr gemacht hat. Indem ich nun doch meinem

eigenen Duktus folge, bin ich froh, mich einmal so stark, wie das in
diesem Fall geschehen darf, an einen Anderen anlehnen zu dürfen.»42

Noch ehe Bonhoeffers Buch «Nachfolge» herauskam, versiegelte die
Geheime Staatspolizei am 28. September 1937 das Finkenwalder Gebäude

des Predigerseminars. Danach wohnten Predigtamtskandidaten getarnt
im Pastorat in Köslin und in dem winzigen Pfarrdorf Gross-Schlönwitz
und schliesslich in der Nähe von Schlawe in dem Vorwerk-Häuschen
Sigurdshof, das zum Rittergut Tychow der Familie von Kleist gehörte.
Von diesem Gebäude sind heute nur noch mit Mühe Mauerreste im
Faubwald zu entdecken. Aus dem Sommer 1939 erzählt Eberhard Bethge:
Da sahen wir «an der Wipper 3 feiste Wildschweine in der Dämmerung -
uns war ein wenig anders. Kurz vorher hatten wir schon eine über 1/2 Meter

lange Kreuzotter erlegt, deren abgezogenes Fell nun das Zimmer
ziert.»43 Im Winter herrschte Kälte bis zu 28 Grad minus; die Wiesen
rundum wurden zur Eisbahn, Heizung und Verpflegung reichten knapp
aus.

In Sigurdshof arbeiteten die Kandidaten mit Bonhoeffer 1939/40 über
die Bezeugung der Nachfolge im Alten Testament - sie legten Psalm 119

aus. Bonhoeffer hatte seine Meditationsbibel vor sich, die Lutherübersetzung,

1911 gedruckt, - sein Bruder, der sie 1914 zur Konfirmation bekommen

hatte, war 1918 gefallen. In dieser Bibel sind die 176 Verse des Psalms
119 mit unzähligen Unterstreichungen. Randzeichen, Ziffern, Notizen
versehen; manchmal verdeckt ein später angebrachtes Zeichen ein früheres

an derselben Stelle. Auf einer Anzahl von Zetteln stehen Notizen zum
Psalm, darunter die Übersetzung des hebräischen Begriffs, den Luther mit
«wandeln» wiedergibt: «Gehen auf dem Weg Gottes, jemandem nachfolgen».

Nach den intensiven Vorbereitungen im Kandidatenkreis begann
Bonhoeffer mit der Niederschrift einer Meditation zu Psalm 119.44 Die
ersten Worte der Meditation sind: «Wer so spricht, setzt den geschehenen
Anfang voraus.» Der Vers 1, auf den sich dieses «Wer so spricht» bezieht,
lautet: «Wohl denen, die ohne Tadel leben, die im Gesetze des Herrn

4" K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Band IV/2, Zürich 1955, 604.
43 Brief an Bonhoeffer 12. 6. 1939 DBW 15.
44 Meditation über Psalm 119 DBW 15 (GS IV 505-543).



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 177

wandeln!» Bonhoeffer meditiert «Anfang»: «Aufgrund des geschehenen
Anfangs Gottes mit uns, ist unser Leben mit Gott ein Weg, der im Gesetz
Gottes gegangen wird. Gott hat mich ein für allemal zu sich bekehrt,
nicht ich habe mich ein für allemal zu Gott bekehrt.» Gott hat mich an
sich gebunden; diese Bindung ist Befreiung. Er «hat den Anfang gesetzt

Darum soll ich nicht neben den einen Anfang Gottes, noch zahllose
eigene Anfänge zu setzen versuchen. Gerade davon bin ich befreit, der
Anfang liegt ein für allemal hinter mir, Gottes Anfang nämlich. Nun
haben die Glieder der Gemeinde einander nicht mehr auf einen neuzusetzenden

Anfang anzureden, vielmehr sprechen sie zueinander als solche,
denen der neue Anfang bereits geschenkt ist und die miteinander auf dem
Wege sind Wer aus dem Suchen nach dem neuen Anfang nicht
herauskommt, der ist unter dem Gesetz, wird von ihm aufgerieben und getötet.

Wer von dem gefundenen Anfang herkommt, der ist im Gesetz Gottes,
wird von ihm gehalten und bewahrt werden zum Leben. Darum,
<wohl denen, die im Gesetz des Herrn wandeln>. Wenn unser Psalm

denen, die in Gottes Gesetz leben, Wohlergehen, Glück und Seligkeit zusagt,
so will das so genommen werden, wie es gesagt ist. Es ist hier durchaus
auch an das irdische Leben zu denken. Selig - nicht weil sie keinen
Mangel haben, sondern weil sie alles aus Gottes Hand empfangen. Sie

erfahren es auch täglich, dass Jesu Wort wahr ist, dass jeder, der Haus oder
Bruder oder Schwester oder Vater oder Mutter oder Kinder oder Äcker
um des Evangeliums willen verlässt, es hundertfältig wiederempfängt <in

dieser Zeit>, nämlich in der Gemeinschaft der Gemeinde der Gläubigen -
und sie glauben, dass sie dazu <in der zukünftigen Welt das ewige Leben>
empfangen werden45 Sollte aber Gott einem der Seinen wirklich den
Kelch des Leidens um Christi willen bis zum bitteren Ende und Tod zu
trinken geben, - wessen er doch zu allen Zeiten immer nur wenige gewürdigt

hat, - so hat er gewiss ihr Herz vorher so bereitet, dass gerade sie es

sind, die es mit starkem Glauben in ganz neuer und vollmächtiger Weise
bezeugen: <wohl denen, die im Gesetz des Herrn wandeln»» Bonhoeffer
hat das mit seinem Leben und Sterben unterstrichen. Vers 19 des Psalms
119 steht in deutscher und polnischer Sprache auf der Bonhoeffer-
Gedenktafel in der Marienkirche zu Schlawe: «Ich bin ein Gast auf Erden,
verbirg deine Gebote nicht vor mir.» Bonhoeffer gibt in seiner Meditation
der Psalmstrophe, zu der dieser Vers gehört, die Überschrift «Geöffnete
Augen» - nach Vers 18: «Öffne mir die Augen, dass ich sehe die Wunder
in deinem Gesetz.» «Wem Gott die Augen für sein Wort geöffnet hat, der

45 Mk 10,29-31, ausgelegt im Buch «Nachfolge» DBW 4, 94 f.



178 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

sieht in eine Wunderwelt hinein. Was mir bisher tot erschien, ist voller
Leben, das Widerspruchsvolle löst sich in höherer Einheit auf, die harte
Forderung wird zum gnädigen Gebot. Mitten im Menschenwort höre ich
Gottes ewiges Wort, in vergangener Geschichte erkenne ich den
gegenwärtigen Gott und sein Wirken mir zum Heil. Der barmherzige Zuspruch
wird mir zum neuen Anspruch Gottes, die unerträgliche Last zum sanften
Joch.4'1 Das grosse Wunder im Gesetz Gottes ist die Offenbarung des

Herrn Jesus Christus. Durch ihn empfängt das Wort Leben, das

Widerspruchsvolle Einheit, das Offenbare unergründliche Tiefe. Herr, öffne mir
die Augen.» So las Bonhoeffer betend die Schrift.

Das hatte er seit einem Zeitpunkt vor 1933 gelernt, den er 1936

rückschauend andeutete: «(...) Dann kam etwas anderes, etwas, was mein
Leben bis heute verändert hat und herumgeworfen hat. Ich kam zum ersten
Mal zur Bibel. (...)» Vorher war «ich ganz wild und ungebändigt mein
eigener Herr. Daraus hat mich die Bibel befreit und insbesondere die
Bergpredigt. Das war eine grosse Befreiung. Da wurde es mir klar, dass

das Leben eines Dieners Jesu Christi der Kirche gehören muss und Schritt
für Schritt wurde es deutlicher, wie weit das so sein muss».47 Das, was kam
und sein Leben herumwarf, gab ihm Ohren, aufs Wort zu hören, öffnete
ihm die Augen auch für paradoxe Wahrheit, die widersprüchlich scheint,
und schenkte ihm, sich führen zu lassen, Schritt für Schritt. Dem verdankte

er den Sinn dafür, sich vom Zeitgeschehen nicht beeindrucken und
mitreissen zu lassen, sondern mit so etwas wie instinktiver Sicherheit
seinen Weg zu gehen. Er war gründlicher informiert als viele Zeitgenossen
dank seiner weitreichenden Verbindungen in der deutschen Hauptstadt
Berlin und im Ausland. Informierter Instinkt, könnte man von ihm sagen.
Soviel Information man auch zusammentragen kann, der Urteilsentscheid
ist ein eigener Schritt, und darin gab Bonhoeffer sich dem preis, dessen

Führung er vertraute. Er lernte zu tun, was um Gottes willen an der Zeit ist.
Die jungen Theologen, die sich bei Bonhoeffer für ihr Amt rüsteten,

genossen mit ihm zusammen eine Zeit geistlichen Reichtums. Alles hat
seine Zeit, «alles Vornehmen unter dem Himmel hat seine Stunde», sagt
der Prediger Salomo in seiner Betrachtung der Vergänglichkeit.48 Geistlicher

Reichtum hat seine Zeit. Bonhoeffers Wirken in Pommern ging zu
Ende. Nach dem scharfen Winter 1939/40 kam mit dem Tauwetter die
Geheime Staatspolizei zum Sigurdshof und schloss dieses letzte Versteck
seiner Theologenausbildung für die Bekennende Kirche. Bonhoeffer

46 Mt 11,30, ausgelegt DBW 4, 23.
47 Brief aus Finkenwalde an Elisabeth Zinn 27. 1. 1936 DBW 14, 113.
48

Qoh 3,1 Luther-Übersetzung.



Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940 179

wurde in eine andere Art von Leben gerufen, in einen neuen «Beruf». Im
Juni 1942, während er für die Widerstandsgruppe, die die Beseitigung
Hitlers plante, auf Reisen war, schrieb er seinem in Finkenwalde gewonnenen

Freund Eberhard Bethge: «Meine in der letzten Zeit doch stark auf
dem welllichen Sektor liegende Tätigkeit gibt immer wieder zu denken.
Ich wundere mich, dass ich tagelang ohne die Bibel lebe und leben kann -
ich würde es dann nicht als Gehorsam, sondern als Autosuggestion
empfinden, wenn ich mich dazu zwingen würde. Wenn ich dann wieder
die Bibel aufschlage, ist sie mir neu und beglückend wie nie, und ich
möchte nur einmal predigen. ich erkenne, dass ich <geistlich> viel
reichere Zeiten gehabt habe. Aber ich spüre, wie in mir der Widerstand
gegen alles <Religiöse> wächst. Ich bin keine religiöse Natur. Aber an

Gott, an Christus muss ich immerfort denken, an Echtheit, an Leben, an
Freiheit und Barmherzigkeit liegt mir sehr viel. Nur sind mir die religiösen
Einkleidungen so unbehaglich. Verstehst Du? da ich glaube, dass mir
hier jetzt ein Knoten platzen soll, lasse ich den Dingen ihren Lauf und
setze mich nicht zur Wehr. In diesem Sinne verstehe ich eben auch meine
jetzige Tätigkeit auf dem weltlichen Sektor.»49 An geistlichen Übungen
und religiöser Darstellung hängt die Lebensführung, das Sich-Führen-
Lassen, nicht. Nach Kants Religionsphilosophie5" ist Religion Umgang mit
der Aussage «Gott ist». Wenn nun die Zeit kommt, ja schon da ist, dass in
unserer Weltgegend die Menschen mit der Aussage «Gott ist» nicht mehr
umgehen können, was bedeutet dann Kirche, Gemeinde, Predigt? «Was
bedeutet in der Religionslosigkeit der Kultus und das Gebet?» So fragte
Bonhoeffer im Gefängnis. «Bekommt hier die Arkandisziplin,
beziehungsweise die Unterscheidung von Vorletztem und Letztem neue
Wichtigkeit?» Arkanum heisst Geheimnis. Müssen wir neu darauf achten,
dass die Kirche für die Welt da ist, aber «die Geheimnisse des christlichen
Glaubens vor Profanierung behütet werden»? Letzte Paradoxien51: «Gott
ist mitten in unserm Leben jenseitig.» «Vor und mit Gott leben wir ohne
Gott.» Während Religiosität Gottes Machterweis sucht, gewinnt Gott

49 Brief vom 25. 6. 1942 DBW 16 (GS VI 567 f.).
50

1. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
Königsberg 1793,21794, Vorrede zur ersten Auflage, BA IX mit Anmerkung: Moral
führt zu dem Satz «Gott ist».

51 Die Formulierung «die letzten begrifflichen Paradoxien» erscheint in
Bonhoeffers Betrachtung zu Weihnachten 1939 (DBW 15 [GS III 383]), die als Beilage

zu den Monatsbriefen des pommerschen Bruderrates der Bekennenden Kirche

an die Pfarrer verschickt wurde, bezogen auf die altkirchliche Christologie,
die Zweinaturenlehre des Chalcedonense.



180 Ilse Tödt, Tun, was an der Zeit ist

«durch seine Ohnmacht in der Welt Macht».52 Geheimnisse des christlichen

Glaubens, der auf die Offenbarung Gottes in Jesus Christus
ausgerichtet ist - Bonhoeffer wusste um ihre Wirklichkeit.

Ilse Tödt, Hannover/Heidelberg

52 Briefe aus der Haft 30. 4., 5. 5., 16. 7. 1944 DBW 8.


	Tun, was an der Zeit ist : Dietrich Bonhoeffers Wirken in Pommern 1935-1940

