
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla

Autor: Vuilleumier, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla

A Sophie et à Tiago,
derniers arrivés dans la famille

I. Teil: das Ziel

A. Der glückliche Fund

Es soll hier der Versuch unternommen werden, ein Bild Bileams zu
zeichnen, natürlich aufgrund des biblischen Hauptberichtes (Num 22-24),

einiger zerstreuter kurzer Anmerkungen in anderen Teilen der Heiligen
Schrift, nun aber auch unter Berücksichtigung einer Mauerinschrift, die in
einem Teil nahe des Zusammenflusses von Jabbok und Jordan entdeckt
wurde. Dieser Fund vom 17. März 1967 ist heute allgemein bekannt,
sodass einige Andeutungen genügen sollten, die später dienlich sein werden.

Der Fundort ist Deir 'Alla. Lange wurde er mit Sukkoth identifiziert,
nun aber mit Pmtel, dem Ort, wo Jakob mit dem Engel gekämpft hat.

Höchstwahrscheinlich wurde der betreffende Gebäudekomplex durch
ein heftiges Erdbeben zerstört. Die Mauer wurde stark in Mitleidenschaft
gezogen. Sie lag in zwei Trümmerhaufen darnieder.

Es sind also zwei Inschriften zutage gekommen. Eine, jetzt Inschrift II
genannte, ist so schlecht erhalten, dass sie keinen durchgehenden Sinn
ergibt. Wir können sie beiseite lassen. Ganz anders geht es mit der als

Inschrift I bezeichneten. Es kommt wahrscheinlich vom Erdbeben her, dass

der obere Teil der Mauer recht gut erhalten blieb, der Zustand sich aber
nach unten verschlechterte bis zum völligen Zerbrechen ganz am Schluss.
Das wird bei der Übersetzung noch erwähnt werden.1 Beim ersten Überblick

geriet man bereits in Aufregung. Man fand nämlich in der oberen
Zeile (Titelzeile: vgl. Num 24, 3. 4 und 15.16) den Namen eines Mannes, der
das grösste Interesse hervorrief: Bileam. Der alte Seher trat somit in ein

ganz neues historisches Licht.
Dass die Inschrift für die biblische Exegese wichtig werden könnte, das

merkte man schon in dieser Titelzeile. Es sei hier ein Beispiel gegeben, von
dem auch später noch die Rede sein soll.

1

E. Puech, Admonitions de Balaam, l'homme qui voit les dieux, in: Le
Monde de la Bible 46, Paris 1986, 37.



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 151

Von den vier Sprüchen (in Num 22-24 7ÖQ) haben 3 und 4 einen
weitgehend gemeinsamen Titel. Es handelt sich also um ein Sprüchepaar. Das

mag auch für Sprüche 1 und 2 gelten, auch wenn dafür keine besonderen
Merkmale vorhanden sind. Beide Paare sind wohl eine Zeitlang separat im

Umgang gewesen. Nun ist es so, dass die Titel der zwei letzten Sprüche
demjenigen der Inschrift nahe stehen. Wir können versuchen sie
nebeneinander zu stellen.

In den Titeln zu 3 und 4 kommt eine Wortkomposition vor, die
Kopfzerbrechen verursacht: jTH Dn0 "Q3n; DHÖ ist Hapaxlegomenon und
unbekannt. Die Septuaginta gibt es mit ô oAr|0iv<»ç ôpœv wieder, sodass

man an DHC? gedacht hat: «ein Mensch, der vollkommen sieht». Das wäre
immerhin ein positiver Punkt. Aber dann die Vulgata: cujus obturatus est
oculus. Gerade das Gegenteil! Das Auge ist plötzlich verschlossen. Da
kommt uns die Inschrift zur Hilfe: iltn. Es geht um offene Augen.
Im Neuhebräischen bedeutet ünti übrigens «öffnen».

B. Die Epoche einer Tradition

Wenn ein wichtiger Mensch wie Bileam in einer neu entdeckten
Schrift ans Tageslicht kommt, so fragt man sofort nach deren Alter.
Diesbezügliche Untersuchungen sind natürlich sofort angestellt worden." Die
Schicht, in der die zerstörte Mauer lag, war die Schicht M/IX. Vergleiche
mit anderen Teils der Umgebung und ähnlichen Schichten, sowie die
Untersuchung mit Kohlenstoff 14 führten in die zweite Hälfte des achten
Jahrhunderts zurück, also in die Zeit der ersten vier Schriftpropheten:
Arnos, Hosea, Jesaja und Micha. Dem entspricht auch, dass die Mauer
durch ein Erdbeben zerstört wurde. Man denkt sofort an Am 1, 1 (cf. Sach
14, 4.5). Übrigens wird Bileam bei einem dieser vier Propheten mit Namen
aufgeführt. Es ist dies die wichtige Stelle Mi 6, 5. Nun weiss ich wohl, dass

dieser ganze Passus (6, 1-8) dem Propheten oft abgesprochen wird. Ich
kann hier auf diese Frage nicht eingehen. Ich glaube aber noch keinen
triftigen Grund gefunden zu haben, diesen Gerichtstext (mit seinem be-

2" A. Lemaire, Les inscriptions sur plâtre de Deir 'Alla et leur signification
historique et culturelle, in: J. Hoftijzer und G. van der Kooij, The Balaam Text
from Deir 'Alla reevaluated, Leiden 1991, 34 ff.



152 René Vuilleumier,

rühmten Vers 8) als unecht anzusehen. Ich habe dies an anderer Stelle
erörtert/

Dann merkt man, dass Gott in den Sprüchen Bileams mit archaischen
Termini bezeichnet wird. So bx (Num 23, 8. 19. 22. 23; 24, 4. 8. 16. [23 im
Anhang]: siehe Inschrift IV); Htö (24, 4.16: siehe Inschrift XV; XIX);
(24,26); HUT nur 23,8; 24, 6; + CTpN 23, 21).

Der Vollständigkeit halber noch zwei Bemerkungen: 1) Die Opfer sind
noch nicht in Jerusalem konzentriert. Es nimmt niemand Anstoss daran,
dass ohne Weiteres in freier Natur geopfert wird. 2) Ein König steht im
Hintergrund. Es ist in Num 23. 21 von "jbft DUTin die Rede.

Nach all diesen Zeugnissen geht also die Bileamtradition mindestens in
das achte Jahrhundert zurück. Oder noch früher?

Es gibt Anzeichen dafür: 1) Für A. Lemaire ist die Sprache der
Inschrift früharamäisch. Der Text könnte also bis in das neunte oder zehnte
Jahrhundert hinaufgehen.4 2) In Num 24, 7 wird ein Agag pN genannt.
Das war ein König von Amalek. Er steht in der Bibel einzig und allein,
weil er von Saul besiegt und geschont, und von Samuel dann hingerichtet
wurde (I Sam 15,8. 9. 33). Etliche alte Übersetzungen schreiben zwar TO

statt UN. Das ist aber bestimmt in jüngerer Zeit eine lectio facilior geworden

(Ezechiel). Man versteht die Korrektur von Agag zu Gog besser als

umgekehrt. So sind wir mit Agag in die frühe Königszeit gekommen.
Ich könnte mir gut vorstellen, dass a) die Gestalt des Bileam in die

Schlussphase des Exodus zurückgeht; b) dessen Geschichte in einer
weltoffenen Zeit wie die des Salomo (bis hinunter zu Jerobeam I.) einen
günstigen Boden fand, «israelisiert» wurde, wobei der fremde Seher zum wahren

gottgläubigen Propheten gestempelt wurde;5 c) aber in einem Grenzgebiet

wie Penuel eine alte heidnische Reminiszenz noch durchsickern
konnte.

3

Michée, Commentaire de l'Ancien Testament, Xlb, Genève, 21990, ad loc.
W. Beyerlin, Die Kulttraditionen Israels in der Verkündigung des Propheten
Micha, FRLANT 72 (1959) 69ff.

4
A. Lemaire, op. cit., 46 ff.

5
Jerobeam hatte ein besonderes Verhältnis zu Penuel. Er liess die Stadt

befestigen (1K 12, 25).



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 153

C. Stellung der Bileam-Episode im Buche Numeri (22-24)
und ihre Form

Es liegt auf der Hand, dass die Bileam-Episode nicht zum Grundbestand

des Exodusberichtes gehört. Man kann die Exodusgeschichte auch
ohne die Erzählung um Bileam lesen, ohne dass eine fühlbare Lücke
entstünde.6

Die genaue Abgrenzung nimmt 22, 1 noch zum vorigen Kapitel. In 22, 2

tritt plötzlich und völlig unerwartet ein König Balaq auf. Hier beginnt die
Sache mit Bileam. Der Vers 24, 25 ist wirklich ein Schluss, dem nichts zu
folgen braucht. Bileam und Balaq, ein jeder geht seines Weges an seinen
Ort.

Als Einschub steht somit die Episode ausserhalb der üblichen
Quellenscheidung. Der ganze Passus folgt eigenen Gesetzen. Spürbarer
Einschub und doch nicht störender Fremdkörper. In ihren Andeutungen,
Bildern, Erwartungen und Ahnungen, sind besonders die Sprüche
anderweitigen ehrwürdigen biblischen Texten sehr nahe.

Hier einige Beispiele:
In Spruch 1 (23, 9. 10) wird man an den Abrahams - und Jakobssegen

erinnert (Gen 13,16; 28,14). Der Hauch des Friedens, der in der paradiesischen

Landschaftsbeschreibung weht (Spruch 3: 24,5f.) weht auch in Jesa-

ja 11. Die Erwartung von Szepter und Stern (Spruch 4: 24,17)7 liegt auf der
gleichen Linie wie Gen 49,10 (Szepter mit dem geheimnisvollen Schilo).
Ein Vers zuvor (Gen 49, 9) ist von einem Löwen die Rede, der auch in
unseren Sprüchen erscheint (Spruch 2: 23, 24; Spruch 3: 24, 9; siehe auch
Hos 13, 7). Dass Gott seinem Willen treu bleibt (Spruch 2: 23, 19) ist auch
Hoseas Zeugnis (Hos 11, 9). So geht es bei der niH (Spruch 3: 24, 16) um
ein gewichtiges Element bei den älteren Propheten (Hos 4, 1. 6; Jes 11, 2

u.s.w.). Um den Horizont zu erweitern, sei noch vermerkt, dass das Bild
des Büffels mit seinen Hörnern (Spruch 2: 23, 22; Spruch 3: 24, 8; Dt 33, 17;

Ps 22, 22) bereits im Gilgameschepos figuriert (I, 28. 34. 53)8.

Die Tendenz, den Horizont zu vergrössern, liegt übrigens schon im
Text selber. Spruch 4 ist durch drei kurze Volkssprüche erweitert worden.

6
Eine Anspielung auf die Bileam-Episode fehlt Dt 4, 1-8; am Anfang des Jo-

sua-Buches (siehe auch Jos 22, 17; Hos 9, 10; Ps 106, 28; Si 45). Anders Ri 11, 12-
28 (siehe unten Cb §8).

Bileam hat es diesem Vers zu verdanken, dass er auf einer alten Freske

(1495) in der französischen (ehemaligen Dominikaner-) Kirche zu Bern neben
keinem geringeren als Jesaja (mit dem Vers 11, 1) stehen darf!

8
J. Bottéro, L'épopée de Gilgamesch, Paris 1992, 64-67.



154 René Vuilleumier,

Damit soll die Sicht des Sehers so weit wie möglich ausgedehnt werden.
Und damit ist auch die Zahl 7 erreicht!

Endlich noch die Eselingeschichte (22, 22-35). Es ist offensichtlich, dass

diese Perikope ein Einschub im Einschub ist. Ein Anhaltspunkt zu dieser
Geschichte findet sich in 22,21. Es heisst schliesslich, dass Bileam seine
Eselin gesattelt habe. Dieses ländliche Bild findet sich auch in Gen 22,3.

Nun ist aber diese Notiz zum Anlass geworden, eine ganze Eselinperi-
kope anzuhängen. Das merkt man schon in V. 22, der zum Vorhergehenden

in schroffem Gegensatz steht (besonders V. 20). Man spürt es aber
auch am Ende. V. 36 ist die ganz normale Fortsetzung von V. 21. Über den
besonderen Inhalt der Eselingeschichte, ihre Tendenz und warum sie

gerade hier eingefügt wurde, wird noch eingehend zu prüfen sein.

II. Teil: Eine Bilderfolge aus alter und neuerer Zeit

A. Aus Deir 'Alla

In seinem im Jahre 1970 erschienenen Kommentar über das Buch
Numeri schreibt J. de Vaux: «Ce serait dans les souvenirs pré-israélites qu'
il faudrait chercher le nom et la première figure du célèbre voyant.»4 Diese

Möglichkeit ist nun durch den Fund in Deir 'Alla kein ganz leeres Unterfangen

mehr.

a) Der Text:

Zur Lektüre:
Numerierung und Gliederung nach Weippert (cf. Anm. 13, 153-155):

Zwischen Klammern Ergänzung
fehlend

(—) leserlich aber unerklärt
alternative Übersetzung

++ vereinzelte Buchstaben

Majuskeln in Rot geschrieben

' Sources bibliques, Paris 1972, 257.



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 155

I (B)UCH (BI)LEAMS, (DES SOHNES BEO)RS, EINES
MANNES DER DIE GÖTTER SIEHT.

II ++
III Und es kamen die Götter zu ihm des Nachts

IV (und sie sprachen zu) ihm gemäss den Worten [der
Proklamation] des El.

V
massen:

VI
VII
VIII
Villa
VHIb
IX
X
XI
XII
Xlla
XIII
XIV
XV
XVI
XVII
XVIII
XIX
XX
XXI

Himmels]
XXII mit deiner Wolke. Dort gibt es dann Dunkelheit und keine

Ausstrahlung
XXIIa Finsternis und kein(e) (—)
XXIII Du wirst Schrecken erzeugen (mit einer Wo)lke der

Dunkelheit

XXIV Und du wirst nicht murren in alle Ewigkeit.

Und sie sprachen zu (Bilea)m, dem Sohne Beors folgender-

(—) EIN MANN [EIN FEUER] FÜR ++
Und es stand auf Bileam am frühen Morgen
(...)(-) +
Und er konn(te nicht essen)

(Und fas)tete
Und weinte bitterlich.
Und es stieg sein Volk zu ihm hinauf
Und sie s(prachen) zu Bileam, dem Sohne Beors:
Warum fastest du?

(Und wa)rum weinst du?
Und er sprach zu ihnen:
Setzet euch
Und ich will euch erzählen, was die Sadd(ayn...)
Gehet
Sehet die Werke der Götter.
Die Götter kommen zusammen
Und die Saddayn treffen sich zu einer Versammlung
Und sie sagen zu Sa(mas):
Nähe und verstopfe den Himmel [zerbreche die Riegel des

Mit Zeile XXIV schliesst ein erster Teil der Inschrift. In ihm wird Bile-
ams Person und Wirken dargestellt. Es kommt nun ein zweiter Teil. Von
hier ab wird der Text Zusehens lückenhafter, die Lektüre schwieriger.
Immerhin lassen sich die Grundlinien noch erkennen. Es geht nun um



156 René Vuilleumier,

eine Vision des Sehers. Weippert10 nennt sie «hitchkokianisch» und stellt
ihr sogar ein Lied von Leo Ferré gegenüber! Viele Tiere treten auf. Zuerst
allerlei Vögel, dann andere Tierarten, die meist schwer zu identifizieren
sind.

Eines ist für uns wichtig. All diese Tiere weisen ein sonderbares
unnatürliches Gebaren auf. Das gilt als schlechtes Omen für die Weltordnung.11
J. Bottéro12 gibt dazu ein Beispiel aus Mesopotamien, wo von einem komischen

Verhalten eines Pferdes gegenüber einem Ochsen die Rede ist. Das
führt sofort zu schlimmen Folgen, und zwar zur Minderung des Wachstums

im Lande. Nun ist es wahrscheinlich, dass sich solches auch in der
DA-Inschrift findet. Gegen Ende der Tiervision steht folgende Zeile
(XLV), die meist, mit Weippert, so übersetzt wird: «And all are beholding
the oppression (exercised) by Sagar-and-'Astar» (Klammer von Weippert
zu besserem Verständnis hinzugefügt)11. Man denkt hier an eine
Unterdrückung durch Götter. Nun gibt es aber eine andere Möglichkeit, die von
Caquot und Lemaire erwähnt wird. Sie zitieren als parallele Verse Dt 7, 13;

28, 4.18. 51 und kommen zu folgendem Ergebnis: «Et tous voient restreint
le croît des bovins et des ovins.» Jetzt geht es zweifellos um die schlimme
Ahnung einer kommenden Zeit des Mangels.14 Ich gebe dieser zweiten
Übersetzung den Vorzug, um so mehr als ja auch Weippert sie als alternative

Möglichkeit immerhin anerkennen kann."
Es kommt hinzu, dass schwere Vorahnungen schon im ersten Teil der

Inschrift auftauchen. Ganz besonders in den Zeilen XXI-XXIII. Es

erscheint das bekannte Motiv der Dunkelheit und der Finsternis. Es gibt
keinen einzigen Lichtstrahl mehr. Vielleicht ist sogar eine Flut im Spiel
(alternative Übersetzung von Zeile XXI).

Die Lage scheint trost- und hoffnungslos. Oder dringt doch einmal ein
leichter Schimmer durch (Zeile XXIV)? Es kann sein, aber es hindert
nicht, dass das Volk durch schwere Zeiten hindurch muss. Diese sind ihm
nicht erspart. Mangelzeiten und Finsternis sind unumgänglich. Die Vision

10
Cf. Anm. 13, 172 und 174.

11
H.-P. Müller, Die Funktion divinatorischen Redens, in: J. Hoftijzer und G.

van der Kooij, The Balaam Text from Deir "Alia reevaluated, Leiden 1991, 202.
12

J. Bottéro, Mésopotamie, Paris 1987,49 f.

M. Weippert, The Baalam Text from Deir 'Alia, in: J. Hoftijzer und G. van
der Kooij, The Balaam Text from Deir 'Alia reevaluated, Leiden 1991, 158.

A. Caquot et A. Lemaire, Les textes araméens de Deir 'Alla, in Syria LIV,
Paris 1977, 201.

15
Weippert, The Baalam Text from Deir 'Alia, in: J. Hoftijzer und G. van der

Kooij, The Balaam Text from Deir 'Alia reevaluated, Leiden 1991, 158, Anm. 27.



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 157

der tollen Vögel und anderer verrückter Tiere ist dafür ein untrügliches
Zeichen.

b) Das Bild

Wer ist nun der Mann, der sich erdreisten konnte, so schwerwiegende
Dinge zu verkünden?

Bileam erscheint sofort als ein Mensch mit ungeahnten Möglichkeiten.
So sieht er den Himmel offen, schaut die Götter und erlebt, was im
himmlischen Hofstaat geschieht. Noch mehr: die Götter kommen sogar zu ihm
des Nachts (incubatio) und sprechen mit ihm gemäss den Worten (der
Proklamation) des El. Sie teilen dem Seher ihre Ratschlüsse mit. Das wissen

die meisten Leute. Darum ist Bileam ein geschätzter, aufrichtiger
Mitbürger. Seine Volksgenossen kommen zu ihm, um Orakel einzuholen
und Rat zu suchen. Sie wissen, dass sie die Wahrheit erfahren werden. Ihr
Seher hat den Mut, dem Volke nichts zu verheimlichen oder zu verharmlosen,

auch wenn die Nachricht eine niederschmetternde ist. Und das ist
sie tatsächlich.

Bileam ist aber kein kalter, von oben herab predigender Kritiker. Er
fühlt sich mit seinem Volke fest verbunden. Darum weint und fastet er.

Alles in allem handelt es sich bei Bileam um einen götterergebenen,
wissenden, treuen und brüderlichen Volksgenossen.

In seinem schon erwähnten Kommentar schreibt de Vaux: «Avant leur
emprunt par Israël, ces traditions donnaient naturellement à Balaam la
belle figure d'un homme puissant, honnête et fidèle à son dieu, figure qui a

laissé des traces dans nos récits (bibliques)»16. Damit bin ich grösstenteils
einverstanden. Eines beanstande ich, nämlich dass Bileam nur Spuren
hinterlassen hätte. Ich glaube eher, dass der grösste Teil des alten
biblischen Zeugnisses mit dem bis jetzt gezeichneten Bilde übereinstimmt.
Dem soll nun gründlicher nachgegangen werden.

B. Aus der Grundtradition des Alten Testaments

Es geht um Num 22-24 (vorläufig ohne 22, 22-35). Sagen wir es gleich:
Bileam soll hier als wahrer Prophet JHWH's dargestellt werden. Der
Geist Gottes kommt über ihn (24, 2), genau wie bei den früheren Propheten

(Ri 3,10; 6, 34; 11,29; 13,25; 14,6; 15,14; usw.). In 24, 4 ist möglicherweise

16
Op. cit. 257f.



158 René Vuilleumier,

von Trancezuständen die Rede (^Q]).17 Jedenfalls ist Bileam offenen Auges

(24,4). Er hat ein feines Gehör für göttliche Wahrheiten (24, 16). Gott
kommt zu ihm (23, 4) besonders des Nachts (22, 8. 9; 22, 20) und legt ihm
sein Wort in den Mund (23, 5. 12; 24, 14; cf. I Kön 22, 14). Er kann diesem
Wort nur folgen und es weiterleiten. So werden seine Sprüche oft mit dem
Terminus DK] eingeleitet (24, 3. 4. 15. 16), der sonst praktisch nur für Gott
angewendet wird (cf. immerhin II Sam 23, 1, wo es aber bezeichnenderweise

der Gesalbte ist, der spricht). Bileam soll in vollem Gehorsam Gott
gegenüber leben (22, 22). Er scheut sich nicht, der weltlichen Macht zu
widerstehen und verkündet die Wahrheit, auch wenn sie ihm gefährlich
wird, weil sie seinem Volke oder Fürsten missfällig werden könnte.

Schaut man kein Ungemach in (oder gegen) Jakob, sieht man kein
Unheil in (oder gegen) Israel (23, 21), gibt es keinen Zauber in (oder
gegen) Jakob, keine Beschwörung in (oder gegen) Israel (23, 23), wie könnte
er, Bileam, solches herbeirufen? Unmöglich. Wenn Gott weder verwünschen

noch verfluchen will, so will und kann es sein Prophet auch nicht
(23, 8). Er kann nur segnen und bleibt damit seiner Berufung treu
(möglicher Sinn von 23, 20).

Zu dem ist Bileam ein äusserst integrer Mann. Die Leute Balaqs bringen

das Nötige mit, um den Seher zu entschädigen (22, 7.17). Das ist an sich

völlig normal und gebräuchlich (I Sam 9, 7; II Kön 5, 15). Ein Prophet
kann das Geschenk natürlich verweigern, wenn er damit ein Zeichen
setzen will (II Kön 5, 16). Dazu ist er aber nicht genötigt. In unserem Fall
wird dem Propheten die Frage nach Annahme oder Verweigerung der
Gabe schlussendlich abgenommen. Balaq ist mit seinem Seher nicht
zufrieden und gar nicht mehr gewillt, etwas zu spenden (24, 13). Der Prophet
lässt sich nicht kaufen (cf. Mi 3, 5).

Dieses Bild aus Num 22-24 (immer noch ohne 22, 22-35) muss nun nach

Mi 6, 5 abgerundet werden. Wir haben diesen Text schon gelesen. Es ist
dies ein Rückgriff auf das zentrale Glaubensbekenntnis des Exodus (Dt
26,5 ff.) wie bei anderen zeitgenössischen Propheten (Am 2, 10; 3, 1; Hos
11, 1; 12, 10; 13, 4; usw.). "1DÎ ist die liturgische Aufforderung zu neuem
Erlebnis dieser Haupttat Gottes im Kultus. Nun steht Bileam plötzlich im
Credo Israels, das er übrigens gut kennt (23, 22; 24, 8). Man kann sagen, das

heisst noch lange nichts. Schliesslich steht auch Balaq darin, so wie Pilatus
im christlichen Glaubensbekenntnis. Die Frage ist, warum sie da

eingedrungen sind. Balaq, weil er Böses im Schilde führte genau wie Pilatus,
weil er im Prozess Jesu versagt hat. Beide sind Zeichen des Unverständnis-

17
Siehe Zürcherbibel ad loc.



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 159

ses und des Unglaubens. Demgegenüber bildet die Antwort Bileams ein
Zeugnis der von ihm vollbrachten Tat, die als eine Hochtat (HpTÜ) Gottes
gepriesen wird. Bileam auf gleicher Ebene wie Miriam, Aaron und Mose!
Mehr kann man über einen Menschen im Alten Testament wohl nicht
sagen. Ein überschwengliches Bild!

Trotzdem hat man immer wieder versucht, im Leben Bileams einen
Schatten ausfindig zu machen. Und man hat geglaubt, ihn gefunden zu
haben. Die Männer Balaqs bringen, wie wir es schon gelesen haben,
verschiedene Gaben mit sich, nennen sie aber E'ODp (22, 7). Das könnten
Wahrsagemittel sein, aber im Kontext handelt es sich sicher um den weiter
oben erwähnten Wahrsagerlohn. Damit, sagt man, ist Bileam als DDp
abgestempelt. Aber diese Folgerung ist zweifelhaft. In den Augen der Ba-

laqleute ist Bileam natürlich ein DDp. Das kann nicht anders sein. Aber
vom biblischen Zeugen her wird er hier so nicht angesprochen. Was Bileam

von den D,QDp hält, das hat er übrigens selbst gesagt: Es gibt in (oder
gegen) Israel kein DDp (23, 23).

Im selben Vers gilt das auch für ,Ön] (von ÖF1] «Schlange», ursprünglich

also so etwas wie «Schlangenbeschwörung», dann aber später allgemein

«Zeichendeuterei»). Auch mit solchem hat es jetzt ein Ende.
Dem scheint zu widersprechen, was V. 24, 1 (Mitte) vor dem dritten der

vier Sprüche aussagt: «Bileam griff nicht wie Mal zu Mal zur Zeichendeuterei».

Man könnte meinen, dass er zur Zeit der zwei ersten Sprüche diesen

Praktiken noch nachgegangen wäre.
Zu dieser Schlussfolgerung ist folgendes zu sagen:
1) Wie wir es vernommen haben, bilden die Sprüche 1/2 einerseits und

3/4 andererseits zwei Sprüchepaare, die eine Zeit lang voneinander
getrennt zirkuliert sind. Ursprünglich stand also V. 24, 1 an einem Anfang
und bildete eine Einführung. An diesem Ort konnte es sich in 24,1 nur um
alte, aus der «vorjahwistischen» Zeit des Sehers stammenden Zaubereien
handeln. Aus einem nicht mehr ausfindig zu machenden Grunde kam bei
der Zusammenlegung die jetzige Ordnung zustande. Sprüchepaar 2 wurde

an Sprüchepaar 1 angehängt. Damit verlor V. 24, 1 seine führende Stellung

und kam an einen äusserst unglücklichen Ort, etwas eingezwängt
und weit zurück zu stehen. Die alten heidnischen Zaubereien wurden
dabei mitgeschleppt, blieben aber die Zaubereien, mit denen Bileam
schon vorher nichts mehr zu tun hatte. Somit ist die Mitte des Verses 24,1

zu einer Art Fremdkörper geworden. Martin Noth hat dies gemerkt. Er
hat den beanstandeten Satzteil einfach ausgeklammert.18

18
Das vierte Buch Mose, ATD ad loc.



160 René Vuilleumier,

2) Das alles wird bestätigt durch folgende Beobachtung: Seitdem Bile-
am weiss, dass Israel ein gesegnetes Volk ist (24,1), seit diesem Moment ist

es aus mit D,QOp und Aber dass dies der Fall ist, das weiss er ja
schon vor seiner Abreise (22,12).

Für Bileam sind heidnische Bräuche nur in seiner frühen «vor-
jahwistischen» Zeit denkbar. Der Deir 'Alla-Text gibt davon ein Beispiel.

Soweit das schöne Bild Bileams.
Nun soll es aber anders werden.

C. Der jähe Absturz

a) Die Eselin

Der erste Schlag gegen Bileams tadelloses Bild ist die eingefügte
Geschichte mit der Eselin (22, 22-35). Mit meisterhaftem Humor wird hier der
erste Klecks in das Reinheft Bileams hinein geschleudert. Die Eselin wirkt
höchst sympathisch. Man greift für sie Partei. Demgegenüber erscheint
Bileam unbeholfen und höchst unsympathisch. Der Seher wird blind, die
Eselin dagegen sehend. Am Schluss fragt sich überhaupt, wer von den
beiden der gescheitere sei!

Und doch ist es gerade diese tragikkomische Begebenheit, die am festesten

in Erinnerung blieb. Man kann kaum Bileam nennen, ohne dass

sofort die Eselin auftaucht. «Ach ja, der mit der Eselin!» Sogar Rembrandt
hat sich dieser Geschichte angenommen und sie verewigt. Seine Ansicht
ist exemplarisch, darum soll sie hier kurz angegeben werden. Die Eselin
mit vor Schmerz verzerrtem Gesicht ist am Zusammenbrechen. Sie schaut
bittend zu ihrem Meister empor. Dieser - voller Wut - schlägt so heftig er
kann, wirkt aber lächerlich, da ihn der Maler in einer wenig rühmlichen
Pose dargestellt hat.19

Mit der Eselingeschichte ist eine Spalte geöffnet worden, durch die nun
manches durchdringen wird. Dem wenden wir uns nun zu.

b) Deuteronomium - Deuteronomist

Der wichtigste Text ist wahrscheinlich Dt 23, 6 (in der Zürcherbibel 23,

5). Was da von Bileam gesagt wird, scheint zuerst etwas schillernd. Man

19
Musée Cognacq-Jay, Paris.



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 161

liest, dass Gott Bileams Fluch gar nicht anhörte. Er habe vor dem Seher
die Ohren völlig verschlossen.

Sofort darauf steht, dass Gott doch etwas vernommen habe. Er fängt
den Fluch sozusagen ab und leitet ihn als Segen weiter. Um dies tun zu
können, musste er aber den Fluch zuerst gehört haben.

Diese Unebenheit im Text ist eine exegetische Frage, der wir hier nicht
nachzugehen haben.

Für uns ist wichtig zu wissen, dass die Worte des Propheten entweder
zurückgewiesen oder umgewandelt werden. Das Bild Bileams ist stark
getrübt.

Am Horizont erhebt sich noch ein weiterer Verdacht. Balaq hat Bileam

gedungen. Mit seinem Fluch habe Bileam dem Ruf des Balaq Folge
geleistet. Er habe sich also bestechen lassen (Dt 23, 5). Obwohl das nicht
stimmt, ist es ihm immer häufiger angekreidet worden.

Im Zwielicht steht Bileam ebenfalls in Jos 24, 9.10. Auch hier ver-
schliesst Gott vor dem zum Fluch bereiten Propheten die Ohren. Es wird
diesem immerhin zugute gehalten, dass er gesegnet habe. Das scheint ein
positiver Aspekt zu sein. Aber man sollte sich nicht täuschen lassen. Bileam

hat nämlich nicht nach freiem Willem gehandelt. Er ist zu seiner Tat
gezwungen worden. Und das macht die ganze Sache gefährlich. Ein
gezwungener Wille kann sich plötzlich entladen und zu einer Explosion
führen. Darum muss Gott das Volk vor dem Propheten immer wieder in
Schutz nehmen.

Besonders schlimm ergeht es dem Propheten in Jos 13, 20-22. Da wird
Bileam in einer Reihe mit Sihon und den feindlichen midianitischen Prinzen

aufgeführt. Nun wird er selber direkt mit dem Terminus DOp
angesprochen. Daher sein schmachvoller (verdienter!) Tod durch das Schwert.

Endlich noch in Ri 11, 12-28. Man kann einem Menschen auch schaden
indem man ihn zu Tode schweigt. Das geschieht hier. Unter allen Beteiligten

an der Geschichte der Rettung am Peor kommt wohl ein gewisser
Balaq vor (V. 25). Von Bileam aber ist keine Rede. Seine Episode ist da,
aber ohne ihn! Völlig vergessen oder willentlich an den Rand gestellt. Und
doch hatte man ihn in das Credo aufgenommen, damit man sich seiner
immer erinnere.

c) Priesterlicher Einfluss

Zuerst Num 31, 8. Hier handelt es sich, mit der Ausnahme, dass Sihon
nicht genannt wird, praktisch um eine Wiederholung von Jos 13, 21-22. Es



162 René Vuilleumier,

zeugt immerhin von einer gewissen Konstanz im Weiterleiten etlicher
Traditionen. Aber dann Num 31, 16. An dieser Stelle sind wir an einem
Wendepunkt angekommen. Zuerst stossen wir auf eine exegetische
Schwierigkeit: das doppelte Vorkommen von "Q"l, zuerst in ~Q"I
und sodann in IIUS "121. Der Vers ist offensichtlich überlastet. Die Frage
ist nur, welcher Teil davon zu streichen sei. Von den beiden fraglichen
"Q~I ist das erste am besten belegt. Es ist wohl als ursprünglich zu halten.

Aber was bedeutet hier """!? «Bei der Angelegenheit um Bileam?»
Dann wäre die Bemerkung ziemlich belanglos, nur eine historische Notiz.
Der Kontext plädiert aber für die schärfere Version: «Auf Anraten des

Bileam». Jetzt ist gegen Bileam die vernichtendste Anklage erhoben. Er sei

am Eindringen von Hurerei und Götzendienst in Israel schuld.
Damit hängt zusammen, dass das priesterliche Kapitel 25 damals an die

alte Bileam-Tradition angehängt wurde. Dieser Schachzug hat den Seher
Bileam völlig in den Abgrund gezogen. Er bleibt der Förderer dessen, was
dann die Propheten mit grösster Energie bekämpfen mussten. Ein verheerender

alttestamentlicher Abschluss für den, der zuerst als wahrer Prophet
(wenn auch möglicherweise für eine kurze Zeit) gegolten hatte. Die
düsterste Seite seines Bildes sollte in die Zukunft hinübergehen.

d) Endlich das Neue Testament

Im Neuen Testament wird an das zuletzt gezeichnete Bild angeknüpft.
Es ist kein erfreuliches. Im Judasbrief finden wir Bileam auf gleicher Ebene

mit Kain (es ist an den von ihm verübten Mord an Abel gedacht), mit
Korah (Widersetzlichkeit) (11) und, im Text nicht weit entfernt, mit den
Einwohnern von Sodom und Gomorrha (Unzucht) (7). Bileam wird
persönlich Verirrung (7t?idvr|) vorgeworfen. Dabei ist sicher an die Geschehnisse

von Num 25 angespielt.
In der Apokalypse 2, 14.15 wird Bileam die Falle angekreidet, die er Ba-

laq angeblich eingeflüstert hat, um das Volk in Hurerei und Götzendienst
(Essen von Götzenopferfleisch) zum Sturz zu bringen.

Damit wird der Prophet zum Sektengründer gestempelt, auf der
gleichen Ebene wie die Nikolaiten und wohl auch die Isebel-Leute (2, 20), alle
wahrscheinlich libertinistische Gnostiker mit ihren geschlechtlichen
Ausschweifungen.

Am schlimmsten geht es dem Propheten in II Petr 2, 14-16. Wie in der
Apokalypse (2,14.15) steht er auch hier in einer schrecklichen Liste
abgefallener Menschen samt ihren Lastern. Auch die Eselin kommt dran, aber



Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla 163

nicht mehr vorteilhaft wie zuvor. Sie wird «stummes und doch redendes
Tier»20 genannt. Das ist ja an sich schon ein Widerspruch. Ein komisches
Wesen also. Gerade dieses Tier ist es, das den Seher aus seinen Irrwegen
herausholen soll. Die so abgewertete Eselin ist immer noch gescheiter als

ihr Meister! Zudem wird Bileam ganz eindeutig Liebe zu falschem Reichtum

und Annahme von Bestechungslohn vorgeworfen.

III. Zusammenfassung

1) Man sollte nicht von verschiedenen Traditionen um Bileam
sprechen. Es handelt sich um eine Tradition, in der sich sein Ruf zusehends
und bis zur tiefsten Stufe verändert. Es geht vom Guten zum Bösen und
Verwerflichen. 2) Warum nun diese Wandlung?

In Num 23, 9 ist Israel wohl ein ausgesondertes Volk, aber ein berufener

Heide kann es segnen. Die Grenzen sind nicht so dicht, wie oft
angekommen.

Aber nun kommt die deuteronomistische Zeit. In Dt 23, 5.6 haben wir
die schlechte Zensur über Bileam gelesen. Kurz vorher (23, 4) steht
geschrieben, dass weder Ammoniter noch Moabiter auch nach der zehnten
Generation in die Gemeinde aufgenommen werden dürfen. Ihrer soll
nicht einmal in Güte gedacht werden (23, 6.7). Daran ändert auch die
zeitbedingte Ausnahme für Edom und Ägypten nichts (23, 7-9). In diesem
Klima konnte natürlich kaum etwas gutes über Bileam gesagt werden. Ein
fremder Seher konnte nur «Pseudopropheta» sein. Aller Augen waren
einzig und allein gegen Jerusalem gerichtet.

Das wird noch schlimmer nach dem Exil. Da wird Num 23, 9 auf das
allerschärfste angewandt. Israel musste darauf achten, jeden Kontakt mit
dem Heidentum zu meiden, um seine Eigenständigkeit strikte zu bewahren.

Denken wir an das Verbot der Mischehen. Da konnte der Fremde,
der sich dem Volk Israel annäherte, nur Trug, Lüge und Verführung
bedeuten. Der gute Ruf Bileams musste geopfert werden, um Israel zu erlauben,

seine Sonderstellung zu halten.
Die Geschichte Bileams ist die einer grossen Tragik, vor der wir uns

nur beugen können.

René Vuilleumier, Bern

20 Wörtl.: ein stimmloses und mit menschlicher Stimme sich ausdrückendes
Lasttier.


	Bileam zwischen Bibel und Deir 'Alla

