
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus im heutigen indisch-
christlichen theologischen Denken : ein Beispiel: Raimundo Panikkar

Autor: Jathanna, Origen Vasantha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus
im heutigen indisch-christlichen theologischen

Denken.

Ein Beispiel: Raimundo Panikkar*

/.

Raimundo Panikkar ist der heutzutage wohl bekannteste
indischchristliche Theologe. Er wurde im Jahr 1918 in Spanien geboren. Sein
Vater war ein Hindu und seine Mutter eine Spanierin. So war die Frage
nach seiner Identität für ihn frühzeitig auch eine wichtige theologische
Frage. Ohne diesen biographischen Hintergrund ist es schwierig, seine

theologischen Gedanken zu verstehen. Er schreibt:

«Over thirty years ago I discovered myself timidly saying that I was both a

Hindu and a Christian without being an eclectic. Trying to justify this original
insight, this spontaneous feeling and unreflected experience, I subsequently
discovered that the dialectics of either/or do not apply so easily to an Asian
mentality. Do I belong to my father or my mother?»

Zur Zeit wohnt Panikkar in Spanien, verbringt aber jedes Jahr eine
gewisse Zeit in Indien. Mit seiner Kenntnis der Naturwissenschaft, der
Philosophie, der Religionen und der Theologie hat er viele Einsichten zum
heutigen theologischen Denken auf dem Gebiet des religiösen Pluralismus

und des interreligiösen Dialogs beigetragen. Es ist jedoch nicht leicht,
einen kurzen und präzisen Überblick über seine Theologie der Religionen

zu geben, besonders in Bezug auf das Verhältnis von Hinduismus und
Christentum. Panikkar liebt es, neue Begriffe zu schaffen. Für ihn ist
«Wachstum» («growth») ein wichtiger theologischer Begriff. Das heisst

* Der vorliegende Beitrag wurde zunächst als Vortrag in München (Februar
1993) und später in Hermannsburg (Mai 1993) vorgetragen. Für die Veröffentlichung

wurde er vom Verfasser überarbeitet und von Burkhard Weber sprachlich
redigiert.

1

R. Panikkar, Foreword: The Ongoing Dialogue, in: Harold Coward (ed.).
Hindu-Christian Dialogue: Perspectives and Encounters, Maryknoll, New York
1989, XI. Auch: Dept. of Religious Studies of the University of California, R.

Panikkar: Curriculum Vitae, List of Books and Selected Articles. Santa Barbara
1984.



130 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

auch, dass sein Denken sich verändert hat und noch «wächst».2 Es ist
jedoch nicht immer leicht, Wendepunkte und neue Richtungen seines
Denkens zu erkennen. Panikkar hat sein Denken, das sich in einer Fülle
von Büchern und Artikeln niederschlägt, bisher nicht systematisch dargestellt.

Diese Form der punktuellen Darstellung seines Denkens entspricht
seinem Anliegen, das weniger systematisch als mystisch ist. Diese
Einschätzung wird etwa von Walter Capps geteilt:

«(Panikkar is) one who has insufficient patience to record the product of his

close, detailed empirical work... He is immersed in mystical sensibilities, mystical
forms of categorization, mystical apprehension, and contemplative patterns of
discipline. As a result, his scholarship is largely a product of the transposition of
mystical aspirations into methodological - yes methodological - objectives.»3

Ähnlich äussert sich auch Harold Coward:

«... his (Panikkar's) vision of inter-religious dialogue stretches beyond the
rational and into the intuitive realm. Consequently, on the rational level there is

inconsistency and paradox; yet if one empathizes with Panikkar and senses the
depth of insight his words evoke, there is a constant unity embodied in all his

writings.»

II.

Panikkar wurde durch sein Buch «Christus der Unbekannte im
Hinduismus»5 weltweit bekannt. In diesem Buch vertrat er besonders zwei
Anliegen: Erstens wollte er Christus den Hindus in einer Sprache verstehbar

machen, die sie begreifen konnten. Zweitens wollte er den Christen
helfen, den Hinduismus als eine Heilsreligion zu sehen. Das tat er, indem
er zu zeigen versuchte, dass Christus im Hinduismus bereits am Werk ist

2" R. Panikkar. Christus der Unbekannte im Hinduismus. Luzern und Stuttgart
1965 (Englische Originalausgabe 1964). Panikkar, Der unbekannte Christus im
Hinduismus, Mainz 21990 (Englische Ausgabe 1981). Auch: Panikkar, The Intra-
Religious Dialogue, New York 1978, 53-75 (deutsch: Der neue religiöse Weg,
1990).

3
W. Capps, Towards a Christian Theology of World's Religions, Cross

Currents, Summer 1979, 167.
4

H. Coward, Panikkar's Approach to Interreligious Dialogue, Cross Currents.
Summer 1979, 183.

5
Anm. 2.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 131

und nur enthüllt zu werden brauchte. Im folgenden soll der Inhalt des

wichtigen Werkes von Panikkar kurz skizziert werden.
Hier wird in einer modifizierten Form die Erfüllungstheorie vorgetragen.

Um dem Hinduismus gegenüber eine positive Haltung zu ermöglichen,

stellt er das Verhältnis von Hinduismus und Christentum
dynamisch und evolutionär dar. Demnach entwickelt sich der Hinduismus auf
das Christentum zu. Für die Verhältnisbestimmung beider Religionen
gebraucht er eine Reihe von einander entgegensetzten Begriffspaaren, so

etwa Same - Frucht, Vorläufer - Vollender und sogar Tod - Auferstehung6.

Er sieht also eine Bewegung vom Hinduismus zum Christentum
hin: «Der Hinduismus ist Ausgangspunkt einer Religion, die im Christentum

ihren Höhepunkt erreicht... Der Hinduismus weist schon auf das

Christentum hin.» (71)
Das ist deshalb so, weil Christus im Hinduismus schon gegenwärtig

und tätig ist. Sein ganzes Gesicht muss jedoch dort noch enthüllt werden.
Dazu muss der Hinduismus zunächst sterben, um dann - in Analogie zu
Tod und Auferstehung Jesu - zu neuem Leben, das heisst als Christentum
zu erstehen. Panikkar spricht hier vom «Tod» des Hinduismus als einem
eigenständigen Gebilde und von dessen Einswerden mit dem Christentum

als einem «auferstandenen» Körper, (ibid.) Der Hinduismus ist

deswegen «eine Art Christentum in Potenz». (S.72)
Christus wird hier mit dem historischen Jesus identifiziert. Panikkar

fügt an, dass der Weg zu diesem lebendigen Christus mehr als bloss pedantisch

exaktes, klares Denken verlangt. Für die Begegnung mit dem
Hinduismus ist eine bestimmte Art von Askese nötig (S.45), für das Christentum

eine Haltung der Liebe. Was letztlich den Ausschlag gibt, ist die exi-
stenzielle und historische Herausforderung: «Wir wollen sehen, wer
gewillt ist, sein eigenes Leben für seine Freunde hinzugeben, wer letztlich
mehr liebt.» (74)7

Zusammenfassend kann man also sagen, dass für Panikkar in dieser
frühen Phase seines Denkens das Christentum als Modell und damit als

Zielpunkt der Entwicklung des Hinduismus sieht.

6
Ausserdem verwendet er die Begriffspaare Potenz - Akt; Vorläufer -

Vollender, Symbol - Wirklichkeit; Wunsch-Erfüllung, um das Verhältnis von
Christentum und Hinduismus zu beschreiben. Vgl. a.a.O. 53-54.

7
Die deutsche Übersetzung ist an dieser Stelle nicht vollständig: «Let us see

who has more to give, who is more ready to serve, who is more ready to lay
down his own life for his friends, who ultimately loves more.» The Unknown
Christ of Hinduism, London 1964, 61-62.



132 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

III.

Im Laufe der Zeit änderte sich Panikkars Anliegen jedoch. Damit
verschob sich auch der Brennpunkt seines Interesses. Jetzt wurde die gegenseitige

Annahme und die interkulturelle Befruchtung («fecundation») der
Weltreligionen wichtig. Dies hatte eine Reihe von Konsequenzen :

1) Der religiöse Pluralismus rückt ins Zentrum.
2) Christus und die Kirche werden eher transhistorisch verstanden.
3) Das göttliche Geheimnis wird betont.
4) Die Annahme («acceptance») der anderen Religionen tritt an die

Stelle des Verständnisses für sie.

5) Gegenseitige Befruchtung wird das Hauptziel.
Die Richtung des Wandels wird deutlich, wenn wir z.B. die erste Auflage

von «Christus der Unbekannte im Hinduismus» mit der zweiten Auflage

«Der unbekannte Christus im Hinduismus» vergleichen. Ich möchte
mich hier auf einige wichtige Punkte beschränken:

Die frühere Ansicht, dass der Hinduismus schliesslich im Christentum
seinen Höhepunkt erreicht, wird modifiziert. Die oben genannten
dynamisch-evolutionären Begriffspaare werden nicht mehr verwendet. Der
Grund dafür ist, dass die Einwände gegen ein solches Schema die in
diesem Zusammenhang entstehenden Einsichten überwiegen.s Die Analogie
von Tod und Auferstehung ist nun existenzialisiert und sogar individualisiert:

«Die Tod-Auferstehungsanalogie muss im richtigen Zusammenhang verstanden

werden. Die Ansicht, die hinter der Verwendung dieser Analogie steht,
besagt nicht, dass der Hinduismus zum Christentum werden soll, sondern will
darauf hinweisen, dass im Hinduismus selbst eine Dynamik liegt, die zu dem
besonderen Ereignis von Tod und Auferstehung hinführt, in der wir das Werk
des «antaryamin», des inneren Führers, erkennen, den die Christen Christus
nennen. Das Individuum selbst muss sterben, muss seine früheren, begrenzten
Vorstellungen vom Wesen des Menschen aufgeben, und die wahre Erkenntnis
der kosmo-theandrischen Wirklichkeit muss zu neuem Leben «erweckt»
werden.»

Anders als in seinem ersten Buch vertritt Panikkar hier die Ansicht,
dass Christus auch im Christentum, und nicht nur im Hinduismus sein

8
Der unbekannte Christus (Anm. 2), 91-92. (Wenn die deutsche Übersetzung

sinnentstellend ist, wird sie korrigiert; B. Weber)
9 Ibid. 94. Zur Klärung des Begriffs «kosmo-theandrisch» s. u.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 133

Werk noch zu vollenden hat.'" Christus gehört nicht dem Christentum.
Deswegen kann das Christentum keinen juridischen Anspruch an den
Hinduismus stellen: «Christen und Hindus schöpfen ihren Glauben aus
dem theandrischen Mysterium, alle auf ihre Art und Weise.»11

Daraus ergeben sich christologische Folgerungen:

«Jesus, der für die Christen der Christus ist, ist nicht mehr und nicht weniger
als Jesus von Nazareth vor seiner Auferstehung... Der Christ kann jedoch
philosophisch gesprochen nicht sagen, «Christus ist nur Jesus», da das Wörtchen «ist»
nicht «ist nur» bedeuten muss, und theologisch gesehen ist in der Tat der
auferstandene Jesus mehr als (aliud, nicht alius) nur der Jesus von Nazareth, was nur
eine praktische Identifikation ist, die sich von der persönlichen Identität
unterscheidet. Der Christ kann ferner nicht behaupten, «der Herr ist nur Christus», da

unsere Erkenntnis des Herrn begrenzt ist. Dennoch gibt es weder mehrere Chri-
stusse noch viele Herren.»

Im Denken Panikkars ist das Christentum eine Religion. Dagegen ist
die Kirche nicht nur an die Grenzen einer Religion gebunden. In gewissem

Sinn ist das Verhältnis zwischen Kirche und Christentum dem
Verhältnis zwischen Christus und dem historischen Jesus ähnlich. Während
das Christentum eine der historischen Entfaltungen und Ausdrucksformen

des theandrischen Mysteriums ist, transzendiert die Kirche die
sichtbaren Grenzen des Christentums. Wo immer Gottes Heilstaten stattfinden,

da ist Kirche als Ort der Heilstaten Gottes erkennbar. Panikkar
schreibt:

«The Church's universality stands on quite another plane. She can be truly
universal because she shares in the kenosis of Christ and because her nature
overflows the historical order. As the salt of earth, the light of the world, the
leaven for the whole lump, the Church functions, and sows seed destined to
grow in many different soil; not only can she fit in with the most diverse milieux,
she can embody and transmute the most diverse religions. The other religions
too are called to turn to Christ, which does not mean that they must become part
of what in our day goes by the name Christianity... On the other hand, the

10 Ibid. 56. Vgl. Christus der Unbekannte, 1965, 36.
" Der unbekannte Christus, 60. Vgl. mit der englischen Ausgabe: «Christianity

and Hinduism both express and unfold their belief in the theandric mystery,

though in two different ways». The Unknown Christ of Hinduism. New
Edition, Bangalore 1982, 54.

12
Der unbekannte Christus, 23. Vgl. mit der englischen Ausgabe: «Jesus, who

is the Christ for Christians, is more - but not less - than Jesus of Nazareth, prior
to his resurrection...» The Unknown Christ, New Ed. 1982, 14.



134 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

Church is not a religion: she exists for the work of turning - «converting» in the
strict sense - every religion to Christ.»13

In einem anderen Artikel wird derselbe Gedanke noch pointierter
formuliert: «The Church is by definition the locus of salvation, so that
wherever salvation takes place there is the Church.»14

Hier wird die Kirche primär in ihrer sakramentalen oder mystischen
Dimension gesehen. Panikkar sagt im Jahr 1967 ausdrücklich, dass die
Kirche in einer besonderen Beziehung zum Christentum stehe, die
«erhaben, intim, einmalig sei.»15 Im Jahr 1972 formuliert er dagegen, dass

die Beziehung der ontologischen Kirche zu der «sichtbaren» Kirche ein
ernstes ekklesiologisches Problem sei.16

IV.

Allmählich kommt Panikkar dazu, einen radikalen Pluralismus der
Religionen zu vertreten. Paul F. Knitter bezeichnet ihn jedoch als einen

Einzelgänger («maverick») unter den Pluralisten.17 Was für ein Pluralismus

ist das? Was sind seine Voraussetzungen? Was sind seine

Konsequenzen?

Andeutungsweise hat sich Panikkar dazu schon in seinem Artikel
«Prolegomena to the Problem of the Universality of the Church»18 geäussert:

«Pluralism means the existential acceptance of the <other> as other, i.e., without

being able to understand or to co-opt him. Pluralism is humble and only
knows that I or <we> may not possess the whole truth without passing a judgement

as to whether the other may also be right, or as it may turn out, wrong.»

13
Christ, Abel and Melchizedek. Jeevadhara 1, 5 (1971), 399-400.

14
Panikkar, The Dream of an Indian Ecclesiology. In: G. van Leeuwen (ed.).

Searching for an Indian Ecclesiology, Bangalore 1984, 33
15

Panikkar, The Church and the World Religions. Religion and Society XIV,
2 (June 1967), 59, 63.

16
Panikkar, Prolegomena to the Problem of the Universality of the Church,

in: J.B. Chethimattam (ed.). Unique and Universal: Fundamental Problems of an
Indian Theology. Bangalore 1972, 163.

17
P.F. Knitter, Cosmic Confidence or Preferential Options? Bangalore

Theological Forum, December 1991, 2.
18

S. Anm. 16.
19

Ibid. 160.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 135

In seinen späteren Artikeln, besonders in den 80er Jahren, führt er den
Gedanken des religiösen Pluralismus weiter.2" Für Panikkar ist der religiöse

Pluralismus nicht einfach identisch mit religiöser Pluralität. Zunächst
erkennt Panikkar an, dass der Begriff «religiöser Pluralismus» zweideutig
ist.21 «Pluralismus» heisst nicht einfach, dass es mehrere Religionen gibt,
oder dass alle diese Religionen in eine Einheit gebracht werden müssen.
«Pluralismus» meint auch keinen Monismus oder Dualismus. Vielmehr
versteht Panikkar unter «Pluralismus» eine nicht-dualistische Beziehung,
die weder Pluralität noch Einheit ist.22 Das Problem des Pluralismus liegt
darin, dass die Weltreligionen einerseits unversöhnbare Weltanschauungen23

oder endgültige («ultimate») Systeme des Denkens und Lebens sind,
und dass sie andererseits irgendwie in Beziehung zueinander gebracht
werden müssen.24 Deswegen kann es nach Panikkar nicht zu einer Einheit

20
Für diesen Zusammenhang sind folgende Artikel wichtig:

- Religious Pluralism: The Metaphysical Challenge, in: L.S. Rouner (ed.)
Religious Pluralism, Notre Dame 1984,97-115.

- The Jordan, the Tiber, and the Ganges: Three Kairological Moments of
Christie Self-Consciousness, in: J. Hick / P. Knitter (eds.) The Myth of Christian
Uniqueness: Towards a Pluralistic Theology of Religions, Maryknoll 1987, 89-
116.

- The Invisible Harmony: A Universal Theory of Religion or a Cosmic
Confidence in Reality? in: L. Swidler (ed.) Towards a Universal Theory of Religions,
Maryknoll 1987, 118-153.

- Forword: The On-going Dialogue, s. Anm. 1, ix-xvviii.
- The Christian Challenge for the Third Millenium, in: P. Mojzes/L. Swidler

(eds.), The Christian Challenge for the Third Millenium. Christian Mission and
the Interreligious Dialogue, Lewiston 1990, 113-125.

- Instead of a Foreword: An Open Letter, in: D. Velliath, Theological
Approach and Understanding of Religions. J. Daniléou and R. Panikkar: A Study
in Contrast, Bangalore 1988, V-XIV.

"'Religious Pluralism, 112.
22

Ibid. The Jordan..., 109.
23

«The Problem of pluralism arises when we are confronted with mutually
irreconcilable worldviews of ultimate systems of thought and life. Pluralism has to
do with final, unbridgeable human attitudes. If two views allow for a synthesis,
we cannot speak of pluralism. We speak then of two different, mutually
complementary, although apparently opposite, attitudes, beliefs, or whatever. We do not
take seriously the claim of ultimacy of religions, philosophies, theologies, and
final human attitudes if we seem to allow for a pluralistic supersystem... This I
submit, is not pluralism. This is another system, perhaps a better one, but it
would make pluralism unnecessary. We have a situation of pluralism only when
we are confronted with mutually exclusive and respectively contradictory
ultimate systems.» In: R. Panikkar, Invisible Harmony, 125.

"4 Invisible Harmony, 125; Religious Pluralism, 112-113.



136 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

der Religionen, zu einer höheren Synthese, oder zu einem allumfassenden
Metasystem kommen. Es muss darüber hinaus klar gesehen werden, dass

Religionen nicht nur unvergleichbare und unvereinbare Denksysteme
sind, sondern dass sie auch unversöhnbare, fundamentale menschliche
Haltungen einschlössen.26 Kurz gesagt: «Es gibt keine pluralistische
Weltanschauung>, sondern nur unvereinbare Weltanschauungen.»27

Diese Unversöhnbarkeit der Religionen ist unüberbrückbar.28 Wie
kommt Panikkar zu dieser Überzeugung? Zum Teil aus empirischen,
phänomenologischen Beobachtungen. Aber es ist mehr als das. Bei ihm
beruht dieses Verständnis von Pluralismus auf seiner Weltanschauung,
derzufolge die Wirklichkeit selbst, und deshalb auch die Wahrheit, in
einem trinitarischen-nicht-dualistischen Sinn kosmotheandrisch-
pluralistisch ist. Deswegen kann Panikkar feststellen: «Das Mysterium der
Trinität ist die endgültige Begründung für den Pluralismus».9

Deswegen nennt Panikkar die folgenden fünf Meinungen im Hinblick
auf die religiöse Pluralität «monistisch»und lehnt sie ab:

- dass nur eine Religion wahr ist;

- dass alle Religionen letztlich wahr sind;

- dass alle Religionen gleichermassen falsch sind;

- dass Religion eine Privatsache ist;

- dass die Ähnlichkeiten und Unterschiede der Religionen einfach
durch historische Fakten verursacht sind.

Im Unterschied dazu vertritt Panikkar das, was er eine
«nichtdualistische» Position nennt: Derzufolge hat jede Religion einzigartige
Merkmale und Einsichten, die mit anderen unvereinbar sind. Sie können
nur auf ihrem eigenen Boden und im Lichte ihrer Verdienste anerkannt
werden.

Nach der Meinung Panikkars hilft der Pluralismus dazu, dass man die
Andersdenkenden - wenn es nötig ist - wohlwollend akzeptieren kann,
ohne ihnen zuzustimmen.1' Von daher ist klar, warum er jeden Vesuch,
eine universale Theorie oder Theologie der Religionen zu entwerfen,
entschieden ablehnt.32 Ihm zufolge nimmt jeder Versuch, eine universale

Ibid. passim.
26 Ibid. 126.
27 Ibid. 127.
~x Jordan HO.
29 Ibid.
30

Religious Pluralism, 98.
31

Ibid. 113.
32

S. L. Swidler, Towards a Universal Theology of Religions, Anm. 22.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 137

Theorie zu entwerfen, die religiöse Pluralität nicht ernst. Auch eine
universale Theorie wäre nur eine Theorie unter anderen. Aber sie überschreitet,

indem sie formuliert wird, ihre legitimen Grenzen:

«My thesis is clear: a universal theory of whatever kind denies pluralism. Any
alleged universal theory is one particular theory, besides many others, that claims
universal validity, thus trespassing the limits of its own legitimacy. Further, no
theory can be absolutely universal, because theory, the contemplation of truth, is

neither a universal contemplation, nor is (theoretical) <truth> all that there is to
Reality»33

Panikkar lehnt somit den Versuch, eine universale Theologie oder
Theorie der Religionen als Grundlage für einen echten interreligiösen
Dialog zu entwickeln, klar und kompromisslos ab. Stattdessen macht er
einen Vorschlag, der nicht auf einer rationalen, sondern existentiellen
Ebene («Order») steht. Die Alternative, die er als Basis für den Dialog
vorschlägt, nennt er kosmisches Vertrauend Anstelle einer universalen
Theorie wird hier eine existentielle Haltung, das Vertrauen, vorgeschlagen.

Schon 1972 formuliert er:

«Pluralism belongs to the order of confidence - that the other may be right
also - of hope - that we may reach a higher and more comprehensive
understanding - of love - that embraces, makes room and accepts what it does not
know or understand.»35

Hier stellt sich die Frage, wie Panikkar die Rolle des kosmischen
Vertrauens im Dialog sieht. Wie ist Dialog zwischen den verschiedenen,
unvergleichbaren und unvereinbaren Traditionen der Welt überhaupt möglich?

Gibt es Berührungspunkte?
Panikkar beantwortet diese Fragen nicht direkt. Wir versuchen seinem

Gedankengang zu folgen. Es scheint, dass er mit seiner Betonung der
radikalen Unterschiedenheit, Unvergleichbarkeit und Unversönlichkeit der
verschiedenen Religionen den «Absolutheitsanspruch» jeder Religion
zugleich rechtfertigen und relativieren will. Paul Knitter bemerkt dazu:

«This resolute affirmation of radical pluralism marks a shift in Panikkar's earlier

views of the absoluteness and finality of Christianity. Today, on one hand,
he reaffirms absolute claims, for this is what the pluralism and incommensurability

of religions really mean: that each religion will make its absolute claims that

33
Invisible Harmony, 132.

34 Ibid. 135, 136-144.
35

Prolegomena to the Universality of the Church (Anm. 16), 160.



138 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

cannot be neatly reconciled with that of others. <Pluralism has to do with final,
unbridgeable human attitudes.) But on the other hand, Panikkar is calling on
Christians to recognize the absolute claims of other religions...»36

Ein echter Dialog wird nach der Meinung Panikkars nur auf der Basis
eines kosmischen Vertrauens möglich sein. Dieses Vertrauen schliesst
auch das ein, was wir nicht verstehen oder (mit guten Gründen) nicht
billigen, da die Wirklichkeit noch andere Dimensionen als die rationale
hat. Dies hat mit der grundsätzlichen Vertrauenswürdigkeit37 der
Wirklichkeit zu tun. Was das Universum zusammenhält, hält auch die
Menschheit zusammen. Letztlich ist dieses Vertrauen eine Wirkung des

Heiligen Geistes.36 Nach Panikkar macht dieses Vertrauen eine
spannungsvolle und polare Koexistenz letztgültiger menschlicher Haltungen,
Kosmologien und Religionen möglich. Das Böse und der Irrtum werden
dabei weder eliminiert noch verabsolutiert.

Wie aber kommt man zu dieser Haltung? Panikkar sagt, dass man
anfangen müsse, mit der eigenen Tradition so intensiv wie möglich zu leben,
sie kennenzulernen und zu erfahren. Dann wird man durch seine eigene
Perspektive die ganze Wirklichkeit sehen. Das nennt Panikkar einen pars
pro toto Effekt. Er kann aber auch sagen, dass man durch den Teil das

Ganze sieht (totum per partem). Dies gilt auch für die Nicht-Christen.
Beide - Christen und Nicht-Christen - sehen das totum, aber nicht in toto.
Mit diesem Bewusstsein können wir uns nach Ansicht Panikkars von
unserem eigenen Standpunkt her für andere öffnen und miteinander von
zwei Gesichtspunkten aus suchen.36 Die Religionen der anderen werden
für uns zu einer religiösen Frage. Dieser Prozess des gegenseitigen
Lernens kennt kein Ende. Hier geschieht Kommunikation, wie auch gegen-

36
Cosmic Confidence or Preferential Option? Bangalore Theological Forum,

December 1991, 6.
37

«What is needed is trust, a certain trust that sustains a common struggle for
an ever better shaping of reality. I mean something like this. As the very word
suggests (especially in Latin-fiducia), this <trust> entails a certain <fidelity> to oneself,

<con-fidence> in the world as cosmos, <loyalty> in the struggle itself, and even
(as perhaps etymologically hinted at) an attitude rooted in the soil of reality like
<tree>, a basic <belief> in the human project, or rather in the worthwhile collaboration

of humans in the overall adventure of being. It excludes only the suicidal
and negative desires of self-destruction and annihilation of everything. It does
not eliminate the passionate thrust toward the victory of one's own ideals -
reprehensible as this may appear to many of us if this is striven for as an absolute.»

R. Panikkar, Jordan 110.
38

Invisible Harmony, 143; Jordan 110.
"IQ

Jordan 107; Invisible Harmony, 139-140.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 139

seitige Befruchtung, ohne dass alles auf einen Verstehensrahmen reduziert
würde. Es geht um Konvergenz der Herzen, nicht einfach um eine
Verschmelzung des Denkens. Und dabei gibt es Raum für verschiedene

Meinungen und eine Vielzahl von Verstehensrahmen.40 Panikkars Motto ist,
in seinen Worten, «uneinige Einheit» (discordant concord).41 Für ihn
besteht die Wahrheit darin, dass wir im Gespräch bleiben. Isolation ist
falsch.42 Dennoch ist es möglich, dass Dialogpartner den Dialog abbrechen.

dass es in der Begegnung zu Vernichtung kommt, dass Hass und
Abscheu entstehen, dass sogar fundamentalistische Reaktionen aufbrechen.43

Durch das Vertrauen aber wird der Dialog erhalten. Panikkar
denkt sogar an eine neue, vierte Phase des Dialogs in Indien. Die ersten
drei Phasen benennt er folgendermassen:

- Dialog von Christen mit dem Hinduismus
- Dialog von Hindus mit dem Christentum
- Hindu-christlicher - oder genauer: christlich-hinduistischer Dialog.
In der vierten Phase wird einfach ein religiöser Dialog zwischen

Menschen stattfinden, die Hindus oder Christen sind, aber nicht Vertreter dieser

oder jener Orthodoxie. Sie treffen sich als moderne Menschen, die von
der Modernität oder Technokratie betroffen sind.44

40 Invisible Harmony, 138-142.
41

«We hear of a friendly enmity, of a polarity between the two; we hear of a
discordant concord, of a fundamental thrust of nature toward diversity, and we

try to understand that true concord is not unity of opinion or equality of intellectual

views, but of an order higher than the intellect, for it entails dynamisms -
agon the Greeks would say - as already indicated... This is the discordant
concord: a kind of human harmony perceived in and through the mainly discordant
voices of human traditions. We do not want to reduce them to one voice. We
may yet want to eliminate cacophonies. But this again depends very much on the
education and generosity of our ears. ibid. 146-147

42
Religious Pluralism, 113.

43
Jordan 112; Invisible Harmony, 127; Foreword, xviii.
«It's a dialogue among experts or common people, merchants or industrialists,

intellectuals or artists who happen to more or less love their traditions, but
who are not tied to them to such an extent that they defend any fixed orthodoxy.

The archetypes may play a more important role than the explicit ideas...
But in this emerging fourth phase there are no non-negotiable topics, no
<classified> materials or hidden agendas, not because previously people were not
sincere, but because the very notion of orthodoxy has become flexible, dynamic
and not merely intellectual.» Panikkar, Foreword, xviii.



140 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

Dialog ist nötig, da keine Religion die heutigen Probleme allein lösen
kann. Nur durch den Dialog können Hindus und Christen zum Frieden
der Welt beitragen.45

Bei Panikkar gibt es jedoch Metaphern und Bilder, die die Unterschiede

und Besonderheiten der Religionen so stark betonen, dass man sich

fragt, wie es überhaupt zum Dialog kommen kann. So vergleicht er z.B. die
Vielzahl der Religionen mit der Vielzahl der Sprachen und Farben. 1 Die
folgenden beiden Zitate können dies deutlich machen:

«... the rivers of the earth do not actually meet each other, not even in the
oceans, nor do they need to meet in order to be truly life-giving rivers. But <they>

do meet: they meet in the skies - that is, in heaven. The rivers do not meet, nor
even as water. <They> meet in the form of clouds, once they have suffered a

transformation into vapor, which eventually will pour down again into the
valleys of mortals to feed the rivers of the earth. Religions do not coalesce, certainly
not as organized religions.»

Oder:

«The parallel Copernican revolution consists in shifting the center from linear
history to a theanthropocosmic vision, a kind of trinitarian notion, not of the
godhead alone, but of reality. The center is neither the earth (one particular
religion), nor the sun (God, Transcendence, the Absolute...). Rather, each solar

system has its own center, and every galaxy turns reciprocally around the other.
There is no absolute center. Reality itself is concentric inasmuch as each being
(each tradition) is the center of the universe - of its own to begin with.»

Die «kopernikanische Revolution» dieser Religionstheologie besteht
also darin, dass der Gedanke eines einheitlichen Zentrums, eines gemeinsamen

Bezugspunktes der verschiedenen Religionen aufgegeben wird.
Die einzelnen Religionen folgen ihrer je eigenen Logik und sind daher
zunächst prinzpiell inkommensurabel:

«On the doctrinal and even intellectual level, systems may be incompatible,
religions may be incommensurable, but not by bread alone, not by logos alone
does Man live. There is also the Spirit enlivening Man - and the universe.»

45 The Christian Challenge for the Third Millenium (Anm. 24), 123: Invisible
Harmony, 143; Foreword, x.

46
Religous Pluralism, lOlff., 115.

47 Jordan 92.
48 Ibid. 109.
4Q

Christian Challenge, 122.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 141

Was die rational operierende Vernunft nicht kann, erreicht demnach
der Heilige Geist. Er arbeitet Panikkar zufolge nicht am Rand, sondern im
Herzen der religiösen Traditionen.50 Wie aber kommt der Dialog in
Gang? Welche Voraussetzungen müssen erfüllt sein? Nach Panikkar ist
der Dialog ohne gemeinsame Basis nicht möglich, daher sucht er nach
einem gemeinsamen Nenner («a common denominator»):

«Jede Bewegung», sagt Panikkar «bedarf eines gemeinsamen Nenners
oder Treffpunktes».51 Dieser gemeinsame Nenner aber darf nicht eine

spezifische Beziehung zu der einen oder anderen Tradition haben."2

Dadurch wird Panikkar veranlasst, immer allgemeinere Begriffe zu verwenden,

denen sich die spezifisch christlichen und hinduistischen Vorstellungen

unterordnen lassen. Seine Exegese zeigt, dass er Wörter umdrehen
und umdeuten muss, damit sie sich seinem Denkrahmen einfügen lassen.53

Was dabei herauskommt, hat immer weniger mit den gelebten und
denkerischen Ausprägungen der verschiedenen religiösen Traditionen zu tun.

Das wird deutlich, wenn wir Panikkars Interpretation von Jesus Christus

ins Auge fassen. Von Anfang an betont Panikkar den ewigen, ontolo-
gischen, metaphysischen Mittler zwischen dem Absoluten und dem
Relativen, also den Logos, Sohn, Christus und nicht so sehr den historischen
Jesus. In seinen späteren Werken ist mehr als nur eine Akzentuierung
festzustellen. Man kann fast von einer Trennung zwischen dem ewigen
Christus und dem historischen Jesus sprechen. Die universalen Aussagen
Jesu werden dem Logos zugeschrieben. Jesus von Nazareth ist nur eine
Manifestation des ewigen Christus. Ausserdem gibt es keine wesentliche
und personale Kontinuität zwischen dem präexistenten Logos, dem
irdischen Jesus und dem Auferstandenen - eine Kontinuität, die im Zentrum
des neutestamentlichen Zeugnisses steht. Von hier aus wird verständlich,
warum Panikkar der Meinunung ist, Jesus habe fast nur für die Christen
Bedeutung.54 Hie und da spricht er von der Erscheinung («Epiphanie»)
Jesu als historisch einmaliges Geschehen, 1967 sieht er eine einzigartige

50
The Trinity and World Religions: Icon - Person - Mystery. Madras 1970,

43; M.M. Thomas, Risking Christ for Christ's Sake: Towards an Ecumenical
Theology of Pluralism, Geneva 1987, 30.

Der unbekannte Christus, 43.
52 Ibid. 62-66.
53 •

Panikkar, The Meaning of Christ's Name in der the Universal Economy of
Salvation, in: Joseph Pathrapankal (ed.). Service and Salvation. Bangalore 1973,
258-263.

Ibid. 235-263; Der unbekannte Christus, 37; Instead of a Foreword: An
Open Letter (Anm. 25), XII-XIII.



142 O. V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

Funktion Jesu in der geschichtlichen Entwicklung der Menschheit auf
ihrem Weg zur Ganzheit («fullness»).55

Man kann zwar die Bedeutsamkeit und Tätigkeit des Logos nicht auf
das irdische Leben Jesu beschränken, aber es ist meiner Ansicht nach
nicht zwingend, Jesus und den Logos so zu trennen, wie Panikkar es tut.
Er betrachtet Jesus als einen Weg zum Geheimnis der Wirklichkeit
(Mysterium). Ausserdem ist Jesus ein Offenbarer des Namens Gottes, der
über allen Namen steht, nicht aber selbst dieser offenbarte Name. Dieser
Gedanke entspringt einer eigenartiger Interpretation von Phil 2, IL56 Von
seiner mystischen Sicht her kann Panikkar jedes Wesen («being») als eine
Christophanie bezeichnen,57 er nimmt also eine enorme Ausweitung des

Begriffs vor und spricht von einem allgemeinen «Christusprinzip»
(«christic Principle»), oder vom Christus-Faktum/ Im dialogischen Kontext

kann er auf das Wort «Christus» auch ganz verzichten. In diesem

Zusammenhang verwendet Panikkar zunächst den Begriff «Theandrismus»,
später weitet er ihn auf «Kosmotheandrismus» aus. Beides sind Synonyme
für «Christus», die aber von der Sprache her nicht mit dem Christentum
verbunden sind.57 Mit dem Wort «Kosmotheandrismus» bringt Panikkar
das Aufeinanderbezogensein von Kosmos, Gott und Mensch zum
Ausdruck. Noch mehr: Kosmotheandrismus heisst, dass alle Wirklichkeit und
jedes Wesen diese drei Dimensionen hat, die kosmische, die göttliche und
die menschliche. " Das heisst: Kosmotheandrismus hat mit Materie, Be-
wusstsein und Freiheit zu tun.'1 Panikkar kann auch einfach von einer
rettenden Kraft sprechen.

Ähnlich wird das Christentum insgesamt interpretiert. Panikkar stellt
die Frage nach der Universalität des Christentums. Sie ist weder auf ein
soziologisches Phänomen («Christendom»), noch auf eine religiöse
Institution («Christianity») zu beziehen, sondern die Universalität des

Christentums erweist sich in seiner Christlichkeit («Christianness»).65 Was
meint er damit? Die Christlichkeit hat mit dem Christsein als einer
persönlichen Haltung zu tun. Sie gehört nicht zur Christenheit («Christen-

55
D. Veliath, Theological Approach and Understanding of Religions (Anm.

25), 140-141.
56 The Meaning of Christ's Name, 258-263.
57 Jordan 111.
58 Ibid. 92, 113.
59

D. Veliath, Theological Approach, 91-92, 136-148.
60 Ibid. 91-92.

Religious Pluralism, 111.
62

Jordan 111.
65 Ibid. 104-107; Christian Challenge, 113-125.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 143

dorn») oder zum Christentum («Christianity») als einer Institution. Die
persönliche Dimension jedoch - so Panikkar - impliziert Gemeinschaft.64

Christlichkeit heisst Innerlichkeit und die Entdeckung des Reiches Gottes
in uns.65 Sie hat mit der «mystischen» Erfahrung einer Gemeinschaft zu
tun, die nichts vermischt:

«Christianness stands for experience of the life of Christ within ourselfs,
insight into a communion, without confusion, with all reality, an experience that <1

and my father are one>, that labels do not matter, that security is of no importance,

and that reflection is also a secondary source (although a primary tool).»66

Im Jahre 1990 schreibt Panikkar: «Christlichkeit ist der Name für
<humanness> wie die Christen sie verstehen».67 Oder anders ausgedrückt:
«Christianness is then not a <religion> in the sociological sense of the word,
but the Christian way of experiencing the religious dimensions of Man.»68

Christlichkeit ist eine konkrete Weise, die Menschlichkeit (human-
ness) zu verkörpern. Auf der anderen Seite aber sagt Panikkar wieder,
dass «Christendom», «Christianity» und «Christianness» nicht völlig
voneinander getrennt werden können, obwohl sie unterschieden werden
müssen. Christlichkeit ist nicht geographisch oder kulturell, sondern als
eine Eigenschaft zu verstehen. Christlichkeit heisst: mit den anderen die
Freude und das Leben teilen.7"

Weil nach Panikkar alle Religionen dazu bestimmt sind, in ihrer eigenen

konkreten Weise die Menschlichkeit (humanness) zu verkörpern,
kann man jede Religion als eine Dimension der anderen ansehen.71

In diesem Zusammenhang fordert Panikkar eine vielfarbige Christo-
phanie, die mit dem kenotischen und dekerygmatisierten Christus zu tun
hat.72 Dieser Christus ist für Panikkar der «mystische Christus». Ein Christ
kann die Erfahrung einer Christophanie durch jede Manifestation der
Wirklichkeit machen.71 Eine solche Erfahrung «Christophanie» zu nennen,

ist christlicher Sprachgebrauch.

64
Jordan 104.

65 Ibid. 106.
66 Ibid. 113.
67

Christian Challenge, 117.
68

Ibid. 120.
69

Jordan 105-106.
70 Christian Challenge, 117, 121.
71

Ibid. 119.
72 Ibid. 121-122.
73 Ibid. 122.



144 O. V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

Wie steht es dann mit der christlichen Mission? Sie wird von Panikkar
als die Ausbreitung der Christlichkeit verstanden. Zu dieser Mission ist
einerseits Kenosis und andererseits «praktische Heiligkeit» erforderlich:

«We accept slowly the emergence of a new Christian consciousness tied
neither to Christian (Western) civilisation, nor to Christian (institutionalized)
religion. New communities may appear, even in traditionally non-Christian countries,

and some may even shun the name <Christian> because the <Christian> label

may be understood as a mere continuation of the past.»74

Hier ist die geographische Dimension der Mission eingeschlossen.
Dann aber kann Panikkar die christliche Mission auch als einen Teil der
menschlichen Mission verstehen, die in einer christlichen Sprache
ausgedrückt ist.7:1

V.

Die bisherigen Ausführungen werden klar gemacht haben, wie intensiv

und ernsthaft Panikkar sich darum bemüht, die gegenseitigen
Missverständnisse zwischen den Religionen auszuräumen, zu einer wechselseitigen

Befruchtung zu gelangen und dazu beizutragen, dass die Menschen in
Vertrauen miteinander leben und zusammenwirken. Sein Verständnis des

Verhältnisses zwischen Hinduismus und Christentum ist in vielen Aspekten

sachgemässer als das, was manche religiöse Pluralisten über die Sache

geschrieben haben. Panikkar hat sich nicht nur mit einzelnen Fragen
beschäftigt, sondern er hat sich auch mit den methodischen Aspekten des

Problems befasst. Dafür können wir ihm dankbar sein.

Sein Entwurf wirft jedoch auch einige Probleme auf. Es gibt viele offene

Fragen. Einige dieser Fragen sollen im folgenden - ohne ins Detail zu
gehen - formuliert werden.

1) Zuerst stellt sich die Frage, ob sein theologisch-metaphysischer Ver-
stehensrahmen - trotz des unermüdlichen Interesses Panikkars am Dialog
- wirklich einen lebendigen, wertvollen und ernsthaften gegenseitigen
Dialog ermöglichen und auf Dauer tragen kann. Diese Frage ergibt sich
aus verschiedenen Gründen:

- Panikkar verallgemeinert die religiösen Begriffe, um auf diese Weise
eine gemeinsame Basis, den gemeinsamen Nenner für die Begegnung zu

74
Jordan S.113.

77 Christian Challenge, 125



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 145

schaffen. Er geht jedoch so weit, dass es für die einzelnen
Religionsgemeinschaften schwierig ist, ihre lebendige, eigentliche und einzigartige
Identität in Panikkars verallgemeinernder Interpretation wiederzufinden.

- Panikkar möchte, dass sich alle Religionen auf einer gemeinsamen,
mystischen Basis begegnen. Er kann nicht anders, da seine Weltanschauung

«eine mystische Auffassung der Wirklichkeit» (W. Capps) ist. Da die

Mystik die Wirklichkeit anders erfasst, als der Verstand, kann sie keine
allgemeine Basis für den Dialog sein. Auch wenn es zu einem Dialog unter

Mystikern käme, so wäre dies doch nur ein Dialog unter gleichgesinn-
ten Menschen. Wie aber steht es mit den Nicht-Mystikern? Sind sie

ausgeschlossen? Dazu muss man beachten, dass Panikkars mystische Basis

nicht einmal alle Mystiker einschliessen kann. Panikkar lehnt etwa die
monistische Mystik ab. Im Horizont seines Denkens haben nur die
nichtdualistischen und nicht-monistischen Mystiker Raum. 1 Ist diese Basis

breit genug?
- Nach Panikkars Ansicht sind die Religionen unvergleichbar, unver-

söhnbar und nicht auf eine gemeinsame Basis reduzierbar. Die Ebene, auf
der diese Feststellung getroffen wird, ist aber für ihn zweitrangig. Für ihn
ist ein gemeinsames «pathos» wichtig, die Einheit des Herzens und ein
kosmisches Vertrauen, d.h. ein Vertrauen in die gegebene Ordnung des
Weltalls.77 Das kommt auch in seiner Unterscheidung von «nacktem
Vertrauen» (faith) und Glauben (belief) zum Ausdruck. Auch hier stellt sich
die Frage, wie dieses Vertrauen hergestellt werden und ob diese existentielle

Haltung den Dialog fördern und tragen kann.
- Trotz der Betonung eines radikalen Pluralismus der Religionen

erlaubt Panikkars Verstehensrahmen es letztlich nicht, echte Unterschiede
zwischen den Religionen ernst zu nehmen. Es gibt keinen Platz für
«spezifische und einzigartige Beiträge» einzelner Religionen. Das geht aus

folgendem Zitat hervor:

«The third moment (Pluralism) will feel more comfortable, if it discovers that
all those doctrines and sayings are humanity's common good and that Christianity

simply incarnates the primordial and original traditions of humankind.»78

Hier wird auch klar, dass Panikkar ein spezifisches Verständnis von
Religion hat. Wenn man aber die Unterschiede zwischen den Religionen

76 Der unbekannte Christus, 30-31, 35. Auch: Religious Pluralism, 101-107.
77 Invisible Harmony, 144.
78 Jordan 102.



146 O. V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum lind Hinduismus

nicht ernst nimmt, dann kann der Dialog weder interessant, noch ernsthaft
sein.

- Heute wird nicht selten die Ansicht vertreten, dass der interreligiöse
Dialog - besonders in Indien - stagniert.7'' Dafür gibt es viele Gründe. Ein
Grund könnte darin liegen, dass man in der Absicht, den Dialog zu
ermöglichen, die Aussagen der einzelnen religiösen Traditionen so
verallgemeinert, dass sie füreinander nicht mehr interessant sind und nicht mehr
als Herausforderung empfunden werden.

2) Panikkar ist - wie auch Hans Küngs" - der Ansicht, dass der interreligiöse

Dialog für die Erhaltung bzw. Aufrichtung des Friedens in der
Welt nötig sei. Mir scheint jedoch, dass er die Bedeutung, die das Denken
Einzelner für die religiöse Gemeinschaft hat, überschätzt. Wie kann der
interreligiöse Dialog zum Frieden in der Welt beitragen, wenn es sich
dabei nur um einen Dialog von Einzelnen handelt? Noch wichtiger ist es,

zu beachten, dass nach Panikkars Ansicht in der neuen Phase der
Christlichkeit der Dialog nicht mehr zwischen Vertretern von Religionsgemeinschaften

geführt wird. Es wird einfach ein religiöser Dialog zwischen
Individuen sein. Damit entsteht die Frage, ob dieser Dialog nicht eine neue
Elite-Gemeinschaft entstehen lassen wird, eine Trans-»Rubikonische»
Gemeinschaft, die den schon bestehenden Spaltungen in der Welt eine

neue hinzufügt. Dabei ist die entscheidende Frage hier nicht, ob dies gut
oder schlecht ist, sondern ob dies tatsächlich den Frieden in der Welt
fördert.

3) Unter methodischen Gesichtspunkten ist folgendes zu bemerken:
- Die nicht-dualistische Vision spielt bei Panikkar eine sehr wichtige

Rolle. Auf der anderen Seite fällt jedoch auf, dass sein Denken in einigen
Punkten sehr dualistisch ist. Es gibt bei ihm z.B. keine nicht-dualistischen
Beziehungen zwischen Vernunft und Geist, Sein und Bewusstsein,
Vertrauen und Glauben, Erlebnis und Denken, und in gewissem Sinne sogar
zwischen Christus und dem historischen Jesus. Zweitens muss man in
diesem Zusammenhang fragen, ob Panikkars Begriff des Kosmothe-
andrismus eigentlich dem advaitischen Denken des Hinduismus gerecht
wird.

- Bei Panikkars Interpretation des christlichen Glaubens stellt sich die
Frage, ob es eine überzeugende Kontinuität zwischen den ursprünglichen
Quellen und deren Interpretation gibt. Panikkar selbst verlangt eine sol-

79
Vgl. H. Coward (ed.), Hindu-Christian Dialogue, 1989.

x" H. Kiing et al. Christentum und Wellreligionen: Islam, Hinduismus und
Buddhismus, München / Zürich 1984, 617-621.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 147

che Kontinuität. ' Der Theologe - so Panikkar - darf seine Tradition nicht
verdünnen «into an amorphous common denominator, not even for the
sake of tolerance or the ecumenical spirit.» " Die Frage ist aber, ob Panikkars

eigenes Denken dieser Forderung nicht zuwiderläuft.
- In hermeneutischer Hinsicht macht Panikkar ein fast absolutes Prinzip

aus der Entscheidung der Jerusalemer Vollversammlung in Apg f5,
nach der die Nicht-Juden keine Beschneidung nötig haben. Allerdings
entfernt sich Panikkar weit von der ursprünglichen Absicht dieses Textes
und seines Kontextes. Wenn er betont, die Bedeutung Christi werde in
jüdischen und hellenistischen Interpretationen nicht erschöpfend entfaltet
und neue Interpretationen in anderen Kontexten seien wichtig, dann ist
ihm hier sicher zuzustimmen. Problematisch wäre allerdings, wenn dies
für Panikkar implizierte, dass Christus ohne weiteres in jedem Kontext
innerhalb eines vorgegebenen Verstehensrahmen verstanden werden
könne und solle. Eine schöpferische und sachgemässe christliche Theologie

kann sich nur in Auseinandersetzung mit einem gegebenen
Verstehensrahmen entwickeln, nicht durch einfache Anpassung. Eine solche
schöpferische und kritische Auseinandersetzung fand auch im Fall des

jüdischen und hellenistischen Denkens statt. Hier muss Panikkar seine
Position noch klarer machen.

4) Damit kommen wir zu einem zentralen Begriff Panikkars, dem des

Kosmotheandrismus. Dieser Begriff wird als ein allumfassendes und
universales Prinzip vorgestellt.

- Da dieses Prinzip bei Panikkar jedoch eine Alternative zu Monismus
und Dualismus darstellt, kann es nur als eine unter vielen Weltanschauungen

gelten, nicht als das selbstverständliche universale Prinzip.
- Kosmotheandrismus ist eine verallgemeinerte Interpretation des

lebendigen Christus-Symbols. Dem steht Panikkars frühere Ansicht entgegen,

dass neutrale Prinzipien lebendige Symbole nicht ersetzen könnten.83

- Nach dem Kosmotheandrismus ist Gott nur ein Pol, nicht aber der
Grund und Schöpfer des Kosmos. Die Frage ist, wie sich dieser neue
«Glaube» zum biblischen Gottesglauben verhält.

5) Als Basis für den interreligiösen Dialog führt Panikkar die vage
Vorstellung eines «kosmischen Vertrauens» ein. Das kosmische Vertrauen ist
eine mehr oder weniger inhaltslose existentielle Haltung, derzufolge die
Existenz, das gemeinsame Tun und Leben, nicht vergeblich, sondern
wertvoll ist. Dieses Vertrauen gehört für Panikkar zum Dasein selbst. Es

81
Jordan 97. Panikkar. A Christophany for our Times. ThT 39, 1 (1992), 5.

82
Jordan 97.

83 Der unbekannte Christus, 31-32, 35.



148 O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus

kann aber auch als Vertrauen in eine kosmische Ordnung verstanden
werden. Wenn das kosmische Vertrauen eine allgemeine und natürliche
Tatsache ist, warum sieht man dann so wenig davon in einer Welt, in der
Misstrauen, Streit und Hass toben? Wird solch ein vages Vertrauen wirklich

in der Lage sein, den Dialog zu tragen? Er sagt zwar, dass der
Pluralismus das Böse weder eliminiere noch verabsolutiere,8 aber nimmt er
damit das Problem des Bösen ernst? Panikkar spricht von einer Annahme
ohne Verstehen («acceptance without understanding»).85 Gerade eine
gegenseitige Annahme ist ja häufig erst ein langfristiges Ergebnis eines

Dialogs und kann daher nicht seine Grundlage und Voraussetzung sein.

6) Insgesamt nimmt Panikkar die historische Ebene nicht ernst genug.
Er hält zwar daran fest, dass die historische Dimension für die
jüdischchristliche Tradition wichtig ist, meint aber, dass sie anderen Traditionen,
wie z.B. den indischen, nicht aufgezwungen werden dürfe. Hier muss man
zur Kenntnis nehmen, dass auch der Neo-Hinduismus die historische
Ebene ernst zu nehmen und in seinen Verstehensrahmen zu integrieren
versucht. Noch wichtiger ist es, zu beachten, dass Panikkars Dialog-Begriff
selbst die teleologische Dimension der Geschichte einschliesst. Panikkar
treibt den Dialog in der Hoffnung, dass eines Tages das Verhältnis der
Menschen zueinander besser wird und wir zusammen unsere Probleme
lösen können.86 Es gibt hoffnungsvolle Zeichen, dass er die historische
Ebene mehr als bisher ernst nehmen will:

«.. it is this very Christ who has led me to concentrate nowadays on the
human questions of peace, justice, violence, liberation and the like, for the same
reason that we are passionately interested in Theology of Religions.»87

Ausserdem versucht Panikkar in seiner «Bellarmine Lecture» (1991),
die enge Verbindung zwischen dem historischen Jesus und Christus zum
Ausdruck zu bringen:

«The protological, sometimes called pre-existent Christ is the same as the
historical Christ, and the historical Christ is not separable from the eucharistie and
risen Christ. And, similary, the coming Christ, the parousia Christ is not separable

from the eucharistie and risen Christ. So the eschatological <Second Coming>
is not another Incarnation or a second Christ appearing here or there... Jesus

Christ is the living symbol of divinity, of humanity and of the cosmos (the mate-

84
Jordan 110.

85 Invisible Harmony, 124.
86

Prolegomena to the Problem of the Universality of the Church (Anm. 16),
160.

87 Instead of a Foreword: An Open Letter (Anm. 25), XIII.



Ein Beispiel: Raimundo Panikkar 149

rial universe). Anything short of this experience can hardly be called a living
encounter with the young rabbi... In Jesus Christ the finite and infinite meet. In
him the human and the divine are united. In him the material and the spiritual
are one - to say nothing of masculine and feminine, high and low, heaven and
earth, and obviously, the historical and the transhistorical, time and eternity... If
we separate Christ from the Trinity his figure loses all credibility; he is just a new
Socrates or any other great prophet. If we sever Christ from his humanity, he
becomes a platonic ideal of perfection and often an instrument of domination
and exploitation of others. He becomes another God. If we break his humanity
from his historical walking on earth and his historical roots, we convert him into
a mere gnostic figure who does not share our concrete and limited human condi-

• _
88

tion.»

Mit diesen Aussagen korrigiert Panikkar seine eigene Position erheblich.

Er greift hier nicht nur das weltweit aktuelle Thema Frieden und
Gerechtigkeit auf, sondern integriert mit der Betonung der Kontinuität
zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus die
historisch-konkrete Dimension in seinen Ansatz. Es bleibt zu hoffen, dass

diese Einsichten ihm dazu verhelfen, seine gesamte Position in diesem
Lichte neu zu sehen und mit diesem Verständnis der Wirklichkeit den
Dialog mit dem Hinduismus neu zu führen.

Origen Vasantha Jathanna, Bangalore

88
Christophany for our times. ThT 39, 1 (1992), 16. 20-21 (Hervorhebungen

v. Verf.).


	Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus im heutigen indisch-christlichen theologischen Denken : ein Beispiel: Raimundo Panikkar

