
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Leben und Werk von Bede Griffiths : seine Bedeutung für den
interreligiösen Dialog

Autor: Anandam, Lourdu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leben und Werk von Bede Griffiths

Seine Bedeutung für den interreligiösen Dialog*

Das indische Christentum ist so alt wie das Christentum selbst.1 Die
Geschichte der indisch-christlichen Theologie ist dagegen relativ jung.
Die Thomas-Christen pflegten seit Anfang des 4. Jahrhunderts engere
Kontakte mit den Kaideinischen und ost-syrischen Kirchen. «Trotz ihres
Alters hat die Christenheit in Malabar nie eine theologische Schule
hervorgebracht, vergleichbar etwa der von Alexandrien oder Antiochien,
noch ist aus ihr je einer der bedeutenden Theologen oder Väter der Kirche

hervorgegangen.»' In die anderen Teile des Subkontinents wurde der
christliche Glaube in Folge der Entdeckung des Seeweges von Kolumbus
im Jahre 1548 durch die europäischen Missionare gebracht. Die Pioniere
der Mission identifizierten den christlichen Glauben im allgemeinen mit
der europäischen Kultur, als Folge davon wurde die Kultur des jeweiligen
Missionslandes im Gegensatz zum Christentum gesehen. Darin sieht man
heute eine Ursache für den geringen <Erfolg> der Missionare.

Der Erste, der den Versuch eines Dialogs und der Inkulturation des

Glaubens in Indien unternommen hat, ist der italienische Missionar
Robert De Nobili, der am Anfang des 17. Jahrhunderts gelebt hat.1 Das
Verdienst der Protestanten in diesem Bereich ist nicht geringer als das der
Katholiken. Der vorkonziliare Beitrag der Protestanten zur Inkulturation

*
Vortrag gehalten an der Universität Basel am 16. Nov. 1994. Für die

Veröffentlichung sprachlich überarbeitet und inhaltlich mit Informationen aus der
Dissertation des Verfassers, Jesus Christ the Purusha, The Christology of Bede
Griffiths, theol. Diss. Freiburg 1994, ergänzt durch Burkhard Weber.

1

Nach einer alten Überlieferung ist der Apostel Thomas nach Indien
gekommen, hat dort das Evangelium verkündet und Gemeinden gegründet. Aus
der Sicht der Kirchengeschichtsschreibung liegen die Anfänge des Christentums
in Indien im Dunkeln. Neuere Forschungen zeigen freilich, dass die Überlieferungen,

die sowohl in östlichen als auch in westlichen Quellen zu finden sind,
mit grosser Wahrscheinlichkeit einen historischen Kern enthalten. Vgl. Ch.
O'Mahony, Church History: A Summary, Vol. I, Alway 1974, 42-46.

2
F. Wilfred, Entwicklung der katholischen Theologie in Indien, in F. Wilfred

und M.M. Thomas, Theologiegeschichte der Dritten Welt: Indien, München
1992, 150.

3
Zum Leben und Werk des Robert De Nobili: Rajamanickam S., Robert De

Nobili on Adaptation, Tirunelveli 1971. Id., The first Oriental Scholar, Tirunel-
veli 1972. Id., Robert De Nobili on Indian Customs, Tirunelveli 1972.



120 Lourdu Anandam, Leben und Werk von Bede Griffiths

und indischen christlichen Theologie ist wegweisend gewesen.4 Brahma-
bandhav Upadhyaya, der vom Hinduismus zum Katholizismus konvertierte,

hat neben einer neuen Akzentuierung der indischen Theologie
auch den richtigen Ort des Theologisierens vorgestellt. Dieser Ort der
indischen Theologie wurde in dem christlichen Ashram gesehen.5 Dabei
wurde die Möglichkeit einer indischen Theologie auf dem Hintergrund
der Vedanta'1 erforscht. Hier wurden tatsächlich «Christus und das

Christentum als die Erfüllung des Vedanta»7 gesehen. Vedanta oder genauer
gesagt Advaita8 als Ausgangspunkt der indischen christlichen Theologie
wurde von den Gründern des Saccidananda Ashrams in Shantivanam
(Wald des Friedens), Jules Monchanin (1895-1957) und Henri Le Saux

(1910-1973), der später unter seinem indischen Namen Abhishiktananda
sehr bekannt wurde, ernst genommen.9 Der Nachfolger von Monchanin
und Abhishiktananda als Guru und Acharya Leiter) des Saccidananda
Ashrams ist Dom Bede Griffiths, dessen Leben und Werk wir nun näher
beleuchten wollen.

4
Zum Beitrag der Protestanten: V. Chakkarai, Jesus der Avatar, Madras 1930.

Id., The Cross and Indian Thought, Madras 1932. A.J. Appasamy, V. Chakkarai
und P.A. Chenchiah, Christian Theological Approach to Hinduism, Madras
1956. R. H. S. Boyd, An Introduction to Indian Christian Theology, Madras
1975.

5
Vgl. J. Parappally, Emerging Christology in the Indian Context: A Critical

Study of the Development, Context and Contemporary Attemps of R. Panikkar
and S. Kappen to articulate a Relevant Christology in the Indian Context, (theol.
Diss.), Freiburg 1992. F. Wilfred, Entwicklung der katholischen Theologie in
Indien, 163-78.

6
Sammelbegriff für die Veden, Heilige Schriften des Hinduismus. (Anm.

BW).
Vgl. F. Wilfred, Entwicklung der katholischen Theologie in Indien, 182.

8
Die von dem mittelalterlichen indischen Philosophen und Mystiker Shanka-

ra entwickelte Lehre der Nicht-Zweiheit (=A-dvaita) alles Seienden. (Anm. BW)
9

Abhishiktananda wurde vor allem durch sein indisches Mönchsleben
bekannt. Nachdem er einmal in Indien eingetroffen war, kehrte er nie zurück nach
Frankreich. Er versuchte das Leben eines indischen SannyasG(= Bettelmönch)
nach den strengen Regeln zu erfüllen. Er wurde durch die berühmten Hindugu-
rus Ramana Maharshi und Gnananda in die hinduistische advaitische Erfahrung
eingeführt. Er hat seine Erfahrungen beschrieben. Von Abhishiktananda vgl.
u.a.: The Church in India, Madras 1969; Towards the Renewal of the Indian
Church, Ernakulam 1970; The Eyes of Light, Denville 1979; Hindu-Christian
Meeting Point, Delhi 1983; The Secret of Arunachala, Delhi 1988; Prayer, Delhi
1989; In spirit and Truth, Delhi 1989.



Seine Bedeutung für den interreligiösen Dialog 121

1. Zum Leben von Bede Griffiths

Bede Griffiths wurde am 17. Dez. 1906 in Walton-on-Thames in England

geboren. Er war das jüngste von vier Kindern, «Mutters Benjamin»10,
wie seine Schwester sagte. Er wurde in der anglikanischen Kirche auf den
Namen Alan getauft. Schon als Kind zeigte er grosse Begabung für das

Lernen und die Musik. Nach der Grundschule musste er auf eine Schule
für Kinder aus der sozialen Unterschicht. Da er einer Mittelklasse-Familie
angehörte, konnten seine Eltern kein renommiertes College bezahlen.

Später war er Student am Magdalene College, Oxford. In dieser Zeit hörte
er auf, am kirchlichen Leben teilzunehmen. Das Christentum hatte seine

Attraktivität für ihn verloren. Am Anfang seiner Studienjahre in Oxford
war er vom sozialistischen Gedankengut beeindruckt. Aber bald genügte
ihm der Sozialismus nicht mehr, da er den Zustand der Industriegesellschaft

nur unbefriedigend erklären konnte.
Alan zeigte schon als Jugendlicher eine solide Denk- und Handlungsweise.

Er liess es nicht beim Protest gegen die etablierten Ordnungen und
Strukturen seiner Zeit bewenden, sondern versuchte auch neue Wege zu
erkunden. So dachte er beispielsweise über die Gründung einer neuen
religiösen Bewegung nach, deren «Propheten» Wordsworth, Shelley,
Keats und andere Figuren der romantischen Bewegung sein sollten." In
seiner Oxford Zeit hat Alan Griffiths Freundschaft mit Sir C. S. Lewis,
seinem Lehrer, geschlossen, die bis zu dessen Tod lebendig blieb. Diese
Freundschaft war ein wichtiger Meilenstein in seinem Leben. C. S. Lewis
hatte den jungen, intelligenten Studenten in die Werke der grossen
Philosophen der Geschichte eingeführt. Alan las in dieser Zeit die Werke von
Augustin, Marc Aurel, Berkeley, Kant, Dante, Thomas von Aquin und
Spinoza.

So wie die Freundschaft zu C. S. Lewis Griffiths das kognitive
Verständnis der Wirklichkeit weckte, so hat seine Freundschaft mit Huge
Waterman und Martyn Skinner ihn zur Liebe zur Natur und zum
Experiment des gemeinsamen Lebens geleitet. Die drei jungen Männer erkannten

Fehlentwicklungen ihrer Zivilisation und wollten eine Alternative
dazu entwerfen. Sie entschieden sich für ein einfaches, gemeinsames
Leben in einem Dorf. Obwohl das Experiment nicht lange dauerte, haben sie

für ihr weiteres Leben grosse Lehren daraus gezogen. Bei der täglichen

10
Vgl. K. Spink, A Sense Of Sacred: A Biography of Bede Griffiths, London

1988, 37. Griffiths hatte zwei Brüder, Dudley und Lawrence, und eine Schwester,
Barbara.

" B. Griffiths, The Golden String, London 31988, 32-33.



122 Lourdu Anandam, Leben und Werk von Bede Griffiths

Bibellektüre gewann Alan die Überzeugung, die Rebellion gegen die
Ordnung des Kosmos und die Autorität Gottes sei der Hauptfehler der
westlichen Zivilisation:

«The error of modern civilisation could now be seen to lie not merely in the
divorce of scientific mind from the imagination and the sources of creative life;
but in its revolt against the moral order of the universe, in its deliberate rejection
of the authority of God. But it was one more instance in the long tale of man's
pride and rebellion against God.»

Die Briefe von Paulus halfen ihm, die Verbindung zwischen dem
Geheimnis Christi und seiner Kirche, der neuen Schöpfung in Christus zu
sehen: «... I understood that there is an organic unity in mankind; we all
inherit the same nature and we all receive the promise of a new nature in
Christ.»13

Das Experiment des gemeinsamen Lebens dauerte etwa anderthalb
Jahre. Danach kehrte Alan nach Hause zurück. Er begann theologische
Literatur zu lesen. Insbesondere das Buch The Development of Christian
Doctrine von Newman und die Ansprachen von Father Tovey, seinem
Exerzitienmeister, bei dem er eine mystische Erfahrung machte, überzeugten

ihn endgültig vom katholischen Glauben. In einem Benediktinerkloster

erlebte er, dass das Gebet das Atmen des Lebens ist. Nach einem
Aufenthalt von sechs Monaten war er sicher, dass er dort fand, was er bis dahin
mit grosser Sehnsucht gesucht hatte. So wurden die römisch-katholische
Kirche und das Leben im Benediktinerkloster seine geistliche Heimat.

1932 wurde er Novize, 1940 folgte die Priesterweihe, bei der er den
Namen Bede bekam. Er übernahm die Aufgabe des Gastpaters, wurde 1947

Oberer in St. Michael's Abbey in Farnborough. Von 1952-1955 wirkte er
als Novizenmeister und Studiendirektor in Pluscarden, Schottland. Dort
hat er sein erstes Buch, The Golden String, eine Autobiographie,
geschrieben. 1955 begleitete er P. Benedikt Alapatt, dessen Lebenswunsch es

war, ein Benediktinerkloster in Indien zu gründen, nach Bangalore. Wie
Griffiths später schrieb, kam er nach Indien, um die andere Hälfte seiner
Seele zu finden.14 Der Weg zur Inkulturation des Denkens und des
Lebens begann erst allmählich und wuchs durch die vielen Begegnungen mit
der indischen Wirklichkeit. Nach kurzer Zeit in Bangalore zog er in den
Kurisumala Ashram in Kerala. Dort kam er in Kontakt mit der syrischen
Kirche. Diese Erfahrung wurde grundlegend für seine späteren theologi-

12
B. Griffiths, The Golden String, 79-80.

13
Ebd. 89.

14
K. Spink, The Sense of the Sacred, p. 108.



Seine Bedeutung für den interreligiösen Dialog 123

sehen Reflexionen und deren praktische Anwendung. 1967 übernahm er
als Nachfolger der Gründer des Ashrams, Jules Monchanin und Henri Le
Saux (Abhishiktananda), die Leitung des Saccidananda Ashrams in Shan-
tivanam. Bis zu seinem Tod am 13. Mai 1993 wirkte er als Acharya Guru
des Saccidananda Ashrams und zog viele Menschen aus dem In- und
Ausland an.

2. Das Werk von Bede Griffiths

Neben einer Fülle von Aufsätzen und Artikeln hat Griffiths eine Reihe
von Büchern geschrieben, " sowohl Aufsatzsammlungen als auch
Monographien. Sie sind die Hauptquellen für das Studium seines Denkens.
Davon sind folgende Titel ins Deutsche übersetzt: Die Hochzeit von Ost
und West; Salzburg 1983; Rückkehr zur Mitte, München 1987; Die neue
Wirklichkeit, Grafing 1990. Die bisher unveröffentlichten Werke von
Bede Griffiths sind wichtig, um die letzte Entwicklung seines theologischen

Denkens erfassen zu können."1

15
B. Griffiths, The Golden String, London 1954; Christian Ashrams: Essay

towards a Hindu Christian Dialogue, London 1966; Return to the Centre, London

1976; Vedanta and Christian Faith, Los Angeles 1978; The Marriage of East
and West: A Sequel to the Golden String, London 1983; The Cosmic Revelation:
The Hindu Way to God, Bangalore 1985; River of Compassion, New York 1987;

Christianity in the Light of the East, London 1989; A New Vision of Reality:
Western Science, Eastern Mysticism and Christian Faith, London 1989; The New
Creation in Christ: Meditation and Community, London 1992; The Psalms for
Christian prayers, Tiruchy 1993; The Universal Wisdom: Reading in the Sacred
Scriptures of Hinduism, Buddhism, Chinese Tradition, Sikhism, Islam, Judaism
and Christianity. Auf deutsch ist ausserdem ein Photoband mit einer Auswahl
thematischer Aussagen von Griffiths erschienen: Bogdan/ Snela (Hg.) Leben im
christlichen Ashram, München 1990.;

16
B. Griffiths, Pathways to the Supreme: Selected poetry of divine beauty and

wisdom, (the last hand-written document); Comments on Dzog Chen; The
silence and the solitude of the heart - communion with God; The discovery of
the Transcendent Mystery: Integration of Body, Mind and Spirit, (A presentation

given at the Fetzer institute Kalamazoo, Michigan/USA 1992); On the
document of the sacred Congregation for Faith and Morals on «Certain aspects
of the Christian Meditation». (Letter of Fr. Ch. Brandt O.C.S.O., Site, Canada
1990); Spiritual Awakening: Unified Consciousness, (Speech in the conference of
the Mystics and Scientists, 10.-12. April 1992 in Winchester); John Harriott's
Memorial Award acceptance speech, 1993; Divine Creation and Spirituality,
(Conversation between Bede Griffiths and Rupert Sheldrake, 1992). Id., Letter
to the Corinthians; The problem of infallibility; Questions to the theme of <Non-



124 Lourdu Anandam, Leben und Werk von Bede Griffiths

3. Theologie und Christologie von Bede Griffiths

Im theologischen Denken von Griffiths spielen drei Faktoren eine

ausschlaggebende Rolle: a. Die Kritik an Naturwissenschaft und Vernunft als

Basis der mystischen Theologie.17 b. Die Begegnung der Weltreligionen.18
c. Kosmische Offenbarung als die Grundlage der christlichen Offenbarung.19

Ein Rückblick auf das Leben und die Einstellung von Griffiths hilft
uns, seine Theologie zu verstehen. Man muss sagen, dass er nicht beabsichtigte,

ein eigenes theologisches System zu entwickeln, da er sich nicht in
erster Linie als Theologe verstand, sondern dass er seine Mission
hauptsächlich darin sah, das kontemplative Leben zu verbreiten."

Vor allem war er ein Suchender nach dem geheimnisvollen Gott. Diese

Suche nach dem Göttlichen, das er nicht auf die christliche Offenbarung

einschränkte, war durch seine Auseinandersetzung mit der
<christlichen> europäischen Kultur seiner Zeit geprägt. Bevor er zur
Berührung mit der östlichen Spiritualität kam, hatte er sich intensiv mit
Naturmystik beschäftigt. Später, als er tief in die indische Realität eingetaucht
war, war er überzeugt, dass die Gottlosigkeit und Leere des Flerzens der
Menschen im Westen nur durch die Rückkehr des Westens zur
Anerkennung des Göttlichen überwunden werden können. Darin sah er das

Grundprinzip der Wirklichkeit, das die christliche Mystik und östliche
Religionen überzeugend darstellen. In den ersten Jahren seines
Indienaufenthaltes glaubte Griffiths, dass der Westen dem Osten durch Vermittlung

von Demokratie und Technik dazu verhelfen könne, die Menschen
von ihrer unmenschlichen Armut zu befreien. Seiner Überzeugung nach
ist, angesichts heutiger Bedrohung der Welt, ihre Zukunft21 nur durch die

Begegnung der Weltreligionen denkbar, durch die «Hochzeit von Ost und
West». Die Armut in Indien zum Beispiel war ein Thema, das Griffiths
von allem Anfang an erschütterte, so dass er sich zeitlebens mit ihr befas-

ste. Dennoch hielt er materielle Armut nicht für das schlimmste Übel. Die
Trennung der Materie vom Geist im cartesianischen Sinn und die von

duality>; Questions to the theme of <Inner Journey>; Questions to the theme of
the <Church>.

17
Vgl. L. Anandam, Jesus Christ, the Purusha: Christology of Bede Griffiths,

(theol. Diss.), Freiburg 1994, 34-38.
18

Vgl. Ebd. 28-33.
19

Vgl. Ebd. 40-44.
20

Anandam, Jesus Christ the Purusha, 203
21

Für Griffiths ist das Gewährtsein der Zukunft der Welt nicht möglich ohne
die Rückkehr des Westens zu Gott.



Seine Bedeutung für den interreligiösen Dialog 125

Gott losgelöste Entwicklung der Naturwissenschaft und Technik im Westen

schien ihm noch gefährlicher.Die Grundlage einer gegen diese

Bedrohung formulierten mystischen Theologie, ist nach Griffiths die
philosophia perennis.- Es ist eine Überzeugung, nach der die materielle
Welt von Gott durchdrungen, versöhnt und vereinigt wird.

Die Theologie von Griffiths kann insgesamt als mystische oder
kontemplative Theologie bezeichnet werden. Sie geht von der mystischen
Erfahrung aus und zielt daher auf die Einheit der Wirklichkeit und der
Menschheit. Der Ursprung und das Ziel aller geschaffenen Wirklichkeit
ist das Göttliche. Die Zukunft der Welt ist keine andere als die Göttliche.
Deshalb soll die gottlos gewordene Welt zu Gott zurückkehren, um ihr
Ziel zu erreichen. Diese Theologie, die von der mystischen Erfahrung, die,
wie Griffiths meint, die grundlegende Erfahrung jeder Religion ist,
ausgeht, schliesst keine Religion und keine göttliche Offenbarung aus. Die
Offenbarung wird in den mystischen Religionen, etwa im Elinduismus
und Buddhismus, als kosmische Offenbarung verstanden, als Offenbarung
Gottes in der Natur und im Elerzen der Menschen.23 Nach Griffiths ist
diese kosmische Offenbarung auch die Grundlage der geschichtlichen
bzw. hebräisch-christlichen Offenbarung." Von Hebr 1,1 ausgehend hält
Griffiths es für möglich, den Gegensatz zwischen kosmischer Offenbarung

und geschichtlicher Offenbarung Gottes in Jesus Christus zu
überwinden. Mit dieser Deutung der Offenbarung hat Griffiths einen grossen
Beitrag für das Theologietreiben im Kontext anderer Religionen geleistet.
Wenn aufgrund der kosmischen Offenbarung auch im Hinduismus göttliche

Wahrheit zu finden ist, so kann damit auch die Grundlage für eine
indische Theologie gelegt werden. Die christlich-europäische Theologie
darf nach Griffiths Anknüpfungspunkte in der hinduistischen Tradition
suchen, um zu einer genuin indischen Theologie zu werden. Diesen
Anknüpfungspunkt fand er vor allem in der Philosophie des Advaita, die in
den Veden, den heiligen Schriften des Hinduismus, beschrieben wird. So
hat er die Verbindung von mystischem Christentum und hinduistischem
Vedanta gesucht. Allerdings hat er extreme Vertreter des Advaita, etwa
den Monismus Shankaras, abgelehnt, da er auf eine Unterschiedenheit in
der Einheit beharrte und sogar von «Einheit in Zweiheit»25 sprach. So

22 Ebd. 252.
23

Vgl. J. Daniélou, Les saints païens de l'Ancien Testament, Paris 1955.
24

«Nachdem Gott vorzeiten viele Male und auf vielerlei Weise zu den Vätern
geredet hat durch die Propheten, hat er am Ende dieser Tage zu uns geredet
durch den Sohn.» Hebr 1,1.

25
Anandam, Jesus Christ the Purusha, 214.



126 Lourdii Anandam, Leben und Werk von Bede Griffiths

konnte er den Unterschied eines christlichen Vedanta> gegenüber dem
hinduistischen vertreten.26

Für die Christologie fand Griffiths den Begriff des Purusha27 geeignet,

um das Geheimnis Christi in Indien auszudrücken.28 Im wesentlichen gibt
es zwei Bedeutungsinhalte von Purusha: Zum einen meint der Begriff den
Urmenschen (primordial man).29 Zweitens wird aus dessen kosmischem
Selbstopfer das ganze Universum geboren. Dieses doppelte Verständnis
des Begriffs zeigt eine innere Verbundenheit aller geschaffenen Wirklichkeit

an. Hier wird es möglich, an die christlichen Lehre von Christus als

Schöpfer, Opfer und Erlöser anzuknüpfen. Problematisch bleibt dabei,
dass die Figur des Purusha im Hinduismus eine kosmisch- legendäre
bleibt, der die Dimension des geschichtlichen, die für Christus so
kennzeichnend ist, fehlt. Hier muss der Begriff, will man ihn für die christlich
indische Theologie aufgreifen, durch die historische Dimension ergänzt
werden.3"

Griffiths ist nicht der erste, der die Verbindung der zwei Konzepte Ad-
vaita und Purusha mit der christlichen Lehre vorgeschlagen hat. Dennoch
hat er mit seiner Interpretation und der Verknüpfung beider Konzepte
einen besonderen Beitrag zur kontextuellen Theologie Indiens geleistet.

Seine mystisch geprägte Theologie hat Griffiths zeitlebens nicht
wesentlich verändert. Dagegen weist seine Christologie eine erstaunliche
Entwicklung auf, in der man drei Stadien unterscheiden kann. Die Grundlage

aller seiner christologischen Ansätze bildet die Ansicht, die er mit
den Kirchenvätern Justin und Clemens von Alexandrien teilt. Der Logos
ist demnach in allen Kulturen und Religionen gegenwärtig.

a) In der ersten Phase sah Griffiths Christus als die Erfüllung nicht nur
aller Religionen, sondern aller Kulturen der Welt. Demnach ist Christus
auch die Erfüllung aller Sehnsüchte des Hinduismus. Dies stimmt mit der
Theologie der Erfüllung überein, die u.a. von J. N. Farquhar, Jean Da-

26 Zur Darstellung von christlicher Vedanta: W. Teasdale, Toward a Christian
Vedanta, Bangalore 1987, 90-131.

7
Der Begriff taucht erstmalig in Rig Veda (X. 90) auf, die theistischen Upa-

nischaden, die Bhagavadgita und die Tradition des Samkhya Yoga verwenden
den Terminus, wenn sie sich auf den transzendenten, persönlichen Gott beziehen.

Vgl. Anandam, Jesus Christ the Purusha, 236.
28

Er hat auch vorgeschlagen, dass Christus im Kontext von Islam «perfekter
oder universaler Mensch» und im Kontext von Buddhismus «Tathagatha» heis-
sen kann. Vgl. Anandam, Jesus Christ, the Purusha, 68-73.

29 Ebd. 236.
30

Ebd. 236f.
31

Ebd. 222-25.



Seine Bedeutung für den interreligiösen Dialog 127

niélou, Henri de Lubac und Hans Urs von Balthasar vertreten und für die
richtige Theologie der Religionen gehalten worden ist. Nach dem
Verständnis, dass die Religionen verschiedene Manifestationen des homo
naturaliter religiosus sind, sind sie «natürliche Religionen». Dagegen ist

nur das Christentum die «übernatürliche Religion», Gottes Antwort auf
die menschliche Suche nach Gott. In dieser ersten Phase wird ausserdem
eine Identifikation des Christentums mit der Kirche gesehen. Die ganze
Schöpfung wird zur «Christophanie», einer Manifestation des allesdurch-
dringenden Christus.

b) Im zweiten Stadium hat Griffiths eine inklusivistische Christologie
vertreten. Die Christologie des Zweiten Vatikanischen Konzils, Karl Rahners

und vieler anderer ist inklusivistische Christologie, die von dem
Heilsplan Gottes für die ganze Menschheit ausgeht. Dieser Theorie nach
werden alle Menschen durch die Gnade Gottes erlöst, die mit aufrichtigem

Herzen Gott, ihrem Schöpfer, dienen. Jede Gnade Gottes ist die
Gnade Christi. Das Mysterium Christi ist dann in allen Religionen wirksam.

Deshalb kann man sagen, dass alle durch Christus erlöst werden,
obwohl sie sich dessen nicht bewusst sind. Der Unterschied zwischen der
Theologie der Erfüllung und inklusivistischer Christologie liegt darin,
dass letztere die Erlösungswirksamkeit der anderen Religionen betont.
Daher werden die Anhänger der anderen Religionen nicht <trotz ihrer
Religion», sondern <durch ihre Religion» erlöst. Wegen des allgemeinen
Charakters der göttlichen Offenbarung ist Christus gegenwärtig in allen
Völkern und Religionen. Dass Christus in allen Religionen präsent ist,
schliesst alle ein und dominiert keine. Alle Religionen haben ihren positiven

Platz in der Heilsgeschichte.
c) In der letzten Phase seines Denkens gab Griffiths Christus keine

Sonderstellung mehr in der Ökonomie Gottes. Innerhalb der Theologie
der Religionen können wir die letzte Stufe seines Denkens unter der
Kategorie Theozentrischer nicht-normativer Pluralismus einordnen. Jesus
wird als ein Zeichen Gottes, eine besondere Offenbarung Gottes unter
anderen gesehen.12 Aber Jesus war für ihn nicht mehr die unwiederholba-
re und unüberbietbare, endgültige Offenbarung Gottes, wie die christliche
Lehre es voraussetzt. Theozentrisch ist diese Sicht insofern, als Jesus von
Nazareth gesehen wird als ein Mensch, der von Gott angenommen und
von den Toten auferweckt wird, ein Mensch, der allmählich in die Einheit

32~ «Jesus is a symbol of God, a sign by which the divine mystery makes itself
present and becomes known., a peculiar revelation.» Anandam, Jesus Christ the
Purusha 228.



128 Lourdu Anandam, Leben und Werk von Bede Griffiths

mit Gott hineingenommen wird. Die klassische Sendungschristologie
wird in diesem Ansatz als bedeutungslos angesehen.33

Die Bedeutung Griffiths für den interreligiösen Dialog

Im letzten Abschnitt unserer Überlegungen fragen wir uns, welche
Bedeutung Griffiths für den interreligiösen Dialog hat. Überschaut man sein

ganzes Leben und seine Theologie, so zeigt sich, dass er zeitlebens auf der
Suche nach dem unsagbaren Geheimnis Gottes war. Er war sehr offen für
die religiösen Erfahrungen in anderen Religionen. Im Kontext Indiens hat

er im Dialog mit anderen Religionen, ganz besonders mit dem Hinduismus,

ein neues Kapitel für eine christliche Spiritualität und Theologie für
Indien aufgeschlagen. Meiner Auffassung nach kann seine Theologie
kosmischer Offenbarung, die besagt, dass die Offenbarung Gottes in anderen

Religionen die Grundlage für die geschichtliche Offenbarung Gottes
in Jesus Christus ist, für uns ein Fundament für eine künftige indische
Theologie und Christologie sein.

Als B. Griffiths noch lebte, strömten neben vielen indischen Ordensleuten

auch zahlreiche ausländische Gottessucher zu seinem Ashram, um
den von ihm angebotenen Weg der Nachfolge Christi in Indien zu lernen.

Was sein christologisches Denken betrifft, hat er am Ende seines
Lebens, beeinflusst von der universalen Mystik der Liebe, nicht mehr an dem
Ausgangspunkt des Christus-Mysteriums festgehalten. Kein christlicher
Theologe kann meines Erachtens diesen zentralen Punkt der christlichen
Offenbarung preisgeben. Jeder, der sich im interreligiösen Dialog engagiert,

sollte sich unbedingt für die religiösen Erfahrungen der anderen
öffnen, aber dann sollte er wieder zur Mitte seines Glaubens zurückkehren.

Das Hin und Zurück, passing over and returning, «passer au-delà» et

faire «retour»34 ist notwendig für einen richtigen interreligiösen Dialog.
Wenn Griffiths uns einen grossen Dienst im Bereich des Dialogs geleistet
hat, steht er auch als Mahnung dafür, dass man in der anderen Erfahrung
stecken bleiben kann und nicht mehr nach Hause zurückkehrt!

Lourdu Anandam, Kodaikanal, Indien

33
«The descending Christology is simply meaningless! He came down

from heaven, what does it mean today, the spatial limit, the whole concept?»
Vgl. Anandam, Jesus Christ the Purusha, 229.

34
J. Dupuis, Jésus-Christ à la rencontre des Religions, Paris 1989, 301.


	Leben und Werk von Bede Griffiths : seine Bedeutung für den interreligiösen Dialog

