
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus : Anmerkungen zu einer
indischen Ekklesiologie im Anschluss an eine Studienreise

Autor: Lienemann-Perrin, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98 Christine Lienemann-Perrin,

Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus

Anmerkungen zu einer indischen Ekklesiologie im
Anschluss an eine Studienreise1

In Indien ist der Hinduismus bis heute zugleich eine religiöse, eine
gesellschaftliche und eine kulturelle Realität. Als Religion prägt er die
Mehrheit der Bevölkerung; im Kastenwesen ist er - auch unabhängig von
der Religionszugehörigkeit - in allen Gesellschaftsschichten gegenwärtig.
Seine kulturelle Dimension zeigt sich unter anderem in der Art und Weise,

wie die religiöse Vielfalt bewältigt wird. Trotz auflebender religiöser
Konflikte kann die Überzeugung, dass die Unterschiede der Religion
letztlich unwichtig seien, als gesamtgesellschaftlicher Grundkonsens gelten.

Darin erweist sich die starke Integrationsfähigkeit des Hinduismus.
Als übergreifende kulturelle Kraft gelingt es ihm, die religiösen Heteroge-
nitäten in der indischen Gesellschaft auszugleichen.2 Zurecht übt die indische

Form des Religionsfriedens auf europäische Beobachterinnen eine
Faszination aus; denn als «christlicher» Kontinent hat Europa während
langer Zeit vor allem in den Kategorien von Eroberung, Christianisierung
und Religionswechsel über andere Religionen gedacht. Im Horizont des

Hinduismus können die Unterschiede der Religionen als verschiedene
Manifestationen des Göttlichen aufgefasst werden - was etwas anderes ist

als religiöse Toleranz und Anerkennung von Alterität. Christentum und
Hinduismus - aber nicht nur sie! - haben auf unterschiedliche Weise Mühe

damit, die Andersheit der anderen Religionen anzuerkennen und gelten

zu lassen: Expansion und Inklusion sind zwei Versuche, die Alterität
fremder Religionen zu überwinden.

Das inklusivistische Kraftfeld innerhalb der indischen Gesellschaft
stellt die indische Christenheit, eine Minderheit von 2,43 Prozent, vor
schwierige Fragen. Wie weit soll sie sich dem kulturellen Grundkonsens
anpassen, und was steht dabei auf dem Spiel? Gibt sie das Bekenntnis des

christlichen Glaubens preis, wenn auch sie die Religionen als Manifestationen

des Göttlichen anerkennt? Verweigert sie den Inkulturationspro-

' Überarbeitete Fassung eines Beitrags, der 1996 unter dem Titel «Ekklesiologie

im Grenzbereich von verfasster Kirche und Hinduismus» erscheint, in:
Lienemann-Perr in/Weber.

2
Neben den Hindus (83% der Gesamtbevölkerung) leben in Indien Muslime

(11,35%); Sikhs, Buddhisten und Jains (zusammen 3,18%) sowie Christen
(2,43%); vgl. Cambridge Encyclopedia, 45.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 99

zess der Kirche, wenn sie am Bekenntnis und an einer Kirchenordnung
mit klaren Kriterien für die Kirchenzugehörigkeit festhält? Fragen dieser
Art deuten auf ein Dilemma hin, mit dem sowohl die einzelnen Christen
und Christinnen als auch die Kirchen qua Organisationen konfrontiert
sind.

Eine Indienreise von dreieinhalb Wochen nehme ich zum Anlass, um
einige Gespräche und Beobachtungen festzuhalten, die für eine Ekklesio-
logie im Grenzbereich von verfasster Kirche und Hinduismus3
aufschlussreich sind. Schon während der Reise und danach versuchte ich in
Erfahrung zu bringen, wie die indische Christenheit mit den vielschichtigen

Anzeichen eines Christusglaubens in diesem Grenzbereich umgeht.

Madurai, das religiöse Zentrum des südindischen Hinduismus, war eine Station

unserer Reise. Aus ganz Südindien und darüber hinaus strömen jede Woche
Hunderte von Gläubigen nach Madurai und besuchen den berühmten Minakshi-
Tempel. Minakshi ist eine der wichtigsten Verkörperungen der Muttergottheit im
Hinduismus, die Frau des Hauptgottes Shiva. Dass viele Pilger während ihres
Aufenthaltes in Madurai auch die Gelegenheit eines Kirchenbesuchs wahrnehmen,

hat die Reisegruppe zufällig beobachten können. In der Nähe des Tempels
befindet sich eine grosse römisch-katholische Kirche, die Maria geweiht ist. An
jenem Samstag abend, als die Reisegruppe dort vorbeikam, war sie so überfüllt,
dass die Menschen auch in den Gängen der Kirche, auf der Treppe und selbst
noch auf der Strasse Platz nahmen, um am Gottesdienst teilzunehmen. Siebzig
Prozent der Menschen, die jeden Samstag diesen Gottesdienst besuchen, sind
nach Schätzung des zuständigen Priesters keine Christen. Hindus und Muslime
kommen an diesen Ort, wenn im Innern der Kirche einer lebensgrossen Mariastatue

in einem feierlichen Ritus ein neuer Sari umgelegt wird. Von der Stiftung
eines Sari für Maria und vom Besuch der Messe soll eine starke Segenskraft
ausgehen.

Viele Hindus, die sich in christlichen Kirchen unter den Segen Jesu
oder der Muttergottes stellen, tun dies ohne den geringsten Gedanken an
einen Treuebruch gegenüber der Gottheit, die sie im Hindutempel verehren.

Aus der Sicht ihres Glaubens ist es durchaus möglich, Maria oder
Christus als Herabkunft (avatara) des Göttlichen in ihren Glauben zu
integrieren, ohne dabei den Boden des Hinduismus zu verlassen. Dem
Grenzbereich zwischen verfasster Kirche und Hinduismus sind freilich
auch Inderinnen zuzurechnen, die das Nebeneinander der beiden
Religionen als Konflikt erleben. Sie unterscheiden sich von Ersteren dadurch,
dass sie sich in ihrem Innersten als Christen betrachten, aber ihren Glauben

nach aussen verbergen, beispielsweise indem sie äusserlich das Leben

3
Andere in Indien vertretene Religionen bleiben unberücksichtigt.



100 Christine Lienemann-Perrin,

eines Hindu führen. Ihnen gelingt es nicht, den christlichen und hinduisti-
schen Glauben miteinander in Einklang zu bringen. Sie leben mit sich
selbst in einem Widerspruch, den sie mitunter bis an ihr Lebensende in
sich tragen.

Zu einer bewussten Begegnung mit solchen <anonymen> Christen ist es

während unserer Reise nicht gekommen. Über sie habe ich erst nach der
Reise in Gestalt einer empirischen Studie Näheres erfahren, welche der
aus den USA stammende Theologe Herbert E. Hoefer 1991 unter dem
Titel Churchless Christianity vorgelegt hat.4 Von 1975 bis 1983 hat Hoefer
am Gurukul Lutheran Theological College in Madras als Dozent gewirkt
und im Auftrag des Lorschungsinstituts am College eine empirische Studie

über die <Non-Baptised Believers in Christ> in Madras und den ländlichen

Gegenden von Tamilnadu durchgeführt. Sein Interesse galt vor
allem jenen Menschen im Grenzbereich von Kirche und Hinduismus, die
zu Jesus als <ihrem einzigen Herrn und Erlösen beten, ohne den Schritt
zur Taufe und formalen Zugehörigkeit in einer verfassten Kirche zu
vollziehen (1; 9).

Im Lolgenden gehe ich der Trage nach, welche ekklesiologische Relevanz

die von Hoefer beschriebenen <Non-Baptised Believers in Christ> für
die Verkündigung und die Sozialgestalt indischer Kirchen haben. Als
Erstes werden Eallbeispiele und Ergebnisse aus der Studie referiert (1.).
Danach versuche ich, einige Eindrücke unserer Reise unter die Leitfrage
zu stellen, wie die ekklesiologische Herausforderung von verschiedenen
Gesprächspartnern wahrgenommen wird und wie sie damit umgehen (2.).
Abschliessend fasse ich das Ergebnis in zwei Punkten zusammen (3.).

1 «...Und ich habe noch andere Schafe, die nicht aus diesem Stalle
sind» (.loh 10,16)

Eine Studie über die <ungetauften Christusgläubigen> in Tamilnadu

- Unweit von Tirunelveli an der südlichen Spitze des indischen Subkontinents
lebt in einem Hindudorf ein junger Mann, der seinen Lebensunterhalt als

Trommler bei den Hindufesten verdient. «Äusserlich bin ich ein Hindu», sagt er,
«aber in meinem Innern bin ich Christ.»

- In einem anderen Ort in der Nähe ist allen Leuten bekannt, dass eine christliche

Familie im Dorf lebt, die sich hütet, in der Öffentlichkeit sichtbare Zeichen
ihres Glaubens zu geben. Die Familie ist vom Hindutempel abhängig, weil sie ein
Haus, das ihm gehört, bewohnt. «Wir sind in der fünften Generation christlich»,

4
Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Buch.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 101

sagt der bald neunzigjährige Grossvater. «Nachdem im frühen 19. Jahrhundert
einer unserer Vorfahren nach seiner Taufe zum Märtyrer geworden ist, hat sich
in unserer Familie niemals mehr jemand taufen lassen.»

- In einem anderen Gebiet von Tamilnadu gibt es in einem Ort namens Siva-
kasi rund zweihundert Frauen aus höheren Kasten, die ihren christlichen Glauben

mit den rituellen Pflichten einer Hindufamilie in Einklang zu bringen versuchen.

Jede von ihnen muss selbst herausfinden, wie sie den Loyalitätskonflikt
zwischen ehelichem Gehorsam, Pflichten bei religiösen Familienfesten und den

Forderungen des Glaubens löst. In Frauengebetskreisen treffen sie sich regelmässig,

um miteinander das Leid ehelicher und familiärer Spannungen zu teilen und
einander im Glauben zu stärken.

- Überall in Tamilnadu trifft man auf christliche Frauen, die sich gerne taufen
lassen und einer Kirche anschliessen würden. Doch die Sorge um bestmögliche
Heiratschancen für die heranwachsenden Kinder stehen diesem Schritt im Wege.
Unverheirateten Töchtern wird dringend von der Taufe abgeraten. Ein Vater
mehrerer Töchter, der selbst getauft ist, meint dazu: «Frauen haben in religiösen
Angelegenheiten nicht dieselbe Freiheit wie Männer. Sie werden sich ihren
Hindu-Männern unterordnen müssen.»

- Ein zum Christentum übergetretener hochkastiger Plantagenbesitzer hat für
sich und seine Angehörigen ein eigenes stattliches Gebetshaus errichtet - direkt
neben dem ärmlichen Versammlungsgebäude der christlichen Gemeinde, die zur
Kirche von Südindien (Church of South India) gehört. Die vornehmen Leute
wollen sich der Ortsgemeinde, die überwiegend aus Plantagenarbeitern besteht,
nicht anschliessen. Allen ist diese Lösung recht: Die niedrigkastige Gemeinde
möchte nicht vom Grossgrundbesitzer dominiert werden, und die vornehmen
Frauen können im eigenen Gebetshaus unter sich bleiben und die Kastenvorschriften

einhalten.

- Ein Geschäftsmann ist Christ geworden, möchte sich aber nicht taufen
lassen, weil sich seiner Überzeugung nach die Erfordernisse des Geschäftslebens
und der einfache Lebensstil, der zum Getauftsein und zur Mitgliedschaft in einer
Kirche gehört, wechselseitig ausschliessen. Er unterstützt die Gemeinde finanziell,

und vor einer Geschäftsreise bittet er regelmässig den Pfarrer, für ihn zu
beten.

- Ein junger Christ möchte mit öffentlichen Geldern, auf die er als Kastenloser

(scheduled castes) ein Anrecht hat, Rechtswissenschaft studieren und
anschliessend als Jurist tätig werden. Er verheimlicht seinen Glauben, bis er das

Berufsziel erreicht hat. Gottesdienste besucht er nie; stattdessen verrichtet er
sonntags seine Gebete zuhause. Über einen Besuch des Pfarrers freut er sich -
wenn es unauffällig geschieht.

Das sind einige der zahlreichen Lebensgeschichten, die in Hoefers
Studie geschildert werden (1-64). In mehreren Landgemeinden über ganz
Tamilnadu verstreut hat er Informationen über 250 <kirchenlose Christen>

gesammelt, 84 davon hat er, gemeinsam mit den Ortspfarrern, besucht und
befragt. Die einen reagierten erfreut über seinen Besuch, weil sie dabei
etwas von informeller Kirchenzugehörigkeit spüren konnten; andere rea-



102 Christine Lienemann-Perrin,

gierten verärgert aus Angst, ihr religiöses Geheimnis könnte gelüftet werden.

Statistischen Erhebungen zufolge leben allein in Madras schätzungsweise

200 000 kirchenlose Christen - wieviele auf dem Land leben, ist

schwer zu sagen.
Wo steht, ekklesiologisch gesprochen, dieses kirchenlose Christentum?

Mit einfachen Worten hat einer der interviewten Christen das
Problem auf den Punkt gebracht: «Ich gehöre zu den anderen Schafen ausserhalb

des Stalles» (4f). Es ist eine Anspielung auf die Worte Jesu über den

guten Hirten (Joh 10, 1-30). In Vers 15f. heisst es: <Ich bin der gute Hirte
und kenne die Meinen und die Meinen kennen mich... Und ich habe

(noch) andere Schafe, die nicht aus diesem Stalle sind; auch sie muss ich
führen, und sie werden auf meine Stimme hören, und es wird eine Herde,
ein Hirt werden» Christinnen an der Schnittstelle von christlicher Kirche
und nichtchristlicher Religion zählen sich selbst in der einen Hinsicht
dazu: Sie beten zu Jesus, sprechen von ihm als ihrem einzigen Herrn und
Erlöser. In anderer Hinsicht gehören sie nicht dazu: Sie bleiben ausserhalb

der Kirchengemeinschaft. Das Leben im spannungsreichen und für
sie belastenden Zwischenzustand steht aber unter der Zusage Jesu: «Auch
sie muss ich führen», - und unter seiner Verheissung: «Es wird eine Herde,
ein Hirt werden». Aus der Sicht der Befragten wird die Grenzlinie
zwischen dem Drinnen und Draussen durch die Taufe und den damit
verbundenen Eintritt in eine Kirche gezogen. Der definitive Charakter dieses

Schrittes wird von ihnen selbst und ihren hinduistischen Angehörigen
gleichermassen als ein Ereignis wahrgenommen, das die
zwischenmenschlichen Beziehungen entscheidend berührt. Keine Ehe, kein Eltern-
Kind-Verhältnis, kein Clan werden nach der Taufe eines Angehörigen
noch so sein wie vorher. Deshalb schrecken viele vor diesem Schritt mit
all seinen familiären und beruflichen Konsequenzen zurück. Wer dagegen

die Taufe aufschiebt oder gar für immer darauf verzichtet, wählt einen
Zwischenzustand, der vieles offen lässt.

Wie verhalten sich die verfassten Kirchen gegenüber jenen zahlreichen
Christusgläubigen, die an der Grenze zu den anderen Religionen Indiens
verharren wollen oder müssen? Und wie bestimmen die Kirchen in einer
multireligiösen Gesellschaft die Merkmale der Kirchenzugehörigkeit?
Das Beispiel der Church of South India (CSI) gibt darüber Aufschluss.5

5 Die 1947 gegründete Church of South India ist ein Zusammenschluss von
Anglikanern, Presbyterianern, Kongregationalisten und Methodisten in Tamil-
nadu, Andhra Pradesh, Kerala und Karnataka. Ihr gehören 1,5 Mio Mitglieder
an. Zu Beginn der achtziger Jahre umfasste sie 1228 Gemeinden (parishes) bzw.
8750 congregations. Sie stand unter der Leitung von 20 Bischöfen, 1250 Pfarrern



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 103

Ihre Verfassung legt die Kriterien für Kirchenmitgliedschaft detailliert fest

und unterscheidet zwischen verschiedenen Stufen der formalen
Kirchenzugehörigkeit: getaufte Mitglieder; Kinder, die noch nicht getauft sind;
Abendmahlsberechtigte (weniger als die Hälfte der Getauften!).
Kirchenmitglieder erfüllen laut Verfassung folgende Merkmale: Sie sind rechtmässig

(mit Wasser) getauft worden, halten die Regeln und Bräuche (rules and

customs) der CSI ein, gehören keiner anderen Kirche an (keine
Doppelmitgliedschaft); sie können nachweisen, dass sie nicht rechtmässig
exkommuniziert worden sind, und sie haben sich nicht der Apostasie schuldig

gemacht.6 Die vollen Rechte und Pflichten der Mitgliedschaft in der
CSI sind zusätzlich noch an folgende Bedingungen geknüpft: Mitglieder
müssen nach einer mehrjährigen Bewährungszeit über ausreichende
Erfahrungen in der christlichen Lebensführung verfügen; sie sollen eine
hinreichende Unterweisung in der Lehre der Kirche erhalten haben, ihre
Pflichten als Christen kennen, sich öffentlich zu ihrem Glauben bekennen
(make public profession of their faith) und zur öffentlichen Erklärung,
Christus als Glied seiner Kirche nachfolgen zu wollen, bereit sein (The
Constitution of the Church of South India, 20).

Die CSI will, wie sich daran zeigt, vermeiden, dass sich ihre Mitglieder
eine andere religiöse Option - namentlich eine Hinwendung zum
Hinduismus - offenhalten. Warum legt sie so grossen Wert auf sichtbare und
nachprüfbare Kennzeichen der Kirchenmitgliedschaft? Wie diese Frage
beantwortet wird, hängt wesentlich von den Auffassungen über Christentum

und Hinduismus ab. Wer das Christentum als eine wesensmässig
intolerante Religion deutet, wird den naheliegenden Schluss ziehen, die
CSI verhalte sich dem Wesen dieser Religion gemäss intolerant und sei

deshalb auf institutionelle Abgrenzung bedacht. Ein anderes Deutungsmuster

legt sich nahe, wenn man beim Hinduismus einsetzt und dabei
nicht etwa religiöse Toleranz, sondern «inklusivistisches» Verhalten als
dessen Wesensmerkmal betrachtet (vgl. z.B. den Indologen Hacker). Dieser

Auffassung zufolge versucht der Hinduismus, jedes fremde System als

niedere Stufe in das eigene System zu integrieren. Wenn die These stimmt,
werden «kirchenlose Christen», die sich eine Hintertür zum Hinduismus
offenhalten wollen, von diesem schliesslich ganz absorbiert. Möglicherweise

hatten die geistigen Väter der CSI-Verfassung diese Befürchtung

und 1600 vollamtlichen Laienmitarbeiterinnen. Sie betrieb 30 Hochschulen, 214

Gymnasien, 1800 Volksschulen, 60 Berufsschulen und 80 Krankenhäuser (Gräfe,
Evangelische Kirche in Indien, 1981; 147; Van der Bent,16î.).

6 Wörtlich: who «are not open apostates to some non-Christian religion»; vgl.
The Constitution of the Church of South India, 19f.



104 Christine Lienemann-Perrin,

und zogen daraus den Schluss, dass im Kontext des Hinduismus auf klare
Bestimmungen der Kirchenzugehörigkeit nicht verzichtet werden könne.7

Im Gemeindeleben sind nun freilich die «Non-Baptised Believers in
Christ» eine Realität, die nicht einfach ignoriert werden kann. Pfarrer und
mitwirkende Laien klagen in der Studie von Hoefer über ihr Dilemma, an
die Kirchenverfassung gebunden zu sein und zugleich eine seelsorgerliche
und diakonische Verantwortung für ungetaufte Gläubige zu tragen, die
sich eigentlich selbst dazu zählen, aber von der Kirche als nicht dazugehörend

eingestuft werden. Aufgrund der kirchenrechtlichen Bestimmungen
haben kirchliche Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen also wenig Spielraum
für einen Dienst an den «Schafen, die nicht aus diesem Stalle sind». Was

liegt da näher, als zu fragen, ob die ekklesiologischen Grundlagen der CSI
überdacht werden müssten und wie die Kirchenordnung durchlässiger
gestaltet werden könnte für Christen, die mit den anderen Religionen aus

angebbaren Gründen äusserlich nicht brechen? In einem neulich
veröffentlichten Artikel beschreibt O.V. Jathanna die Konturen einer
indischen Kirche mit folgenden Worten (Jathanna, Indische Ekklesiologie,
1995; 151):

«In Indien brauchen wir eine neue Vorstellung von Kirche, die sich nicht
primär als Institution versteht, sondern eher als eine Bewegung - eine heilende,
vergebende, liebende, dienende und weltverändernde Bewegung - die nicht
nur die Getauften, sondern auch Menschen von anderen religiösen oder
ideologischen Gemeinschaften gewissermassen einschliessen kann, ohne ihre Basis,
Kraft und das Kriterium in Jesus Christus, dem Haupt der neuen Schöpfung, zu
verlieren.»

Ist es überhaupt richtig, so wird unter indischen Christen immer wieder

gefragt, Kirche als eine «auf Abgrenzung angelegte Institution» zu
organisieren, statt ihr die Chance zu geben, eine «offene Bewegung» zu
bleiben? Dem ekklesiologischen Modell einer Kirche als Bewegung sind
wir auf der Indienreise mehrmals begegnet, und auch in indischen Beiträgen

zur Ekklesiologie begegnet es des öfteren (Puthanangady; van
Leeuwen; Zachariah).

Die wichtigsten Hindernisse, die dem Taufbegehren und der formalen
Kirchenmitgliedschaft der <Non-Baptised Believers in Christ> im Wege
stehen, lassen sich nach Hoefers Untersuchung in drei Punkten
zusammenfassen (47-64):

(1) Probleme der Kultur: Der indische Protestantismus - nur von ihm
ist hier die Rede - hat im Verlauf seiner 250-jährigen Geschichte ein kultu-

7
Diesen Hinweis verdanke ich Hans-Werner Gensichen.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 105

relies Gemäuer um sich herum errichtet, das ihn nach aussen sichtbar
abgrenzt. Christen werden zumindest in Tamilnadu bis heute daran
erkannt, dass sie bei der Taufe einen <christlichen> Namen annehmen,
bestimmte Freizeitvergnügen - das allseits beliebte Kino! - meiden, sich

unauffällig kleiden und einen einfachen Lebensstil pflegen (6; 31; 36). An
religiösen Festen der Hindugesellschaft teilzunehmen, ist unter Christen
verpönt. Im christlichen Gottesdienst vieler Gemeinden wird treu am
Ritus, den die Missionare der ersten Generation aus Europa eingeführt
haben, festgehalten. Kurz: Weil im indischen Protestantismus die scharfe
Zäsur, die ihn von der religiösen und rituellen Kultur der Hindugesellschaft

trennt, bis heute besteht, schrecken Christusgläubige vor der
geforderten kulturellen Selbstverleugnung zurück und ziehen es vor, ihren
Glauben in ihre eigene kulturelle Heimat hineinzunehmen. Das gelingt
freilich nur um den Preis, dass sie ihren Glauben ins Private einschliessen,
ja selbst im engsten Familienkreis verbergen. «Wenn ich vor einem
Standbild Shivas meine Gebete verrichte, bete ich in Wirklichkeit zu
Jesus», haben die Interviewten in Hoefers Studie des öfteren gesagt.

(2) Probleme des Kastenwesens: Über die vergeblichen Versuche der
Missionsgsellschaften in Indien, auf eine Abschaffung des Kastenwesens
hinzuwirken oder zumindest das Gemeindeleben als Alternative zum
Kastenwesen aufzubauen, ist viel geschrieben worden (Gladstone;
Webster). Meines Wissens bekennen sich alle Denominationen der
indischen Christenheit grundsätzlich dazu, dass Angehörige aller Kasten bei
ihnen willkommen sind. Gleichwohl geben Gemeinden oftmals das Bild
von <Kastenkirchen> ab: Kaste, Subkaste, Clan oder Familienverbund
sind ausschlaggebend dafür, welcher Denomination bzw. welcher
Gemeinde innerhalb eines Ortes jemand zugehört.s Die relativ hohe
Kastenhomogenität der Kirchen wird durch die Heiratsregeln in der indischen
Gesellschaft zusätzlich stabilisiert. Kinder aus christlichen Familien werden

mit Kindern aus anderen christlichen Familien - wenn irgend möglich

sogar aus derselben Denomination - verheiratet; Mischehen zwischen
Christen und Andersgläubigen sind äusserst selten. Eine Kastendurchmischung

innerhalb der Kirchen bleibt somit praktisch aus, soziologisch
betrachtet müsste man wohl gar von Familien- oder Clankirchen
sprechen. Die Auswirkungen der Heiratsregeln und des Familienzusammenhalts

zeigen sich auch im Verhalten der ungetauften Christen. Für sie ist
die Regel <Kaste geht vor Religion> ein ungeschriebenes Gesetz. Jungen
Frauen wird eher zugemutet, an der Seite eines Hindu im Hause einer

s
Zum Kastenwesen und den verwendeten Begriffen, vgl. Michaels, 42ff.



106 Christine Lienemann-Petrin,

Hindufamilie durchs Leben zu gehen und den christlichen Glauben im
Verborgenen zu praktizieren, als sich mit einem christlichen Ehepartner
aus einer anderen Kaste zu verbinden (9; 23; 33). Der Studie von Hoefer ist

zu entnehmen, dass ungetaufte christliche Mütter, die mit einem Hindu
verheiratet sind, bei der Heirat einer (christlichen) Tochter darauf achten,
dass die künftige Schwiegermutter ebenfalls ungetaufte Christin ist und als

solche der Tochter Verständnis entgegenbringt (23). Die geringe Neigung,
bei der Heirat die Religionsgrenzen zu überschreiten, trägt dazu bei, dass

der Mitgliederbestand der Kirchen zwar gesichert ist, ein signifikantes
Kirchenwachstum aber ausbleibt.

(3) Statusprobleme: Wer öffentlich zum christlichen Glauben steht -
indem er oder sie sich taufen lässt, am Wohnort christliche Gottesdienste
besucht, bei Hindufesten durch Abwesenheit auffällt - riskiert berufliche
Nachteile: Geschäftsleute werden als Handelspartner gemieden,
Kleinunternehmer verlieren ihre Beschäftigten, Arbeiter ihren Arbeitsplatz,
Angehörige einer scheduled caste> den Anspruch auf Stipendien für ein
Universitätsstudium sowie auf bestimmte, für sie reservierte Posten an

Gerichten, Universitäten und in öffentlichen Ämtern. Wieviele persönliche

Opfer müssen Christen für ihren Glauben bringen? Wo verlaufen die
Grenzen der Zumutbarkeit, und wer legt sie fest? Gemeindeseelsorger
sind fortwährend mit der Frage konfrontiert, ob sie Unentschlossene zum
<Offenbarungseid> drängen oder sie darin bestärken sollen, im Kreis ihrer
Angehörigen als verborgene Christen weiterzuleben. Was ist für einen
Seelsorger vorrangig: die Ermahnung der anonymen Christen, sich im
Sinne der Kirchenordnung als Glied der Kirche Jesu Christi zu erkennen
zu geben, oder ist verständnisvolle Nachsicht mit den Unentschlossenen
im Sinne christlicher Barmherzigkeit geboten? Für die kirchenlosen
Christen selbst ist, wie Hoefer zeigt, die Situation noch schwieriger: Solange

sie die Grenzziehung nicht durch die formale Kirchenzugehörigkeit
klären, sind sie in vielen Alltagssituationen mit der Frage allein gelassen,

was mit ihrem christlichen Glauben noch vereinbar und was nicht mehr
damit vereinbar ist. Wie soll eine Ehefrau entscheiden, wann eine
Familienzeremonie eine rein kulturelle Angelegenheit und wann sie ein religiöses

Ritual ist? Darf eine Mutter mit ihrer Taufe zuwarten, bis sie alle ihre
Kinder verheiratet hat? Hat ein Sohn versagt, wenn er sich erst zum Glauben

bekennt, nachdem er seinen Vater nach den vorgeschriebenen Riten
beerdigt hat; wenn ein Dalit das Studium mit Stipendiengeldern hinter
sich gebracht hat?

In der Grenzzone zwischen Christentum und Hinduismus werden
solche Fragen natürlich nur von denen gestellt, die - sehr häufig nach ei-



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 107

ner Heilungserfahrung - Christen geworden sind in dem Sinne, dass sie

zwischen beiden Religionen bestimmte Unvereinbarkeiten verspüren.
Indessen führt nach einem Gottesdienstbesuch die Heilung von einer
schweren Krankheit längst nicht immer dazu, dass Hindus sich fortan als

Christen betrachten und das Nebeneinander beider Religionen als Kon-
fliktsituaton erleben.

Zur Illustration dazu folgendes Beispiel: Der älteste Sohn eines Gärtners in
Shantimalai (Tamilnadu) wurde in jungen Jahren schwer krank. Mit seinen
Sorgen um das Leben des Sohnes besuchte der Vater, ein überzeugter Hindu,
eine christliche Kirche (CSI) und betete vor dem Kruzifix zu Jesus: «Herr Jesus,
der du Schmerz und Leiden kennst, du weisst, wie es meinem Sohn ergeht. Mach
du ihn gesund, hilf, dass er - wie du - von seinem Leiden erlöst wird. Wenn er
gesund wird, will ich jeden Monat einmal mit ihm zu dir in den Gottesdienst
kommen.» Der Sohn wurde gesund, und seit zehn Jahren geht der Vater einmal
im Monat mit ihm in den christlichen Gottesdienst, während er wie bisher jeden
Morgen in drei verschiedenen hinduistischen Tempeln Poojas (rituelle Darbietung

von Opfergaben) verrichtet/

2. Ekklesiologische Probleme und Lösungsansätze

Nun sollen einige persönliche Reiseeindrücke unter dem Gesichtspunkt

berichtet werden, wie sich indische Christinnen mit dem Grenzbereich

von verfasster Kirche und Hinduismus auseinandersetzen. Jeder
und jede unserer Reisegruppe hat andere Eindrücke aus Indien mit nachhause

genommen, und im nachträglichen Verarbeitungsprozess entsteht
aus den mitgebrachten Erinnerungen bei allen noch einmal etwas Eigenes.
In keiner Hinsicht weichen die Erfahrungen der Gruppe vor Ort und ihre
nachträglichen Erinnerungen so stark von einander ab wie bei den
Aufenthalten in zwei Ashrams. Ihnen wende ich mich zunächst zu, wobei
mein spezielles Interesse dem ekklesiologischen Standort der Ashrams im
Leben der indischen Christenheit gilt. Dass dieses Erkenntnisinteresse im
Selbstverständnis der Ashramiten keinen besonderen Stellenwert hat, ist

mir bei den Begegnungen deutlich geworden.

9
Diese und ähnliche Beispiele hat Burkhard Weber während eines längeren

Indienaufenthaltes erfahren.



108 Christine Lienemann-Perrin,

2.1 Überwindung der Kultur- und Religionsgrenzen im Medium der
Kunst und in der Meditation

Nördlich von Bangalore arbeitet in einem idyllischen Ashram der
katholische Künstler Jyoti Sahi Er kam 1944 in Pune als Sohn einer
Engländerin der Unitarian Church und eines Hindu zur Well Verheiratet ist

er mit der Engländerin Jane Sadler. Beide bewohnen mit ihren fünf
Kindern in der Nähe des Ashram ein Haus. In Sahis Herkunftsfamilie sind
Hinduismus und Christentum gleichermassen präsent. Von früher Kindheit

an hat er durch seine Eltern erfahren, dass die Grenzen der Religion
nichts Endgültiges sind - vor allem aber, dass sie sich nicht wechselseitig
ausschliessen müssen. Sahis Mutter bewegte sich zwischen den religiösen
Denkformen Gandhis und dem tiefenpsychologischen Konzept von
C.G.Jung; der Vater stand dem - vom Christentum inspirierten -
Reformhinduismus nahe und wurde nach seiner Taufe 1981 Mitglied der
römischkatholischen Kirche. Jyoti Sahi versucht, verschiedene religiöse Traditionen

in seiner Kunst miteinander zu versöhnen." Wie Sahi uns berichtet
hat, gehörte er als Kind der Presbyterianischen Kirche in Indien an. Mit
vierzehn Jahren konvertierte er, dem Beispiel seiner Mutter folgend, zur
römisch-katholischen Kirche. Aber Konversion im Sinn einer Abkehr
von der falschen Konfession oder der falschen Religion existiert für ihn
nicht. «I never converted in the sense of rejecting something as pagan. /
never rejected anything». Sahi betonte dies wie ein Glaubensbekenntnis.
Nach seiner Überzeugung sind die Vorstellungen des Göttlichen und des

Heiligen in den Religionen verschiedene Manifestationen desselben Gottes.

Sahi möchte mit seiner Kunst dazu beitragen, dass die indische
Christenheit die von ihr selbst abgelehnte, verdrängte indische Kultur
zurückgewinnt. Die Bilder, die Sahi malt und die Kommentare, die er dazu
schreibt, sind ein Versuch, die kulturellen Hindernisse zwischen
Kirchenmitgliedern und kirchenlosen Christen zu überwinden (Sahi). Aber
gerade in indischen Kirchengemeinden stösst seine Kunst, wie er uns
freimütig berichtet hat, immer wieder auf Ablehnung. Anhand eines Bildes

von seiner Schülerin und Mitarbeiterin, Lucy d'Souza, erläuterte er

Vgl. die Beiträge von R. von Sinner (Reisebericht), I. Bossart und J. Mül-
ler-Clemm in: Lienemann-Perrin/Weber.

" Ähnlich wie bei Raimundo Panikkar liegt auch bei Sahis Suche nach einer
Religionssynthese ein individualpsychologisches Grundmotiv vor: Das religiöse
Erbe seiner Eltern will er nicht auseinanderdividieren lassen. Zu Panikkar vgl.
den Beitrag von Jathanna in diesem Heft.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 109

das Problem. Das Bild stellt die Frau mit dem gekrümmten Rücken dar,
die von Jesus geheilt wird (Lk 13,10ff.). Auf der linken Seite des Bildes
sind dunkle Masken mit fratzenhaften, furchterregenden Gesichtern zu
sehen - Ausdruck der seelischen Ängste, von welchen die Frau niedergedrückt

wird. «Dieses Bild ist von den indischen Kirchen abgelehnt worden,

weil es Erinnerungen an die Hindufeste weckt. Die Assoziation mit
heidnischen Götzenfesten sitzt noch so tief, dass den Christen in Indien
eine Wiederannäherung an hinduistisches Gedankengut nicht gelingt.»
Soweit Sahis Erläuterung zu diesem Bild. Bei einer anderen Begegnung in
Bangalore konnten wir uns von seiner Einschätzung selbst überzeugen.
Schon allein die Erwähnung des Namens von Jyoti Sahi liess ein
Kirchenmitglied zusammenzucken und reflexartig sagen: «Aber... das ist doch
heidnische Kunst.» Im fernen Europa dagegen findet die Kunst von Sahi
und Lucy d'Souza grossen Anklang. Nach dem Verständnis ihrer
europäischen Freunde und Förderer ist diese Kunst Inbegriff für das inkultu-
rierte indische Christentum (Gräfe, Bilderzyklus, 1992; Schöpfer).

Fazit: Der Überwindung der Kulturgrenzen im Medium der Kunst
stehen erhebliche Schwierigkeiten entgegen. Sahi versucht, das allzusehr
auf kulturell-religiöse Abgrenzung beruhende Verständnis von Kirche,
das in den verfassten Kirchen bis heute vorherrscht, aufzubrechen. Dass er
damit auf Ablehnung stösst, könnte an beiden Seiten liegen. Einerseits
sind die indischen Kirchen dem kulturellen Erbe des westlichen
Missionschristentums noch nicht soweit entwachsen, dass sie ihre indische Identität

annehmen könnten. Andererseits ist zu bedenken, dass in Indien mit
der kulturellen Identität unweigerlich auch immer die religiöse Identität
auf dem Spiel steht. Weil Sahi mit seinem Credo <1 never reject anything>
auch den Bereich der Religionen meint, sind indische Kirchen aufgrund
ihres ekklesiologischen Selbstverständnisses offenbar bisher nicht bereit,
ihm darin zu folgen.

<Anjali> - zu deutsch <Willkommen> - heisst der Ashram, den die

Reisegruppe am Stadtrand von Mysore besucht hat.12 Der Name sagt, was
dieser Ashram sein will: ein Ort, an dem Menschen aller Glaubensrichtungen

willkommen sind. In dieser Stätte der Sammlung sind alle <wahren
Gottsucher) eingeladen, den Weg der Meditation, der ins Innere des
Menschen und zugleich zur Letzten Wirklichkeit führt, zu beschreiten.
Gottsuche und Selbstfindung fallen - im Sinne der Advaita-Philosophie - in
der meditativen Versenkung zusammen. Der Gründer des Ashrams,
Father D.S. Amalorpavadass, hat in der architektonischen Gesamtanlage

12
Vgl. die Beiträge von B. Weber und K. Bardet, in: Lienemann-Perrin/

Weber.



110 Christine Lienemann-Perrin,

des Ashram den Grundgedanken einer die Religionsgrenzen überschreitenden

Spiritualität sinnfällig zum Ausdruck gebracht. Der Tempel am
Ende des Meditationsweges, ein grosser Rundbau, ist mit den Symbolen
verschiedener Religionen versehen, die einträchtig nebeneinander die
Fenster verzieren. Ein Gitterwerk in der Unterrichtshalle zeigt die Symbole

von sieben in Indien beheimateten Religionen, die so angeordnet sind,
dass OM, das Zeichen für den Hinduismus, das Zentrum bildet.13 Wie sich
in der Architektur und dem liturgischen Aufbau der Meditationsfeiern
andeutet, ruht die harmonische Koexistenz der sieben Religionen auf dem
Fundament der Advaita-Philosophie. «OM shanti, shanti, shanti», die
Formel, mit der jede Meditation beschlossen wird, will alle Religionen als

Ausdruck der Letzten Wirklichkeit zusammenfassen.
Father Lewis, der heutige Leiter des Ashram, lässt Gott durch die

verschiedenen Religionen zu sich sprechen. Mit den Worten aus den Veden
oder aus der Bibel zu meditieren, macht für ihn keinen Unterschied. Die
Reisegruppe erhielt die Gelegenheit. Father Lewis über sein religiöses
Selbstverständnis zu befragen. Versteht er sich als Christ, als Hindu, als

interreligiöser Mensch? Verschmelzen bei ihm Gedanken aus verschiedenen

Religionen zu einer neuen Religion - etwa im Stil der neureligiösen
Bewegung bzw. des New Age? Aus seinen Antworten war (in der kurzen
Zeit!) nicht herauszuhören, ob für ihn selbst verschiedene Religionen
gleichwertig nebeneinander stehen, oder ob mehrere religiöse Traditionen

um einen konfessionellen Kern gruppiert sind. Das christliche Erbe
sei ihm wichtig - weniger der Lehrinhalte und des Bekenntnisses wegen
denn als Element seiner Sozialisation. Vieles, was ich von ihm genau -
vielleicht zu genau - erfahren wollte, ist durch seine Ausführungen in der
Schwebe geblieben. Fragen der interkulturellen Verständigung wurden in
mir wachgerufen: Waren seine Antworten für mich deshalb unbefriedigend,

weil ich nach Art des westlichen Denkens eine Entweder-Oder-
Entscheidung im Sinne einer eindeutigen religiösen Zugehörigkeit erwartet

hatte? Ich nahm mir vor, die Frage im weiteren Verlauf unserer Reise
mit verschiedenen Gesprächspartnern zu vertiefen (dazu mehr unter 2.2).

Der christliche Ashram bildet mit seiner interkonfessionellen und

interreligiösen Offenheit ein Gegengewicht zur Amtskirche. Da die religiöse

Zugehörigkeit im Ashram keine Rolle spielt, liegt die Vermutung nahe,
dass er den Bedürfnissen von <Non-Baptised Believers in Christ>

entgegenkommt. Ist die institutionsneutrale Atmosphäre eines Ashram für
anonyme Christen ein spirituelles Zentrum, ist sie ein <Heiligtum>, in dem

13
Ist es ein Zufall, dass die <Tribal Religions) und die Volksreligionen der

Dalits in der Symbolik des Ashrams nirgends vertreten sind?



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 111

sie ihrem Glauben konfliktfrei Ausdruck geben können? So wie es

aussieht, werden Ashrams von dieser Personengruppe in der Regel gar nicht
aufgesucht. Diesbezüglich sind auch Hoefers Befragungen aufschlussreich:

Ashram-Besuche werden in seiner Studie bis auf eine Ausnahme
(41) überhaupt nicht erwähnt. <Non-Baptised Believers in Christ> ziehen
es offenbar vor, in gebührender Entfernung ihres Wohnortes an christlichen

Massenveranstaltungen, in denen ihre Anonymität gewahrt bleibt,
teilzunehmen. Dort suchen und finden sie Stärkung ihres christlichen
Glaubens, Reinigung vom Kontakt mit den nicht-christlichen Sitten und
Bräuchen, denen sie im Alltag nicht ausweichen können, Läuterung und
Vergewisserung der christlichen Lebensweise (42f.; 56f.).

2.2 Unterscheidung der Religionen, aber Offenheit für Andersgläubige

Mehr aus Zufall denn absichtlich haben wir auf unserer Reise einerseits

nur katholische Ashrams, andererseits nur protestantische theologische

Ausbildungsstätten besucht. Der Kontrast zwischen beiden Welten
wäre uns vermutlich weniger stark aufgefallen, wenn wir uns auch in
protestantischen Ashrams und katholischen Priesterseminaren aufgehalten
hätten. Die Colleges und Seminaries, die wir in Bangalore, Mangalore,
Trivandrum, Madurai und Madras besucht haben, sind elementare
Bestandteile von verfassten Kirchen. Sie stehen in viel engerer Verbindung
zu den Kirchen (Denominations) als etwa die theologischen Fakultäten in
Europa.14 Ihrem Selbstverständnis nach sind sie Stätten der theologischen
Weiterbildung für kirchliche Mitarbeiterinnen. Wer sich beispielsweise
um einen Studienplatz im Kerala United Theological Seminary (KUTS)
in Trivandrum bewirbt, muss mindestens ein vierjähriges Gemeindepraktikum

vorweisen können. Während der ganzen Ausbildungszeit predigen
die Studierenden sonntags in einer Gemeinde, und nach beendetem
Studium kehren sie in die Gemeinde zurück. - Dementsprechend ist die
theologische Ausbildung an den Erfordernissen des Gemeindeaufbaus
ausgerichtet: Verkündigung, Seelsorge, Diakonie - und Lehre als ein
integraler Bestandteil dieser drei Grundpfeiler des Studiums.

Zu den Ashrams stehen die theologischen Ausbildungsstätten in
unterschiedlich enger Verbindung. Auf der einen Seite wird den Studierenden

während ihrer Ausbildungszeit die Gelegenheit gegeben, in Ashrams
zu gehen, um dort ihr Gebetsleben zu vertiefen und zu <indisieren>. Auf

14
Vgl. den Beitrag von St. Barth, in: Lienemann-Perrin/Weber.



112 Christine Lienemann-Perrin,

der andern Seite macht zumindest ein Teil des Lehrkörpers an den Colleges

kein Hehl daraus, dass er der Welt der Ashrams distanziert bis kritisch
gegenübersteht. So bemerkte beispielsweise O.V. Jathanna, Systematiker
am United Theological College in Bangalore, Ashrams würden im Leben
der indischen Kirchen keine grosse Rolle spielen. Der Laientheologe
M.M.Thomas, ein Kenner der reformhinduistisch geprägten christlichen
Theologiegeschichte Indiens, meinte in einem Gespräch mit uns, im
Unterschied zu Gandhis Zeit seien die Ashrams heute nicht mehr Zentren
des gesellschaftlichen Wandels; sie hätten sich aus der öffentlichen
Verantwortung in die Innerlichkeit zurückgezogen und seien nicht (mehr) in
der Lage, angesichts der Herausforderungen von Moderne und Industrialisierung

einen Beitrag zum gesellschaftlichen Aufbau zu leisten. - Aber
wie sehen lehrende Theologen das Verhältnis des Christentums zu den
anderen Religionen Indiens, und mit welchen Ansätzen versuchen sie den

ekklesiologischen Problemen zu begegnen?
In Trivandrum (Kerala) haben uns die Fakultätsmitglieder am KUTS

zunächst eine wichtige Voraussetzung ihres Ansatzes erklärt, indem sie

das multireligiöse Klima in Kerala beschrieben: «Die Religionen leben
hier (noch!) in Harmonie miteinander. Die <essentials>, d.h. die zentralen
Anliegen oder das Bekenntnis einer Religion werden von den Angehörigen

aller Religionen als notwendige Mitte respektiert. Dass auch das

Christentum eine solche Mitte hat, daran nehmen die Andersgläubigen keinen
Anstoss. Die Hindus in unserer Nachbarschaft haben kein Problem damit,
dass Christen sich zu Christus als dem einzigen Herrn und Erlöser bekennen.»15

Von aussen betrachtet, vor allem aus der Sicht der Hindus in
Kerala, erhält das Christentum sein unverwechselbares Gesicht durch den
Glauben an die Einzigkeit Jesu Christi. Das KUTS legt nicht zuletzt
deshalb Wert auf den Christozentrismus, weil Hindus und Muslime die
Christen an diesem Unterscheidungsmerkmal erkennen können. «Wenn
Hindus oder Muslime uns fragen, was unser Glaube sei, erwarten sie von
uns eine Auskunft über die christlichen <essentials>. Wir müssen für die

Andersgläubigen in unserer multireligiösen Gesellschaft identifizierbar
sein.» Damit ist ein entscheidendes Stichwort gefallen, dem wir in den

theologischen Ausbildungsstätten häufiger begegnet sind. Identifizierbar-
keit, distinctiveness, ist die zentrale ekklesiologische Kategorie derer, welche

die Unterscheidung der Religionen gerade im multireligiösen Kontext

15
Diese Bemerkungen stehen im Kontrast zur These vom «inklusivistischen»

Verhalten des Hinduismus, der sich von religiöser Toleranz unterscheide (vgl.
Hacker, bzw. oben, S. 103). Ist das multireligiöse Klima in Kerala ein Sonderfall,
oder hat sich der Hinduismus in den letzten 40 Jahren verändert?



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 113

für unverzichtbar halten. Damit sie aber nicht in Selbstisolation und
Exklusivismus führt, wird die distinctiveness mit Relationalität verbunden.
«Relating to each other» hat es ein Fakultätsmitglied im KUTS genannt.
«In einer multireligiösen Gesellschaft geht es nicht ohne Offenheit für die
Andersgläubigen und ihre Religionen. Mit Andersgläubigen in Beziehung

leben, ohne dabei den eigenen Glauben zu verlieren: das versuchen
wir den Studierenden beizubringen.»16

Die nächste und vorletzte Station unserer Reise war Madurai in
Tamilnadu. Hier begegneten wir dem promovierten Indologen und
Professor für interreligiösen Dialog am Tamilnadu Theological Seminary,
Israel Selvanayagam. Seinen theologischen Werdegang beschrieb er uns
als einen langen Lernprozess, der beim christlichen Fundamentiismus
begonnen hatte. Ich versuche, die ekklesiologisch relevanten Ergebnisse
eines zweieinhalbstündigen Gesprächs mit Selvanayagam zusammenzufassen.17

Ecclesia explicita: Selvanayagams Ausführungen stimmten weitgehend

mit dem ekklesiologischen Ansatz der distinctiveness, von der wir
im KUTS gehört hatten, überein. Im Verlauf des Gesprächs wollten wir
von ihm wissen, was aus seiner Sicht zu den Ashrams und zum kirchenlosen

Christentum zu sagen ist. Die Erläuterungen zum religionstheologischen

Ansatz der Ashrambewegung fielen kritisch aus. Wegen mangelnder

Eindeutigkeit und Transparenz stosse dieser Ansatz sowohl in christlichen

Gemeinden als auch bei Andersgläubigen auf Misstrauen. Seiner
Beobachtung nach vermuten viele Christen, dass in Ashrams der christliche

Glaube in einen hinduistischen Universalismus verwandelt wird. Bei
Hindus würde die Ashrambewegung einem doppelten Missverständnis
Vorschub leisten: entweder witterten sie darin einen verkappten Prosely-
tismus, oder sie hätten den Eindruck, die christliche Religion könne vom
Hinduismus widerspruchsfrei absorbiert werden. In meinen Worten
gesagt: Wo die Überwindung der Religionsgrenzen das Ziel ist, kommt keine

Begegnung zwischen den Religionen zustande. - Auch dem kirchenlosen

Christentum gegenüber machte Selvanayagam kritische Äusserungen.
«In Madras gibt es Menschen, die sich heimlich taufen lassen, aber ihren
Glauben vor anderen verbergen». Gerade angesichts des indischen Kon-

16
Dieser Ansatz ist auch bei dem langjährigen Mitarbeiter des Ökumenischen

Rates der Kirchen, Wesley Ariarajah, zu finden, dessen Erfahrungen mit dem
interreligiösen Dialog in die Skizze einer <Theology of Relationship) mündet; vgl.
Ariarajah.

17

Vgl. den Beitrag von R. von Sinner «Orte des interreligiösen Dialogs», in:
Lienemann-Perrin/Weber; ferner Selvanayagam.



1 14 Christine Lienemann-Perrin,

textes ist für ihn das anonyme Christentum keine überzeugende ekklesio-
logische Option, weil nicht zuletzt auch die soziale Gestalt und die

Ordnung einer Kirche ein Ausdruck der Kirche Jesu Christi sind. Was er
darunter versteht, verdeutlichte Selvanayagam mit dem Begriff des witnessing:
Auf die genaue Wortwahl kommt es in diesem Zusammenhang an. Das
<witnessing> des Glaubens ist mehr als vorsichtig-zurückhaltende
Selbstmitteilung des Glaubens, aber geht nicht soweit wie <missionieren>. Für
indische Ohren schwingt im Ausdruck <Mission> seit der Erfahrung mit
christlichen Missionsmethoden nach wie vor ein aggressiver Unterton mit.
Damit das Zeugnis des christlichen Glaubens ohne Zwangscharakter
bleibt, wird die Rede von <mission> und auch <confession> weitgehend
vermieden. Das hindert Selvanayagam aber nicht daran, sehr dezidiert zu
benennen, was die christliche Verkündigung der multireligiösen Gesellschaft

Indiens zu vermitteln hat, wozu sie öffentlich stehen und was sie

auch im Konfliktfall vertreten soll. Zur christlichen Zeugenschaft gehört
beispielsweise die Spiritualität des Flandelns. Denken, Reden und Handeln

miteinander in Einklang zu bringen, sei eine wichtige Aufgabe der
indischen Christenheit. Ein anderer Aspekt des witnessing seien die
verschiedenen Konkretisierungen dessen, was das Eins-Sein in Christus
bedeutet. Es äussert sich nicht zuletzt darin, wie Männer und Frauen
zusammen Gottesdienst feiern (corporate worship).

Religionswechsel als Option für alle Seiten: Nach Selvanayagam ist

die Möglichkeit der Konversion ein unverzichtbarer Bestandteil der
interreligiösen Begegnung. Der auf Bekehrung beruhende Religionswechsel
darf freilich nicht als Einbahnstrasse verstanden werden. Wer ihn nur zur
eigenen Religion hin akzeptiert, missachtet das Gegenseitigkeitsprinzip,
ohne das der interreligiöse Dialog nicht auskommt. - Wie aber geht

Selvanayagam als christlicher Theologe damit um, dass auch andere Religionen

der Sache nach die Umkehr zum wahren Glauben (in ihrem religiösen

Horizont) kennen? Muss er nicht, wenn er dem christlichen Bekenntnis

treu bleiben will, den wahren Glauben anders einstufen als jedes
fremdreligiöse Bekehrungsverständnis? Darauf angesprochen, antwortete
Selvanayagam in Übereinstimmung mit einem Grundkonsens der
indischen Gesellschaft: «Religionen versuchen auf unterschiedlichen Wegen,
sich Gott zu nähern. Durch dieses gemeinsame Ziel sind die Religionen
miteinander verbunden.» Im Vertrauen auf die allen Religionen gemeinsame

Gottsuche und im Glauben an den Gott aller Menschen hat er keine
Bedenken, auch in den nichtchristlichen Religionen von der Möglichkeit
einer Umkehr zum Glauben auszugehen.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus

3. Ergebnis

Ausgegangen sind wir von den <Non-Baptised Believers in Christ>, die
zwischen den verfassten Kirchen und anderen Religionen in der Anonymität

leben. Wir wollten wissen, welche ekklesiologischen Fragen durch
das Christentum ausserhalb der Kirchen aufgeworfen werden und wie
sich indische Kirchen damit auseinandersetzen. Zwei ekklesiologische
Lösungsmodelle haben wir näher beleuchtet. Bezeichnenderweise sind
sie mit verschiedenen Typen von Institution verknüpft: dem
(katholischen) Ashram und der (protestantischen) theologischen
Ausbildungsstätte. Ohne vorschnell zu verallgemeinern, kann man davon ausgehen,

dass sich in den berücksichtigten Beispielen gewisse repräsentative
Merkmale der Ashrambewegung bzw. der Pfarrerausbildung widerspiegeln."

(1) Die Atmosphäre des Jyoti Sahi Ashram und des Anjali Ashram
gibt der Erfahrung Raum, dass die institutionellen Hindernisse zwischen
formaler Kirchenzugehörigkeit, anonymem Christentum und anderen
Religionszugehörigkeiten überwindbar sind. Die von Christen gegründeten

und geleiteten Ashrams wollen Stätten der interkonfessionellen und
interreligiösen Begegnung sein. Von <Non-Baptised Believers in Christ>
werden sie trotzdem kaum besucht, und auch nur selten kommen
Andersgläubige hierher." Bis auf weiteres sieht es so aus, als seien die Ashrams

vorzugsweise ein Treffpunkt von kirchlich sozialisierten Inderinnen
und interreligiös interessierten Indienreisenden aus dem Ausland.
Ashrams werden regelmässig von Ordensleuten aus allen Bevölkerungsschichten

- einschliesslich der Dalits - aufgesucht. Von Ausnahmen
abgesehen sind Christen in den Ashrams freilich meistens unter sich. Die
interreligiöse Begegnung findet vorzugsweise im Selbstgespräch der Christen
statt; sie führen einen inneren Dialog mit verschiedenen religiösen
Traditionen Indiens, wenn sie beispielsweise die Bhagavad-Gita rezitieren, den

Sanskrit-Gesängen lauschen, sich im Rahmen einer <Messe> der hinduisti-
schen Pooja aussetzen. Was aber die Begegnung zwischen glaubensver-

18
Dass es innerhalb der Ashrambewegung eine - auch konfessionell geprägte

- Vielfalt gibt, die sich nicht zuletzt auch auf die ekklesiologischen Ansätze
auswirkt, soll nicht verschwiegen werden; vgl. etwa die sozialdiakonischen Komponenten

des protestantisch geprägten Christa Prema Seva Ashram in Pune oder
des Shantimalai Ashram in Tiruvannamalai.

19
Das bestätigte Father Lewis im Blick auf den Anjali Ashram. Ob andere

christliche Ashrams wesentlich mehr Besuche von Hindus, Muslimen oder Sikhs
haben, ist mir nicht bekannt.



116 Ch ristin e Lienemann-Perr in,

schiedenen Menschen betrifft, hat der christliche Ashram nach dem
Verständnis von Father Lewis sein Ziel noch nicht erreicht. Der Aufenthalt
im Anjali-Ashram dient weder der Begegnung im Gespräch noch der
dialogischen Auseinandersetzung - im Gegenteil: Gespräche sollen nach

Möglichkeit vermieden werden. Auch die Begegnung mit den Armen
gehört nicht zu den wesentlichen Kennzeichen dieses Ashram. Arme
kommen selten vorbei. Hier wird das Armutsideal gelebt, und die geistliche

Zurüstung von Menschen zum Dienst unter den Armen findet hier
statt. Vom Ashram kehren kirchliche Mitarbeiterinnen dorthin zurück,
wo die Armen leben, um ihren Dienst der Barmherzigkeit zu tun.

Unter indischen Theologen und herausragenden Laien gibt es bereits
eine lange Tradition darin, das ekklesiologische Schlüsselproblem auf die
Alternative <Institution oder Bewegung> zuzuspitzen. Seitdem in der

Laiengruppe <Rethinking Christianity in India> mit P. Chenchiah als führender

Persönlichkeit die authentische Gestalt der indischen Kirche in der
Ashrambewegung gesehen worden ist, hat diese Vision für etliche indische

Theologen und Laien bis heute nichts an Anziehungskraft verloren.20

Heute stellt die christliche Ashrambewegung eine spirituelle Ergänzung
des kirchlichen Lebens in Indien dar. Eine Alternative zu den verfassten
Kirchen ist daraus nicht hervorgegangen. Kirche als Institution ist nach
wie vor unverzichtbar; denn die Ashrams könnten weder die Aufgaben
der Ortsgemeinden und kirchlichen Ausbildungszentren, noch die vielen
anderen Formen christlicher Lebensäusserungen ersetzen. Dass die
Kirchen institutionsförmig organisiert sind, zeichnet sie gegenüber dem
Hinduismus aus. Wie uns Selvanayagam berichtet hat, kommen in Madurai
sozialdiakonische Projekte in interreligiöser Trägerschaft regelmässig nur
dank der Initiative christlicher Kirchen zustande, weil - so argumentieren
zumindest die mitwirkenden Hindus - vor allem sie über die dazu

notwendigen organisatorischen Voraussetzungen verfügen.
(2) Es wäre unzutreffend, den ekklesiologischen Ansatz der theologischen

Bildungszentren mit Kirchenzentriertheit zu umschreiben. Nicht
<Kirche als Institution> - im Gegensatz zur <Kirche als Bewegung> - ist ihr
Leitbild, sondern eine christozentrische Gestalt der ecclesia explicita. Der
Gegensatz dazu besteht in einer ecclesia incognita, einer christlichen
Existenz also, die sich entweder der Eindeutigkeit oder der Öffentlichkeit

20
Rethinking Christianity in India, darin bes. der Beitrag über die Ashrams

von S. Jesudasen, der 1921 in Südindien einen christlichen Ashram gegründet
hat; vgl. auch Jyoti Sahi: «The ashram gives us a truly Indian model for a basic
ecclesial community, of which the Guru is the Lord, and the community is

bound together in common discipleship.» (Sahi, 22).



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 117

entzieht. Mangelnde Eindeutigkeit wird als das Hauptproblem der
Ashramtheologie gesehen, mangelnde Sichtbarkeit und Entschiedenheit
als dasjenige der anonymen Christen. Die Befürworter dieses ekklesiolo-
gischen Ansatzes beeindrucken durch die Klarheit ihrer Sprache. Was
aber bedeutet ihr Standpunkt für die vielen Christusgläubigen, die das

Zwielicht der nichtidentifizierbaren Religionszugehörigkeit wählen,
vielleicht weil sie nicht anders können? Die Frage bleibt offen. Der modus
vivendi, der sich herausgebildet hat, ist weder für die verfassten Kirchen
noch für die Gläubigen, die angesichts verschiedener religiöser Ansprüche

in einem Loyalitätskonflikt stehen, eine überzeugende Lösung. Deshalb

wird vermutlich die Ekklesiologie im Grenzbereich von verfasster
Kirche und nicht-christlichen Religionen noch für geraume Zeit ein
Schlüsselproblem der Theologie im Kontext Indiens bleiben.

Literatur

W.S. Ariarajah, Hindus and Christians: A Century of Protestant Ecumeni¬
cal Thought, Amsterdam/Grand Rapids 1991

The Cambridge Encyclopedia of India, Pakistan, Bangladesh, Sri Lanka,
Nepal, Bhutan and the Maledives, ed. by Robinson, Francis,
Cambridge et al. 1989.

The Constitution of The Church of South India with Amendments up to
and Approved by the Synod of January 1972, Madras 1972

J.W. Gladstone, Christian Missionaries and Caste in Kerala, in:
Prabhakar, M.E. (Ed.), Towards a Dalit Theology, New Delhi 1989,

104-112.

H. Gräfe, Evangelische Kirche in Indien. Auskunft und Einblicke, Erlan¬

gen 1981.

Ders., Kommentar zum Bilderzyklus <Der Kreuzweg des Yogi Jesus> von
Jyoti Sahi, Evangelisches Missionswerk in Südwestdeutschland
(Hg.), Stuttgart 1992.

P. Hacker, Religion, Toleranz und Intoleranz im Hinduismus, in: Saecu-
lum 8/1957,167-179.

H.E. Hoefer, Churchless Christianity. A Report of Research among
Non-Baptised Believers in Christ in Rural and Urban Tamilnadu
India, with Practical and Theological Reflections, Madras 1991.

O.V. Jathanna, Das Verhältnis von Christentum und Hinduismus im
heutigen indisch-christlichen theologischen Denken: Ein Beispiel:
Raimon Panikkar, ThZ 52 (1996) 129-149.



118 Christine Lienemann-Perrin,

Ders., Christen in Indien. Aspekte einer indischen Ekklesiologie, in: Zei¬

chen der Zeit 4/95,147-152.
S.F. Jesudasen, Ashrams, in: Rethinking Christianity in India, Madras

1939,197-206.
Ch. Lienemann-Perrin I B. Weber (Hg.), Theologie unterwegs. Eindrük-

ke und Bilder einer Studienreise nach Südindien, Basel 1996.

A. Michaels, Ritual und Gesellschaft in Indien. Ein Essay, Frankfurt/M.
1986.

Fr. P. Puthanangady, SDB (Ed.), Church in India: Institution or Move¬
ment. A Tribute to the Memory of Fr. D.S. Amalorpavadass, Bangalore

1991.

Rethinking Christianity in India, ed. by D.M. Devasahayam / A.N. Suda-

risanam, Madras 1939 (' 1938).

J. Sahi,, Stepping Stones. Reflections on the Theology of Indian Christian
Culture, Bangalore 1986.

H. Schöpfer, Neue christliche Kunst in Indien. Mythen und Meditationen
zu Bildern von Jyoti Sahi, Missio Aachen 1994.

I. Selvanagayam, Inter-Faith Dialogue: A Clarification of Perspectives and

Issues, in: Current Dialogue 23, Dec. 1992, 20-25.

A.J. van der Bent, (Hg.), Handbook. Member Churches - World Coun¬
cil of Churches (Fully revised edition), Genf 1985.

G. van Leeuwen, OFM (Ed.), Searching for an Indian Ecclesiology, Ban¬

galore 1984.

J.C.B. Webster, The Dalit Christians. A History, New Delhi 1994.

M. Zachariah, (Hg.), The Church: A People's Movement, Indien 1975.

Christine Lienemann-Perrin, Basel


	Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus : Anmerkungen zu einer indischen Ekklesiologie im Anschluss an eine Studienreise

