Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 2

Artikel: Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus : Anmerkungen zu einer
indischen Ekklesiologie im Anschluss an eine Studienreise

Autor: Lienemann-Perrin, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98 Christine Lienemann-Perrin,

Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus

Anmerkungen zu einer indischen Ekklesiologie im
Anschluss an eine Studienreise'

In Indien ist der Hinduismus bis heute zugleich eine religidse, eine ge-
sellschaftliche und eine kulturelle Realitdt. Als Religion prigt er die
Mehrheit der Bevolkerung, im Kastenwesen ist er — auch unabhingig von
der Religionszugehorigkeit — in allen Gesellschaftsschichten gegenwdrtig.
Seine kulturelle Dimension zeigt sich unter anderem in der Art und Wei-
se, wie die religiose Vielfalt bewiltigt wird. Trotz auflebender religioser
Konflikte kann die Uberzeugung, dass die Unterschiede der Religion
letztlich unwichtig seien, als gesamtgesellschaftlicher Grundkonsens gel-
ten. Darin erweist sich die starke Integrationsfihigkeit des Hinduismus.
Als tibergreifende kulturelle Kraft gelingt es ihm, die religiosen Heteroge-
nititen in der indischen Gesellschaft auszugleichen.” Zurecht iibt die indi-
sche Form des Religionsfriedens auf europédische BeobachterInnen eine
Faszination aus; denn als «christlicher» Kontinent hat Europa wihrend
langer Zeit vor allem in den Kategorien von Eroberung, Christianisierung
und Religionswechsel liber andere Religionen gedacht. Im Horizont des
Hinduismus konnen die Unterschiede der Religionen als verschiedene
Manifestationen des Gottlichen aufgefasst werden — was etwas anderes ist
als religiose Toleranz und Anerkennung von Alteritidt. Christentum und
Hinduismus — aber nicht nur sie! — haben auf unterschiedliche Weise Mii-
he damit, die Andersheit der anderen Religionen anzuerkennen und gel-
ten zu lassen: Expansion und Inklusion sind zwei Versuche, die Alteritét
fremder Religionen zu iiberwinden.

Das inklusivistische Kraftfeld innerhalb der indischen Gesellschaft
stellt die indische Christenheit, eine Minderheit von 243 Prozent, vor
schwierige Fragen. Wie weit soll sie sich dem kulturellen Grundkonsens
anpassen, und was steht dabei auf dem Spiel? Gibt sie das Bekenntnis des
christlichen Glaubens preis, wenn auch sie die Religionen als Manifesta-
tionen des Gottlichen anerkennt? Verweigert sie den Inkulturationspro-

' Uberarbeitete Fassung eines Beitrags, der 1996 unter dem Titel «Ekklesio-
logie im Grenzbereich von verfasster Kirche und Hinduismus» erscheint, in:
Lienemann-Perrin/Weber.

*Neben den Hindus (83% der Gesamtbevolkerung) leben in Indien Muslime
(11,35%); Sikhs, Buddhisten und Jains (zusammen 3,18%) sowie Christen
(2,43%); vgl. Cambridge Encyclopedia, 45.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 99

zess der Kirche, wenn sie am Bekenntnis und an einer Kirchenordnung
mit klaren Kriterien fiir die Kirchenzugehorigkeit festhélt? Fragen dieser
Art deuten auf ein Dilemma hin, mit dem sowohl die einzelnen Christen
und Christinnen als auch die Kirchen qua Organisationen konfrontiert
sind.

Eine Indienreise von dreieinhalb Wochen nehme ich zum Anlass, um
einige Gespridche und Beobachtungen festzuhalten, die fiir eine Ekklesio-
logie im Grenzbereich von verfasster Kirche und Hinduismus® auf-
schlussreich sind. Schon wihrend der Reise und danach versuchte ich in
Erfahrung zu bringen, wie die indische Christenheit mit den vielschichti-
gen Anzeichen eines Christusglaubens in diesem Grenzbereich umgeht.

Madurai, das religiose Zentrum des siidindischen Hinduismus, war eine Stati-
on unserer Reise. Aus ganz Suidindien und dariiber hinaus stromen jede Woche
Hunderte von Gldubigen nach Madurai und besuchen den beriihmten Minakshi-
Tempel. Minakshi ist eine der wichtigsten Verkorperungen der Muttergottheit im
Hinduismus, die Frau des Hauptgottes Shiva. Dass viele Pilger wiahrend ihres
Aufenthaltes in Madurai auch die Gelegenheit eines Kirchenbesuchs wahrneh-
men, hat die Reisegruppe zufillig beobachten kénnen. In der Néihe des Tempels
befindet sich eine grosse romisch-katholische Kirche, die Maria geweiht ist. An
jenem Samstag abend, als die Reisegruppe dort vorbeikam, war sie so tiberfiillt,
dass die Menschen auch in den Gingen der Kirche, auf der Treppe und selbst
noch auf der Strasse Platz nahmen, um am Gottesdienst teilzunehmen. Siebzig
Prozent der Menschen, die jeden Samstag diesen Gottesdienst besuchen, sind
nach Schitzung des zustidndigen Priesters keine Christen. Hindus und Muslime
kommen an diesen Ort, wenn im Innern der Kirche einer lebensgrossen Maria-
statue in einem feierlichen Ritus ein neuer Sari umgelegt wird. Von der Stiftung
eines Sari fiir Maria und vom Besuch der Messe soll eine starke Segenskraft
ausgehen.

Viele Hindus, die sich in christlichen Kirchen unter den Segen Jesu
oder der Muttergottes stellen, tun dies ohne den geringsten Gedanken an
einen Treuebruch gegeniiber der Gottheit, die sie im Hindutempel vereh-
ren. Aus der Sicht ihres Glaubens ist es durchaus mdoglich, Maria oder
Christus als Herabkunft (avatara) des Gottlichen in ihren Glauben zu
integrieren, ohne dabei den Boden des Hinduismus zu verlassen. Dem
Grenzbereich zwischen verfasster Kirche und Hinduismus sind freilich
auch InderInnen zuzurechnen, die das Nebeneinander der beiden Reli-
gionen als Konflikt erleben. Sie unterscheiden sich von Ersteren dadurch,
dass sie sich in ihrem Innersten als Christen betrachten, aber ihren Glau-
ben nach aussen verbergen, beispielsweise indem sie dusserlich das Leben

’ Andere in Indien vertretene Religionen bleiben unberiicksichtigt.



100 Christine Lienemann-Perrin,

eines Hindu fiihren. Ihnen gelingt es nicht, den christlichen und hinduisti-
schen Glauben miteinander in Einklang zu bringen. Sie leben mit sich
selbst in einem Widerspruch, den sie mitunter bis an ihr Lebensende in
sich tragen.

Zu einer bewussten Begegnung mit solchen <anonymen»> Christen ist es
wiithrend unserer Reise nicht gekommen. Uber sie habe ich erst nach der
Reise in Gestalt einer empirischen Studie Néheres erfahren, welche der
aus den USA stammende Theologe Herbert E. Hoefer 1991 unter dem
Titel Churchless Christianity vorgelegt hat.* Von 1975 bis 1983 hat Hoefer
am Gurukul Lutheran Theological College in Madras als Dozent gewirkt
und im Auftrag des Forschungsinstituts am College eine empirische Stu-
die iiber die <Non-Baptised Believers in Christ> in Madras und den landli-
chen Gegenden von Tamilnadu durchgefiihrt. Sein Interesse galt vor al-
lem jenen Menschen im Grenzbereich von Kirche und Hinduismus, die
zu Jesus als <threm einzigen Herrn und Erloser> beten, ohne den Schritt
zur Taufe und formalen Zugehorigkeit in einer verfassten Kirche zu voll-
ziehen (1;9).

Im Folgenden gehe ich der Frage nach, welche ekklesiologische Rele-
vanz die von Hoefer beschriebenen <Non-Baptised Believers in Christ> fiir
die Verkiindigung und die Sozialgestalt indischer Kirchen haben. Als
Erstes werden Fallbeispiele und Ergebnisse aus der Studie referiert (1.).
Danach versuche ich, einige Eindriicke unserer Reise unter die Leitfrage
zu stellen, wie die ekklesiologische Herausforderung von verschiedenen
Gesprichspartnern wahrgenommen wird und wie sie damit umgehen (2.).
Abschliessend fasse ich das Ergebnis in zwei Punkten zusammen (3.).

1 «...Und ich habe noch andere Schafe, die nicht aus diesem Stalle
sind» (Joh 10,16)

Eine Studie iiber die <ungetauften Christusglaubigen> in Tamilnadu

— Unweit von Tirunelveli an der siidlichen Spitze des indischen Subkontinents
lebt in einem Hindudorf ein junger Mann, der seinen Lebensunterhalt als
Trommler bei den Hindufesten verdient. «Ausserlich bin ich ein Hindu», sagt er,
«aber in meinem Innern bin ich Christ.»

—In einem anderen Ort in der Néhe ist allen Leuten bekannt, dass eine christ-
liche Familie im Dorf lebt, die sich hiitet, in der Offentlichkeit sichtbare Zeichen
ihres Glaubens zu geben. Die Familie ist vom Hindutempel abhéngig, weil sie ein
Haus, das ihm gehort, bewohnt. «Wir sind in der fiinften Generation christlich»,

* Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Buch.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 101

sagt der bald neunzigjihrige Grossvater. «Nachdem im frithen 19. Jahrhundert
einer unserer Vorfahren nach seiner Taufe zum Mairtyrer geworden ist, hat sich
in unserer Familie niemals mehr jemand taufen lassen.»

—In einem anderen Gebiet von Tamilnadu gibt es in einem Ort namens Siva-
kasi rund zweithundert Frauen aus hoheren Kasten, die ithren christlichen Glau-
ben mit den rituellen Pflichten einer Hindufamilie in Einklang zu bringen versu-
chen. Jede von ihnen muss selbst herausfinden, wie sie den Loyalititskonflikt
zwischen ehelichem Gehorsam, Pflichten bei religiosen Familienfesten und den
Forderungen des Glaubens 16st. In Frauengebetskreisen treffen sie sich regelmis-
sig, um miteinander das Leid ehelicher und familidrer Spannungen zu teilen und
einander im Glauben zu stédrken.

— Uberall in Tamilnadu trifft man auf christliche Frauen, die sich gerne taufen
lassen und einer Kirche anschliessen wiirden. Doch die Sorge um bestmégliche
Heiratschancen fiir die heranwachsenden Kinder stehen diesem Schritt im Wege.
Unverheirateten Tochtern wird dringend von der Taufe abgeraten. Ein Vater
mehrerer Tochter, der selbst getauft ist, meint dazu: «Frauen haben in religiosen
Angelegenheiten nicht dieselbe Freiheit wie Ménner. Sie werden sich ihren
Hindu-Minnern unterordnen miissen.»

— Ein zum Christentum bergetretener hochkastiger Plantagenbesitzer hat fiir
sich und seine Angehorigen ein eigenes stattliches Gebetshaus errichtet — direkt
neben dem drmlichen Versammlungsgebdude der christlichen Gemeinde, die zur
Kirche von Siidindien (Church of South India) gehort. Die vornehmen Leute
wollen sich der Ortsgemeinde, die liberwiegend aus Plantagenarbeitern besteht,
nicht anschliessen. Allen ist diese Losung recht: Die niedrigkastige Gemeinde
mochte nicht vom Grossgrundbesitzer dominiert werden, und die vornehmen
Frauen konnen im eigenen Gebetshaus unter sich bleiben und die Kastenvor-
schriften einhalten.

— Ein Geschéftsmann ist Christ geworden, mochte sich aber nicht taufen las-
sen, weil sich seiner Uberzeugung nach die Erfordernisse des Geschiftslebens
und der einfache Lebensstil, der zum Getauftsein und zur Mitgliedschaft in einer
Kirche gehort, wechselseitig ausschliessen. Er unterstiitzt die Gemeinde finan-
ziell, und vor einer Geschiftsreise bittet er regelméssig den Pfarrer, fiir ihn zu
beten.

— Ein junger Christ mochte mit offentlichen Geldern, auf die er als Kastenlo-
ser (scheduled castes) ein Anrecht hat, Rechtswissenschaft studieren und an-
schliessend als Jurist tdtig werden. Er verheimlicht seinen Glauben, bis er das
Berufsziel erreicht hat. Gottesdienste besucht er nie; stattdessen verrichtet er
sonntags seine Gebete zuhause. Uber einen Besuch des Pfarrers freut er sich —
wenn es unauffillig geschieht.

Das sind einige der zahlreichen Lebensgeschichten, die in Hoefers
Studie geschildert werden (1-64). In mehreren Landgemeinden iiber ganz
Tamilnadu verstreut hat er Informationen tiber 250 <kirchenlose Christen>
gesammelt, 84 davon hat er, gemeinsam mit den Ortspfarrern, besucht und
befragt. Die einen reagierten erfreut iiber seinen Besuch, weil sie dabei
etwas von informeller Kirchenzugehorigkeit spiiren konnten; andere rea-



102 Christine Lienemann-Perrin,

gierten verdrgert aus Angst, ihr religioses Geheimnis konnte geliiftet wer-
den. Statistischen Erhebungen zufolge leben allein in Madras schiatzungs-
weise 200 000 kirchenlose Christen — wieviele auf dem Land leben, ist
schwer zu sagen.

Wo steht, ekklesiologisch gesprochen, dieses kirchenlose Christen-
tum? Mit einfachen Worten hat einer der interviewten Christen das Pro-
blem auf den Punkt gebracht: «Ich gehore zu den anderen Schafen ausser-
halb des Stalles» (41). Es ist eine Anspielung auf die Worte Jesu iliber den
guten Hirten (Joh 10, 1-30). In Vers 15f. heisst es: <Ich bin der gute Hirte
und kenne die Meinen und die Meinen kennen mich... Und ich habe
(noch) andere Schafe, die nicht aus diesem Stalle sind; auch sie muss ich
fithren, und sie werden auf meine Stimme horen, und es wird eine Herde,
ein Hirt werden.> ChristInnen an der Schnittstelle von christlicher Kirche
und nichtchristlicher Religion zidhlen sich selbst in der einen Hinsicht
dazu: Sie beten zu Jesus, sprechen von ihm als ihrem einzigen Herrn und
Erloser. In anderer Hinsicht gehdren sie nicht dazu: Sie bleiben ausser-
halb der Kirchengemeinschaft. Das Leben im spannungsreichen und fiir
sie belastenden Zwischenzustand steht aber unter der Zusage Jesu: «Auch
sie muss ich fithren», — und unter seiner Verheissung: «Es wird eine Herde,
ein Hirt werden». Aus der Sicht der Befragten wird die Grenzlinie zwi-
schen dem Drinnen und Draussen durch die Taufe und den damit ver-
bundenen Eintritt in eine Kirche gezogen. Der definitive Charakter dieses
Schrittes wird von ihnen selbst und ihren hinduistischen Angehdrigen
gleichermassen als ein Ereignis wahrgenommen, das die zwischen-
menschlichen Beziehungen entscheidend beriihrt. Keine Ehe, kein Eltern-
Kind-Verhiltnis, kein Clan werden nach der Taufe eines Angehdrigen
noch so sein wie vorher. Deshalb schrecken viele vor diesem Schritt mit
all seinen familiaren und beruflichen Konsequenzen zuriick. Wer dage-
gen die Taufe aufschiebt oder gar fiir immer darauf verzichtet, wihlt einen
Zwischenzustand, der vieles offen lasst.

Wie verhalten sich die verfassten Kirchen gegeniiber jenen zahlreichen
Christusgldubigen, die an der Grenze zu den anderen Religionen Indiens
verharren wollen oder miissen? Und wie bestimmen die Kirchen in einer
multireligiosen Gesellschaft die Merkmale der Kirchenzugehorigkeit?
Das Beispiel der Church of South India (CSI) gibt dariiber Aufschluss.’

" Die 1947 gegriindete Church of South India ist ein Zusammenschluss von
Anglikanern, Presbyterianern, Kongregationalisten und Methodisten in Tamil-
nadu, Andhra Pradesh, Kerala und Karnataka. Ihr gehoren 1,5 Mio Mitglieder
an. Zu Beginn der achtziger Jahre umfasste sie 1228 Gemeinden (parishes) bzw.
8750 congregations. Sie stand unter der Leitung von 20 Bischofen, 1250 Pfarrern



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 103

Ihre Verfassung legt die Kriterien fiir Kirchenmitgliedschaft detailliert fest
und unterscheidet zwischen verschiedenen Stufen der formalen Kirchen-
zugehorigkeit: getaufte Mitglieder; Kinder, die noch nicht getauft sind;
Abendmahlsberechtigte (weniger als die Hilfte der Getauften!). Kirchen-
mitglieder erfiillen laut Verfassung folgende Merkmale: Sie sind rechtmiis-
sig (mit Wasser) getauft worden, halten die Regeln und Bréuche (rules and
customs) der CSI ein, gehdren keiner anderen Kirche an (keine Doppel-
mitgliedschaft); sie konnen nachweisen, dass sie nicht rechtmissig ex-
kommuniziert worden sind, und sie haben sich nicht der Apostasie schul-
dig gemacht.’ Die vollen Rechte und Pflichten der Mitgliedschaft in der
CSI sind zusétzlich noch an folgende Bedingungen gekniipft: Mitglieder
miissen nach einer mehrjdhrigen Bewihrungszeit iiber ausreichende Er-
fahrungen in der christlichen Lebensfiihrung verfiigen; sie sollen eine
hinreichende Unterweisung in der Lehre der Kirche erhalten haben, ihre
Pflichten als Christen kennen, sich offentlich zu ihrem Glauben bekennen
(make public profession of their faith) und zur o6ffentlichen Erklirung,
Christus als Glied seiner Kirche nachfolgen zu wollen, bereit sein (The
Constitution of the Church of South India, 20).

Die CSI will, wie sich daran zeigt, vermeiden, dass sich ihre Mitglieder
eine andere religiose Option — namentlich eine Hinwendung zum Hin-
duismus — offenhalten. Warum legt sie so grossen Wert auf sichtbare und
nachpriifbare Kennzeichen der Kirchenmitgliedschaft? Wie diese Frage
beantwortet wird, hdngt wesentlich von den Auffassungen iiber Christen-
tum und Hinduismus ab. Wer das Christentum als eine wesensmaéssig
intolerante Religion deutet, wird den naheliegenden Schluss ziehen, die
CSI verhalte sich dem Wesen dieser Religion gemdss intolerant und sei
deshalb auf institutionelle Abgrenzung bedacht. Ein anderes Deutungs-
muster legt sich nahe, wenn man beim Hinduismus einsetzt und dabei
nicht etwa religiose Toleranz, sondern «inklusivistisches» Verhalten als
dessen Wesensmerkmal betrachtet (vgl. z.B. den Indologen Hacker). Die-
ser Auffassung zufolge versucht der Hinduismus, jedes fremde System als
niedere Stufe in das eigene System zu integrieren. Wenn die These stimmt,
werden «kirchenlose Christen», die sich eine Hintertiir zum Hinduismus
offenhalten wollen, von diesem schliesslich ganz absorbiert. Mdglicher-
weise hatten die geistigen Viter der CSI-Verfassung diese Befiirchtung

und 1600 vollamtlichen LaienmitarbeiterInnen. Sie betrieb 30 Hochschulen, 214
Gymnasien, 1800 Volksschulen, 60 Berufsschulen und 80 Krankenhduser (Grafe,
Evangelische Kirche in Indien, 1981; 147; Van der Bent,76f.).

® Wértlich: who «are not open apostates to some non-Christian religion»; vgl.
The Constitution of the Church of South India, 19f.



104 Christine Lienemann-Perrin,

und zogen daraus den Schluss, dass im Kontext des Hinduismus auf klare
Bestimmungen der Kirchenzugehorigkeit nicht verzichtet werden kénne.’

Im Gemeindeleben sind nun freilich die «Non-Baptised Believers in
Christ» eine Realitét, die nicht einfach ignoriert werden kann. Pfarrer und
mitwirkende Laien klagen in der Studie von Hoefer iiber ihr Dilemma, an
die Kirchenverfassung gebunden zu sein und zugleich eine seelsorgerliche
und diakonische Verantwortung fiir ungetaufte Gldubige zu tragen, die
sich eigentlich selbst dazu zdhlen, aber von der Kirche als nicht dazugeho-
rend eingestuft werden. Aufgrund der kirchenrechtlichen Bestimmungen
haben kirchliche Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen also wenig Spielraum
fiir einen Dienst an den «Schafen, die nicht aus diesem Stalle sind». Was
liegt da néher, als zu fragen, ob die ekklesiologischen Grundlagen der CSI
tiberdacht werden miissten und wie die Kirchenordnung durchlissiger
gestaltet werden konnte fiir Christen, die mit den anderen Religionen aus
angebbaren Griinden &dusserlich nicht brechen? In einem neulich verof-
fentlichten Artikel beschreibt O.V. Jathanna die Konturen einer indi-
schen Kirche mit folgenden Worten (Jathanna, Indische Ekklesiologie,
1995; 151):

«In Indien brauchen wir eine neue Vorstellung von Kirche, die sich nicht pri-
mér als Institution versteht, sondern eher als eine Bewegung — eine heilende,
vergebende, liecbende, dienende und weltverdandernde Bewegung - , die nicht
nur die Getauften, sondern auch Menschen von anderen religiosen oder ideolo-
gischen Gemeinschaften gewissermassen einschliessen kann, ohne ihre Basis,
Kraft und das Kriterium in Jesus Christus, dem Haupt der neuen Schopfung, zu
verlieren.»

Ist es iiberhaupt richtig, so wird unter indischen Christen immer wie-
der gefragt, Kirche als eine «auf Abgrenzung angelegte Institution» zu
organisieren, statt ihr die Chance zu geben, eine «offene Bewegung» zu
bleiben? Dem ekklesiologischen Modell einer Kirche als Bewegung sind
wir auf der Indienreise mehrmals begegnet, und auch in indischen Beitra-
gen zur Ekklesiologie begegnet es des ofteren (Puthanangady; van
Leeuwen; Zachariah).

Die wichtigsten Hindernisse, die dem Taufbegehren und der formalen
Kirchenmitgliedschaft der <Non-Baptised Believers in Christ> im Wege
stehen, lassen sich nach Hoefers Untersuchung in drei Punkten zusam-
menfassen (47-64):

(1) Probleme der Kultur: Der indische Protestantismus — nur von ihm
ist hier die Rede — hat im Verlauf seiner 250-jdhrigen Geschichte ein kultu-

7 . . . . .
Diesen Hinweis verdanke ich Hans-Werner Gensichen.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 105

relles Gemiauer um sich herum errichtet, das ihn nach aussen sichtbar
abgrenzt. Christen werden zumindest in Tamilnadu bis heute daran er-
kannt, dass sie bei der Taufe einen <christlichen> Namen annehmen, be-
stimmte Freizeitvergniigen — das allseits beliebte Kino! — meiden, sich
unauffillig kleiden und einen einfachen Lebensstil pflegen (6; 31; 36). An
religiosen Festen der Hindugesellschaft teilzunehmen, ist unter Christen
verpont. Im christlichen Gottesdienst vieler Gemeinden wird treu am
Ritus, den die Missionare der ersten Generation aus Europa eingefiihrt
haben, festgehalten. Kurz: Weil im indischen Protestantismus die scharfe
Zisur, die ihn von der religiosen und rituellen Kultur der Hindugesell-
schaft trennt, bis heute besteht, schrecken Christusgldubige vor der gefor-
derten kulturellen Selbstverleugnung zuriick und ziehen es vor, ihren
Glauben in ihre eigene kulturelle Heimat hineinzunehmen. Das gelingt
freilich nur um den Preis, dass sie thren Glauben ins Private einschliessen,
ja selbst im engsten Familienkreis verbergen. «Wenn ich vor einem
Standbild Shivas meine Gebete verrichte, bete ich in Wirklichkeit zu Je-
sus», haben die Interviewten in Hoefers Studie des ofteren gesagt.

(2) Probleme des Kastenwesens: Uber die vergeblichen Versuche der
Missionsgsellschaften in Indien, auf eine Abschaffung des Kastenwesens
hinzuwirken oder zumindest das Gemeindeleben als Alternative zum
Kastenwesen aufzubauen, ist viel geschrieben worden (Gladstone;
Webster). Meines Wissens bekennen sich alle Denominationen der indi-
schen Christenheit grundsétzlich dazu, dass Angehorige aller Kasten bei
ihnen willkommen sind. Gleichwohl geben Gemeinden oftmals das Bild
von <Kastenkirchen> ab: Kaste, Subkaste, Clan oder Familienverbund
sind ausschlaggebend dafiir, welcher Denomination bzw. welcher Ge-
meinde innerhalb eines Ortes jemand zugehort.” Die relativ hohe Kasten-
homogenitét der Kirchen wird durch die Heiratsregeln in der indischen
Gesellschaft zusitzlich stabilisiert. Kinder aus christlichen Familien wer-
den mit Kindern aus anderen christlichen Familien — wenn irgend mog-
lich sogar aus derselben Denomination — verheiratet; Mischehen zwischen
Christen und Andersgldubigen sind &dusserst selten. Eine Kastendurch-
mischung innerhalb der Kirchen bleibt somit praktisch aus, soziologisch
betrachtet miisste man wohl gar von Familien- oder Clankirchen spre-
chen. Die Auswirkungen der Heiratsregeln und des Familienzusammen-
halts zeigen sich auch im Verhalten der ungetauften Christen. Fiir sie ist
die Regel <Kaste geht vor Religion> ein ungeschriebenes Gesetz. Jungen
Frauen wird eher zugemutet, an der Seite eines Hindu im Hause einer

® Zum Kastenwesen und den verwendeten Begriffen, vgl. Michaels, 42ff.



106 Christine Lienemann-Perrin,

Hindufamilie durchs Leben zu gehen und den christlichen Glauben im
Verborgenen zu praktizieren, als sich mit einem christlichen Ehepartner
aus einer anderen Kaste zu verbinden (9; 23; 33). Der Studie von Hoefer ist
zu entnehmen, dass ungetaufte christliche Miitter, die mit einem Hindu
verheiratet sind, bei der Heirat einer (christlichen) Tochter darauf achten,
dass die kiinftige Schwiegermutter ebenfalls ungetaufte Christin ist und als
solche der Tochter Verstindnis entgegenbringt (23). Die geringe Neigung,
bei der Heirat die Religionsgrenzen zu tberschreiten, trigt dazu bei, dass
der Mitgliederbestand der Kirchen zwar gesichert ist, ein signifikantes
Kirchenwachstum aber ausbleibt.

(3) Statusprobleme: Wer offentlich zum christlichen Glauben steht —
indem er oder sie sich taufen ldsst, am Wohnort christliche Gottesdienste
besucht, bei Hindufesten durch Abwesenheit auffillt — riskiert berufliche
Nachteile: Geschiftsleute werden als Handelspartner gemieden, Kleinun-
ternehmer verlieren ihre Beschiftigten, Arbeiter ihren Arbeitsplatz, An-
gehorige einer «scheduled caste> den Anspruch auf Stipendien fiir ein
Universitdtsstudium sowie auf bestimmte, fiir sie reservierte Posten an
Gerichten, Universitdten und in 6ffentlichen Amtern. Wieviele personli-
che Opfer miissen Christen fiir ihren Glauben bringen? Wo verlaufen die
Grenzen der Zumutbarkeit, und wer legt sie fest? Gemeindeseelsorger
sind fortwidhrend mit der Frage konfrontiert, ob sie Unentschlossene zum
«Offenbarungseid> dringen oder sie darin bestédrken sollen, im Kreis ihrer
Angehorigen als verborgene Christen weiterzuleben. Was ist fiir einen
Seelsorger vorrangig: die Ermahnung der anonymen Christen, sich im
Sinne der Kirchenordnung als Glied der Kirche Jesu Christi zu erkennen
zu geben, oder ist verstindnisvolle Nachsicht mit den Unentschlossenen
im Sinne christlicher Barmherzigkeit geboten? Fiir die kirchenlosen
Christen selbst ist, wie Hoefer zeigt, die Situation noch schwieriger: Solan-
ge sie die Grenzziehung nicht durch die formale Kirchenzugehorigkeit
kldren, sind sie in vielen Alltagssituationen mit der Frage allein gelassen,
was mit ithrem christlichen Glauben noch vereinbar und was nicht mehr
damit vereinbar ist. Wie soll eine Ehefrau entscheiden, wann eine Famili-
enzeremonie eine rein kulturelle Angelegenheit und wann sie ein religio-
ses Ritual 1st? Darf eine Mutter mit ihrer Taufe zuwarten, bis sie alle ihre
Kinder verheiratet hat? Hat ein Sohn versagt, wenn er sich erst zum Glau-
ben bekennt, nachdem er seinen Vater nach den vorgeschriebenen Riten
beerdigt hat; wenn ein Dalit das Studium mit Stipendiengeldern hinter
sich gebracht hat?

In der Grenzzone zwischen Christentum und Hinduismus werden
solche Fragen natiirlich nur von denen gestellt, die — sehr hiufig nach ei-



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 107

ner Heilungserfahrung — Christen geworden sind in dem Sinne, dass sie
zwischen beiden Religionen bestimmte Unvereinbarkeiten verspiiren.
Indessen fiihrt nach einem Gottesdienstbesuch die Heilung von einer
schweren Krankheit ldngst nicht immer dazu, dass Hindus sich fortan als
Christen betrachten und das Nebeneinander beider Religionen als Kon-
fliktsituaton erleben.

Zur Illustration dazu folgendes Beispiel: Der dlteste Sohn eines Girtners in
Shantimalai (Tamilnadu) wurde in jungen Jahren schwer krank. Mit seinen
Sorgen um das Leben des Sohnes besuchte der Vater, ein iiberzeugter Hindu,
eine christliche Kirche (CSI) und betete vor dem Kruzifix zu Jesus: «Herr Jesus,
der du Schmerz und Leiden kennst, du weisst, wie es meinem Sohn ergeht. Mach
du ihn gesund, hilf, dass er — wie du — von seinem Leiden erlost wird. Wenn er
gesund wird, will ich jeden Monat einmal mit ihm zu dir in den Gottesdienst
kommen.» Der Sohn wurde gesund, und seit zehn Jahren geht der Vater einmal
im Monat mit ihm in den christlichen Gottesdienst, wihrend er wie bisher jeden
Morgen in drei verschiedenen hinduistischen Tempeln Poojas (rituelle Darbie-
tung von Opfergaben) verrichtet.”

2. Ekklesiologische Probleme und Losungsansditze

Nun sollen einige personliche Reiseeindriicke unter dem Gesichts-
punkt berichtet werden, wie sich indische Christlnnen mit dem Grenzbe-
reich von verfasster Kirche und Hinduismus auseinandersetzen. Jeder
und jede unserer Reisegruppe hat andere Eindriicke aus Indien mit nach-
hause genommen, und im nachtriglichen Verarbeitungsprozess entsteht
aus den mitgebrachten Erinnerungen bei allen noch einmal etwas Eigenes.
In keiner Hinsicht weichen die Erfahrungen der Gruppe vor Ort und ihre
nachtriglichen Erinnerungen so stark von einander ab wie bei den Auf-
enthalten in zwei Ashrams. IThnen wende ich mich zunichst zu, wobei
mein spezielles Interesse dem ekklesiologischen Standort der Ashrams im
Leben der indischen Christenheit gilt. Dass dieses Erkenntnisinteresse im
Selbstverstiandnis der Ashramiten keinen besonderen Stellenwert hat, ist
mir bei den Begegnungen deutlich geworden.

’ Diese und #hnliche Beispiele hat Burkhard Weber wihrend eines lingeren
Indienaufenthaltes erfahren.



108 Christine Lienemann-Perrin,

2.1 Uberwindung der Kultur- und Religionsgrenzen im Medium der
Kunst und in der Meditation

Nordlich von Bangalore arbeitet in einem idyllischen Ashram der ka-
tholische Kiinstler Jyoti Sahi ."" Er kam 1944 in Pune als Sohn einer Eng-
landerin der Unitarian Church und eines Hindu zur Welt . Verheiratet ist
er mit der Englinderin Jane Sadler. Beide bewohnen mit ihren fiinf Kin-
dern in der Ndhe des Ashram ein Haus. In Sahis Herkunftsfamilie sind
Hinduismus und Christentum gleichermassen prédsent. Von frither Kind-
heit an hat er durch seine Eltern erfahren, dass die Grenzen der Religion
nichts Endgiiltiges sind — vor allem aber, dass sie sich nicht wechselseitig
ausschliessen miissen. Sahis Mutter bewegte sich zwischen den religidsen
Denkformen Gandhis und dem tiefenpsychologischen Konzept von
C.G.Jung; der Vater stand dem — vom Christentum inspirierten — Reform-
hinduismus nahe und wurde nach seiner Taufe 1981 Mitglied der romisch-
katholischen Kirche. Jyoti Sahi versucht, verschiedene religiose Traditio-
nen in seiner Kunst miteinander zu versohnen." Wie Sahi uns berichtet
hat, gehorte er als Kind der Presbyterianischen Kirche in Indien an. Mit
vierzehn Jahren konvertierte er, dem Beispiel seiner Mutter folgend, zur
romisch-katholischen Kirche. Aber Konversion im Sinn einer Abkehr
von der falschen Konfession oder der falschen Religion existiert fiir ihn
nicht. «I never converted in the sense of rejecting something as pagan. /
never rejected anything». Sahi betonte dies wie ein Glaubensbekenntnis.
Nach seiner Uberzeugung sind die Vorstellungen des Géttlichen und des
Heiligen in den Religionen verschiedene Manifestationen desselben Got-
tes.

Sahi mochte mit seiner Kunst dazu beitragen, dass die indische Chri-
stenheit die von ihr selbst abgelehnte, verdrangte indische Kultur zuriick-
gewinnt. Die Bilder, die Sahi malt und die Kommentare, die er dazu
schreibt, sind ein Versuch, die kulturellen Hindernisse zwischen Kir-
chenmitgliedern und kirchenlosen Christen zu iiberwinden (Sahi). Aber
gerade in indischen Kirchengemeinden stosst seine Kunst, wie er uns
freimiitig berichtet hat, immer wieder auf Ablehnung. Anhand eines Bil-
des von seiner Schiilerin und Mitarbeiterin, Lucy d’Souza, erlduterte er

10 Vgl. die Beitridge von R. von Sinner (Reisebericht), I. Bossart und J. Miil-
ler-Clemm in: Lienemann-Perrin/Weber.

"' Ahnlich wie bei Raimundo Panikkar liegt auch bei Sahis Suche nach einer
Religionssynthese ein individualpsychologisches Grundmotiv vor: Das religiose
Erbe seiner Eltern will er nicht auseinanderdividieren lassen. Zu Panikkar vgl.
den Beitrag von Jathanna in diesem Heft.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 109

das Problem. Das Bild stellt die Frau mit dem gekriimmten Riicken dar,
die von Jesus geheilt wird (Lk 13,10ff.). Auf der linken Seite des Bildes
sind dunkle Masken mit fratzenhaften, furchterregenden Gesichtern zu
sehen — Ausdruck der seelischen Angste, von welchen die Frau niederge-
driickt wird. «Dieses Bild ist von den indischen Kirchen abgelehnt wor-
den, weil es Erinnerungen an die Hindufeste weckt. Die Assoziation mit
heidnischen Gotzenfesten sitzt noch so tief, dass den Christen in Indien
eine Wiederannidherung an hinduistisches Gedankengut nicht gelingt.»
Soweit Sahis Erlduterung zu diesem Bild. Bei einer anderen Begegnung in
Bangalore konnten wir uns von seiner Einschidtzung selbst tiberzeugen.
Schon allein die Erwdhnung des Namens von Jyoti Sahi liess ein Kir-
chenmitglied zusammenzucken und reflexartig sagen: «Aber... das ist doch
heidnische Kunst.» Im fernen Europa dagegen findet die Kunst von Sahi
und Lucy d’Souza grossen Anklang. Nach dem Verstindnis ihrer euro-
paischen Freunde und Forderer ist diese Kunst Inbegriff fiir das inkultu-
rierte indische Christentum (Grafe, Bilderzyklus, 1992; Schépfer).

Fazit: Der Uberwindung der Kulturgrenzen im Medium der Kunst
stehen erhebliche Schwierigkeiten entgegen. Sahi versucht, das allzusehr
auf kulturell-religiose Abgrenzung beruhende Verstindnis von Kirche,
das in den verfassten Kirchen bis heute vorherrscht, aufzubrechen. Dass er
damit auf Ablehnung stosst, konnte an beiden Seiten liegen. Einerseits
sind die indischen Kirchen dem kulturellen Erbe des westlichen Missions-
christentums noch nicht soweit entwachsen, dass sie ihre indische Identi-
tat annehmen konnten. Andererseits ist zu bedenken, dass in Indien mit
der kulturellen Identitit unweigerlich auch immer die religiose Identitét
auf dem Spiel steht. Weil Sahi mit seinem Credo «<I never reject anything»
auch den Bereich der Religionen meint, sind indische Kirchen aufgrund
ihres ekklesiologischen Selbstverstindnisses offenbar bisher nicht bereit,
ithm darin zu folgen.

<Anjali> — zu deutsch <Willkommen> — heisst der Ashram, den die Rei-
segruppe am Stadtrand von Mysore besucht hat.” Der Name sagt, was
dieser Ashram sein will: ein Ort, an dem Menschen aller Glaubensrich-
tungen willkommen sind. In dieser Stitte der Sammlung sind alle <wahren
Gottsucher> eingeladen, den Weg der Meditation, der ins Innere des Men-
schen und zugleich zur Letzten Wirklichkeit fiihrt, zu beschreiten. Gott-
suche und Selbstfindung fallen —im Sinne der Advaita-Philosophie — in
der meditativen Versenkung zusammen. Der Griinder des Ashrams,
Father D.S. Amalorpavadass, hat in der architektonischen Gesamtanlage

B Vgl. die Beitrige von B. Weber und K. Bardet, in: Lienemann-Perrin/
Weber.



110 Christine Lienemann-Perrin,

des Ashram den Grundgedanken einer die Religionsgrenzen iiberschrei-
tenden Spiritualitdt sinnfillig zum Ausdruck gebracht. Der Tempel am
Ende des Meditationsweges, ein grosser Rundbau, ist mit den Symbolen
verschiedener Religionen versehen, die eintridchtig nebeneinander die
Fenster verzieren. Ein Gitterwerk in der Unterrichtshalle zeigt die Symbo-
le von sieben in Indien beheimateten Religionen, die so angeordnet sind,
dass OM, das Zeichen fiir den Hinduismus, das Zentrum bildet.”” Wie sich
in der Architektur und dem liturgischen Aufbau der Meditationsfeiern
andeutet, ruht die harmonische Koexistenz der sieben Religionen auf dem
Fundament der Advaita-Philosophie. «OM shanti, shanti, shanti», die
Formel, mit der jede Meditation beschlossen wird, will alle Religionen als
Ausdruck der Letzten Wirklichkeit zusammentassen.

Father Lewis, der heutige Leiter des Ashram, lasst Gott durch die ver-
schiedenen Religionen zu sich sprechen. Mit den Worten aus den Veden
oder aus der Bibel zu meditieren, macht fiir ihn keinen Unterschied. Die
Reisegruppe erhielt die Gelegenheit, Father Lewis iiber sein religidses
Selbstverstdndnis zu befragen. Versteht er sich als Christ, als Hindu, als
interreligioser Mensch? Verschmelzen bei ihm Gedanken aus verschie-
denen Religionen zu einer neuen Religion — etwa im Stil der neureligidsen
Bewegung bzw. des New Age? Aus seinen Antworten war (in der kurzen
Zeit!) nicht herauszuhoren, ob fiir ihn selbst verschiedene Religionen
gleichwertig nebeneinander stehen, oder ob mehrere religiose Traditio-
nen um einen konfessionellen Kern gruppiert sind. Das christliche Erbe
sei thm wichtig — weniger der Lehrinhalte und des Bekenntnisses wegen
denn als Element seiner Sozialisation. Vieles, was ich von ihm genau —
vielleicht zu genau — erfahren wollte, ist durch seine Ausfithrungen in der
Schwebe geblieben. Fragen der interkulturellen Verstindigung wurden in
mir wachgerufen: Waren seine Antworten fiir mich deshalb unbefriedi-
gend, weil ich nach Art des westlichen Denkens eine Entweder-Oder-
Entscheidung im Sinne einer eindeutigen religiosen Zugehorigkeit erwar-
tet hatte? Ich nahm mir vor, die Frage im weiteren Verlauf unserer Reise
mit verschiedenen Gesprichspartnern zu vertiefen (dazu mehr unter 2.2).

Der christliche Ashram bildet mit seiner interkonfessionellen und in-
terreligiosen Offenheit ein Gegengewicht zur Amtskirche. Da die religio-
se Zugehorigkeit im Ashram keine Rolle spielt, liegt die Vermutung nahe,
dass er den Bediirfnissen von <Non-Baptised Believers in Christ> entge-
genkommt. Ist die institutionsneutrale Atmosphdre eines Ashram fiir
anonyme Christen ein spirituelles Zentrum, ist sie ein <Heiligtum>, in dem

" Ist es ein Zufall, dass die <Tribal Religions> und die Volksreligionen der
Dalits in der Symbolik des Ashrams nirgends vertreten sind?



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 111

sie threm Glauben konfliktfrei Ausdruck geben kdnnen? So wie es aus-
sicht, werden Ashrams von dieser Personengruppe in der Regel gar nicht
aufgesucht. Diesbeziiglich sind auch Hoefers Befragungen aufschluss-
reich: Ashram-Besuche werden in seiner Studie bis auf eine Ausnahme
(41) tiberhaupt nicht erwédhnt. <Non-Baptised Believers in Christ> ziehen
es offenbar vor, in gebiihrender Entfernung ihres Wohnortes an christli-
chen Massenveranstaltungen, in denen ihre Anonymitidt gewahrt bleibt,
teilzunehmen. Dort suchen und finden sie Stdrkung ihres christlichen
Glaubens, Reinigung vom Kontakt mit den nicht-christlichen Sitten und
Briuchen, denen sie im Alltag nicht ausweichen konnen, Liuterung und
Vergewisserung der christlichen Lebensweise (42f.; 56f.).

2.2 Unterscheidung der Religionen, aber Offenheit fiir Andersglaubige

Mehr aus Zufall denn absichtlich haben wir auf unserer Reise einer-
seits nur katholische Ashrams, andererseits nur protestantische theologi-
sche Ausbildungsstitten besucht. Der Kontrast zwischen beiden Welten
wire uns vermutlich weniger stark aufgefallen, wenn wir uns auch in pro-
testantischen Ashrams und katholischen Priesterseminaren aufgehalten
hitten. Die Colleges und Seminaries, die wir in Bangalore, Mangalore,
Trivandrum, Madurai und Madras besucht haben, sind elementare Be-
standteile von verfassten Kirchen. Sie stehen in viel engerer Verbindung
zu den Kirchen (Denominations) als etwa die theologischen Fakultiten in
Europa.'* Threm Selbstverstindnis nach sind sie Stitten der theologischen
Weiterbildung fiir kirchliche MitarbeiterInnen. Wer sich beispielsweise
um einen Studienplatz im Kerala United Theological Seminary (KUTS)
in Trivandrum bewirbt, muss mindestens ein vierjdhriges Gemeindeprak-
tikum vorweisen konnen. Wihrend der ganzen Ausbildungszeit predigen
die Studierenden sonntags in einer Gemeinde, und nach beendetem Stu-
dium kehren sie in die Gemeinde zuriick. — Dementsprechend ist die
theologische Ausbildung an den Erfordernissen des Gemeindeaufbaus
ausgerichtet: Verkiindigung, Seelsorge, Diakonie — und Lehre als ein inte-
graler Bestandteil dieser drei Grundpfeiler des Studiums.

Zu den Ashrams stehen die theologischen Ausbildungsstitten in un-
terschiedlich enger Verbindung. Auf der einen Seite wird den Studieren-
den wiihrend ihrer Ausbildungszeit die Gelegenheit gegeben, in Ashrams
zu gehen, um dort ihr Gebetsleben zu vertiefen und zu dndisieren>. Auf

H Vgl. dc_en Beitrag von St. Barth, in: Lienemann-Perrin/Weber.



112 Christine Lienemann-Perrin,

der andern Seite macht zumindest ein Teil des Lehrkorpers an den Colle-
ges kein Hehl daraus, dass er der Welt der Ashrams distanziert bis kritisch
gegeniibersteht. So bemerkte beispielsweise O.V. Jathanna, Systematiker
am United Theological College in Bangalore, Ashrams wiirden im Leben
der indischen Kirchen keine grosse Rolle spielen. Der Laientheologe
M.M.Thomas, ein Kenner der reformhinduistisch geprégten christlichen
Theologiegeschichte Indiens, meinte in einem Gesprich mit uns, im Un-
terschied zu Gandhis Zeit seien die Ashrams heute nicht mehr Zentren
des gesellschaftlichen Wandels; sie hitten sich aus der 6ffentlichen Ver-
antwortung in die Innerlichkeit zuriickgezogen und seien nicht (mehr) in
der Lage, angesichts der Herausforderungen von Moderne und Industria-
lisierung einen Beitrag zum gesellschaftlichen Aufbau zu leisten. — Aber
wie sehen lehrende Theologen das Verhiltnis des Christentums zu den
anderen Religionen Indiens, und mit welchen Ansétzen versuchen sie den
ekklesiologischen Problemen zu begegnen?

In Trivandrum (Kerala) haben uns die Fakultitsmitglieder am KUTS
zunichst eine wichtige Voraussetzung ihres Ansatzes erklirt, indem sie
das multireligiose Klima in Kerala beschrieben: «Die Religionen leben
hier (noch!) in Harmonie miteinander. Die <essentials>, d.h. die zentralen
Anliegen oder das Bekenntnis einer Religion werden von den Angehori-
gen aller Religionen als notwendige Mitte respektiert. Dass auch das Chri-
stentum eine solche Mitte hat, daran nehmen die Andersgldubigen keinen
Anstoss. Die Hindus in unserer Nachbarschaft haben kein Problem damit,
dass Christen sich zu Christus als dem einzigen Herrn und Erléser beken-
nen.»" Von aussen betrachtet, vor allem aus der Sicht der Hindus in Ke-
rala, erhilt das Christentum sein unverwechselbares Gesicht durch den
Glauben an die Einzigkeit Jesu Christi. Das KUTS legt nicht zuletzt des-
halb Wert auf den Christozentrismus, weil Hindus und Muslime die
Christen an diesem Unterscheidungsmerkmal erkennen konnen. «Wenn
Hindus oder Muslime uns fragen, was unser Glaube sei, erwarten sie von
uns eine Auskunft iiber die christlichen <essentials>. Wir miissen fiir die
Andersgldubigen in unserer multireligiosen Gesellschaft identifizierbar
sein.» Damit ist ein entscheidendes Stichwort gefallen, dem wir in den
theologischen Ausbildungsstiatten hiufiger begegnet sind. Identifizierbar-
keit, distinctiveness, ist die zentrale ekklesiologische Kategorie derer, wel-
che die Unterscheidung der Religionen gerade im multireligiosen Kontext

" Diese Bemerkungen stehen im Kontrast zur These vom «inklusivistischen»
Verhalten des Hinduismus, der sich von religioser Toleranz unterscheide (vgl.
Hacker, bzw. oben, S. 103). Ist das multireligiose Klima in Kerala ein Sonderfall,
oder hat sich der Hinduismus in den letzten 40 Jahren verdndert?



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 113

fiir unverzichtbar halten. Damit sie aber nicht in Selbstisolation und Ex-
klusivismus fiihrt, wird die distinctiveness mit Relationalitdt verbunden.
«Relating to each other» hat es ein Fakultdtsmitglied im KUTS genannt.
«In einer multireligiosen Gesellschaft geht es nicht ohne Offenheit fiir die
Andersgldubigen und ihre Religionen. Mit Andersgldubigen in Bezie-
hung leben, ohne dabei den eigenen Glauben zu verlieren: das versuchen
wir den Studierenden beizubringen.»"

Die nichste und vorletzte Station unserer Reise war Madurai in
Tamilnadu. Hier begegneten wir dem promovierten Indologen und Pro-
fessor fiir interreligiosen Dialog am Tamilnadu Theological Seminary,
Israel Selvanayagam. Seinen theologischen Werdegang beschrieb er uns
als einen langen Lernprozess, der beim christlichen Fundamentlismus
begonnen hatte. Ich versuche, die ekklesiologisch relevanten Ergebnisse
eines zweieinhalbstiindigen Gespriachs mit Selvanayagam zusammenzu-
fassen.'”

Ecclesia explicita: Selvanayagams Ausfilhrungen stimmten weitge-
hend mit dem ekklesiologischen Ansatz der distinctiveness, von der wir
im KUTS gehort hatten, iiberein. Im Verlauf des Gespriachs wollten wir
von thm wissen, was aus seiner Sicht zu den Ashrams und zum kirchenlo-
sen Christentum zu sagen ist. Die Erlduterungen zum religionstheologi-
schen Ansatz der Ashrambewegung fielen kritisch aus. Wegen mangeln-
der Eindeutigkeit und Transparenz stosse dieser Ansatz sowohl in christ-
lichen Gemeinden als auch bei Andersglaubigen auf Misstrauen. Seiner
Beobachtung nach vermuten viele Christen, dass in Ashrams der christli-
che Glaube in einen hinduistischen Universalismus verwandelt wird. Bei
Hindus wiirde die Ashrambewegung einem doppelten Missverstandnis
Vorschub leisten: entweder witterten sie darin einen verkappten Prosely-
tismus, oder sie hitten den Eindruck, die christliche Religion konne vom
Hinduismus widerspruchsfrei absorbiert werden. In meinen Worten ge-
sagt: Wo die Uberwindung der Religionsgrenzen das Ziel ist, kommt kei-
ne Begegnung zwischen den Religionen zustande. — Auch dem kirchenlo-
sen Christentum gegeniiber machte Selvanayagam kritische Ausserungen.
«In Madras gibt es Menschen, die sich heimlich taufen lassen, aber ihren
Glauben vor anderen verbergen». Gerade angesichts des indischen Kon-

' Dieser Ansatz ist auch bei dem langjiihrigen Mitarbeiter des Okumenischen
Rates der Kirchen, Wesley Ariarajah, zu finden, dessen Erfahrungen mit dem
interreligiosen Dialog in die Skizze einer <Theology of Relationship> miindet; vgl.

Ariarajah .
Y Vgl. den Beitrag von R. von Sinner «Orte des interreligiosen Dialogs», in:
Lienemann-Perrin/Weber; ferner Selvanayagam.



114 Christine Lienemann-Perrin,

textes ist fiir ihn das anonyme Christentum keine iiberzeugende ekklesio-
logische Option, weil nicht zuletzt auch die soziale Gestalt und die Ord-
nung einer Kirche ein Ausdruck der Kirche Jesu Christi sind. Was er dar-
unter versteht, verdeutlichte Selvanayagam mit dem Begriff des witnessing:
Auf die genaue Wortwahl kommt es in diesem Zusammenhang an. Das
«witnessing> des Glaubens ist mehr als vorsichtig-zuriickhaltende Selbst-
mitteilung des Glaubens, aber geht nicht soweit wie <missionieren>. Fiir
indische Ohren schwingt im Ausdruck <Mission> seit der Erfahrung mit
christlichen Missionsmethoden nach wie vor ein aggressiver Unterton mit.
Damit das Zeugnis des christlichen Glaubens ohne Zwangscharakter
bleibt, wird die Rede von «mission> und auch <confession> weitgehend
vermieden. Das hindert Selvanayagam aber nicht daran, sehr dezidiert zu
benennen, was die christliche Verkiindigung der multireligiosen Gesell-
schaft Indiens zu vermitteln hat, wozu sie Offentlich stehen und was sie
auch im Konfliktfall vertreten soll. Zur christlichen Zeugenschaft gehort
beispielsweise die Spiritualitit des Handelns. Denken, Reden und Han-
deln miteinander in Einklang zu bringen, sei eine wichtige Aufgabe der
indischen Christenheit. Ein anderer Aspekt des witnessing seien die ver-
schiedenen Konkretisierungen dessen, was das Eins-Sein in Christus be-
deutet. Es dussert sich nicht zuletzt darin, wie Ménner und Frauen zu-
sammen Gottesdienst feiern (corporate worship).

Religionswechsel als Option fiir alle Seiten: Nach Selvanayagam ist
die Moglichkeit der Konversion ein unverzichtbarer Bestandteil der inter-
religiosen Begegnung. Der auf Bekehrung beruhende Religionswechsel
darf freilich nicht als Einbahnstrasse verstanden werden. Wer ihn nur zur
eigenen Religion hin akzeptiert, missachtet das Gegenseitigkeitsprinzip,
ohne das der interreligiose Dialog nicht auskommt. — Wie aber geht Sel-
vanayagam als christlicher Theologe damit um, dass auch andere Religio-
nen der Sache nach die Umkehr zum wahren Glauben (in ihrem religio-
sen Horizont) kennen? Muss er nicht, wenn er dem christlichen Bekennt-
nis treu bleiben will, den wahren Glauben anders einstufen als jedes
fremdreligiose Bekehrungsverstindnis? Darauf angesprochen, antwortete
Selvanayagam in Ubereinstimmung mit einem Grundkonsens der indi-
schen Gesellschaft: «Religionen versuchen auf unterschiedlichen Wegen,
sich Gott zu ndhern. Durch dieses gemeinsame Ziel sind die Religionen
miteinander verbunden.» Im Vertrauen auf die allen Religionen gemein-
same Gottsuche und im Glauben an den Gott aller Menschen hat er keine
Bedenken, auch in den nichtchristlichen Religionen von der Mdoglichkeit
einer Umkehr zum Glauben auszugehen.



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 115

3. Ergebnis

Ausgegangen sind wir von den <Non-Baptised Believers in Christ>, die
zwischen den verfassten Kirchen und anderen Religionen in der Anony-
mitédt leben. Wir wollten wissen, welche ekklesiologischen Fragen durch
das Christentum ausserhalb der Kirchen aufgeworfen werden und wie
sich indische Kirchen damit auseinandersetzen. Zwei ekklesiologische
Losungsmodelle haben wir ndher beleuchtet. Bezeichnenderweise sind
sic mit verschiedenen Typen von Institution verkniipft: dem
(katholischen) Ashram und der (protestantischen) theologischen Ausbil-
dungsstitte. Ohne vorschnell zu verallgemeinern, kann man davon ausge-
hen, dass sich in den beriicksichtigten Beispielen gewisse reprisentative
Merkmale der Ashrambewegung bzw. der Pfarrerausbildung widerspie-
geln.'®

(1) Die Atmosphire des Jyoti Sahi Ashram und des Anjali Ashram
gibt der Erfahrung Raum, dass die institutionellen Hindernisse zwischen
formaler Kirchenzugehorigkeit, anonymem Christentum und anderen
Religionszugehorigkeiten iiberwindbar sind. Die von Christen gegriinde-
ten und geleiteten Ashrams wollen Stitten der interkonfessionellen und
interreligiosen Begegnung sein. Von <Non-Baptised Believers in Christ>
werden sie trotzdem kaum besucht, und auch nur selten kommen An-
dersglidubige hierher."” Bis auf weiteres sicht es so aus, als seien die Ash-
rams vorzugsweise ein Treffpunkt von kirchlich sozialisierten InderInnen
und interreligios interessierten Indienreisenden aus dem Ausland. As-
hrams werden regelmissig von Ordensleuten aus allen Bevolkerungs-
schichten — einschliesslich der Dalits — aufgesucht. Von Ausnahmen abge-
sehen sind Christen in den Ashrams freilich meistens unter sich. Die inter-
religiovse Begegnung findet vorzugsweise im Selbstgesprdach der Christen
statt; sie fithren einen inneren Dialog mit verschiedenen religiosen Tradi-
tionen Indiens, wenn sie beispielsweise die Bhagavad-Gita rezitieren, den
Sanskrit-Gesédngen lauschen, sich im Rahmen einer <Messe> der hinduisti-
schen Pooja aussetzen. Was aber die Begegnung zwischen glaubensver-

" Dass es innerhalb der Ashrambewegung eine — auch konfessionell geprigte
— Vielfalt gibt, die sich nicht zuletzt auch auf die ekklesiologischen Ansiitze aus-
wirkt, soll nicht verschwiegen werden; vgl. etwa die sozialdiakonischen Kompo-
nenten des protestantisch geprigten Christa Prema Seva Ashram in Pune oder
des Shantimalai Ashram in Tiruvannamalai.

" Das bestitigte Father Lewis im Blick auf den Anjali Ashram. Ob andere
christliche Ashrams wesentlich mehr Besuche von Hindus, Muslimen oder Sikhs
haben, ist mir nicht bekannt.



116 Christine Lienemann-Perrin,

schiedenen Menschen betrifft, hat der christliche Ashram nach dem Ver-
standnis von Father Lewis sein Ziel noch nicht erreicht. Der Aufenthalt
im Anjali-Ashram dient weder der Begegnung im Gesprich noch der
dialogischen Auseinandersetzung — im Gegenteil: Gespriche sollen nach
Moglichkeit vermieden werden. Auch die Begegnung mit den Armen
gehort nicht zu den wesentlichen Kennzeichen dieses Ashram. Arme
kommen selten vorbei. Hier wird das Armutsideal gelebt, und die geistli-
che Zuriistung von Menschen zum Dienst unter den Armen findet hier
statt. Vom Ashram kehren kirchliche MitarbeiterInnen dorthin zuriick,
wo die Armen leben, um ihren Dienst der Barmherzigkeit zu tun.

Unter indischen Theologen und herausragenden Laien gibt es bereits
eine lange Tradition darin, das ekklesiologische Schliisselproblem auf die
Alternative <Institution oder Bewegung> zuzuspitzen. Seitdem in der Lai-
engruppe <Rethinking Christianity in India> mit P. Chenchiah als fiihren-
der Personlichkeit die authentische Gestalt der indischen Kirche in der
Ashrambewegung gesehen worden ist, hat diese Vision fiir etliche indi-
sche Theologen und Laien bis heute nichts an Anziehungskraft verloren.”
Heute stellt die christliche Ashrambewegung eine spirituelle Ergénzung
des kirchlichen Lebens in Indien dar. Eine Alternative zu den verfassten
Kirchen ist daraus nicht hervorgegangen. Kirche als Institution ist nach
wie vor unverzichtbar; denn die Ashrams konnten weder die Aufgaben
der Ortsgemeinden und kirchlichen Ausbildungszentren, noch die vielen
anderen Formen christlicher Lebensidusserungen ersetzen. Dass die Kir-
chen institutionsférmig organisiert sind, zeichnet sie gegeniiber dem Hin-
duismus aus. Wie uns Selvanayagam berichtet hat, kommen in Madurai
sozialdiakonische Projekte in interreligioser Trigerschaft regelméssig nur
dank der Initiative christlicher Kirchen zustande, weil — so argumentieren
zumindest die mitwirkenden Hindus — vor allem sie tiber die dazu not-
wendigen organisatorischen Voraussetzungen verfiigen.

(2) Es wire unzutreffend, den ekklesiologischen Ansatz der theologi-
schen Bildungszentren mit Kirchenzentriertheit zu umschreiben. Nicht
<«Kirche als Institution> — im Gegensatz zur <Kirche als Bewegung> — ist ihr
Leitbild, sondern eine christozentrische Gestalt der ecclesia explicita. Der
Gegensatz dazu besteht in einer ecclesia incognita, einer christlichen Exi-
stenz also, die sich entweder der Eindeutigkeit oder der Offentlichkeit

2 Rethinking Christianity in India, darin bes. der Beitrag liber die Ashrams
von S. Jesudasen, der 1921 in Siidindien einen christlichen Ashram gegriindet
hat; vgl. auch Jyoti Sahi: «The ashram gives us a truly Indian model for a basic
ecclesial community, of which the Guru is the Lord, and the community is
bound together in common discipleship.» (Sahi, 22).



Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus 117

entziecht. Mangelnde Eindeutigkeit wird als das Hauptproblem der
Ashramtheologie gesehen, mangelnde Sichtbarkeit und Entschiedenheit
als dasjenige der anonymen Christen. Die Befiirworter dieses ekklesiolo-
gischen Ansatzes beeindrucken durch die Klarheit ihrer Sprache. Was
aber bedeutet ihr Standpunkt fiir die vielen Christusgldubigen, die das
Zwielicht der nichtidentifizierbaren Religionszugehorigkeit wihlen, viel-
leicht weil sie nicht anders konnen? Die Frage bleibt offen. Der modus
vivendi, der sich herausgebildet hat, ist weder fiir die verfassten Kirchen
noch fiir die Gldubigen, die angesichts verschiedener religioser Ansprii-
che in einem Loyalitdtskonflikt stehen, eine liberzeugende Losung. Des-
halb wird vermutlich die Ekklesiologie im Grenzbereich von verfasster
Kirche und nicht-christlichen Religionen noch fiir geraume Zeit ein
Schliisselproblem der Theologie im Kontext Indiens bleiben.

Literatur

W.S. Ariarajah, Hindus and Christians: A Century of Protestant Ecumeni-
cal Thought, Amsterdam/Grand Rapids 1991

The Cambridge Encyclopedia of India, Pakistan, Bangladesh, Sri Lanka,
Nepal, Bhutan and the Maledives, ed. by Robinson, Francis, Cam-
bridge et al. 1989.

The Constitution of The Church of South India with Amendments up to
and Approved by the Synod of January 1972, Madras 1972

J.W. Gladstone, Christian Missionaries and Caste in Kerala, in:
Prabhakar, M.E. (Ed.), Towards a Dalit Theology, New Delhi 1989,
104-112.

H. Grafe, Evangelische Kirche in Indien. Auskunft und Einblicke, Erlan-
gen 1981.

Ders., Kommentar zum Bilderzyklus <Der Kreuzweg des Yogi Jesus> von
Jyoti Sahi, Evangelisches Missionswerk in Siidwestdeutschland
(Hg.), Stuttgart 1992.

P. Hacker, Religion, Toleranz und Intoleranz im Hinduismus, in: Saecu-
lum 8/1957, 167-179.

H.E. Hoefer, , Churchless Christianity. A Report of Research among
Non-Baptised Believers in Christ in Rural and Urban Tamilnadu In-
dia, with Practical and Theological Reflections, Madras 1991.

0.V. Jathanna, Das Verhiltnis von Christentum und Hinduismus im
heutigen indisch-christlichen theologischen Denken: Ein Beispiel:
Raimon Panikkar, ThZ 52 (1996) 129-149.



118 Christine Lienemann-Perrin,

Ders., Christen in Indien. Aspekte einer indischen Ekklesiologie, in: Zei-
chen der Zeit 4/95, 147-152.

S.F. Jesudasen, Ashrams, in: Rethinking Christianity in India, Madras
1939, 197-206.

Ch. Lienemann-Perrin | B. Weber (Hg.), Theologie unterwegs. Eindriik-
ke und Bilder einer Studienreise nach Siidindien, Basel 1996.

A. Michaels, Ritual und Gesellschaft in Indien. Ein Essay, Frankfurt/M.
1986.

Fr. P. Puthanangady, SDB (Ed.), Church in India: Institution or Move-
ment. A Tribute to the Memory of Fr. D.S. Amalorpavadass, Banga-
lore 1991.

Rethinking Christianity in India, ed. by D.M. Devasahayam / A.N. Suda-
risanam, Madras 1939 (11938).

J. Sahi, , Stepping Stones. Reflections on the Theology of Indian Christian
Culture, Bangalore 1986.

H. Schopfer, Neue christliche Kunst in Indien. Mythen und Meditationen
zu Bildern von Jyoti Sahi, Missio Aachen 1994.

I. Selvanagayam, Inter-Faith Dialogue: A Clarification of Perspectives and
Issues, in: Current Dialogue 23, Dec. 1992, 20-25.

A.J. van der Bent, (Hg.), Handbook. Member Churches — World Coun-
cil of Churches (Fully revised edition), Genf 1985.

G. van Leeuwen, OFM (Ed.), Searching for an Indian Ecclesiology, Ban-
galore 1984.

J.C.B. Webster, The Dalit Christians. A History, New Delhi 1994.

M. Zachariah, (Hg.), The Church: A People’s Movement, Indien 1975.

Christine Lienemann-Perrin, Basel



	Zwischen verfasster Kirche und Hinduismus : Anmerkungen zu einer indischen Ekklesiologie im Anschluss an eine Studienreise

