
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: Ethische Konflikte von heute in der theologischen Reflexion

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethische Konflikte von heute in der theologischen
Reflexion*

1. Auf der Suche nach der verlorenen Ethik

In seinem gleichnamigen Buch hat der Philosoph Alasdair Maclntyre
den Verlust der Tugend beklagt.1 Nach Maclntyres Analyse ist ein Merkmal

unserer Zeit die Unfähigkeit, zentrale ethische Konflikte wie etwa das

Problem der Abtreibung, der Friedenssicherung, des Umweltschutzes
oder der sozialen Gerechtigkeit im allgemeinen Konsens zu lösen. Man
kann den Zustand der Ethik in der Tat ohne Übertreibung als katastrophal

bezeichnen. Denn das Verhängnisvolle an den hinlänglich bekannten

ethischen Konflikten von heute ist nicht nur der Interessengegensatz
zwischen Individuen, gesellschaftlichen Gruppen und ganzen Völkern,
zwischen den Lebenden und den noch Ungeborenen, sondern nicht minder

der Antagonismus ethischer Systeme und moralischer Werthaltungen.
Ethische Konflikte sind heute immer auch Konflikte zwischen divergierenden

Ethiken.
Es war das grosse Ziel der europäischen Aufklärung, ein universal

gültiges Ethos zu formulieren, dessen Maximen und Verfahren zur Konfliktlösung

jedem vernünftigen Menschen einsichtig seien und als verbindlich
anerkannt würden. Dieses Projekt muss heute als gescheitert gelten. Zum
einen wird uns heute zunehmend bewusst, wie sehr das vermeintlich
universale Ethos der nachaufklärerischen Moderne inhaltlich durch die
vorausliegende christliche Tradition bestimmt war, in welcher das Erbe der
Antike fortwirkte. Im Konkurrenzverhältnis der Kulturen und Religionen
erscheint der universale Standpunkt der aufgeklärten Vernunft als ein
partikularer, seine vermeintliche Voraussetzungslosigkeit als dezisionisti-
sches Postulat. Zum anderen stehen uns heute die dialektischen Folgen
der Aufklärung und ihres Vernunftbegriffes vor Augen. Die negativen

* Vortrag bei dem Symposium aus Anlass des 60-jährigen Bestehens der
Evangelisch-theologischen Fakultät der Comenius-Universität Bratislava vom 24.-
26. ff. 1994.

A. Maclntyre, Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart,

Darmstadt 1987. Die englische Originalausgabe erschien 1981 unter dem
Titel «After Virtue».



74 Ulrich HJ. Körtner, Ethische Konflikte von heute

Folgen moderner Rationalität durch Berufung auf eine Ethik der
transzendentalen Vernunft beseitigen zu wollen, scheint nichts anderes als der
Versuch zu sein, den Teufel durch Beelzebub auszutreiben.

Zu den negativen Folgen neuzeitlicher Rationalität gehört aber auch,
dass selbst das Bemühen um eine rational begründete Ethik überhaupt
antiquiert erscheint. So stellt der Philosoph Walter Schulz in seinem 1972

erschienenen Buch «Philosophie in der veränderten Welt» mit Recht fest:

«Die Verwissenschaftlichung hat sich auf dem Gebiet der Anthropologie
dahin ausgewirkt, dass Fragen, die früher dem ethischen Bereich
zugerechnet wurden, jetzt von bestimmten Wissenschaften übernommen werden,

so vor allem von der Verhaltensforschung, der Psychologie und den
Sozialwissenschaften».

Zur «Dialektik der Aufklärung»3 gehört, dass sie die Herrschaft der
neuzeitlichen Technik vollendet hat, eben jene Technokratie,4 welche
einen Grossteil der ethischen Konflikte allererst heraufbeschworen hat,
für die heute so dringend nach Lösungen gesucht wird. Wie W. Schulz
richtig bemerkt hat, wirkt sich die Technokratie eben auch in der von ihm
beschriebenen Auflösung der Ethik in Verhaltensforschung, Psychologie
und Sozialwissenschaften aus. Selbst noch die gesellschaftskritischen
Aufklärer der Aufklärung partizipieren am modernen «Trend zur
Technologie».5

Vor zwanzig Jahren stellte Schulz die Diagnose auf, dass die Forderung

des ethischen Engagements innerhalb der zeitgenössischen Philosophie

keine entscheidende Rolle spiele. «Die ethische Fragestellung
scheint gegenwärtig auch für das allgemeine Bewusstsein nicht mehr
vorrangig zu sein».5 Inzwischen hat sich vordergründig die Bewusstseinslage
gänzlich gewandelt. Allerorten erschallt der Ruf nach Ethik. Eben jene
Wissenschaft, welche für die Abdankung der Ethik verantwortlich
gemacht worden ist, stösst inzwischen auf ein tiefes Unbehagen und
Misstrauen. Um der Folgen von Wissenschaft und Technik Herr zu werden,
begibt sich die technokratische Gesellschaft auf die Suche nach dem
verlorenen Ethos. Nach der Verwissenschaftlichung der Ethik scheint nun

2
W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972, 630.

Vgl. M. Horkheimer/Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt
a.M. 1969 (Amsterdam 1947).

Zur theologischen Reflexion der modernen Technikherrschaft siehe vor
allem M. Trowitzsch, Technokratie und Geist der Zeit. Beiträge zu einer theologischen

Kritik, Tübingen 1988.
5

W. Schulz, a.a.O. (Anm. 2), 631.
6 A.a.O. (Anm. 2), 630.



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 75

die Ethisierung der Wissenschaften, nach der Politisierung der Moral, die
Moralisierung der Politik gekommen zu sein. Der Bedarf an Ethik soll
durch neu errichtete Institute und Lehrstühle gedeckt werden. Ethik in
den Wissenschaften, näherhin in der Medizin, Wirtschaftsethik und
Umweltethik sind inzwischen als neue Forschungsbereiche etabliert. Und das

globale Verantwortungsbewusstsein soll durch das Postulat einer
Schöpfungsethik seitens der christlichen Kirchen geschärft werden.

Bei genauerer Betrachtung lässt sich allerdings bezweifeln, dass sich die
ethische Notlage gegenüber der seinerzeit von W. Schulz vorgetragenen
Analyse tatsächlich so grundlegend geändert hat, wie es zunächst den
Augenschein haben mag. Es ist ein bemerkenswertes Indiz, dass Ethik
heute im Plural dekliniert wird. Die vielen Genetivethiken werden von
interessierter Seite gefordert und gefördert, um die geschwundene Akzeptanz

von Wissenschaft und Technik zurückzugewinnen. Der inflationäre
Gebrauch des Ethikbegriffs steht nicht schon für deren tatsächliche

Erneuerung. Die ethische Suche nach pragmatischen Lösungen technokratischer

Probleme und Konflikte trägt über weite Strecken selbst die Züge
technischer Rationalität.

Im Ruf nach einer Erneuerung der Ethik oder gar einer neuen Ethik
kann sich auf der anderen Seite der Protest gegen diese Rationalität
äussern, ein allgemeines Unbehagen an der Kultur. Im gesellschaftlichen
Streit ist das Urteil moralischer Instanzen gefragt, deren Autorität den

Mangel an ethischen Argumenten kompensieren soll. Wenn daher auch

Theologie und Kirche von unterschiedlichen Seiten aufgefordert werden,
zu den drängenden ethischen Konflikten Stellung zu nehmen, scheint sich
damit die Möglichkeit zu eröffnen, auf ethischem Gebiet jene Relevanz
wiederzugewinnen, welche Theologie und Kirche im Gefolge immer
neuer Modernisierungsschübe verloren haben. Tatsächlich aber sind beide

der Gefahr ausgesetzt, ideologisch funktionalisiert und missbraucht zu
werden.

Zweifellos sind Kirche und Theologie gefordert, zur Lösung der
drängenden Fragen unserer Zeit beizutragen. Aber sie werden nur dann einen
substantiellen Beitrag leisten können, wenn sie die heute zur
Selbstverständlichkeit gewordene Forderung nach einem Mehr an Ethik der
theologischen Kritik unterziehen.7 Ethik und Theologie sind heute vor allem

7
Zur theologischen Bewertung des heutigen Ethikbedürfnisses, freilich mit

anderen Konsequenzen, siehe auch K. Tanner, Für plausible Normen, EK 27,
1994, 480-482.



76 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

gefragt, wenn festgestellt werden soll, was verboten ist.8 Theologisch
gesprochen verbirgt sich im Ruf nach einer neuen Ethik die Forderung nach
dem Gesetz. Problematisch ist an ihr, dass nach einer Predigt des Gesetzes

verlangt wird, die nicht vom Evangelium zu reden weiss und zudem keinen

Unterschied zwischen dem usus politicus, dem usus elenchthicus und
dem usus praecipuus legis macht. Eine theologische Ethik, welche sich
gegenüber der Forderung nach vermehrter ethischer Reflexion nicht
kritisch verhält, bleibt unserer Gesellschaft den wichtigsten Beitrag schuldig,
den sie ihr vielleicht leisten kann, nämlich in den ethischen Konflikten
von heute das zur Sprache zu bringen, was formelhaft als Evangelium
bezeichnet wird. Wenn dies nicht gelingt, verkommt die theologische
Ethik zum dezisionistischen Appell, der das Stimmengewirr der blossen

Meinungen und Interessen lediglich um einige weitere, in leicht erhöhtem
Ton vorgetragene Behauptungen vermehrt.

Wir gehen im folgenden zunächst auf allgemeine Merkmale des

ethischen Konflikts ein, um sodann nach seinem theologischen Verständnis
zu fragen. Anschliessend werden wir das Problem des Konfliktes divergierender

Ethiken diskutieren. Im Schlussteil soll bedacht werden, wie die

angesprochene Unterscheidung von Gesetz und Evangelium bzw. die

Rechtfertigungslehre in den ethischen Konflikten von heute zur Sprache
gebracht und praktisch werden kann.

2. Konflikt und Verantwortung

Mit A. Rieh lassen sich bekanntlich mehrere Ebenen des Ethischen
unterscheiden, nämlich die individualethische, die personalethische, die
sozialethische und die umweltethische Dimension menschlichen
Handelns.9 Entsprechend lassen sich auch die ethischen Konflikte klassifizieren,

wobei freilich deutlich ist, dass die genannten Ebenen nicht voneinander

zu trennen sind. Ferner können wir im Anschluss an Nikolaus
Menzel zwischen intrapersonalen und interpersonalen ethischen Konflikten

unterscheiden.10 Der ethische Konflikt kann sich einerseits im ent-

g
Man denke z.B. an den Streit um neue Arbeitszeitmodelle und den Schutz

der Sonntagsruhe.
9

Siehe A. Rieh, Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive,
Gütersloh 1984, 56ff.

Vgl. N. Menzel, Der Kompromiss im demokratischen Staat. Ein Beitrag zur
politischen Ethik, Hochland 51, 1959, 248-264.



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 77

Scheidungspflichtigen Subjekt abspielen oder aber zwischen mehreren
Subjekten oder Gruppen aufbrechen. Die kantische Frage: «Was soll ich
tun?» ist durch die andere zu ergänzen: «Was sollen wir tun?»

Der Sache nach kann ein ethischer Konflikt zum einen in der
Fragwürdigkeit gesellschaftlich anerkannter Normen bestehen, zum anderen
in der Kollision von Normen und Pflichten, die als ethisch hinreichend
begründet gelten. Ethische Konflikte brechen ferner auf, wenn ein
Sachproblem als solches von den betroffenen Personen und Kollektiven
unterschiedlich bestimmt und bewertet wird. Gerade die heutigen Konflikte,
bei denen es um die Risikoabschätzung neuer Technologien geht, etwa
der Kernenergie oder der Gentechnologie, sind zunächst gar nicht
ethischer, sondern erkenntnistheoretischer Art. Es kennzeichnet nun aber die
angesprochenen Konflikte der technologischen Gesellschaft, dass sich
Erkenntnistheorie und Ethik wechselseitig beeinflussen. Spätestens dann,
wenn aus einer Sachanalyse praktische oder auch politische Schlüsse zu
ziehen sind, wird das erkenntnistheoretische zum ethischen Problem.
Erkenntnistheorie und Ethik lassen sich auch deshalb so schwer voneinander

trennen, weil im heutigen Forschungsbetrieb die Unterscheidung
von theoretischer Grundlagenforschung und praktischer Anwendungsforschung

weitgehend aufgehoben ist. Das theoretische Wissen ist immer
schon Elandlungswissen, das Experiment verändert bereits die Wirklichkeit,

und das theoretische Wissen lässt sich, wie im Fall der Gentechnologie,

nur durch Experimente gewinnen, in denen Grundfragen des

Menschseins und der Ethik zur Entscheidung stehen bzw. bereits
vorentschieden werden, bevor hierüber der ethische Diskurs geführt werden
kann.

Angesichts der Komplexität heutiger Probleme stellt sich mit grösster
Dringlichkeit die Frage nach dem ethischen Subjekt. Durch die ständige
Erweiterung technischer Möglichkeiten, sowie des wirtschaftlichen,
politischen und militärischen Machtpotentials sind Welt, Natur und
Geschichte immer mehr in menschlichen Flandlungssinn überführt worden.
Die menschliche Verantwortung hat sich ins Universale, genauer: ins
Globale ausgedehnt. Paradoxerweise führt aber die Ausweitung des

menschlichen Verantwortungsbereiches dazu, dass sich sowohl das Subjekt

der Verantwortung wie diese selbst verflüchtigen. Eben deshalb
erscheinen ethische Probleme immer mehr als rein technische (wobei auch
die Politik als eine Weise der Technik verstanden werden kann). Im
Zeichen heutiger globaler Herausforderung sind nicht etwa nur, wie G. Picht
meinte, neue Verantwortlichkeiten im Sinne von Möglichkeiten entstanden,

die auf Realisierung warten und sich das Subjekt ihrer Verantwor-



78 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

tung erst noch suchen müssen." Sondern die fortschreitende Entwicklung
der technischen Zivilisation führt zunächst gegenläufig zur Aufhebung
des Verantwortungsbegriffs. Wenn heute allerorten von Verantwortung
gesprochen wird, ist dies kein Einwand gegen meine These, sondern gerade

ein Indiz für ihre Richtigkeit.
Der technische und industrielle Fortschritt, welcher zur Ausweitung

menschlicher Verfügungsgewalt über Natur und Geschichte geführt hat,
ist die Folge hochgradiger Arbeitsteilung. Sie verhindert es, dass die globalen

Zukunftsfragen und Bedrohungen überhaupt noch im Sinn einer
teleologisch argumentierenden Ethik als Gegenstand menschlicher
Verantwortung und somit ethischer Konflikte wahrgenommen werden können.

Gerade weil die Verantwortung universal geworden ist, fühlt sich
niemand mehr für das Ganze und die Gesamtfolgen der
technischindustriellen Zivilisation verantwortlich. Die Einzelnen begreifen sich
nicht mehr im moralischen Sinne als Flandelnde und somit
Rechenschaftspflichtige, sondern nur noch als Mit-Tuende.12 Mit dem Telos
menschlichen Tuns verschwindet aber die Zukunft als Horizont der Ethik
aus dem Blickfeld und mit ihr die Verantwortung. Wo Verantwortung
nicht mehr als konkrete Verantwortung erfahren wird, entschwindet sie.

Dass Konflikte als ethische wahrgenommen werden, setzt die
Wiedergewinnung von Verantwortungsbewusstsein und somit eine ethische
Erkenntnistheorie voraus.12 Ein Verantwortungsbewusstsein kann freilich
nur dort entstehen, wo sich Menschen als Individuen zugleich selbst
verantwortlich wissen. Nur wenn einzelne sich entschliessen, Verantwortung
zu übernehmen, wird diese allererst als zu realisierende Möglichkeit
wahrgenommen. Erst dann werden Interessensgegensätze als echte ethische

Konflikte begriffen.
Es fragt sich nun, was die Theologie zum Verständnis ethischer Konflikte

und ihrer Lösung beitragen kann.

11

Vgl. G. Picht, Der Begriff Verantwortung, in: ders., Wahrheit, Vernunft,
Verantwortung. Philosophische Studien, Stuttgart 1959, 318-342, hier 340f.

~ Vgl. G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter

der zweiten industriellen Revolution, München 51980, 245ff.
13

Vgl. U. Körtner, Kennwort Verantwortung, GILern 7, 1992, 97-104, bes.
102 f.



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 79

3. Ethik und Konflikt

Christliche Theologie führt alle ethischen Konflikte prinzipiell auf die
Sündhaftigkeit des Menschen zurück. Insofern sich der Mensch nicht von
der eigenen Sünde befreien kann, kann die Ethik den Konflikt allenfalls
beschreiben, aber nicht überwinden. Es liegt auf dieser Linie, wenn etwa
Dietz Lange in seinem neuen Lehrbuch evangelischer Ethik den
«Grundkonflikt zwischen Sein und Sollen» zum unaufhebbaren Urda-
tum menschlichen Daseins erklärt.14 Im Anschluss an Stuart N. Hampshire

resümiert Lange: «Die ethische Grundsituation ist also eine
Konfliktsituation»,15 Hampshire wiederum behauptet, «dass die Moralität ihre
Quellen im Konflikt hat, in der geteilten Seele und im Aufeinandertreffen
entgegenstehender Ansprüche, ferner, dass es keinen vernünftigen Weg
gibt, der von diesen Konflikten zur Harmonie und zu einer überzeugenden

Lösung führt, die normal und natürlich ist».16

Werden die spezifischen ethischen Konflikte von heute auf die
allgemeine Faktizität der Sünde zurückgeführt, ist dies theologisch ebenso

richtig wie unbefriedigend. Denn die theologisch berechtigte Feststellung,
dass kein einziger ethischer Konflikt ethikimmanent zu lösen ist, weil
Schuld nicht vermieden, sondern nur von Gott jenseits der Dimension des

Ethischen vergeben werden kann, entbindet uns nicht von der Notwendigkeit,

die konkreten Konflikte so sachgerecht als möglich zu analysieren
und zwischen verschiedenen Handlungsalternativen konkret zu wählen.
So berechtigt und notwendig die theologische Kritik an einer soteriologi-
schen Überhöhung von Ethik und menschlichem Handeln ist, so
problematisch ist es, wenn theologische Ethik lediglich den ethischen Dauerkonflikt

institutionalisiert.
In seinen Ethikfragmenten hat Bonhoeffer gegen eine derartige

Engführung theologischer Ethik protestiert und es «zu den grossen Naivitäten
- richtiger Torheiten - der Ethiker» gerechnet, «von der Fiktion auszugehen,

als habe der Mensch in jedem Augenblick seines Lebens eine letzte
unendliche Wahl zu treffen, als müsse jeder Augenblick des Lebens eine
bewusste Entscheidung zwischen Gut und Böse sein, als stehe vor jeder
Handlung des Menschen das mit deutlichen Buchstaben von einer göttlichen

Polizei geschriebene Schild 'Erlaubt' oder 'Verboten', als müsse der

14
D. Lange, Ethik in evangelischer Perspektive. Grundfragen christlicher

Lebenspraxis, Göttingen 1992, 234.

A.a.O. (Anm. 14), 235.
16

S.N. Hampshire, Moralität und Konflikt, ZEE 28, 1984, 426-453, hier 449.



80 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

Mensch ununterbrochen etwas Entscheidendes tun, einen höheren
Zweck erfüllen, einer letzten Pflicht genügen».17 Bonhoeffer erklärte
stattdessen: «Das ethische Phänomen ist inhaltlich wie seiner erlebnismässigen
Seite nach ein Grenzereignis».18

In der Tat steht das Pathos, mit welchem gerade protestantische Ethik
in diesem Jahrhundert vom Ruf in die Entscheidung und ihrer Unbe-
dingtheit gesprochen hat, in der Gefahr, zur inhaltsleeren Geste zu
verkommen. Wird zudem der ethische Konflikt als unlösbar dargestellt, führt
diese Behauptung in Resignation oder situationsethischen Dezisionismus,
welcher der Komplexität und Zukunftsdimension heutiger ethischer
Konflikte nicht gerecht wird.

Freilich kann auch der ethische Ansatz Bonhoeffers nicht wirklich
befriedigen, welcher den vom Menschen nicht aufzulösenden ethischen
Konflikt durch das als singularische Grösse aufgefasste Gebot Gottes
transzendiert sieht. Nach Bonhoeffer wie für Barth ist es bekanntlich Gottes

Gebot, verstanden als sein aktuelles Gebieten im Hier und Jetzt,
welches den ethischen Konflikt nicht auslöst, sondern umgekehrt beendet,
indem es aus der Reflexion in den einfältigen Gehorsam ruft.19 Problematisch

an diesem Verständnis des göttlichen Gebietens ist, dass es im
Anschluss an Kierkegaard und den dialogischen Personalismus eine
intrapersonale Lösung des ethischen Konfliktes entwickelt, die auf der
interpersonalen Ebene in autoritäre Geltungsansprüche umschlägt.20 So dekretiert

Bonhoeffer: «Das Ethische ist eben nicht wesentlich ein formales
Vernunftprinzip, sondern ein konkretes Befehlsverhältnis».21 Auch die
dem Dezisionismus entgegensteuernde Lehre von den göttlichen Mandaten22

sucht das göttliche Gebot in autoritären Strukturen auf, die ihrerseits
mit dem Hinweis auf Gottes Gebieten theologisch legitimiert werden.
Praktisch bedeutet dies aber, dass der ethische Konflikt entweder durch
die Berufung auf das Gewissen oder aber durch den blossen Appell
entschieden werden soll.

Gegen Bonhoeffer wie gegen Kierkegaard lässt sich einwenden, dass

die Gestalt des Abraham kein hinreichendes Modell für eine theologische

17
D. Bonhoeffer, Ethik, hg. v. E. Bethge, München ''1981, 280f.

18
A.a.O. (Anm. 17), 282.

Vgl. a.a.O. (Anm. 17), 293ff. Zur ähnlich gelagerten Lehre vom singular i-
schen Gebot Gottes bei Barth siehe vor allem K. Barth, KD 11/2, 564ff.

20
Zur Kritik der autoritären Züge im Denken Bonhoeffers siehe K.-M. Ko-

dalle, Dietrich Bonhoeffer. Zur Kritikseiner Theologie, Gütersloh 1991.
21

D. Bonhoeffer, a.a.O. (Anm. 17), 289.
22

Vgl. a.a.O. (Anm. 17), 303ff.



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 81

Ethik ist. Der Mensch, der, um mit Bonhoeffers eigenen Worten zu
sprechen, in der säkularen Welt vor Gott ohne Gott leben muss, bekommt von
diesem eben nicht ständig aktuelle Handlungsanweisungen, denen er

lediglich Folge zu leisten hätte. Eben daher sind wir für unsere ethische

Urteilsbildung an vorgängige, wenngleich relative und vom Evangelium
her immer neu zu prüfende Normen und Werte verwiesen, die in
ethischen Konfliktsituationen allerdings kollidieren und den Konflikt gerade
dadurch verschärfen können.23

Sowenig ethische Konflikte durch blosse theologische Appelle
entschieden werden können, sowenig ist es zulässig, die ethische Reflexion
und interpersonale Rechenschaft vorschnell durch die Berufung auf den
Gewissensnotstand abzubrechen. Eben weil Gott nicht unmittelbar in
jeder Konfliktlage zu uns spricht, sind wir auch nach theologischem
Verständnis zur mühevollen, intersubjektiven und im Resultat zumeist strittigen

ethischen Urteilsbildung verpflichtet.
Wie aber soll eine intersubjektive Urteilsbildung möglich sein, nachdem

die Ethik zu einer inhomogenen Grösse geworden ist? Sind Dezisionismus

und moralischer Appell nicht die unvermeidliche Konsequenz
aus dem eingangs beschriebenen Konflikt der Ethiken? Oder lässt sich der
ethische Pluralismus in Richtung auf ein neues Einheitsethos überwinden?

Wie also soll sich die Theologie gegenüber dem Pluralismus der
Ethiken verhalten?

4. Pluralismus und Konflikt der Ethiken

Ethischer Dezisionismus und christozentrischer Appell sind eine mögliche

theologische Konsequenz aus der krisenhaft erfahrenen Pluralisie-

rung der modernen Gesellschaft. Während in diesem Fall die theologische

Ethik kerygmatisch verfährt, gibt es einige prominente Versuche, auf
rationalem Wege ein universales Ethos zu begründen, das den Pluralismus
der ethischen Positionen überwindet. Einer dieser Versuche ist Albert
Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben, welche eine Verbindung
von aufgeklärter Rationalität und religiöser Mystik anstrebt, indem aus der

23
Zur Kritik an der situationsethischen Verengung der Lehre vom Gebot

bzw. vom Gesetz Gottes siehe auch I. Klaer, Sinn und Geltungsweisen sittlicher
Normen in der Sicht evangelischer Theologie, in: W. Ernst (Hg.), Norm und
Gewissen. Beiträge aus katholischer und evangelischer Sicht, Leipzig 1984, 39-71,
bes. 51.



82 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

Erfahrung des allgemeinen Lebenswillens auf ein unbedingtes Sollen
geschlossen wird. Hans Jonas hat dagegen auf ontologischem bzw.

metaphysischem Wege versucht, aus der Existenz der Menschheit eine

universalgültige planetarische «Zukunftsethik» herzuleiten.25

Die argumentativen Schwierigkeiten der erwähnten Ansätze sind
offenkundig. Eine christozentrische Kerygmatik mag zwar universale ethische

Geltungsansprüche erheben, bleibt aber de facto eine partikulare
Ethik, welche nur für diejenigen Überzeugungskraft besitzt, die den christlichen

Glauben teilen. Schweitzer und Jonas versuchen deshalb, das
Kantische Projekt der Ethik zu erneuern, welches sie doch zugleich beide auf
ähnliche Weise kritisieren. Sie teilen die Überzeugung Kants, dass ein
universalgültiges Ethos nur auf dem Wege einer rationalen Herleitung
eines kategorischen Imperativs begründet werden kann. Schweitzer wie
Jonas kritisieren aber, dass Kants Imperativ völlig inhaltsleer geblieben sei

und Vernunft und Gefühl in unzulässiger Weise voneinander getrennt
habe. Während nun Schweitzer den Inhalt seines kategorischen Imperativs

als Fortexistenz des planetarischen Lebens überhaupt zu bestimmen
versucht, gibt Jonas dem Imperativ die anthropozentrische Fassung, dass

auch künftig eine Menschheit sei. Sowohl bei Schweitzer als auch bei
Jonas ist der durch den kategorischen Imperativ zu begründende Inhalt
allerdings die vorausgesetzte Begründung des Imperativs, so dass dieser
faktisch kein kategorischer, sondern ein hypothetischer ist. Eine zusätzliche

Schwierigkeit beider Entwürfe besteht darin, dass sie das ethische
Sollen aus dem Sein abzuleiten versuchen. Hume hat diese Möglichkeit
bekanntlich bestritten. Eine genauere Analyse zeigt, dass er weder durch
Schweitzer noch durch Jonas widerlegt worden ist.26

24
Siehe vor allem A. Schweitzer, Kultur und Ethik. Sonderausgabe mit Ein-

schluss von «Verfall und Wiederaufbau der Kultur», München 1960, bes. 328ff.
25 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die

technologische Zivilisation, Frankfurt a.M. (1979) 1984. Zum Begriff der Zukunftsethik
siehe dort, 39ff.; 61ff.

Zur Kritik der Ethik Schweitzers siehe u.a. H. Groos, Albert Schweitzer.
Grösse und Grenzen. Eine kritische Würdigung des Forschers und Denkers,
München 1974; W. Picht, Albert Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg
1960; U. Körtner, Ehrfurcht vor dem Leben - Verantwortung für das Leben.
Bedeutung und Problematik der Ethik Albert Schweitzers, ZThK 85, 1988, 329-

348; C. Günzler, Ehrfurchtsprinzip und Wertrangordnung. Albert Schweitzers
Ethik und ihre Kritiker, in: ders. u.a. (Hg.), Albert Schweitzer heute. Brennpunkte

seines Denkens, Tübingen 1990,82-100. Zur Kritik der Ethik von Hans Jonas
siehe u.a. W.E. Müller, Der Begriff der Verantwortung bei Hans Jonas, Frankfurt

a.M. 1988.



Ulrich H..1. Körtner, Ethische Konflikte von heute 83

Die Krise der neuzeitlichen Rationalität, welche durch die mangelnde
Konsistenz der Ansätze Schweitzers und Jonas' nochmals bestätigt wird,
ruft nun erneut die Religion auf den Plan. Das ist der Grundgedanke in
Hans Klings Projekt Weltethos, welches sich freilich nicht nur mit dem
Pluralismus der Ethiken, sondern zusätzlich mit dem Pluralismus der
Religionen konfrontiert sieht. Unbeschadet der Konkurrenz ihrer
Weltdeutungen und Heilserwartungen hält Küng die Religionen für die
Entwicklung eines Weltethos für unentbehrlich, weil einzig sie «die Unbe-
dingtheit und Universalität ethischer Verpflichtungen begründen»
können.27 Sie können dies aber nach Küngs Überzeugung deshalb, weil sie in
einem gemeinsamen Grundethos konvergieren, dessen oberste Maxime
die sogenannte Goldene Regel ist. In ihr konvergieren nach Küng aber
auch die Religionen und die gegenüber der Religion autonome Philosophie

der europäischen Neuzeit. Kants kategorischer .Imperativ ist nichts
anderes als «eine Modernisierung, Rationalisierung und Säkularisierung»
der goldenen Regel, neben welcher Küng vier Maximen elementarer
Menschlichkeit gefunden zu haben glaubt, die von sämtlichen Religionen
vertreten werden: 1. «Du sollst keine Unschuldigen töten», 2. «Du sollst
nicht lügen oder Versprechen brechen», 3. «Du sollst nicht die Ehe
brechen oder Unzucht treiben», 4. «Du sollst Gutes tun».28 Diese Imperative
hält Küng für «so etwas wie [...] Grundsäulen eines gemeinsamen
fundamentalen Ethos der Welt».29 Sie werden ergänzt durch einen vermeintlich
allen Religionen gemeinsamen Katalog von Lastern und Tugenden, der
sich an der christlichen Lehre von den sieben Hauptsünden und vier
Kardinaltugenden orientiert.30

Dass die religiösen Weltdeutungen und Menschenbilder der grossen
Religionen miteinander konkurrieren, dass sie einander teilweise sogar
widersprechen, hält Küng für keinen überzeugenden Einwand gegen sein

Projekt Weltethos. «Nicht auf das verschiedene theoretische Bezugssystem
kommt es im Ethos letztlich an, sondern auf das, was ganz praktisch im
gelebten Leben getan oder unterlassen werden soll. [...] Ob nämlich dem
konkreten, gequälten, verletzten oder verworfenen Menschen letztlich aus
christlicher oder buddhistischer, aus jüdischer oder hinduistischer Hal-

27
H. Küng, Projekt Weltethos, München 1990, 75.

H. Küng, Auf der Suche nach einem universalen Grundethos der Weltreligionen,

Conc 26, 1990, 154-164, hier 162. Abweichend formuliert Küng a.a.O.
(Anm. 27), 82 fünf universale Gebote: «(1) nicht töten; (2) nicht lügen; (3) nicht
stehlen; (4) nicht Unzucht treiben; (5) die Eltern achten und die Kinder lieben».

29
A.a.O. (Anm. 28), 162.

30
Vgl. a.a.O. (Anm. 27), 87f.



84 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

tung heraus geholfen wird, dürfte dem Betroffenen zunächst einerlei
31

sein».
Dass es notwendig ist, angesichts der globalen Probleme und des

Konfliktpotentials multikultureller Gesellschaften auf allen Ebenen einen
interreligiösen Dialog zu führen und nach ethischen Konvergenzen der
Weltreligionen zu suchen, dürfte ausser Frage stehen. Dass die Angehörigen

der verschiedenen Religionen in Notsituationen spontan in derselben
Weise zur Hilfeleistung bereit sein können, wird man ebenfalls nicht
bezweifeln wollen. Ob deshalb die Religionen ein gemeinsames ethisches
Fundament haben, ist allerdings eine ganz andere Frage. Küngs Versuch,
die ethischen Systeme der Religionen auf einige wenige Grundregeln
zurückzuführen, wird weder den vorhandenen Divergenzen der Religionen

noch der Komplexität globaler Probleme und gesellschaftlicher
Konflikte gerecht:12

Die von Küng formulierten Maximen elementarer Menschlichkeit
erzeugen lediglich den Schein einer Konvergenz, der sich auflöst, sobald
man fragt, wie diese Maximen in den einzelnen Religionen und im
ethischen Konfliktfall inhaltlich gefüllt werden. Was soll es beispielsweise
heissen. dass man keinen Unschuldigen töten darf? Woran bemessen sich
für die Angehörigen der verschiedenen Religionen Schuld oder
Unschuld eines Menschen, wenn nicht an den theoretischen religiösen
Bezugssystemen, die nach Küngs Meinung in Fragen der Ethik nur eine

untergeordnete Rolle spielen? Hat die islamische Scharia recht oder unrecht,
wenn sie den Übertritt vom Islam zum Christentum als todeswürdiges
Vergehen einstuft? Oder welche Konsequenzen sind aus dem Verbot des

Ehebruchs zu ziehen? Ist es religiös akzeptabel, dass Ehen geschieden
werden? Oder ist die Ehe, wie es der christlichen Tradition entspricht, als

unauflöslich zu betrachten? Was wird sodann in den verschiedenen
Religionen, die in dieser Frage zudem keineswegs homogene Ansichten
vertreten, konkret unter Unzucht verstanden? Und schliesslich: Küngs Gebot
«Du sollst Gutes tun» ist so abstrakt wie banal.

Aber auch das Küngsche Beispiel der spontanen Hilfeleistung ist kein
Argument für die behauptete Unabhängigkeit moralischen Handelns von
religiösen Bezugssystemen. Denn die Argumentation Küngs wechselt an
dieser Stelle von der sozial- und umweltethischen Ebene, auf der doch die

33
A.a.O. (Anm. 27), 89.

Vgl. U. Körtner, Projekt Weltethos. Eine gemeinsame Basis für westliche
und östliche Religionen?, Religionen unterwegs 1, 1994, 12-19. Zur Debatte siehe
auch J. Rehn (Hg.), Verantwortlich leben in der Weltgemeinschaft. Zur
Auseinandersetzung um das «Projekt Weltethos» (KT 133), Gütersloh 1994.



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 85

uns bedrängenden globalen Konflikte angesiedelt sind, auf die individual-
ethische und redet einer personalen Situationsethik das Wort. Die zu
Küngs Projekt Weltethos den Anlass gebenden Gefahren und
gesellschaftlichen Konflikte werden jedoch nicht durch spontanes Handeln,
sondern bestenfalls durch die Entwicklung politischer und ökonomischer
Strategien gelöst, welche die ständige sozialethische Reflexion, ökonomische,

naturwissenschaftliche und politische Sachkenntnis sowie die Schaffung

von gesellschaftlichen und politischen Institutionen erfordern. Staatliche

Organisations- und Herrschaftsformen sowie das kodifizierte Recht
aber lassen sich ohne theoretische Bezugssysteme, ohne Grundhaltungen
und Werteinstellungen, die auch von religiösen Überzeugungen abhängen,

gar nicht begründen oder aufrecht erhalten. Die Lösungsversuche
werden, wie das Beispiel der Menschenrechte zeigt, sehr unterschiedlich
ausfallen, je nachdem, ob man z.B. eine Staatsform nach dem Vorbild der
westlichen Demokratie oder aber einen islamischen Staat für richtig hält.

Gerade die zwischen den Religionen bestehenden Differenzen in der
Menschenrechtsfrage zeigen deutlich, wie schnell Küngs Weltethos an
seine Grenzen stösst, sobald nach der ethischen Konkretion seiner
allgemeinen Maximen gefragt wird. Ähnlich wie Jonas erklärt Küng den
Menschen zum Ziel und Kriterium einer universalen Verantwortungsethik.33
Sein Humanitätsbegriff aber meint die «Grundwerte und Grundüberzeugungen

der Französischen Revolution».34 Dass diese für alle Weltreligionen

konsensfähig sind, wird man bezweifeln müssen. Wenn Küng zudem
dem Christentum bei der Entwicklung eines an den Idealen der französischen

Revolution orientierten Weltethos eine Vorreiterrolle zuweist,35

werden die übrigen Religionsgemeinschaften mit Recht die Frage stellen
können, wodurch eine solche Dominanz des Christentums gerechtfertigt
sein soll.

Küngs Projekt Weltethos ist ein Beispiel für theologische Überbie-
tungsansprüche, welche den Konflikt der Ethiken keineswegs überwinden

können, sondern sich als Holzweg erweisen. Theologische Überbie-
tungsansprüche suggerieren letzte Gewissheiten, die es zumindest auf den

33
Vgl. a.a.O. (Anm. 27), 53ff.

34
A.a.O. (Anm. 27), 93.

Vgl. a.a.O. (Anm. 27), 90: «Hat vielleicht das Christentum - von der
Säkularisierungsbewegung mehr als andere Religionen gebeutelt, aber durch sie auch
mehr herausgefordert - schon einen konkreteren Beitrag zu einem möglichen
Weltethos geleistet? Darauf ist zu antworten: Zwar hatte man bisher ein solches
Weltethos nicht direkt im Blick, wohl aber lassen sich bestimmte christliche
Verlautbarungen in dieser Zielrichtung nützen.»



86 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

sozial- und umweltethischen Ebenen heutiger ethischer Konflikte schon
deshalb nicht geben kann, weil ja nicht etwa nur die Handlungsnormen,
sondern schon die Analyse der Sachverhalte, also die Beschreibung der
Phänomene strittig ist. Wenn es sich als Irrtum erweist, von theologischen
Gewissheiten ausgehend, rigorose ethische Ansprüche zu deduzieren, so
bleibt auch für eine theologische Ethik nur der von Martin Honecker
beschriebene Weg, «von den Ungewissheiten auszugehen, die zu
ethischen Reflexion herausfordern».36

Offenbar ist der Vorstellung eines universalen Ethos der Abschied zu
geben. Dies bedeutet, dass der faktische Pluralismus gesellschaftlichen
Lebens wie ethischer Reflexion auch von Theologie und Kirche zur
Kenntnis zu nehmen ist. Ethik in einer pluralen Gesellschaft ist eine offene
Suchbewegung, ausgelöst durch die Frage nach den Folgen neuer
Handlungsmöglichkeiten, die in Ratlosigkeit und Verlegenheit stürzen. Die
dem Glauben gebotene Weltverantwortung wird nicht durch universalethische

Überbietungsansprüche wahrgenommen, sondern durch die
solidarische Beteiligung am Prozess der Antwortsuche. Die gesellschaftliche

Verantwortung von Theologie und Kirche lässt sich mit den Worten
aus Jer 29,7 beschreiben: «Suchet der Stadt Bestes.» Auch die Theologie
befindet sich auf der Suche, weil sie keineswegs im Besitz fertiger Antworten

auf die ethischen Fragen unserer Gegenwart ist.

Wohl lebt der Glaube aus einer letzten Gewissheit des Heils. Doch
darf die Heilsgewissheit des Glaubens nicht mit der Sicherheit ethischen
Urteilens und moralischen Handelns verwechselt werden. Umso mehr
stellt sich nun die Frage, welche Bedeutung die Gewissheit des Heils im
christlichen Sinne für den ethischen Diskurs in der pluralistischen Gesellschaft

haben kann.

5. Rechtfertigung und Kompromiss

Mit der Erweiterung menschlicher Handlungsmöglichkeiten steigt das

Ausmass der Verantwortung. Mit der Ausweitung der Verantwortung
aber wachsen umgekehrt die Handlungsziele. Von ethisch verantwortlichem

Handeln wird heute erwartet, dass es die Lebensmöglichkeiten
künftiger Generationen und den unbefristeten Fortbestand der Menschheit

im Blick hat. Es fragt sich aber, ob diese Zielvorgabe nicht jedes

36
M. Honecker, Einführung in die Theologische Ethik. Grundlagen und

Grundbegriffe, Berlin/New York 1990, XII.



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 87

menschliche Mass übersteigt. Bei Jonas trägt sie zudem eindeutig soterio-
logische Züge. Im Zentrum seiner Überlegungen steht das Erbe der bisherigen

Evolution der Natur als «um jeden Preis in seiner Integrität zu erhaltende

Kernphänomen, dass sein Heil von keiner Zukunft zu erwarten hat,
da es schon 'heil' in seiner Anlage ist».37 Mit dem drohenden Unheil, das

es abzuwenden gilt, wird nach Jonas «das nicht illusionär überforderte
Heil» sichtbar.3* Stellt aber nicht gleichwohl der kategorische Imperativ,
dass in jedem Fall der Fortbestand der Menschheit zu gewährleisten sei,

eine Überforderung unseres Handelns dar? Wer soll das Subjekt sein,
welches diesem Imperativ Folge leisten könnte? Das Jonassche «Wir»
wendet sich an seine Leserschaft und bleibt doch merkwürdig
unbestimmt. Welche Subjekte sind denkbar, für welche die Rettung der gesamten

Menschheit ein sinnvolles Handlungsziel wäre? Und wie kann eine

derartige Zielvorgabe praktisch umgesetzt werden?
Bei Jonas konkretisiert sich die allgemeine Maxime, dass eine

Menschheit sei, in der Forderung nach einer Heuristik der Furcht.39 Deren

grundlegende Regel besagt, dass beim Abschätzen der Handlungsfolgen
den schlechten Prognosen Vorrang vor den guten zu geben ist.411 So

einleuchtend diese Maxime auf den ersten Blick erscheinen mag, so
problematisch ist sie in Wahrheit. Sie fordert nämlich die freiwillige
Selbstbeschränkung menschlichen Handelns, welche in ihrer Summierung den
Fortbestand der Menschheit nicht minder gefährden kann wie die
hemmungslose Ausschöpfung aller technologischen Möglichkeiten; «es ist nur
zu deutlich, dass eine affirmative Sicht der Technik zu anderen Ansichten
käme».41 So berechtigt die Jonassche Kritik am utopischen oder
technokratischen Meliorismus ist, so birgt doch seine Heuristik der Furcht in
sich die Gefahr, dass jede Motivation zur Veränderung bestehender
Lebensverhältnisse im Keim erstickt wird. Die Masslosigkeit des generellen
Handlungsziels kann zur Lähmung des konkreten Handelns und Planens
für überschaubare Zeiträume führen.

M.E. fordern sowohl das Heilsverständnis bei Jonas als auch seine

Heuristik der Furcht zu einer für unser Thema grundsätzlichen theologischen

Auseinandersetzung heraus. Die paulinische und reformatorische
Rechtfertigungslehre hat nämlich m.E. darin ihre ethische, und zwar nicht

37
H. Jonas, a.a.O. (Anm. 25), 74.

38
A.a.O. (Anm. 25), 392.

39
Vgl. a.a.O. (Anm. 25), 63ff.

40
Vgl. a.a.O. (Anm. 25), 70ff.
W.E. Müller, Zur Problematik des Verantwortungsbegriffs bei Hans Jonas,

ZEE 33, 1989, 204-216, hier 211.



88 Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute

etwa nur individual-, sondern auch sozial- und umweltethische Bedeutung,

dass sie zum Handeln ermutigt, indem sie dieses gerade von allen
soteriologischen Forderungen befreit und die Handlungsziele auf ein
menschliches Mass reduziert. Weder die Bewahrung der Schöpfung noch
die Rettung der Menschheit sind eine theologisch vertretbare ethische

Forderung. Nur wenn das menschliche Handeln von der
verantwortungsethischen Masslosigkeit befreit wird, kann Verantwortung
überhaupt konkret wahrgenommen werden. Die Unbedingtheit der ethischen
Forderung darf nicht mit ihrer Masslosigkeit verwechselt werden.

Theologisch problematisch ist aber auch der Grundgedanke einer
Heuristik der Furcht. M.E. handelt es sich bei ihm um die philosophische
Transformation der jüdischen Lehre vom Zaun des Gesetzes. Die Heuristik

der Furcht ist der Zaun, der von Jonas um sein erstes Gebot, nämlich
dass eine Menschheit sei, gezogen ist. Christlich betrachtet ist die Sorge
um die Fortexistenz der Menschheit im Kern Furcht vor dem Gesetz, die
nicht um das Evangelium weiss. Doch gerade indem an das Handeln des

Menschen appelliert wird, der ein fundamental gebrochenes Verhältnis
zur Natur hat, die ihrerseits nicht mehr in statu integritatis, sondern in statu

corruptionis existiert, ist ihr Bestand hochgradig gefährdet. Theologisch
gesprochen vergrössert die evangeliumslose Predigt des Gesetzes die
Macht der Sünde.

Demgegenüber ist der Glaube vom Evangelium her als eine Weise des

Mutes zu beschreiben, der sich gerade nicht vor der Furcht, auch nicht in
Gestalt der Sorge, sondern von der Liebe leiten lässt.4'1 Mit Luther gesprochen

lautet die Handlungsmaxime des im Evangelium begründeten Mutes:

«Pecca fortiter sed crede fortius». Dieser Mut transzendiert den
ethischen Konflikt, weil er im Zuspruch der Vergebung und in dem aus ihm
resultierenden Vertrauen auf künftige Vergebung begründet ist.

Das Wissen um die Vergebungsbedürftigkeit wie um die Wirklichkeit
solcher Vergebung wird praktisch im Mut zum Handeln, in der solidarischen

Teilnahme am ethischen Diskurs sowie in der Bereitschaft zum
Kompromiss. Von seinem theologischen Sinn sei am Schluss unserer
Überlegungen die Rede.

42
Vgl. Rom 7,7-13.

43
Zur Verhältnisbestimmung von Glaube und Mut siehe P. Tillich, Der Mut

zum Sein, Stuttgart 31958; K. Rahner, Glaube als Mut, Zürich/Einsiedeln/Köln
1976.

44
Zur ethischen und theologischen Problematik des Kompromisses und den

verschiedenen Lösungsansätzen siehe u.a. H. Ringeling, Die Notwendigkeit des



Ulrich H.J. Körtner, Ethische Konflikte von heute 89

Ethische Konflikte lassen sich oftmals keiner rationalen Lösung zuführen.

Interessen und Standpunkte bleiben nicht selten unversöhnt. Eben
dieses Dilemma zeichnet überhaupt den echten ethischen Konflikt aus.

Weil aber gehandelt und zuvor entschieden werden muss, bleibt nurmehr
der Kompromiss als einziger Ausweg. Er bedeutet einen teilweisen
Verzicht auf eigene Interessen oder ethische Gesichtspunkte, der freilich
gerade darin sein Problem hat, dass er nicht geleistet werden kann, ohne dass

man schuldig wird. Unter dem Gesichtspunkt des Handelnmüssens mag
ein Kompromiss als Ausweg erscheinen. Ein Ausweg ist freilich keine
wirkliche Lösung des Konflikts, sondern kann im Grunde nur in der
Hoffnung auf Vergebung beschritten werden.

Kompromisse einzugehen, entspricht der Klugheitsvorschrift der
Goldenen Regel. Theologisch ist der Kompromiss freilich durch eine blosse

Klugheitsregel keineswegs legitimiert. Bonhoeffer hat den Kompromiss
aus theologischen Gründen sogar gänzlich verworfen. Aber man wird
wohl zwischen Kompromisssucht bzw. Opportunismus und einer
Kompromissbereitschaft unterscheiden müssen, die nicht als Gebot der Klugheit,

sondern als Konsequenz der Rechtfertigungslehre begründet ist.

Theologisch gesprochen resultiert nämlich die grundsätzliche Bereitschaft
zum Kompromiss nicht nur aus der Einsicht in unsere Endlichkeit und
die Begrenztheit unseres Erkenntnisvermögens, sondern auch und vor
allem aus der Erkenntnis unserer Sündhaftigkeit wie unseres durch Gott
dennoch gerechtfertigten Daseins.

In dieser Hinsicht verhält sich die Rechtfertigungslehre kritisch zum
Konzept der Diskursethik, welches neben den bereits erwähnten Ansätzen

ein weiterer Versuch ist, den Pluralismus und Konflikt der Ethiken zu
überwinden.46 Die Idee des herrschaftsfreien Dialogs unterstellt, dass es

möglich sei, solange über ein ethisches Problem zu diskutieren, bis sich
ein allgemein einsichtiger, vernünftiger Konsens über die Verfahrensregeln

der Urteilsbildung wie über die anstehende Problemlösung erzielen
lässt. Faktisch aber muss das Bemühen um einen solchen Konsens in vie-

ethischen Kompromisses, in: A. Hertz u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen
Ethik, Bd. 3, Freiburg/Gütersloh 1982, 93-116.

45
Vgl. D. Bonhoeffer, a.a.O. (Anm. 17), 135ff. Seine Ablehnung des

Kompromisses ergibt sich aus Bonhoeffers präsentischem Verständnis des Gebotes
Gottes, das nicht in miteinander konfligierenden Normen, sondern als eindeutig
vernehmbare Anrede im Hier und Jetzt begegnet und weder Raum für autonome

Urteilsbildung, noch für irgendwelche Ausflüchte lässt.
46

Zum Ansatz der Diskursethik siehe vor allem K.-O. Apel, Diskurs und
Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionellen Moral,
Frankfurt a.M. 1988; J. Habermas, Theorie und Praxis, 1971.



90 Ulrich HJ. Körtner, Ethische Konflikte von heute

len Fällen scheitern, und zwar nicht nur deshalb, weil Entscheidungen
unter einem zeitlichen Druck stehen, welcher die Verwirklichung des

Ideals vereitelt, sondern auch, weil egoistische Interessen aufeinanderprallen,
und der Wille zur Selbstbehauptung allemal stärker ist als der Wille

zum herrschaftsfreien Dialog. Mag das Bemühen um einen frei und
vernünftig erzielten Konsens noch so aufrichtig sein, so bleibt doch die Sünde
des Selbstbehauptungswillens virulent. Die Lehre von der Rechtfertigung
des Sünders aber besagt, dass wir einander im ethischen Konflikt gelten
lassen dürfen, auch wenn ein Konsens nicht zu erzielen ist. Sie impliziert
die Absage an jeden ethischen Rigorismus, der letztlich wiederum nur
eine Gestalt sündiger Selbstbehauptung wäre. Im Gleichnis des matthäi-
schen Christus vom Unkraut unter dem Weizen47 und in seiner Aufforderung,

den anderen nicht zu verurteilen,48 ihm vielmehr siebenundsiebzig-
mal zu vergeben,49 wird der theologische Sinn des Kompromisses
anschaulich.

Theologisch gesprochen ist der Kompromiss also nicht nur die
angemessene Weise, «mit unaufhebbarer Verschiedenheit umzugehen»,
sondern auch, die eigene wie fremde Schuld der Vergebung Gottes
anheimzustellen. Wer aber ohne Sünde ist, der werfe in den ethischen Konflikten
unserer Tage den ersten Stein.

Ulrich H.J. Körtner, Wien

47
Mt 13,24ff.

48
Mt 7,1-5; Lk 6,37-42.

49
Mt 18,22; siehe dazu Mt 18,23-35.

50
So T. Rendtorff, Vom ethischen Sinn der Verantwortung, in: A. Hertz u.a.

(Hg.), a.a.O. (Anm. 44), 117-129, hier 127.


	Ethische Konflikte von heute in der theologischen Reflexion

