Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: Ethische Konflikte von heute in der theologischen Reflexion
Autor: Kortner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ethische Konflikte von heute in der theologischen
Reflexion*

1. Auf der Suche nach der verlorenen Ethik

In seinem gleichnamigen Buch hat der Philosoph Alasdair Maclntyre
den Verlust der Tugend beklagt.' Nach MacIntyres Analyse ist ein Merk-
mal unserer Zeit die Unfdhigkeit, zentrale ethische Konflikte wie etwa das
Problem der Abtreibung, der Friedenssicherung, des Umweltschutzes
oder der sozialen Gerechtigkeit im allgemeinen Konsens zu losen. Man
kann den Zustand der Ethik in der Tat ohne Ubertreibung als katastro-
phal bezeichnen. Denn das Verhédngnisvolle an den hinlidnglich bekann-
ten ethischen Konflikten von heute ist nicht nur der Interessengegensatz
zwischen Individuen, gesellschaftlichen Gruppen und ganzen Voélkern,
zwischen den Lebenden und den noch Ungeborenen, sondern nicht min-
der der Antagonismus ethischer Systeme und moralischer Werthaltungen.
Ethische Konflikte sind heute immer auch Konflikte zwischen divergie-
renden Ethiken.

Es war das grosse Ziel der européischen Aufklidrung, ein universal giil-
tiges Ethos zu formulieren, dessen Maximen und Verfahren zur Konflikt-
16sung jedem verniinftigen Menschen einsichtig seien und als verbindlich
anerkannt wiirden. Dieses Projekt muss heute als gescheitert gelten. Zum
einen wird uns heute zunehmend bewusst, wie sehr das vermeintlich uni-
versale Ethos der nachaufkldrerischen Moderne inhaltlich durch die vor-
ausliegende christliche Tradition bestimmt war, in welcher das Erbe der
Antike fortwirkte. Im Konkurrenzverhéltnis der Kulturen und Religionen
erscheint der universale Standpunkt der aufgeklirten Vernunft als ein
partikularer, seine vermeintliche Voraussetzungslosigkeit als dezisionisti-
sches Postulat. Zum anderen stehen uns heute die dialektischen Folgen
der Aufkldrung und ihres Vernunftbegriffes vor Augen. Die negativen

* Vortrag bei dem Symposium aus Anlass des 60-jahrigen Bestehens der
Evangelisch-theologischen Fakultédt der Comenius-Universitédt Bratislava vom 24.-
26. 11. 1994.

PA. Maclntyre, Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegen-
wart, Darmstadt 1987. Die englische Originalausgabe erschien 1981 unter dem
Titel «After Virtue».



74 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

Folgen moderner Rationalitdt durch Berufung auf eine Ethik der trans-
zendentalen Vernunft beseitigen zu wollen, scheint nichts anderes als der
Versuch zu sein, den Teufel durch Beelzebub auszutreiben.

Zu den negativen Folgen neuzeitlicher Rationalitdt gehort aber auch,
dass selbst das Bemithen um eine rational begriindete Ethik iiberhaupt
antiquiert erscheint. So stellt der Philosoph Walter Schulz in seinem 1972
erschienenen Buch «Philosophie in der verdnderten Welt» mit Recht fest:
«Die Verwissenschaftlichung hat sich auf dem Gebiet der Anthropologie
dahin ausgewirkt, dass Fragen, die frither dem ethischen Bereich zuge-
rechnet wurden, jetzt von bestimmten Wissenschaften iibernommen wer-
den, so vor allem von der Verhaltensforschung, der Psychologie und den
Sozialwissenschaften».’

Zur «Dialektik der Aufklirung»’ gehort, dass sie die Herrschaft der
neuzeitlichen Technik vollendet hat, eben jene Technokratie,' welche
einen Grossteil der ethischen Konflikte allererst heraufbeschworen hat,
fiir die heute so dringend nach Losungen gesucht wird. Wie W. Schulz
richtig bemerkt hat, wirkt sich die Technokratie eben auch in der von ithm
beschriebenen Auflésung der Ethik in Verhaltensforschung, Psychologie
und Sozialwissenschaften aus. Selbst noch die gesellschaftskritischen
Aufklédrer der Aufkldrung partizipieren am modernen «Trend zur Tech-
nologie».’

Vor zwanzig Jahren stellte Schulz die Diagnose auf, dass die Forde-
rung des ethischen Engagements innerhalb der zeitgendssischen Philoso-
phie keine entscheidende Rolle spiele. «Die ethische Fragestellung
scheint gegenwirtig auch fiir das allgemeine Bewusstsein nicht mehr vor-
rangig zu sein».’ Inzwischen hat sich vordergriindig die Bewusstseinslage
gianzlich gewandelt. Allerorten erschallt der Ruf nach Ethik. Eben jene
Wissenschaft, welche fiir die Abdankung der Ethik verantwortlich ge-
macht worden ist, stosst inzwischen auf ein tiefes Unbehagen und Miss-
trauen. Um der Folgen von Wissenschaft und Technik Herr zu werden,
begibt sich die technokratische Gesellschaft auf die Suche nach dem ver-
lorenen Ethos. Nach der Verwissenschaftlichung der Ethik scheint nun

W Schulz, Philosophie in der veridnderten Welt, Pfullingen 1972, 630.

VgI M. Horkheimer/Th.W. Adorno, Dialektik der Aufkldrung, Frankfurt
a.M. 1969 (Amsterdam 1947).

Zur theologischen Reflexion der modernen Technikherrschaft siche vor al-
lem M. Trowitzsch, Technokratie und Geist der Zeit. Beitrdge zu einer theologi-
schen Kritik, Tiibingen 1988.

W Schulz, a.a.0. (Anm. 2), 631.

®A.a.0. (Anm. 2), 630.



Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute 75

die Ethisierung der Wissenschaften, nach der Politisierung der Moral, die
Moralisierung der Politik gekommen zu sein. Der Bedarf an Ethik soll
durch neu errichtete Institute und Lehrstiihle gedeckt werden. Ethik in
den Wissenschaften, ndherhin in der Medizin, Wirtschaftsethik und Um-
weltethik sind inzwischen als neue Forschungsbereiche etabliert. Und das
globale Verantwortungsbewusstsein soll durch das Postulat einer Schop-
fungsethik seitens der christlichen Kirchen geschérft werden.

Bei genauerer Betrachtung lésst sich allerdings bezweifeln, dass sich die
ethische Notlage gegeniiber der seinerzeit von W. Schulz vorgetragenen
Analyse tatsdchlich so grundlegend geédndert hat, wie es zunichst den
Augenschein haben mag. Es ist ein bemerkenswertes Indiz, dass Ethik
heute im Plural dekliniert wird. Die vielen Genetivethiken werden von
interessierter Seite gefordert und gefordert, um die geschwundene Akzep-
tanz von Wissenschaft und Technik zuriickzugewinnen. Der inflationére
Gebrauch des Ethikbegriffs steht nicht schon fiir deren tatsédchliche Er-
neuerung. Die ethische Suche nach pragmatischen Losungen technokrati-
scher Probleme und Konflikte trigt tiber weite Strecken selbst die Ziige
technischer Rationalitét.

Im Ruf nach einer Erneuerung der Ethik oder gar einer neuen Ethik
kann sich auf der anderen Seite der Protest gegen diese Rationalitit du-
ssern, ein allgemeines Unbehagen an der Kultur. Im gesellschaftlichen
Streit ist das Urteil moralischer Instanzen gefragt, deren Autoritit den
Mangel an ethischen Argumenten kompensieren soll. Wenn daher auch
Theologie und Kirche von unterschiedlichen Seiten aufgefordert werden,
zu den driangenden ethischen Konflikten Stellung zu nehmen, scheint sich
damit die Moglichkeit zu erdffnen, auf ethischem Gebiet jene Relevanz
wiederzugewinnen, welche Theologie und Kirche im Gefolge immer
neuer Modernisierungsschiibe verloren haben. Tatsédchlich aber sind bei-
de der Gefahr ausgesetzt, ideologisch funktionalisiert und missbraucht zu
werden.

Zweifellos sind Kirche und Theologie gefordert, zur Losung der drén-
genden Fragen unserer Zeit beizutragen. Aber sie werden nur dann einen
substantiellen Beitrag leisten konnen, wenn sie die heute zur Selbstver-
standlichkeit gewordene Forderung nach einem Mehr an Ethik der theo-
logischen Kritik unterziehen.” Ethik und Theologie sind heute vor allem

7 Zur theologischen Bewertung des heutigen Ethikbediirfnisses, freilich mit
anderen Konsequenzen, siche auch K. Tanner, Fiir plausible Normen, EK 27,
1994, 480-482.



76 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

gefragt, wenn festgestellt werden soll, was verboten ist.® Theologisch ge-
sprochen verbirgt sich im Ruf nach einer neuen Ethik die Forderung nach
dem Gesetz. Problematisch ist an ihr, dass nach einer Predigt des Gesetzes
verlangt wird, die nicht vom Evangelium zu reden weiss und zudem kei-
nen Unterschied zwischen dem usus politicus, dem usus elenchthicus und
dem usus praecipuus legis macht. Eine theologische Ethik, welche sich
gegeniiber der Forderung nach vermehrter ethischer Reflexion nicht kri-
tisch verhilt, bleibt unserer Gesellschaft den wichtigsten Beitrag schuldig,
den sie ihr vielleicht leisten kann, ndmlich in den ethischen Konflikten
von heute das zur Sprache zu bringen, was formelhaft als Evangelium
bezeichnet wird. Wenn dies nicht gelingt, verkommt die theologische
Ethik zum dezisionistischen Appell, der das Stimmengewirr der blossen
Meinungen und Interessen lediglich um einige weitere, in leicht erhohtem
Ton vorgetragene Behauptungen vermehrt.

Wir gehen im folgenden zunédchst auf allgemeine Merkmale des ethi-
schen Konflikts ein, um sodann nach seinem theologischen Verstdndnis
zu fragen. Anschliessend werden wir das Problem des Konfliktes divergie-
render Ethiken diskutieren. Im Schlussteil soll bedacht werden, wie die
angesprochene Unterscheidung von Gesetz und Evangelium bzw. die
Rechtfertigungslehre in den ethischen Konflikten von heute zur Sprache
gebracht und praktisch werden kann.

2. Konflikt und Verantwortung

Mit A. Rich lassen sich bekanntlich mehrere Ebenen des Ethischen un-
terscheiden, ndmlich die individualethische, die personalethische, die
sozialethische und die umweltethische Dimension menschlichen Han-
delns.” Entsprechend lassen sich auch die ethischen Konflikte klassifizie-
ren, wobei freilich deutlich ist, dass die genannten Ebenen nicht vonein-
ander zu trennen sind. Ferner konnen wir im Anschluss an Nikolaus
Menzel zwischen intrapersonalen und interpersonalen ethischen Konflik-
ten unterscheiden."” Der ethische Konflikt kann sich einerseits im ent-

B Man denke z.B. an den Streit um neue Arbeitszeitmodelle und den Schutz
der Sonntagsruhe.
= Siehe A. Rich, Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive,
Gl’itl%rsloh 1984, 56ff.
Vgl. N. Menzel, Der Kompromiss im demokratischen Staat. Ein Beitrag zur
politischen Ethik, Hochland 51, 1959, 248-264.



Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute 77

scheidungspflichtigen Subjekt abspielen oder aber zwischen mehreren
Subjekten oder Gruppen aufbrechen. Die kantische Frage: «Was soll ich
tun?» ist durch die andere zu ergéinzen: «Was sollen wir tun?»

Der Sache nach kann ein ethischer Konflikt zum einen in der Frag-
wiirdigkeit gesellschaftlich anerkannter Normen bestehen, zum anderen
in der Kollision von Normen und Pflichten, die als ethisch hinreichend
begriindet gelten. Ethische Konflikte brechen ferner auf, wenn ein Sach-
problem als solches von den betroffenen Personen und Kollektiven unter-
schiedlich bestimmt und bewertet wird. Gerade die heutigen Konflikte,
bei denen es um die Risikoabschidtzung neuer Technologien geht, etwa
der Kernenergie oder der Gentechnologie, sind zunéchst gar nicht ethi-
scher, sondern erkenntnistheoretischer Art. Es kennzeichnet nun aber die
angesprochenen Konflikte der technologischen Gesellschaft, dass sich
Erkenntnistheorie und Ethik wechselseitig beeinflussen. Spétestens dann,
wenn aus einer Sachanalyse praktische oder auch politische Schliisse zu
ziehen sind, wird das erkenntnistheoretische zum ethischen Problem.
Erkenntnistheorie und Ethik lassen sich auch deshalb so schwer vonein-
ander trennen, weil im heutigen Forschungsbetrieb die Unterscheidung
von theoretischer Grundlagenforschung und praktischer Anwendungs-
forschung weitgehend aufgehoben ist. Das theoretische Wissen ist immer
schon Handlungswissen, das Experiment verdndert bereits die Wirklich-
keit, und das theoretische Wissen ldsst sich, wie im Fall der Gentechnolo-
gie, nur durch Experimente gewinnen, in denen Grundfragen des
Menschseins und der Ethik zur Entscheidung stehen bzw. bereits vorent-
schieden werden, bevor hieriiber der ethische Diskurs gefithrt werden
kann.

Angesichts der Komplexitdt heutiger Probleme stellt sich mit grdsster
Dringlichkeit die Frage nach dem ethischen Subjekt. Durch die stindige
Erweiterung technischer Moglichkeiten, sowie des wirtschaftlichen, poli-
tischen und militdrischen Machtpotentials sind Welt, Natur und Ge-
schichte immer mehr in menschlichen Handlungssinn iiberfiihrt worden.
Die menschliche Verantwortung hat sich ins Universale, genauer: ins
Globale ausgedehnt. Paradoxerweise fithrt aber die Ausweitung des
menschlichen Verantwortungsbereiches dazu, dass sich sowohl das Sub-
jekt der Verantwortung wie diese selbst verfliichtigen. Eben deshalb er-
scheinen ethische Probleme immer mehr als rein technische (wobei auch
die Politik als eine Weise der Technik verstanden werden kann). Im Zei-
chen heutiger globaler Herausforderung sind nicht etwa nur, wie G. Picht
meinte, neue Verantwortlichkeiten im Sinne von Mdoglichkeiten entstan-
den, die auf Realisierung warten und sich das Subjekt ihrer Verantwor-



78 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

tung erst noch suchen miissen.'’ Sondern die fortschreitende Entwicklung
der technischen Zivilisation fiihrt zunéchst gegenlédufig zur Aufhebung
des Verantwortungsbegriffs. Wenn heute allerorten von Verantwortung
gesprochen wird, ist dies kein Einwand gegen meine These, sondern gera-
de ein Indiz fiir ihre Richtigkeit.

Der technische und industrielle Fortschritt, welcher zur Ausweitung
menschlicher Verfiigungsgewalt tiber Natur und Geschichte gefiihrt hat,
ist die Folge hochgradiger Arbeitsteilung. Sie verhindert es, dass die globa-
len Zukunftsfragen und Bedrohungen iiberhaupt noch im Sinn einer te-
leologisch argumentierenden Ethik als Gegenstand menschlicher Ver-
antwortung und somit ethischer Konflikte wahrgenommen werden kon-
nen. Gerade weil die Verantwortung universal geworden ist, fithlt sich
niemand mehr fiir das Ganze und die Gesamtfolgen der technisch-
industriellen Zivilisation verantwortlich. Die Einzelnen begreifen sich
nicht mehr im moralischen Sinne als Handelnde und somit Rechen-
schaftspflichtige, sondern nur noch als Mit-Tuende.” Mit dem Telos
menschlichen Tuns verschwindet aber die Zukunft als Horizont der Ethik
aus dem Blickfeld und mit ihr die Verantwortung. Wo Verantwortung
nicht mehr als konkrete Verantwortung erfahren wird, entschwindet sie.

Dass Konflikte als ethische wahrgenommen werden, setzt die Wieder-
gewinnung von Verantwortungsbewusstsein und somit eine ethische Er-
kenntnistheorie voraus.” Ein Verantwortungsbewusstsein kann freilich
nur dort entstehen, wo sich Menschen als Individuen zugleich selbst ver-
antwortlich wissen. Nur wenn einzelne sich entschliessen, Verantwortung
zu iibernehmen, wird diese allererst als zu realisierende Moglichkeit
wahrgenommen. Erst dann werden Interessensgegensitze als echte ethi-
sche Konflikte begriffen.

Es fragt sich nun, was die Theologie zum Verstindnis ethischer Kon-
flikte und ihrer Losung beitragen kann.

t Vgl. G. Picht, Der Begriff Verantwortung, in: ders., Wahrheit, Vernunft,
Verlazntwortung. Philosophische Studien, Stuttgart 1959, 318-342, hier 340f.
Vel. G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeit-
alte{?,der zweiten industriellen Revolution, Miinchen *1980, 245ff.
Vgl. U. Kortner, Kennwort Verantwortung, GlLern 7, 1992, 97-104, bes.
102f.



Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute 79

3. Ethik und Konflikt

Christliche Theologie fiihrt alle ethischen Konflikte prinzipiell auf die
Stindhaftigkeit des Menschen zuriick. Insofern sich der Mensch nicht von
der eigenen Siinde befreien kann, kann die Ethik den Konflikt allenfalls
beschreiben, aber nicht iiberwinden. Es liegt auf dieser Linie, wenn etwa
Dietz Lange in seinem neuen Lehrbuch evangelischer Ethik den
«Grundkonflikt zwischen Sein und Sollen» zum unaufhebbaren Urda-
tum menschlichen Daseins erklirt."* Im Anschluss an Stuart N. Hampshi-
re resiimiert Lange: «Die ethische Grundsituation ist also eine Konflikt-
situation».” Hampshire wiederum behauptet, «dass die Moralitit ihre
Quellen im Konflikt hat, in der geteilten Seele und im Aufeinandertreffen
entgegenstehender Anspriiche, ferner, dass es keinen verniinftigen Weg
gibt, der von diesen Konflikten zur Harmonie und zu einer iiberzeugen-
den Losung fiihrt, die normal und natiirlich ist»."

Werden die spezifischen ethischen Konflikte von heute auf die allge-
meine Faktizitit der Siinde zuriickgefiihrt, ist dies theologisch ebenso
richtig wie unbefriedigend. Denn die theologisch berechtigte Feststellung,
dass kein einziger ethischer Konflikt ethikimmanent zu ldsen ist, weil
Schuld nicht vermieden, sondern nur von Gott jenseits der Dimension des
Ethischen vergeben werden kann, entbindet uns nicht von der Notwen-
digkeit, die konkreten Konflikte so sachgerecht als moglich zu analysieren
und zwischen verschiedenen Handlungsalternativen konkret zu wéahlen.
So berechtigt und notwendig die theologische Kritik an einer soteriologi-
schen Uberhohung von Ethik und menschlichem Handeln ist, so proble-
matisch ist es, wenn theologische Ethik lediglich den ethischen Dauerkon-
flikt institutionalisiert.

In seinen Ethikfragmenten hat Bonhoeffer gegen eine derartige Eng-
fiihrung theologischer Ethik protestiert und es «zu den grossen Naivitidten
- richtiger Torheiten - der Ethiker» gerechnet, «von der Fiktion auszuge-
hen, als habe der Mensch in jedem Augenblick seines Lebens eine letzte
unendliche Wahl zu treffen, als misse jeder Augenblick des Lebens eine
bewusste Entscheidung zwischen Gut und Bose sein, als stehe vor jeder
Handlung des Menschen das mit deutlichen Buchstaben von einer gottli-
chen Polizei geschriebene Schild ‘Erlaubt’ oder ‘Verboten’, als miisse der

1, Lange, Ethik in evangelischer Perspektive. Grundfragen christlicher Le-
benlsyraxis, Gottingen 1992, 234.
A.a.O. (Anm. 14), 235.
16§ N. Hampshire, Moralitit und Konflikt, ZEE 28, 1984, 426-453, hier 449.



80 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

Mensch ununterbrochen etwas Entscheidendes tun, einen hoheren
Zweck erfiillen, einer letzten Pflicht geniigen»."” Bonhoeffer erklirte statt-
dessen: «Das ethische Phdnomen ist inhaltlich wie seiner erlebnisméssigen
Seite nach ein Grenzereignis»."

In der Tat steht das Pathos, mit welchem gerade protestantische Ethik
in diesem Jahrhundert vom Ruf in die Entscheidung und ihrer Unbe-
dingtheit gesprochen hat, in der Gefahr, zur inhaltsleeren Geste zu ver-
kommen. Wird zudem der ethische Konflikt als unlésbar dargestellt, fithrt
diese Behauptung in Resignation oder situationsethischen Dezisionismus,
welcher der Komplexitdt und Zukunftsdimension heutiger ethischer Kon-
flikte nicht gerecht wird.

Freilich kann auch der ethische Ansatz Bonhoeffers nicht wirklich be-
friedigen, welcher den vom Menschen nicht aufzulésenden ethischen
Konflikt durch das als singularische Grosse aufgefasste Gebot Gottes
transzendiert sicht. Nach Bonhoeffer wie fiir Barth ist es bekanntlich Got-
tes Gebot, verstanden als sein aktuelles Gebieten im Hier und Jetzt, wel-
ches den ethischen Konflikt nicht auslost, sondern umgekehrt beendet,
indem es aus der Reflexion in den einfiltigen Gehorsam ruft."” Problema-
tisch an diesem Verstindnis des gottlichen Gebietens ist, dass es im An-
schluss an Kierkegaard und den dialogischen Personalismus eine intra-
personale Losung des ethischen Konfliktes entwickelt, die auf der inter-
personalen Ebene in autoritire Geltungsanspriiche umschligt.”’ So dekre-
tiert Bonhoeffer: «Das Ethische ist eben nicht wesentlich ein formales
Vernunftprinzip, sondern ein konkretes Befehlsverhiltnis».” Auch die
dem Dezisionismus entgegensteuernde Lehre von den gottlichen Manda-
ten” sucht das gottliche Gebot in autoritdren Strukturen auf, die ihrerseits
mit dem Hinweis auf Gottes Gebieten theologisch legitimiert werden.
Praktisch bedeutet dies aber, dass der ethische Konflikt entweder durch
die Berufung auf das Gewissen oder aber durch den blossen Appell ent-
schieden werden soll.

Gegen Bonhoeffer wie gegen Kierkegaard lédsst sich einwenden, dass
die Gestalt des Abraham kein hinreichendes Modell fiir eine theologische

” " D. Bonhoeffer, Ethik, hg. v. E. Bethge, Miinchen 1981, 280f.

AaO (Anm. 17), 282.

Vgl a.a.0. (Anm. 17), 293ff. Zur &dhnlich gelagerten Lehre vom singulari-
sche[r)l Gebot Gottes bei Barth siehe vor allem K. Barth, KD 11/2, 564ff.

Zur Kritik der autoritdren Ziige im Denken Bonhoeffers siehe K.-M. Ko-
dalle Dietrich Bonhoeffer. Zur Kritik seiner Theologie, Giitersloh 1991.

D Bonhoeffer, a.a.0. (Anm. 17), 289.

Vgl a.a.0. (Anm. 17), 303ff.



Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute 81

Ethik ist. Der Mensch, der, um mit Bonhoeffers eigenen Worten zu spre-
chen, in der sdkularen Welt vor Gott ohne Gott leben muss, bekommt von
diesem eben nicht stindig aktuelle Handlungsanweisungen, denen er
lediglich Folge zu leisten hétte. Eben daher sind wir fiir unsere ethische
Urteilsbildung an vorgingige, wenngleich relative und vom Evangelium
her immer neu zu priifende Normen und Werte verwiesen, die in ethi-
schen Konfliktsituationen allerdings kollidieren und den Konflikt gerade
dadurch verschirfen kénnen.”

Sowenig ethische Konflikte durch blosse theologische Appelle ent-
schieden werden konnen, sowenig ist es zuldssig, die ethische Reflexion
und interpersonale Rechenschaft vorschnell durch die Berufung auf den
Gewissensnotstand abzubrechen. Eben weil Gott nicht unmittelbar in
jeder Konfliktlage zu uns spricht, sind wir auch nach theologischem Ver-
standnis zur miihevollen, intersubjektiven und im Resultat zumeist stritti-
gen ethischen Urteilsbildung verpflichtet.

Wie aber soll eine intersubjektive Urteilsbildung maoglich sein, nach-
dem die Ethik zu einer inhomogenen Grosse geworden ist? Sind Dezisio-
nismus und moralischer Appell nicht die unvermeidliche Konsequenz
aus dem eingangs beschriebenen Konflikt der Ethiken? Oder ldsst sich der
ethische Pluralismus in Richtung auf ein neues Einheitsethos iliberwin-
den? Wie also soll sich die Theologie gegeniiber dem Pluralismus der
Ethiken verhalten?

4. Pluralismus und Konflikt der Ethiken

Ethischer Dezisionismus und christozentrischer Appell sind eine mog-
liche theologische Konsequenz aus der krisenhaft erfahrenen Pluralisie-
rung der modernen Gesellschaft. Wihrend in diesem Fall die theologi-
sche Ethik kerygmatisch verfihrt, gibt es einige prominente Versuche, auf
rationalem Wege ein universales Ethos zu begriinden, das den Pluralismus
der ethischen Positionen tberwindet. Einer dieser Versuche ist Albert
Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben, welche eine Verbindung
von aufgekliarter Rationalitit und religioser Mystik anstrebt, indem aus der

3 Zur Kritik an der situationsethischen Verengung der Lehre vom Gebot
bzw. vom Gesetz Gottes siche auch 1. Klaer, Sinn und Geltungsweisen sittlicher
Normen in der Sicht evangelischer Theologie, in: W. Ernst (Hg.), Norm und
Gewissen. Beitrdge aus katholischer und evangelischer Sicht, Leipzig 1984, 39-71,
bes. 51.



82 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

Erfahrung des allgemeinen Lebenswillens auf ein unbedingtes Sollen
geschlossen wird.” Hans Jonas hat dagegen auf ontologischem bzw. me-
taphysischem Wege versucht, aus der Existenz der Menschheit eine uni-
versalgiiltige planetarische «Zukunftsethik» herzuleiten.”

Die argumentativen Schwierigkeiten der erwidhnten Ansétze sind of-
fenkundig. Eine christozentrische Kerygmatik mag zwar universale ethi-
sche Geltungsanspriiche erheben, bleibt aber de facto eine partikulare
Ethik, welche nur fiir diejenigen Uberzeugungskraft besitzt, die den christ-
lichen Glauben teilen. Schweitzer und Jonas versuchen deshalb, das Kan-
tische Projekt der Ethik zu erneuern, welches sie doch zugleich beide auf
dhnliche Weise kritisieren. Sie teilen die Uberzeugung Kants, dass ein
universalgiiltiges Ethos nur auf dem Wege einer rationalen Herleitung
eines kategorischen Imperativs begriindet werden kann. Schweitzer wie
Jonas kritisieren aber, dass Kants Imperativ vollig inhaltsleer geblieben sei
und Vernunft und Gefiihl in unzuldssiger Weise voneinander getrennt
habe. Wihrend nun Schweitzer den Inhalt seines kategorischen Impera-
tivs als Fortexistenz des planetarischen Lebens tiberhaupt zu bestimmen
versucht, gibt Jonas dem Imperativ die anthropozentrische Fassung, dass
auch kiinftig eine Menschheit sei. Sowohl bei Schweitzer als auch bei
Jonas ist der durch den kategorischen Imperativ zu begriindende Inhalt
allerdings die vorausgesetzte Begriindung des Imperativs, so dass dieser
faktisch kein kategorischer, sondern ein hypothetischer ist. Eine zusitzli-
che Schwierigkeit beider Entwiirfe besteht darin, dass sie das ethische
Sollen aus dem Sein abzuleiten versuchen. Hume hat diese Moglichkeit
bekanntlich bestritten. Eine genauere Analyse zeigt, dass er weder durch
Schweitzer noch durch Jonas widerlegt worden ist.”

* Siehe vor allem A. Schweitzer, Kultur und Ethik. Sonderausgabe mit Ein-
schluss von «Verfall und Wiederaufbau der Kultur», Miinchen 1960, bes. 328ff.

=51 Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die techno-
logische Zivilisation, Frankfurt a.M. (1979) 1984. Zum Begriff der Zukunftsethik
siehe dort, 39ff.; 61ff.

% Zur Kritik der Ethik Schweitzers siehe u.a. H. Groos, Albert Schweitzer.
Grosse und Grenzen. Eine kritische Wiirdigung des Forschers und Denkers,
Miinchen 1974; W. Picht, Albert Schweitzer. Wesen und Bedeutung, Hamburg
1960; U. Kortner, Ehrfurcht vor dem Leben - Verantwortung fiir das Leben.
Bedeutung und Problematik der Ethik Albert Schweitzers, ZThK 85, 1988, 329-
348; C. Giinzler, Ehrfurchtsprinzip und Wertrangordnung. Albert Schweitzers
Ethik und ihre Kritiker, in: ders. u.a. (Hg.), Albert Schweitzer heute. Brennpunk-
te seines Denkens, Tiibingen 1990, 82-100. Zur Kritik der Ethik von Hans Jonas
siche u.a. W.E. Miiller, Der Begriff der Verantwortung bei Hans Jonas, Frank-
furt a.M. 1988.



Ulrich H.J. Kértner, Ethische Konflikte von heute 83

Die Krise der neuzeitlichen Rationalitit, welche durch die mangelnde
Konsistenz der Ansédtze Schweitzers und Jonas’ nochmals bestitigt wird,
ruft nun erneut die Religion auf den Plan. Das ist der Grundgedanke in
Hans Kiings Projekt Weltethos, welches sich freilich nicht nur mit dem
Pluralismus der Ethiken, sondern zuséatzlich mit dem Pluralismus der
Religionen konfrontiert sieht. Unbeschadet der Konkurrenz ihrer Welt-
deutungen und Heilserwartungen hélt Kiing die Religionen fiir die Ent-
wicklung eines Weltethos fiir unentbehrlich, weil einzig sie «die Unbe-
dingtheit und Universalitit ethischer Verpflichtungen begriinden» kon-
nen.”’ Sie konnen dies aber nach Kiings Uberzeugung deshalb, weil sie in
einem gemeinsamen Grundethos konvergieren, dessen oberste Maxime
die sogenannte Goldene Regel ist. In ihr konvergieren nach Kiing aber
auch die Religionen und die gegeniiber der Religion autonome Philoso-
phie der europiischen Neuzeit. Kants kategorischer .Imperativ ist nichts
anderes als «eine Modernisierung, Rationalisierung und Sidkularisierung»
der goldenen Regel, neben welcher Kiing vier Maximen elementarer
Menschlichkeit gefunden zu haben glaubt, die von sdmtlichen Religionen
vertreten werden: 1. «Du sollst keine Unschuldigen téten», 2. «Du sollst
nicht ligen oder Versprechen brechen», 3. «Du sollst nicht die Ehe bre-
chen oder Unzucht treiben», 4. «Du sollst Gutes tun».” Diese Imperative
hilt Kiing fiir «so etwas wie [..] Grundsidulen eines gemeinsamen funda-
mentalen Ethos der Welt».” Sie werden erginzt durch einen vermeintlich
allen Religionen gemeinsamen Katalog von Lastern und Tugenden, der
sich an der christlichen Lehre von den sieben Hauptsiinden und vier Kar-
dinaltugenden orientiert.”

Dass die religiosen Weltdeutungen und Menschenbilder der grossen
Religionen miteinander konkurrieren, dass sie einander teilweise sogar
widersprechen, hélt Kiing fiir keinen iiberzeugenden Einwand gegen sein
Projekt Weltethos. «Nicht auf das verschiedene theoretische Bezugssystem
kommt es im Ethos letztlich an, sondern auf das, was ganz praktisch im
gelebten Leben getan oder unterlassen werden soll. [..] Ob namlich dem
konkreten, gequaélten, verletzten oder verworfenen Menschen letztlich aus
christlicher oder buddhistischer, aus jiidischer oder hinduistischer Hal-

" H. Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen 1990, 75.

H. Kiing, Auf der Suche nach einem universalen Grundethos der Weltreli-
gionen, Conc 26, 1990, 154-164, hier 162. Abweichend formuliert Kiing a.a.O.
(Anm. 27), 82 fiinf universale Gebote: «(1) nicht téten; (2) nicht liigen; (3) nicht
stehzlgen; (4) nicht Unzucht treiben; (5) die Eltern achten und die Kinder lieben».

A.a.O. (Anm. 28), 162.

Y vel. a.a.0. (Anm. 27), 87f.



84 Ulrich H.J. Kirtner, Ethische Konflikte von heute

tung heraus geholfen wird, dirfte dem Betroffenen zunichst einerlei
sein».'ﬂ

Dass es notwendig ist, angesichts der globalen Probleme und des Kon-
fliktpotentials multikultureller Gesellschaften auf allen Ebenen einen
interreligiosen Dialog zu fithren und nach ethischen Konvergenzen der
Weltreligionen zu suchen, diirfte ausser Frage stehen. Dass die Angehori-
gen der verschiedenen Religionen in Notsituationen spontan in derselben
Weise zur Hilfeleistung bereit sein konnen, wird man ebenfalls nicht be-
zweifeln wollen. Ob deshalb die Religionen ein gemeinsames ethisches
Fundament haben, ist allerdings eine ganz andere Frage. Kiings Versuch,
die ethischen Systeme der Religionen auf einige wenige Grundregeln
zuriickzufiihren, wird weder den vorhandenen Divergenzen der Religio-
nen noch der Komplexitit globaler Probleme und gesellschaftlicher Kon-
flikte gerecht.”

Die von Kiing formulierten Maximen elementarer Menschlichkeit er-
zeugen lediglich den Schein einer Konvergenz, der sich auflost, sobald
man fragt, wie diese Maximen in den einzelnen Religionen und im ethi-
schen Konfliktfall inhaltlich gefiillt werden. Was soll es beispielsweise
heissen, dass man keinen Unschuldigen toten darf? Woran bemessen sich
fiir die Angehorigen der verschiedenen Religionen Schuld oder Un-
schuld eines Menschen, wenn nicht an den theoretischen religiosen Be-
zugssystemen, die nach Kiings Meinung in Fragen der Ethik nur eine un-
tergeordnete Rolle spielen? Hat die islamische Scharia recht oder unrecht,
wenn sie den Ubertritt vom Islam zum Christentum als todeswiirdiges
Vergehen einstuft? Oder welche Konsequenzen sind aus dem Verbot des
Ehebruchs zu ziehen? Ist es religios akzeptabel, dass Ehen geschieden
werden? Oder ist die Ehe, wie es der christlichen Tradition entspricht, als
unaufloslich zu betrachten? Was wird sodann in den verschiedenen Reli-
gionen, die in dieser Frage zudem keineswegs homogene Ansichten ver-
treten, konkret unter Unzucht verstanden? Und schliesslich: Kiings Gebot
«Du sollst Gutes tun» ist so abstrakt wie banal.

Aber auch das Kiingsche Beispiel der spontanen Hilfeleistung ist kein
Argument fiir die behauptete Unabhidngigkeit moralischen Handelns von
religivsen Bezugssystemen. Denn die Argumentation Kiings wechselt an
dieser Stelle von der sozial- und umweltethischen Ebene, auf der doch die

31 A.2.0. (Anm. 27), 89.

" Vgl. U. Kortner, Projekt Weltethos. Eine gemeinsame Basis fiir westliche
und ostliche Religionen?, Religionen unterwegs 1, 1994, 12-19. Zur Debatte siehe
auch J. Rehn (Hg.), Verantwortlich leben in der Weltgemeinschaft. Zur Ausein-
andersetzung um das «Projekt Weltethos» (KT 133), Giitersloh 1994.



Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute 85

uns bedriangenden globalen Konflikte angesiedelt sind, auf die individual-
ethische und redet einer personalen Situationsethik das Wort. Die zu
Kiings Projekt Weltethos den Anlass gebenden Gefahren und gesell-
schaftlichen Konflikte werden jedoch nicht durch spontanes Handeln,
sondern bestenfalls durch die Entwicklung politischer und 6konomischer
Strategien gelost, welche die stdndige sozialethische Reflexion, 6konomi-
sche, naturwissenschaftliche und politische Sachkenntnis sowie die Schaf-
fung von gesellschaftlichen und politischen Institutionen erfordern. Staat-
liche Organisations- und Herrschaftsformen sowie das kodifizierte Recht
aber lassen sich ohne theoretische Bezugssysteme, ohne Grundhaltungen
und Werteinstellungen, die auch von religiosen Uberzeugungen abhiin-
gen, gar nicht begriinden oder aufrecht erhalten. Die Losungsversuche
werden, wie das Beispiel der Menschenrechte zeigt, sehr unterschiedlich
ausfallen, je nachdem, ob man z.B. eine Staatsform nach dem Vorbild der
westlichen Demokratie oder aber einen islamischen Staat fiir richtig halt.

Gerade die zwischen den Religionen bestehenden Differenzen in der
Menschenrechtsfrage zeigen deutlich, wie schnell Kiings Weltethos an
seine Grenzen stOsst, sobald nach der ethischen Konkretion seiner allge-
meinen Maximen gefragt wird. Ahnlich wie Jonas erklirt Kiing den Men-
schen zum Ziel und Kriterium einer universalen Verantwortungsethik.”
Sein Humanititsbegriff aber meint die «Grundwerte und Grundiiberzeu-
gungen der Franzosischen Revolution».” Dass diese fiir alle Weltreligio-
nen konsensfihig sind, wird man bezweifeln miissen. Wenn Kiing zudem
dem Christentum bei der Entwicklung eines an den Idealen der franzosi-
schen Revolution orientierten Weltethos eine Vorreiterrolle zuweist,”
werden die iibrigen Religionsgemeinschaften mit Recht die Frage stellen
konnen, wodurch eine solche Dominanz des Christentums gerechtfertigt
sein soll.

Kiings Projekt Weltethos ist ein Beispiel fiir theologische Uberbie-
tungsanspriiche, welche den Konflikt der Ethiken keineswegs iiberwin-
den kénnen, sondern sich als Holzweg erweisen. Theologische Uberbie-
tungsanspriiche suggerieren letzte Gewissheiten, die es zumindest auf den

B Vel. a.a.0. (Anm. 27), S3ff.
;A.a.O. (Anm. 27), 93.

Vgl. a.a.0. (Anm. 27), 90: «Hat vielleicht das Christentum - von der Siku-
larisierungsbewegung mehr als andere Religionen gebeutelt, aber durch sie auch
mehr herausgefordert - schon einen konkreteren Beitrag zu einem mdoglichen
Weltethos geleistet? Darauf ist zu antworten: Zwar hatte man bisher ein solches
Weltethos nicht direkt im Blick, wohl aber lassen sich bestimmte christliche
Verlautbarungen in dieser Zielrichtung niitzen. »



86 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

sozial- und umweltethischen Ebenen heutiger ethischer Konflikte schon
deshalb nicht geben kann, weil ja nicht etwa nur die Handlungsnormen,
sondern schon die Analyse der Sachverhalte, also die Beschreibung der
Phinomene strittig ist. Wenn es sich als Irrtum erweist, von theologischen
Gewissheiten ausgehend, rigorose ethische Anspriiche zu deduzieren, so
bleibt auch fiir eine theologische Ethik nur der von Martin Honecker
beschriebene Weg, «von den Ungewissheiten auszugehen, die zu ethi-
schen Reflexion herausfordern».”

Offenbar ist der Vorstellung eines universalen Ethos der Abschied zu
geben. Dies bedeutet, dass der faktische Pluralismus gesellschaftlichen
Lebens wie ethischer Reflexion auch von Theologie und Kirche zur
Kenntnis zu nehmen ist. Ethik in einer pluralen Gesellschaft ist eine offene
Suchbewegung, ausgeldst durch die Frage nach den Folgen neuer Hand-
lungsmoglichkeiten, die in Ratlosigkeit und Verlegenheit stiirzen. Die
dem Glauben gebotene Weltverantwortung wird nicht durch universal-
ethische Uberbietungsanspriiche wahrgenommen, sondern durch die
solidarische Beteiligung am Prozess der Antwortsuche. Die gesellschaftli-
che Verantwortung von Theologie und Kirche lédsst sich mit den Worten
aus Jer 29,7 beschreiben: «Suchet der Stadt Bestes.» Auch die Theologie
befindet sich auf der Suche, weil sie keineswegs im Besitz fertiger Antwor-
ten auf die ethischen Fragen unserer Gegenwart ist.

Wohl lebt der Glaube aus einer letzten Gewissheit des Heils. Doch
darf die Heilsgewissheit des Glaubens nicht mit der Sicherheit ethischen
Urteilens und moralischen Handelns verwechselt werden. Umso mehr
stellt sich nun die Frage, welche Bedeutung die Gewissheit des Heils im
christlichen Sinne fiir den ethischen Diskurs in der pluralistischen Gesell-
schaft haben kann.

5. Rechtfertigung und Kompromiss

Mit der Erweiterung menschlicher Handlungsmoglichkeiten steigt das
Ausmass der Verantwortung. Mit der Ausweitung der Verantwortung
aber wachsen umgekehrt die Handlungsziele. Von ethisch verantwortli-
chem Handeln wird heute erwartet, dass es die Lebensmoglichkeiten
kiinftiger Generationen und den unbefristeten Fortbestand der Mensch-
heit im Blick hat. Es fragt sich aber, ob diese Zielvorgabe nicht jedes

* M. Honecker, Einfiilhrung in die Theologische Ethik. Grundlagen und
Grundbegriffe, Berlin/New York 1990, XII.



Ulrich H.J. Kirtner, Ethische Konflikte von heute 87

menschliche Mass iibersteigt. Bei Jonas trégt sie zudem eindeutig soterio-
logische Ziige. Im Zentrum seiner Uberlegungen steht das Erbe der bishe-
rigen Evolution der Natur als «um jeden Preis in seiner Integritit zu erhal-
tende Kernphdnomen, dass sein Heil von keiner Zukunft zu erwarten hat,
da es schon ‘heil’ in seiner Anlage ist».” Mit dem drohenden Unheil, das
es abzuwenden gilt, wird nach Jonas «das nicht illusiondr iiberforderte
Heil» sichtbar.™ Stellt aber nicht gleichwohl der kategorische Imperativ,
dass in jedem Fall der Fortbestand der Menschheit zu gewdhrleisten seli,
eine Uberforderung unseres Handelns dar? Wer soll das Subjekt sein,
welches diesem Imperativ Folge leisten konnte? Das Jonassche «Wir»
wendet sich an seine Leserschaft und bleibt doch merkwiirdig unbe-
stimmt. Welche Subjekte sind denkbar, fiir welche die Rettung der gesam-
ten Menschheit ein sinnvolles Handlungsziel wiédre? Und wie kann eine
derartige Zielvorgabe praktisch umgesetzt werden?

Bei Jonas konkretisiert sich die allgemeine Maxime, dass eine
Menschheit sei, in der Forderung nach einer Heuristik der Furcht.” De-
ren grundlegende Regel besagt, dass beim Abschitzen der Handlungsfol-
gen den schlechten Prognosen Vorrang vor den guten zu geben ist."” So
einleuchtend diese Maxime auf den ersten Blick erscheinen mag, so pro-
blematisch ist sie in Wahrheit. Sie fordert ndmlich die freiwillige Selbstbe-
schrinkung menschlichen Handelns, welche in ihrer Summierung den
Fortbestand der Menschheit nicht minder gefdhrden kann wie die hem-
mungslose Ausschopfung aller technologischen Mdoglichkeiten; «es ist nur
zu deutlich, dass eine affirmative Sicht der Technik zu anderen Ansichten
kime»." So berechtigt die Jonassche Kritik am utopischen oder techno-
kratischen Meliorismus ist, so birgt doch seine Heuristik der Furcht in
sich die Gefahr, dass jede Motivation zur Verdnderung bestehender Le-
bensverhéltnisse im Keim erstickt wird. Die Masslosigkeit des generellen
Handlungsziels kann zur Lihmung des konkreten Handelns und Planens
fiir iberschaubare Zeitrdume fiihren.

M.E. fordern sowohl das Heilsverstindnis bei Jonas als auch seine
Heuristik der Furcht zu einer fiir unser Thema grundsétzlichen theologi-
schen Auseinandersetzung heraus. Die paulinische und reformatorische
Rechtfertigungslehre hat ndmlich m.E. darin ihre ethische, und zwar nicht

;H. Jonas, a.a.0. (Anm. 25), 74.
A.a.O. (Anm. 25), 392.
szgl. 2.2.0. (Anm. 25), 63ff.
X Vgl. a.a.0. (Anm. 25), 70ff.
W.E. Miiller, Zur Problematik des Verantwortungsbegriffs bei Hans Jonas,
ZEE 33, 1989, 204-216, hier 211.



88 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

etwa nur individual-, sondern auch sozial- und umweltethische Bedeu-
tung, dass sie zum Handeln ermutigt, indem sie dieses gerade von allen
soteriologischen Forderungen befreit und die Handlungsziele auf ein
menschliches Mass reduziert. Weder die Bewahrung der Schopfung noch
die Rettung der Menschheit sind eine theologisch vertretbare ethische
Forderung. Nur wenn das menschliche Handeln von der verantwor-
tungsethischen Masslosigkeit befreit wird, kann Verantwortung iiber-
haupt konkret wahrgenommen werden. Die Unbedingtheit der ethischen
Forderung darf nicht mit ihrer Masslosigkeit verwechselt werden.

Theologisch problematisch ist aber auch der Grundgedanke einer
Heuristik der Furcht. M.E. handelt es sich bei ihm um die philosophische
Transformation der jidischen Lehre vom Zaun des Gesetzes. Die Heuri-
stik der Furcht ist der Zaun, der von Jonas um sein erstes Gebot, ndmlich
dass eine Menschheit sei, gezogen ist. Christlich betrachtet ist die Sorge
um die Fortexistenz der Menschheit im Kern Furcht vor dem Gesetz, die
nicht um das Evangelium weiss. Doch gerade indem an das Handeln des
Menschen appelliert wird, der ein fundamental gebrochenes Verhiltnis
zur Natur hat, die ihrerseits nicht mehr in statu integritatis, sondern in statu
corruptionis existiert, ist thr Bestand hochgradig gefdhrdet. Theologisch
gesprochen vergrossert die evangeliumslose Predigt des Gesetzes die
Macht der Siinde.*

Demgegeniiber ist der Glaube vom Evangelium her als eine Weise des
Mutes zu beschreiben, der sich gerade nicht vor der Furcht, auch nicht in
Gestalt der Sorge, sondern von der Liebe leiten lisst.” Mit Luther gespro-
chen lautet die Handlungsmaxime des im Evangelium begriindeten Mu-
tes: «Pecca fortiter sed crede fortius». Dieser Mut transzendiert den ethi-
schen Konflikt, weil er im Zuspruch der Vergebung und in dem aus ihm
resultierenden Vertrauen auf kiinftige Vergebung begriindet ist.

Das Wissen um die Vergebungsbediirftigkeit wie um die Wirklichkeit
solcher Vergebung wird praktisch im Mut zum Handeln, in der solidari-
schen Teilnahme am ethischen Diskurs sowie in der Bereitschaft zum
Kompromiss. Von seinem theologischen Sinn sei am Schluss unserer
Uberlegungen die Rede.*

43 Vgl. Rém 7,7-13.

Zur Verhiltnisbestimmung von Glaube und Mut siehe P. Tillich, Der Mut
zum Sein, Stuttgart *1958; K. Rahner, Glaube als Mut, Ziirich/Einsiedeln/Koln
1976.

# Zur ethischen und theologischen Problematik des Kompromisses und den
verschiedenen Losungsansitzen siche u.a. H. Ringeling, Die Notwendigkeit des



Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute 89

Ethische Konflikte lassen sich oftmals keiner rationalen Loésung zufiih-
ren. Interessen und Standpunkte bleiben nicht selten unverséhnt. Eben
dieses Dilemma zeichnet iiberhaupt den echten ethischen Konflikt aus.
Weil aber gehandelt und zuvor entschieden werden muss, bleibt nurmehr
der Kompromiss als einziger Ausweg. Er bedeutet einen teilweisen Ver-
zicht auf eigene Interessen oder ethische Gesichtspunkte, der freilich ge-
rade darin sein Problem hat, dass er nicht geleistet werden kann, ohne dass
man schuldig wird. Unter dem Gesichtspunkt des Handelnmiissens mag
ein Kompromiss als Ausweg erscheinen. Ein Ausweg ist freilich keine
wirkliche Losung des Konflikts, sondern kann im Grunde nur in der
Hoffnung auf Vergebung beschritten werden.

Kompromisse einzugehen, entspricht der Klugheitsvorschrift der Gol-
denen Regel. Theologisch ist der Kompromiss freilich durch eine blosse
Klugheitsregel keineswegs legitimiert. Bonhoeffer hat den Kompromiss
aus theologischen Griinden sogar ginzlich verworfen.”” Aber man wird
wohl zwischen Kompromisssucht bzw. Opportunismus und einer Kom-
promissbereitschaft unterscheiden miissen, die nicht als Gebot der Klug-
heit, sondern als Konsequenz der Rechtfertigungslehre begriindet ist.
Theologisch gesprochen resultiert ndmlich die grundsitzliche Bereitschaft
zum Kompromiss nicht nur aus der Einsicht in unsere Endlichkeit und
die Begrenztheit unseres Erkenntnisvermogens, sondern auch und vor
allem aus der Erkenntnis unserer Siindhaftigkeit wie unseres durch Gott
dennoch gerechtfertigten Daseins.

In dieser Hinsicht verhilt sich die Rechtfertigungslehre kritisch zum
Konzept der Diskursethik, welches neben den bereits erwdhnten Ansait-
zen ein weiterer Versuch ist, den Pluralismus und Konflikt der Ethiken zu
iiberwinden.” Die Idee des herrschaftsfreien Dialogs unterstellt, dass es
moglich sei, solange iiber ein ethisches Problem zu diskutieren, bis sich
ein allgemein einsichtiger, verniinftiger Konsens iiber die Verfahrensre-
geln der Urteilsbildung wie iiber die anstehende Problemldsung erzielen
lasst. Faktisch aber muss das Bemithen um einen solchen Konsens in vie-

ethischen Kompromisses, in: A. Hertz u.a. (Hg.), Handbuch der christlichen
Ethlk Bd. 3, Freiburg/Giitersloh 1982, 93-116.

Vgl D. Bonhoeffer, a.a.0. (Anm. 17), 135ff. Seine Ablehnung des Kom-
promisses ergibt sich aus Bonhoeffers priésentischem Verstdndnis des Gebotes
Gottes, das nicht in miteinander konfligierenden Normen, sondern als eindeutig
vernehmbare Anrede im Hier und Jetzt begegnet und weder Raum fiir autono-
me Urtellsblldung, noch fiir irgendwelche Ausfliichte ldsst.

% 7Zum Ansatz der Diskursethik siehe vor allem K.-O. Apel, Diskurs und
Verantwortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen Moral,
Frankfurt a.M. 1988; J. Habermas, Theorie und Praxis, 1971.



90 Ulrich H.J. Kortner, Ethische Konflikte von heute

len Fillen scheitern, und zwar nicht nur deshalb, weil Entscheidungen
unter einem zeitlichen Druck stehen, welcher die Verwirklichung des
Ideals vereitelt, sondern auch, weil egoistische Interessen aufeinanderpral-
len, und der Wille zur Selbstbehauptung allemal stiarker ist als der Wille
zum herrschaftsfreien Dialog. Mag das Bemiihen um einen frei und ver-
niinftig erzielten Konsens noch so aufrichtig sein, so bleibt doch die Siinde
des Selbstbehauptungswillens virulent. Die Lehre von der Rechtfertigung
des Stinders aber besagt, dass wir einander im ethischen Konflikt gelten
lassen diirfen, auch wenn ein Konsens nicht zu erzielen ist. Sie impliziert
die Absage an jeden ethischen Rigorismus, der letztlich wiederum nur
eine Gestalt siindiger Selbstbehauptung wire. Im Gleichnis des matthéi-
schen Christus vom Unkraut unter dem Weizen" und in seiner Aufforde-
rung, den anderen nicht zu verurteilen,” ihm vielmehr siebenundsiebzig-
mal zu vergeben,” wird der theologische Sinn des Kompromisses an-
schaulich.

Theologisch gesprochen ist der Kompromiss also nicht nur die ange-
messene Weise, «mit unaufhebbarer Verschiedenheit umzugehen»,50 son-
dern auch, die eigene wie fremde Schuld der Vergebung Gottes anheim-
zustellen. Wer aber ohne Siinde ist, der werfe in den ethischen Konflikten
unserer Tage den ersten Stein.

Ulrich H.J. Kortner, Wien

Mt 13,24f.
B Mt 7,1-5; Lk 6,37-42.
® Mt 18.22; siehe dazu Mt 18,23-35.
So T. Rendtorff, Vom ethischen Sinn der Verantwortung, in: A. Hertz u.a.
(Hg.), a.a.0. (Anm. 44), 117-129, hier 127.



	Ethische Konflikte von heute in der theologischen Reflexion

