
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit : eine Auseinandersetzung mit
Eugen Drewermanns tiefenpsychologischer Bibelauslegung

Autor: Raguse, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit -

eine Auseinandersetzung mit Eugen Drewermanns
tiefenpsychologischer Bibelauslegung'

Ich möchte damit beginnen, Ihnen das Anliegen vorzustellen, von dem
her Eugen Drewermann zu seiner Weise der Textauslegung gekommen ist
und dabei zugleich den Anspruch herausarbeiten, den er in Auseinandersetzung

mit der Bibelwissenschaft erhebt. An zwei konkreten Beispielen
will ich dann diskutieren, ob und wie er diesen Anspruch einlöst, und in
einem letzten Teil werde ich Ihnen sagen, worin ich das Anregende an
seiner Auslegung sehe und auch darlegen, inwiefern ich sie insgesamt
recht kritisch einschätze.

Jede neue Theorie ist der Versuch, mit noch nicht genügend gelösten
Problemen etwas weiter zu kommen. Drewermann geht es darum zu
klären, wie der Mensch der heutigen Zeit seine ebenfalls heutigen Fragen mit
Texten der Vergangenheit bearbeiten kann. Oder konkreter: wie können
die biblischen Schriften der Vergangenheit den Menschen in der Gegenwart

erreichen? Das ist natürlich ein ganz altes Problem, und es betrifft
nicht nur die Bibel. Immer, wenn Texte alt werden, braucht es eine

Vermittlung, damit sie wieder verständlich und vielleicht sogar wirksam werden.

Darin liegt die Wurzel der Bibelwissenschaft, aber etwa auch der
Gesetzesauslegung der Juristen. Wenn Sie Literatur aus dem 18. Jahrhundert

lesen, stossen Sie unvermeidlich auf Wörter, die Sie nicht kennen,
oder die Sie zwar kennen, die aber in den Zusammenhang nicht zu passen
scheinen. Dann schauen Sie im Wörterbuch nach, finden eine Erläuterung,

etwa mit dem Zusatz «Goethezeit», und Sie können das ungebräuchliche

Wort im wahrsten Sinne «übersetzen». Das heisst hier: von einer

vergangenen in die gegenwärtige Zeit übersetzen. Aber diese Form von
Vermittlung genügt oft nicht. Geschichten können nicht nur ihrem Wortlaut

nach, sondern auch in ihrem Inhalt einer Zeit ganz fremd werden.
Dazu gehören für viele Menschen auch die biblischen Erzählungen. Die
Wunder, die dort erzählt werden, sind uns zwar verständlich, wir kennen
vielleicht auch alle Worte, mit denen sie erzählt werden, aber unsere Welt
ist eine so andere, dass die Geschichten uns trotzdem fremd bleiben. In

'Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, den ich in verschiedenen
Versionen erstmals am 6. Mai 1993 in Badisch-Rheinfelden und später in Basel und
Westerland gehalten habe.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 55

unserer Welt werden Tote nicht mehr lebendig und Blinde allenfalls noch
durch Operationen sehend, nicht aber durch Handauflegung. Die meisten

von uns kommen durch die biblischen Wunder nicht mehr zu einem
Gottesglauben, sondern wir schütteln eher ungläubig den Kopf. Der Abstand
zwischen den Kulturen scheint unüberwindlich zu sein. Es ist die grosse
Errungenschaft der deutschen Romantik, dass sie die Geschichte erst

wirklich entdeckt hat. Die Geschichte ist es, die den Abstand zwischen
den Zeiten in der Art schafft, dass eine Epoche nur noch aus sich selber
verstanden werden kann. Wenn das aber so ist, dann ist unser heutiges
Weltverständnis nicht geeignet, andere Epochen zu verstehen. Der
Abstand scheint vielmehr unüberschreitbar zu sein. Was tun? Es gibt dafür
mehrere Lösungsvorschläge:

1. Man kann leugnen, dass dieser Abstand für alles gilt: er mag für andere

Texte des Altertums gelten, aber nicht für die Bibel. Sie, die Heilige
Schrift, ist ewig wahr, nicht zeitgebunden, und man kann sie jetzt unmittelbar

lesen und verstehen. Das ist die orthodoxe und vor allem die
fundamentalistische Lösung.

2. Die Romantiker sagen, der Zeitenabstand bestehe zwar, aber der
Mensch sei zu allen Zeiten im wesentlichen gleich und könne sich deshalb
in fremde Zeiten einfühlen und damit seinen eigenen Horizont erweitern.

3. Die Lösung der gegenwärtigen Bibelwissenschaften ist ähnlich. Sie

setzt zwar nicht ohne weiteres die Gleichheit der Menschen voraus, aber
sie versucht, dem gegenwärtigen Leser all das Wissen und alle die
Voraussetzungen zu geben, die ein damaliger Leser hatte. Der Leser wird damit in
die Lage versetzt, in die damalige Zeit zurückzugehen und dem Text auf
eine gewisse Weise gleichzeitig zu werden. Das Ungenügende an dieser
Lösung besteht allerdings darin, dass diese Gleichzeitigkeit nicht mehr
«heute» stattfindet, sondern in die Vergangenheit des Textes verlegt wird.
Konkret: ich, der ich heute lebe mit meinen heutigen Fragen, ich muss
2000 Jahre zurückgehen, muss gleichsam zum Menschen der Antike werden,

um den Texten nahe zu kommen. Antworten sie mir damit auf meine
jetzigen Fragen?

4. Hierauf antwortet Eugen Drewermann mit einem radikalen «Nein».
Er ist darin sicher nicht der erste, denn das Problem wurde von der
neuzeitlichen Wissenschaft immer schon gesehen, und viele Theologen
Hessen deshalb auf die Auslegung noch die Anwendung folgen, die die
historische Interpretation wiederum auf die Gegenwart bezog. Drewermann

ist aber viel radikaler. Für ihn ist auch das historische Zurückgehen
zwar als Hilfsmittel unumgänglich, aber letzten Endes wird damit genau
dasjenige Textverständnis nicht erreicht, um das es gehen müsste. Dre-



56 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

wermann argumentiert folgendermassen: sicherlich haben die Romantiker,

die er sehr schätzt, damit recht, dass man alle Texte im Zusammenhang

der Geschichte sehen müsse und dass sie damit zeitgebunden und
veränderlich seien. Aber dasjenige, was Drewermann «Das Religiöse»
nennt, ist gerade nicht zeitgebunden. Es ist eine ewige Schicht im
Menschen selber, und von ihm zeugen auch viele Texte, die von religiösen
Menschen geschrieben wurden. Es gibt also unter der äusseren Oberfläche

des Geschichtlichen eine tiefere Ebene, die ewig ist und, so folgert
Drewermann weiter, mit Gott in einer Beziehung steht. Manche Arten
von Texten sind nun dafür besonders geeignet, Träger ewiger Wahrheiten
zu sein: das seien einmal die Mythen und dann auch alle Märchen.
Drewermann bewertet dabei die Texte aller Kulturen gleich, denn überall sind
sie Träger des Ewig-Göttlichen, das sich nicht unterscheidet, ob es aus

Europa, aus Ägypten, aus Mittelamerika oder aus Ostasien stammt. Diese
Schicht nun würde von der Bibelwissenschaft nicht nur nicht erreicht,
sondern bewusst ausgeklammert. Denn die Wissenschaft halte sich nur
ans Historische, und dieses sei gerade dasjenige an den Texten, was
unwesentlich ist. Drewermann selber beansprucht im Gegensatz zur Wissenschaft,

gegen die er heftigst polemisiert, dass seine Interpretation gerade
nicht das Historische anziele. Gewiss, auch er müsse vom Geschichtlichen
ausgehen, das sei eine Voraussetzung, um die Texte überhaupt zu verstehen,

aber dann müsse man es verlassen, um zur ewigen Schicht innerhalb
der Texte vordringen.

Was ist nun das Ewige-Göttliche im Text? Um diese Frage zu
beantworten, macht Drewermann eine Anleihe bei C. G. Jungs Archetypenlehre.

Danach sind in der menschlichen Seele ewige Bilder angelegt, die - in
jedem Menschen gleich - das sog kollektive Unbewusste bilden. Solche
Bilder sind z. B. das Selbst des Menschen, sein Schatten (seine dunkle
Seite), seine Anima (das ist die weibliche Seite im Menschen), aber auch
Bilder von Vater- und Mutter-Gestalten. Uns brauchen die Inhalte hier
nicht zu beschäftigen, viel wichtiger ist der Gebrauch, den Drewermann
davon macht. Nach seiner Ansicht trifft man zwar mit diesen Bildern nicht
unmittelbar auf Gott, wohl aber auf etwas, was Gott selber erschaffen und
im Menschen angelegt hat. An einer Stelle sagt er, die Archetypen seien
«die ewigen Träume Gottes im Herzen des Menschen».' Ich denke, man
darf diesen Ausdruck, wie alle Gleichnisse, nicht pressen, aber deutlich ist

wenigstens, dass mit den Archetypen eine göttliche Schicht im Menschen
angesprochen ist. Sie ist ewig, weil Gott ewig ist, während der Mensch

2
T. u. E. II, 21.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 57

selber natürlich zeitlich bedingt bleibt. Der Mensch hat diese Bilder zwar
im Laufe der Menschheitsgeschichte erworben, aber sie waren gleichsam
vorher schon als Schöpfung Gottes da. Wozu braucht nun der Mensch
diese göttliche Schicht? Er braucht sie, weil er in Freiheit in eine Welt
geworfen ist, in der er, gerade durch diese Freiheit, notwendig Angst
erlebt. Hier macht Drewermann eine Anleihe in der französischen
Existenzphilosophie. Er sieht unsere Kultur, vor allem auch die kirchliche
Kultur, von Angst geprägt. Alles, was mit Macht, mit Besitz, aber auch mit
der Umweltzerstörung in Verbindung steht, dient, laut Drewermann, letzten

Endes dazu, die Angst des Menschen in der Welt zu bannen. Aber
alles das sind untaugliche Mittel, und sie verstärken nur noch die Angst.
Deshalb nennt er eines seiner neuesten Bücher «Spirale der Angst». Was
ist dagegen zu tun? Einen Ausweg sieht er vor allem in der Psychotherapie.

In dem Prozess einer therapeutischen Begegnung könne ein Mensch,
der Therapeut, der für Drewermann aber zugleich etwas wie ein Priester
ist, einem anderen dasjenige Vertrauen und diejenigen Liebe schenken,
die dieser brauche, um seine Angst zu mindern. Wenn er dann die
Ausweichstrategien fahren lässt, dann könne er durch die Vermittlung des

Therapeuten in sich selber jene göttliche Schicht entdecken, die ihm
genügend Vertrauen und Sicherheit gibt, um die Angst zu verlieren. Dann
erst sei er in der Lage, zu seinem wahren Selbst zu kommen, das in der
Bibel in Christus symbolisiert ist. Was ich Ihnen hier gesagt habe, ist die
Grundlinie aller Textinterpretationen des Neuen Testamentes, die

Drewermann vorlegt. Immer geht es darum, aus der Angst durch die Liebe
eines Menschen zu sich selber zu kommen, damit die Angst zu überwinden

und das wahre Selbst zu entdecken. Das ist das zeitlose Drama
religiöser Texte, und Religion, vor allem auch die christliche Religion, hat die
Aufgabe, den Menschen aus der Weltangst zu erretten und ihn zu diesem
Zwecke mit seinen inneren göttlichen Bildern in Verbindung zu bringen.
Insoweit Drewermann nun gerade dieses Drama herausarbeitet und nicht
die verschiedenen historischen Formen, in denen das geschieht, insoweit
sind auch seine Interpretationen für ihn nicht zeitgebunden, sondern
sagen etwas über dasjenige im Text aus, was bleiben wird. Jedenfalls ist das

der Anspruch, den Drewermann immer wieder stellt, und ich werde auch
noch zeigen, dass man diesen Anspruch nicht einfach wegstreichen kann.

Noch eine weitere Forderung stellt Drewermann an die Textinterpretation.

Sie habe die Gefühle des Menschen stärker zu berücksichtigen. Die
wissenschaftliche Theologie sei rationale Schriftgelehrsamkeit und damit
grau und tot. An der Psychoanalyse könne man lernen, dass nicht der
Verstand das wichtigste sei, vielmehr gehe man in der Psychoanalyse vom



58 Hartmut Ragtise, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

Gefühl aus, und das sei auch für die Textinterpretation zu fordern. Damit
sagt Drewermann etwas durchaus Zutreffendes. In der analytischen
Ausbildung lernt man während vieler Jahre, auf die eigenen Gefühlsreaktionen

gegenüber einem Patienten zu achten. Auch ich frage mich während
einer Therapie immer wieder: bin ich im Augenblick gerade von jemand
angezogen oder erlebe ich mich ärgerlich, bin ich verletzt oder möchte ich
autoritäre Weisungen geben, fühle ich mich ohnmächtig oder auch
neidisch? Oft sind diese Gefühle nicht sehr stark, aber sie sind ein Anzeichen
dafür, worum es in einer Situation unbewusst geht. Und das kann etwas
sehr anderes sein als dasjenige, von dem anscheinend gerade gesprochen
wird. Drewermanns Gebrauch der Gefühle in den Texten ist allerdings
recht eigenartig, wenn man ihn mit dem Gebrauch der Gefühle in der
Psychoanalyse vergleicht. Er spricht nur äusserst selten über seine eigenen
Gefühle, dafür aber weiss er immer ganz genau die Gefühle der anderen,
der Personen, die in einem Text auftreten. Es ist, als sei er dabei gewesen.
Und tatsächlich ist das eine seiner wichtigsten Ideen, wie man das

Geschichtliche an einem Text überwinden könne: man müsse hinter den
Text zurückgehen zu dem Ereignis, das er beschreibt und mit ihm gleichzeitig

werden. Was aber ist dieses Ereignis?
Um Ihnen die Schwierigkeiten zu zeigen, in die er bei diesem Vorgehen

gerät, wende ich mich einem konkreten Beispiel von Drewermann zu.
Es stammt aus dem 2. Band seines Werkes «Tiefenpsychologie und Exegese»,

und es handelt sich dabei um seine Auslegung derjenigen Wundergeschichte,

in der Jesus einen unreinen Geist aus einem Besessenen austreibt
und ihn dann in eine Herde von Schweinen schickt. Ich lese Ihnen die
Übersetzung des Textes vor, die Drewermann in seinem Buch benutzt. Sie

stammt von Fridolin Stier und gibt durch eine fast übertriebene Wörtlichkeit

etwas von der Fremdheit dieses Textes wieder:
«So kamen sie zur Jenseite des Sees, in das Land der Gerasener. Als er

aus dem Boote stieg, gleich trat ihm da aus den Grüften ein Mann mit
unreinem Geist entgegen. Er hatte seine Behausung in den Grüften, und auch

mit Ketten vermochte ihn niemand mehr zu binden. Denn oft war er mit
Fussfesseln und mit Ketten gebunden worden, aber zerrissen waren von
ihm die Ketten und die Fussfesseln zerrieben worden, niemand war stark

genug ihn zu bändigen. Und die ganze Zeit durch, nachts und tags, war er
in den Grüften und in den Bergen, schrie und schlug sich mit Steinen. Als
er Jesus von ferne sah, lief er und fiel vor ihm nieder, und schrie mit lauter
Stimme: Was willst Du von mir, Jesus, Sohn des Höchsten Gottes? Ich
beschwöre Dich bei Gott. Quäle mich nicht! denn er hatte zu ihm gesagt:
Fahr aus, unreiner Geist, aus dem Menschen! Nun fragte er ihn: Wie heisst



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegiing 59

Du? Legion heisse ich, sagte er ihm, denn viele sind wir, und bat flehentlich,

sie doch nicht aus dem Lande hinauszuschicken. Dort aber, am Berg,
weidete gerade eine grosse Herde Schweine, und da baten sie ihn: Schick
uns in die Schweine, dass wir in sie einfahren! Er gewährte es ihnen, und
herausfuhren die unreinen Geister und hinein in die Schweine, und da
schoss die Herde die Steile hinab in den See, an die zweitausend, und
ersoff im See. Da flohen ihre Hirten und meldeten es in der Stadt und den
Höfen, und sie kamen, um zu sehen, was da wirklich geschehen ist. So

kommen sie zu Jesus und betrachten den Besessenen, wie er dasitzt,
bekleidet und gesunden Sinnes - ihn, der die Legion gehabt hatte. Da überkam

sie Furcht. Und die es gesehen, erzählten ihnen, wie dem Besessenen
und was den Schweinen geschehen war. Da begannen sie ihn zu bitten, er
möge wegziehen aus ihrem Gebiet. Als er ins Boot einstieg, bat ihn der
Besessene, mit ihm sein zu dürfen. Doch liess er ihn nicht, sondern sagte
ihm: Geh heim zu den Deinen und melde Ihnen, was alles der Herr dir
getan und sich deiner erbarmte. Da ging er von dannen und fing an, im
Zehnstädteland zu verkünden, was alles ihm Jesus getan. Und alle staunten.»

Diese Geschichte hat für mich, wenn ich sie naiv lese, gewisse komische

Züge an sich, und sie würde vielleicht eher zu irgendeinem Zauberer
als zu Jesus passen. Auch sonst hat sie der Forschung viel Mühe bereitet.
Eine Herde von 2000 Schweinen sei tierhalterisch undenkbar, so hat man
festgestellt, aber viel schwieriger ist noch eine zweite Unmöglichkeit. Ge-
rasa liegt keineswegs am See Genesareth, sondern recht weit davon
entfernt. Man hat deshalb frühe Fassungen der Geschichte konstruiert, in
denen der See noch keine Rolle spielte. Aber es herrscht eine gewisse
Übereinstimmung darin, dass die Geschichte zeigen sollte, wie Jesus zum
ersten Male auch im Gebiet der Heiden predigte und wie auch dort seine
Lehre sich verbreitete.

Was ist die Krankheit dieses Menschen? Wir wissen es nicht, aber
sicherlich hat es in den psychiatrischen Anstalten vor der Erfindung der
Chemotherapie solche ungebärdigen Patienten gegeben. Hören wir nun
Drewermann, wie er die Besessenheit einschätzt: «Offenbar besteht das

eigentliche Geheimnis des 'Besessenen' gerade in dieser Energie der
Angst: dass er die Totalität seiner Freiheit wie zur Rettung seiner Person
aufs äusserste verteidigt, nicht in dem Gefühl von Kraft und Stärke, die er,
wie zur Täuschung aller, nach aussen hin in seiner Ungebärdigkeit zur
Schau stellt, sondern in dem Gefühl einer ständigen Bedrohtheit, im
Umkreis einer ständigen Unheilgewärtigung, in einer unablässigen an gewisse
schizoid-paranoische Zustände gemahnenden Verfolgungsangst. Dies zu



60 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

betonen ist wichtig, weil das Leid des 'Besessenen' von Gerasa, wie jede
tief empfundene Tragödie des Menschen, auf ein grundsätzliches Problem
des Menschen hinweist, das sich jenseits der Psychologie letztlich nur
philosophisch artikulieren lässt»;3 an dieser Stelle lässt Drewermann dann
Ausführungen zur französischen Existenzphilosophie folgen, aus denen
er sein Konzept der menschlichen Angst ableitet.

Wenn man den Text von Drewermann geschrieben vor sich hat, dann
fällt auf, dass vom Besessenen immer nur in Anführungsstrichen die Rede
ist. Was bedeutet das? Ich denke, das heisst, dass es für Drewermann nicht
um einen schreienden Besessenen in Gerasa geht, sondern um den
modernen Menschen in einer Situation, wie sie die Existenzphilosophie
beschreibt. Eben deshalb ist dieser Besessene auch therapeutisch heilbar,
während kaum ein Psychotherapeut in der Welt sich an einen Kranken
heranwagen würde, wie er in der Geschichte beschrieben ist. Aber er ist
eben nicht eigentlich besessen, sondern er ist der Inbegriff des modernen
Neurotikers. Für Drewermann wird die Erzählung damit zu einer Allegorie

des modernen, seelisch kranken Menschen. Jesus kommt zum Besessenen

in der Gestalt des Priesterarztes und wird von ihm zurückgewiesen.
Auch das ist nach Drewermann typisch für den Neurotiker. Ich zitiere
nochmals, wie Drewermann die Lebensweise des Besessenen schildert
und deutet. Er schreibt: «Jede schwere Neurose gleicht in der Künstlichkeit

ihrer Lebensform, in dem verschlungenen Glanz ihres Ersatzlebens
und in der gnadenlosen Kälte ihrer Grundempfindung der Schönheit von
Eisblumen am Fenster - sie ähneln in ihrer äusseren Gestalt vollkommen
dem Anblick wirklicher Blumen, aber schon ein erster wärmerer
Anhauch muss sie zum Zerschmelzen bringen. In einer Welt der Angst und
des angstgeborenen Hasses muss die Güte wie etwas Zerstörerisches, wie
etwas Lebensgefährliches bekämpft werden, und so wird Jesus von dem
'Besessenen' paradoxerweise in gewissem Sinne zu Recht wie ein

Eindringling, wie ein Störenfried, wie ein Fremder in seinem Territorium
empfunden, in dem er nichts zu suchen hat; schon von weitem schreien
und brüllen die 'Dämonen' ihn an, um ihn zu vertreiben».4 Aber Jesus

lässt sich in seinem Vorgehen, das für Drewermann immer deutlicher zum
Modell der Psychotherapie wird, nicht zurückschrecken. Man müsse dabei

an die «ursprüngliche Unschuld und Reinheit» der Seele glauben, um
alles wagen zu können. «Denn es gilt,» so sagt wiederum Drewermann,
«auf dem Grunde des Meeres ein verschollenes Kunstwerk wiederzuent-
decken und es nach und nach von den Schlacken uralter Ablagerungen,

3
T. u. E. II, 254.

4
T. u. E. II, 262.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelaiislegung 61

von den Entstellungen fremder gewalttätiger Einwirkungen und der
Zerstörungsarbeit der Zeit und der Jahre mit sanfter Geduld wieder zu befreien».5

An dieser Stelle macht Drewermann sein Menschenbild deutlich: der
Mensch ist für ihn ursprünglich rein, und es sind die fremden Einwirkungen,

die ihn schlecht gemacht haben. Die Reinheit und Unschuld, von
denen er spricht, sie machen zugleich jenes Kunstwerk aus, das es

wiederzufinden gilt und das mit jener göttlichen Schicht im Menschen identisch
sein dürfte, von der ich schon sprach. Drewermann vertritt damit eine
radikale Umwelttheorie psychischer Erkrankungen. Ein guter Mensch
wird nur von aussen, damit also von einem bösen Aussen geschädigt,
irgendeine Mitwirkung des Menschen findet dabei nicht statt, er ist vielmehr
nur ein Opfer. Und es ist die Aufgabe Jesu oder eines Psychotherapeuten,
ihn aus diesem Kerker zu befreien.

Ehe ich Ihnen zeige, wie Drewermann in diesem therapeutischen
Drama die ertrinkenden Schweine deutet, möchte ich Sie noch mit zwei
Stellen aus derselben Auslegung vertraut machen, in denen Drewermann
selber beschreibt, wie er arbeitet. Er fordert dabei, dass man sich von den
Schriftstellern der Bibel lösen müsse. Wenn die theologischen
Wissenschaftler immer nur beschrieben, mit welchem Ziel Geschichten von den
biblischen Autoren erzählt würden, so müsse man sich genau davon
freimachen, weil es unwesentlich sei. Ich erwähnte es vorhin schon: nach
Drewermann müsse man gleichsam über den Text hinausgehen in das

beschriebene Ereignis hinein. Ich zitiere: «Empfände man demgegenüber
sich selber als unmittelbaren Zeugen oder Betroffenen von Begebenheiten,

wie sie hier geschildert werden, so müsste das ganze eigene Empfinden

und Gefühl zutiefst aufgerührt sein. Wie furchtbar hat der Besessene

von Gerasa gelitten, und - sogleich in die Gegenwart übertragen - wie
furchtbar leiden Menschen auch heute noch unter der Qual ihrer
Seelenzerrissenheit».6 Was das bedeutet, wird wenig später noch deutlicher,
wenn er auf seine eigene Interpretation zurückschaut und sich nochmals
von der historischen Distanzierung der Wissenschaftler absetzt. Er
schreibt: «Erst im Rahmen einer solchen einfühlenden und mitfühlenden
Interpretationsweise wird man das fremde Leid im Spiegel des eigenen
Schicksals verstehen lernen und umgekehrt die eigene Erfahrung in den
Konflikten eines nur scheinbar vergangenen Lebens wiederentdecken.
Nicht mehr getrennt durch den Graben der Zeit, sondern verbunden
durch die Gemeinsamkeit der gleichen Angst und der gleichen Hilflosig-

5
T. u. E. II, 268.

6
T. u. E. II, 250.



62 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

keit darf man anhand einer solchen Wundererzählung gemeinsam die
Frage stellen: <Wie ist's um Deinen Namen?>»7 Hierin wird ganz deutlich,
wie Drewermann die Geschichte zu überwinden sucht. Er tut das, indem
er diejenige Instanz beiseitestellt, die den Text erzählt. Ein Text hat ja
verschiedene Elemente, aus denen er aufgebaut ist: es gibt Textereignisse, zum
Beispiel das Schreien des Besessenen, und es gibt jemand, der diese
Geschichte erzählt. Manche Autoren erzählen in der Ich-Form. Das tut der
Erzähler dieser Wundergeschichte zwar nicht, aber er stellt seine Perspektive

zur Verfügung, und er ist es, der auch schon ein theologisches Interesse

vertritt. All das stellt Drewermann beiseite, um sich direkt in der
Vorstellung nach Gerasa zu begeben. Er wird mit dem Geschehnissen des

Textes gleichzeitig, er ist selber ihr unmittelbarer Zeuge. Damit hat er die
Möglichkeit, selber den Besessenen in Augenschein zu nehmen, und er
darf deshalb gegen die trockenen Wissenschaftler polemisieren, die sich

nur mit dürren Texten beschäftigen. Er hingegen sieht durch den Text
hindurch auf das Ereignis selber.

Was erblickt er nun, wenn er auf den Besessenen schaut? Er sieht sich
selber und sich gegenüber, wie ich es schon mehrfach andeutete, den
modernen Menschen in seiner Existenzangst. Drewermann trifft damit ein
Grundbedürfnis unserer Zeit, die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit: selber
dabei zu sein, selber zu fühlen, zu erleben, gegenwärtig zu sein und nicht
durch Vermittlung anderer sich erst in eine andere Situation hineinzudenken

und hineinzuphantasieren. Drewermann kann von daher dann
auch behaupten, dass er nicht mehr irgendwelche Ideologien schreibe.
Das täten vielmehr die biblischen Autoren, die ihre Theologie mit den
Ereignissen nachträglich verbunden hätten. Nein, er ist gleichsam selber
dabei und hat damit eine unmittelbare Sicht auf das Eigentliche, auf das

zentrale Ereignis des Textes, das alle Wissenschaft nur verfehle.
Ich kehre nach diesem Exkurs über seine Arbeitsweise zu seiner

Interpretation zurück: Wie sieht er nun das Ereignis, bei dem die Schweine im
See ertrinken? Das Ereignis als Ereignis findet bei Drewermann in einer
erstaunlichen Weise nicht statt. Es ist für Drewermann eine «phantastische
Symbolhandlung», «die sich rein in der Vorstellung, sozusagen in Form
blosser Traumsequenzen, abspielt: alles, was an 'Unreinem', für 'säuisch'
Gehaltenem, 'Viehischem' im 'Besessenen' lebt, muss ein für allemal
gegen die Aufsicht der 'Schweinehirten', gegen die Kontrolle des Überichs
freigesetzt und ausgetobt werden dürfen, bis es sich endgültig entleert hat
und getrost im 'Meer' des Unbewussten versinken kann». Viele Anfüh-

7
T. u. E. II, 276.

8
T. u. E. II, 269.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 63

rungsstriche im Text weisen darauf hin, das nichts, was im Text steht, so

gemeint ist, wie man es naiv denken sollte. Der See ist das Unbewusste, die
Schweine sind das Tierische im Menschen, die Schweinehirten sind das

Überich. Woher weiss Drewermann das alles, so darf man fragen. Er weiss

es, weil er verschiedene Bücher über Psychoanalyse gelesen hat und von
dort her gelernt hat, dass es Seelenmodelle gibt, in denen diese Begriffe
vorkommen. Dem biblischen Text selber kann man diese psychologischen

Begriffe keineswegs ansehen. Ich mache nun allerdings Drewermann

nicht den geringsten Vorwurf daraus, dass er fremde Begriffe in die
Texte einträgt. Das haben Theologen aller Zeiten getan, um Texte ihrer
Zeit anzupassen. Anders ist Interpretation nicht möglich, weil der
Zeilenabstand überbrückt werden muss. Aber Drewermann hat kein Recht,
anderen Theologen dasjenige vorzuwerfen, was er selber ständig macht.
Wenn er behauptet, er ginge über den Text hinaus zu den Ereignissen, um
ihnen selbst unmittelbar gegenwärtig zu werden, so stimmt das nicht. Er
erzählt vielmehr Texte von neuen Theorien her nach, jetzt nicht von
historisch-kritischen, sondern von psychoanalytischen her. Zugleich aber

behauptet er, dass er das nicht täte, sondern die Ereignisse selber darstellte.
Seine Unmittelbarkeit mit der Seele der Betroffenen ist aber eine Illusion.
Er tut vielmehr genau dasselbe wie die Theologen, die er so beschimpft: er
vertritt eine bestimmte Botschaft und benutzt Ereignisse, um diese
Botschaft Menschen erzählerisch nahezubringen. Seine Botschaft heisst: Jesus

ist der erste Psychotherapeut und alle guten späteren Therapeuten helfen
den Menschen in Jesu Nachfolge, von der Angst frei zu kommen. Das ist

sicherlich eine erlaubte Predigt, aber keineswegs der eigentliche zeitlose
Sinn eines biblischen Textes. Was Drewermann in seinen Büchern anbietet,

ist vielmehr eine im höchsten Masse zeitgebundene Botschaft. Sie setzt
die Entdeckung der Psychoanalyse und die Existenzphilosophie voraus.
Deshalb mag sie geeignet sein, viele heutige Menschen anzusprechen. Sie

ist auch darin anziehend, dass sie vollkommen individualistisch bleibt und
damit dem Selbstverständnis vieler Menschen entgegen kommt. Drewermann

identifiziert aber seine eigene Interpretation eines Textes mit dem,
was er für das Eigentliche, das Göttliche des Textes hält. Mir scheint, dass

er damit nicht richtig beschreibt, was er tatsächlich mit den Texten tut.
Ich möchte noch an einem zweiten viel kürzeren Beispiel aus seinem

Markus-Kommentar erläutern, wie Drewermann aktiv in die Texte
eingreift und sie nach seinen eigenen Interessen umgestaltet. Seine Auslegung
der Geschichte von der Heilung der verdorrten Hand am Sabbat enthält
dafür ein eindrückliches Beispiel. Jesus verkündet nach Drewermann die
Botschaft, dass «Gott vorbehaltlos nur gut, nur gütig, nur vergebend und



64 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

grenzenlos barmherzig sei».9 Er richtet diese Botschaft vor allem gegen die
Pharisäer, die Drewermann als Zionswächter und Gesetzesspitzel
bezeichnet. Das Sabbatverbot rückt er in die Nähe des Schiessbefehls der
früheren DDR und Jesus vergleicht er mit demjenigen Soldaten, der trotz
Vorschrift auf einen Flüchtling nicht schiesst. Nach diesem kühnen
Vergleich könnte man denken, Drewermann sei ein schlimmer Antisemit.
Aber er schliesst seine Auslegung mit einer jüdischen Geschichte,"' mit
der er zeigen will, dass die Grösse des Wunders Jesu gerade darin bestand,
dass er am Sabbat heilte. Ich referiere kurz und zitiere dann die wichtigste
Stelle: Drei Chassidim streiten sich, welcher Rabbi die grössten Wunder
tut. Nach den beiden ersten erzählt schliesslich der dritte: «Wir fuhren an
einem Freitag von Lublin nach Lodz, als der Zug in eine Schneewehe
geriet und die Gleise erst freigeschaufelt werden konnten, als fast schon
der Sabbat anbrach. Kein Rad mehr durfte sich bewegen. Doch die Frauen

froren und die Kinder wimmerten vor Hunger». Ich unterbreche hier
und bitte Sie, auf das folgende Wunder noch kurz zu warten.

Als ich diesen Text Drewermanns zum ersten Mal las, sass ich ebenfalls
in einem Zug und konnte das Zitat nicht nachprüfen. Drewermann
verweist für diese Geschichte auf Salcia Landmanns Buch «Jüdische Witze».
Aber ich hatte das Gefühl, dass die Geschichte so nicht stimmen konnte.
Erstens wusste ich, dass in lebensbedrohender Not das Sabbatgebot
suspendiert ist, aber noch mehr verwunderten mich andere Einzelheiten: die
Gleise sind freigeschaufelt, als fast der Sabbat anbrach, und da darf sich
kein Rad mehr bewegen? Wieso nicht, selbst im schlimmsten Fall dürfte
es sich doch bis zum Anbruch des Sabbats drehen? Und schliesslich:
gehorcht die polnische Eisenbahn den jüdischen Sabbatgesetzen? Zu Hause

angekommen schlug ich das Zitat nach. Drewermann sagt selber, er habe
es in freier Nacherzählung benutzt, und in der Tat ist einiges anders. Bei
Landmann ist es ein Gespräch zwischen einem Chassid und einem Mit-
naged, einem Zweifler an der chassidischen Lehre. Aber lassen wir das auf
sich beruhen. Ich zitiere nun die entscheidende Stelle: «Die Strecke war
durch Schneewehen gesperrt. Es war schon spät am Freitagnachmittag.
Endlich fuhr der Zug wieder. Inzwischen aber begann es zu dämmern, die
Juden im Zug fingen an zu jammern»". Jetzt stimmt die Erzählung wieder,
natürlich fährt der Zug, nachdem er freigeschaufelt ist, aber die Juden im
Zug fürchten, damit den Sabbat zu verletzen. Wieso darf sich bei
Drewermann kein Rad bewegen, womit ja das Sabbatgebot eine tödliche

9
Markus I, 288.

10
Markus I, 294.

11

Landmann (1963), 98.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 65

Wirkung entfalten würde? Ich meine, dass sich kein Rad bewegen darf,
weil der freie Nacherzähler Drewermann ein neues Beispiel totbringender
jüdischer Gesetzesstarrheit in der Geschichte zwar nicht findet, aber es

unbedingt erschaffen will. Sein Zitat legt er einem Chassid in den Mund,
als dem Vertreter einer Minderheitsgruppe, die zur jüdischen Orthodoxie
in Opposition steht. Damit erschafft er im Text die Situation, die seine

eigene ist: er selber steht in einer Minderheitsstellung gegenüber der
katholischen Kirche. Dagegen wäre gar nichts einzuwenden, wenn er nicht
die jüdische Theologie verfälschte, um seine katholischen Brüder zu
kritisieren. Sicherlich ist Drewermann kejn durchschnittlicher Antisemit.
Aber er häuft antisemitische Vorurteile auf die Juden im Neuen Testament,

weil er sie als Folie zum Kampf gegen die katholische Kirche
gebrauchen will. Damit ist Drewermann selber ein ausgeprägter
Kampfschriftsteller und keineswegs der Prophet der Unmittelbarkeit des Textes.

Auch in neueren Schriften vertritt Drewermann gegenüber der
jüdischen Religion einen vorwiegend kritischen Standpunkt. In seinem Buch
«Spirale der Angst» schreibt er, «dass das Christentum aufgrund seiner
spezifisch semitischen, jüdischen Geistesart einen ausserordentlich
gewalttätigen und rücksichtslosen Charakter an sich trägt»,12 und wenig später

führt er dafür eine Art Schriftbeweis aus dem Alten Testament. In «Der
tödliche Fortschritt» meint er: «Im Grunde ist die Religion Israels eine

Wüstenreligion geblieben, die aus Scheu vor den Göttern Kanaans die
Erde niemals gütig und warm nach Art der Grossen Mutter zu sehen
vermocht hat. Die spontane Bewunderung aller semitischen Nomadenstämme

gehört dem Nachthimmel mit dem Heer der Sterne, nicht der Erde,
und vergeblich sucht man in der Bibel nach Zeugnissen einer autochtho-
nen Poesie irdischer Schönheit». ' Drewermann gibt dann zwar zu, dass

die Suche ganz so vergeblich doch nicht ist, aber deutlich ist seine
Tendenz, der jüdischen Religion die mangelnde Liebe zur Erde vorzuwerfen
und sie damit letztlich für die gegenwärtige ökologische Bedrohung
verantwortlich zu machen.

Zentral für Drewermanns Auseinandersetzung mit dem Judentum ist
sein Kampf gegen das Gesetz. Hier hat er neuerdings in seinem Werk
«Glauben in Freiheit» zwei Verbündete gefunden: Adolf von Harnack
und den altkirchlichen Theologen Marcion. Für den liberalen Theologen
Adolf von Harnack ist seine Monographie «Marcion. Das Evangelium
vom fremden Gott» etwas wie ein Glaubensbekenntnis gewesen. Bei Marcion

findet Drewermann das, was er braucht: zwei Götter, einen gesetzli-

12
185.

13 -T



66 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

chen, der für die Schöpfung und alle ihre Unzulänglichkeit verantwortlich
ist und den wahren Gott, der nur Liebe ist. Der erste Gott ist der jüdische,
der zweite der Gott Jesu. Mit «seinem rein moralisierenden Gebot» hat
der jüdische Gott die Untaten der Menschen erst provoziert, wie

Drewermann an der Kain und Abel-Geschichte zu zeigen versucht. Jesus
hatte den wahren Gott entdeckt, dieser ging bald wieder verloren und, so

sagt jetzt Drewermann mit Marcion: es war Paulus, der ihn wiederentdeckte.

Ich finde, dass das eine interessante Wendung ist, denn Drewermann

hat Paulus bisher exegetisch gemieden. Ob er uns bald einen
entschieden antijüdischen Paulus präsentieren wird, vielleicht in einer
Auslegung des Galater-Briefes? Drewermann selber weist einen Vorwurf des

Antijudaismus gegen Marcion, und damit wohl auch gegen sich selber,
zurück, es ginge nicht um das jüdische Gesetz, sondern um Gesetzlichkeit
überhaupt. Sie hat in der Beziehung Gottes nichts zu suchen. Gott ist nur
gut, er ist reine Liebe, und damit hat die Vorstellung von Gottes Gerechtigkeit

in Drewermanns Theologie keinen Raum. Recht, Gerechtigkeit
und Gericht sind für ihn Vorstellungen, die der Unmittelbarkeil des

Liebesverhältnisses zwischen Gott und Mensch widersprechen. In meinem
Buch über Drewermanns Apokalypsen-Auslegung (1993) habe ich zu
zeigen versucht, wie eine solche reine Liebes-Theologie für den apokalyptischen

Hass besonders anfällig ist, und wie dann dieser Hass, gerade weil
es kein Gesetz mehr gibt, ohne jedes Schuldgefühl ausgelebt werden kann.

Jetzt sollen Sie aber noch das Wunder erfahren, zitiert direkt nach
Landmann: «Da breitete der Rabbi die Arme aus, murmelte ein Gebet -
und was soll ich euch erzählen? Links war Schabbes und rechts war
Schabbes - und in der Mitte fuhr der Zug».

Ich möchte am Schluss noch zu vier Punkten etwas sagen: erstens zur
Anziehungskraft von Drewermanns Schriften, zweitens zum Bild von
Therapie, das Drewermann seinen Leserinnen und Lesern vermittelt,
drittens zur Unausweichlichkeit von Nachträglichkeit im Verstehen von
Ereignissen und Texten und schliesslich zum Gebrauch der Bibel für den
Christen.

1. Warum ist Drewermanns Botschaft für viele Leserinnen und Leser
so anziehend?

Man wirft Drewermann immer wieder vor, dass seine Schriften
methodisch haltlos und inkonsequent seien, indem er viele verschiedene

Richtungen von Philosophie und Therapie miteinander vermische. Diese
Kritik hat sicherlich ihre Berechtigung, aber sie verkennt die Zielrichtung

14
(1993), 237.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 67

der Drewermannschen Textauslegungen. Diese sprechen viele Leser
gerade deshalb so an, weil Drewermann aus verschiedenen Systemen
schöpft, die alle etwas über das Selbstverständnis des modernen
Menschen aussagen. Ich möchte das wenigstens im Ausschnitt zeigen. Sein

Begriff von Angst ist existenzphilosophisch, und er artikuliert damit
sicherlich die diffusen und deshalb so bedrohlichen Ängste vieler
Menschen. Wenn er sich allerdings fragt, wie der Mensch mit diesen Ängsten
umgeht, dann verlässt er die Existenzphilosophie und wendet sich einer
der gegenwärtigen psychotherapeutischen Schulen zu, der sog.
NeoAnalyse von Harald Schultz-Hencke, die in Deutschland grosse Verbreitung

fand, als nach 1933 die jüdischen Freudianer emigrieren mussten. Sie
ist vor allem durch das Buch «Grundformen der Angst» von Ernst
Riemann recht populär geworden. Die verschiedenen Neurosenformen sind
für Drewermann Reaktionen auf diese Existenzangst. Für die Heilung
treten drei weitere Schulen ein: aus der Humanistischen Psychologie,
speziell aus der Encounter-Bewegung, stammen die Methoden des Ausagierens

von Gefühlen, worauf ich noch unter 2. eingehen werde. Christus als

der nur gute und nur liebende Therapeut dürfte aus einer amerikanischen
Richtung der Therapie stammen, in der es vor allem darum geht, dass der
Patient «korrigierende emotionale Erfahrungen» macht, und dabei erfährt,
dass ein Therapeut ihm dasjenigen wenigstens teilweise geben kann, was
er als Kind entbehren musste. Und schliesslich stammt von C. G. Jung die
Vorstellung einer ewigen göttlichen Schicht im Menschen, die gegenüber
der Existenzangst letzte Sicherheit bietet und damit die Neurosen
überflüssig macht. Was dabei fehlt, ist die Psychoanalyse Freuds, die Drewermann

aber weitgehend für überholt hält.
Wie passt das alles zusammen? Drewermann sieht darin kaum ein

Problem. In seinem Werk «Strukturen des Bösen» schreibt er, dass er
«pragmatisch» die verschiedenen Ansätze kombiniere, je nachdem, was
sich mit ihnen gerade verstehen lasse. Ein einheitliche Interpretationslinie
darf man deshalb von ihm nicht erwarten. Seine Methodenvielfalt steht

ganz im Dienste seines Versuches, die Texte im wahrsten Sinne
«ansprechend» zu machen. Moderne Leserinnen und Leser finden sich in
ihren Existenzängsten verstanden, sie erfahren etwas über die verzweifelten,

krankmachenden Versuche, diesen Ängsten zu entkommen. Der
Wunsch, alle Wut in einem Akt ohne Hemmung herauszuschreien, wie
wir es als Kinder noch durften, wird ebenso erfüllt wie die Hoffnung,
irgendwo diejenige reine Liebe wiederzufinden, die wir eigentlich verdient
haben und die wir entbehren müssen. Und schliesslich verspricht uns der
Glaube an eine göttliche Schicht in unserer Seele eine unzerstörbare Si-



68 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

cherheit gegen die Angst. Drewermanns Texte, gerade auch in ihrer Polemik,

sind etwas wie Dramen: wir durchschreiten in ihnen unsere Angst,
unsere Krankheit, finden Liebe und Göttlichkeit und können unseren
Hass gegen diejenigen richten, die uns bisher daran gehindert haben, diese

Erfahrungen zu machen. Drewermanns Texte symbolisieren immer wieder

das Schema des Sieges des Guten über das Böse, wobei das Böse
aussen ist und in seinen Auslegungen vor allem in den «Schriftgelehrten»
gefunden wird. Die Spaltung zwischen dem nur guten Göttlichen und den

nur bösen Schriftgelehrten hat im Augenblick für viele Menschen sicherlich

eine entlastenden Wirkung, und sie bewirkt einen Hunger nach
immer wieder neuen Erfahrungen ähnlicher Art. Es ist diese entlastende

Wirkung, die Drewermann beabsichtigt, wenn er meint, dass er
«Befreiungstheologie» für die Menschen in Europa mache, während er ohne
weiteres zugibt, dass Befreiungstheologie in der dritten Welt anders aussehen

müsse.
2. Drewermanns Beschreibung eines psychotherapeutischen Prozesses

ist immer dasselbe: der Mensch hat Angst vor seiner Freiheit und rüstet
sich gegen seine Angst mit allen möglichen Mittel. Dann trifft er vielleicht
einen Therapeuten, der reine Liebe schenken kann, und in dieser Liebe
kommt ein Mensch wieder zu sich selber. Vor diesem Zu-sich-selber-
Kommen aber muss der Mensch seine Wut erst loswerden. Diesen Pro-
zess findet Drewermann, wie oben schon ausgeführt, im Ertränken der
Schweine wieder. Kurz vorher beschreibt er noch, wie das in
psychotherapeutischen Behandlungen geschehen könne. Man müsse an einem
Gegenstand, zum Beispiel an einem Kissen, die aufgestaute Wut herauslassen,
auf symbolische Weise etwa die Mutter oder den Vater mit einem Messer
zerstückeln, sie anbrüllen oder zertreten. Was Drewermann hier
beschreibt, sind sehr abenteuerliche Vorstellungen von Therapie, wobei ich
schon erwähnte, dass es einzelne Verfahren gibt, in denen solche Methoden

angewendet werden. Sie gehören aber nicht zur Psychoanalyse, weder
zur Analyse in der Tradition Freuds noch zur Neoanalyse noch zur
analytischen Therapie Jungs. Sie als Mittel von Psychotherapie im Allgemeinen
darzustellen, das ist absurd. Und so muss ich kritisch leider sagen, dass

man aus Drewermanns Bücher durchaus kein zutreffendes Bild davon
erhält, was Psychoanalyse oder analytische Psychotherapie ist. Das ist bei
der grossen Verbreitung seiner Schriften besonders bedauerlich.

Dabei ist es richtig, dass Patienten diejenige Wut und auch diejenige
Liebe, die sie verspüren, in einer Therapie erleben dürfen, ohne getadelt
zu werden, sie dürfen sie auch aussprechen. Aber das Zentrum
psychoanalytischer Therapie ist es, vor allem einmal zu verstehen, warum jemand



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 69

einen solchen Hass hat. Und dieser Hass hat seine Ursache nie nur im
anderen, in den bösen Eltern, sondern auch in eigenen oft masslosen

Wünschen, die diese Eltern mit einem gewissen Recht nicht erfüllt haben,
weil es auch nicht möglich war. Psychisch kranke Menschen sind nie
ausschliesslich Opfer, sie sind immer auch Täter. Sie sind Täter nicht unbedingt

in wahrnehmbaren Taten, wohl aber mit dem, was sie in ihrer Phantasie

tun. Drewermanns Theorie vom Ausagieren hängt sehr mit seiner

Anschauung vom ursprünglich unschuldigen und reinen Menschen
zusammen. Das wird noch an einem anderer Punkt deutlich. Er spricht vom
Entleeren des Viehischen im Menschen. Bei Entleeren muss ich an Stuhlgang

denken, und das passt gut: aus dem Menschen kommt alles Schmutzige

heraus, und dann ist er wieder rein. Bekanntlich stimmt das nicht,
allenfalls bei totalem Fasten, das dann aber zum Tode führen würde. Diese

Reinheit, von der Drewermann spricht, gibt es nicht, weder am Anfang
noch danach. Was eine Psychoanalyse bewirken kann, ist eher gerade, auf
die unmenschliche Vorstellung von Reinheit und Unschuld verzichten zu
können. Das allerdings scheint mir sehr nahe an der christlichen Botschaft
von der Annahme gerade des Sünders zu sein. Psychotherapie ist vor
allem eine Selbsterkenntnis, die dazu führen kann, für sich und andere
etwas mehr Verantwortung zu übernehmen. Ihr Mittel ist Selbsterkenntnis,
und sie führt zu einem Prozess, der nicht immer einfach ist, weil es darum
geht, Illusionen aufzugeben. Drewermanns Botschaft, mit der er die Texte

neu erzählt, scheint mir Illusionen eher zu fördern.
3. Ich sagte, dass auch Drewermann Texte neu und tendenziös erzählt,

keineswegs aber die Ereignisse selber im eigentlichen und zeitlosen Sinne

wiedergibt. Sein Anspruch, mit den Ereignissen selber gegenwärtig zu
werden, ist eine Illusion. Textauslegung ist prinzipiell nachträglich zu den

Ereignissen, sie kommt gleichsam immer zu spät. Wir wissen gar nicht,
was in Gerasa geschah. Wir wissen nicht einmal, ob es in Gerasa geschah,

wo ja kein See ist. Wie können wir überhaupt etwas davon wissen? Doch
nur so, indem jemand erzählt, der dabei war. Aber davon wissen wir nur
etwas durch die Texte, die dieser geschrieben hat und die uns überliefert
sind. Wir können natürlich meinen, der Heilige Geist selber habe durch
seine Zeugen die Ereignisse unfehlbar geschrieben. Woher wüssten wir
das? Weil es jemand, dem wir Vertrauen schenken, geschrieben hat.
Überall stossen wir auf Texte, die erst nachträglich auf die Ereignisse
verweisen. Die Ereignisse selber sind nirgendwo direkt und unmittelbar
greifbar, selbst die den Christen so wichtigen Ereignisse um Jesus und
seine Auferstehung sind es nicht. Wir stossen auf geschriebene Texte und
sonst auf nichts. Wenn wir behaupten, die Texte seien wahr, dann ist auch



70 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

diese Behauptung wiederum ein Text, ein neuer, ein mündlicher Text.
Anders ist das Sprechen über die Wirklichkeit nicht möglich, alles Sprechen

ist gegenüber Erlebnissen und vor allem gegenüber anderen Texten
immer nachträglich. Und das ist bei Drewermann kein bisschen anders.
Auch er hat Texte vor sich, die von Ereignissen berichten, und nachträglich

gibt er diesen Ereignissen einen neuen, für ihn zeitgemässen Sinn. Ich
habe schon mehrfach betont, dass er dazu das Recht hat, wie jeder andere

Interpret auch. Aber er unterscheidet sich von den anderen Auslegern, die
er schmäht, darin gar nicht. Wenn er behauptet, er würde mit Hilfe der
Psychologie zu einem überzeitlichen, ewigen und göttlichen Sinn vorstos-

sen, so scheint mir eher - ich sagte es schon -, dass er höchst zeitgebunden
die Bedürfnisse vieler moderner Menschen nach dem Kontakt mit dem
Ewigen und Ursprünglichen zu befriedigen versucht. Wenn er verkündet,
endlich wieder die ewige Wahrheit in den Texten gefunden zu haben, so
scheint mir das eine illusionäre Botschaft zu sein.

Allerdings ist sie innerhalb seiner therapeutischen Schriftauslegung
nicht nur ein korrigierbarer Irrtum, sondern er ist wohl doch notwendig
und deshalb nicht einfach zu entfernen. Denn er braucht die ewige göttliche

Schicht im Text als sicheren Halt gegen die Existenzangst, die aus dem
menschlichen Wesen, aus seiner Freiheit, stammt. Aber mit dieser

Behauptung kommt Drewermann in die Nähe fundamentalistischer
Bibelauslegung, nur dass diese die Unfehlbarkeit des Textes bereits an dessen

Oberfläche findet, während Drewermann sie in der Tiefe sucht. Wenn
man diesen Anspruch von Drewermann beiseite lässt, dann sind seine

Auslegungen nicht mehr überzeitlich, sondern im höchsten Masse zeit-

gemäss, zumindest als Analyse gegenwärtiger Bedürfnisse.
4. Wo aber stehen wir als Bibelleser oder wenigstens als Menschen, die

sich für Religion interessieren, wenn in den biblischen Texten die ewige
Wahrheit nicht enthalten ist?

Dazu meine ich folgendes: wir stehen überhaupt nicht anders da als

vorher, denn die Texte ändern sich dadurch nicht. Wir sind nur um eine
Illusion ärmer, und das ist paradoxerweise immer ein Gewinn. Was können

wir aber von den biblischen Texten lernen, wenn in ihnen nicht die
Wahrheit enthalten ist? Sehr viel können wir von ihnen lernen. Wir sehen,
wie sich Menschen vor 2000 Jahren mit der christlichen Botschaft abgemüht

haben, wie sie die Vorstellungen ihrer Zeit benutzten, um über Jesus

nachzudenken. Die Ergebnisse dieses Nachdenkens sind so eindrucksvoll,

dass sie sich erhalten haben. Wir können sie in den Schriften des

Neuen Testamentes nachlesen. Vieles scheint uns unmittelbar einleuchtend

zu sein, anderes nicht. Wir fangen an darüber nachzudenken, was die



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 71

Autoren damals meinten. Wenn wir das lange genug tun, wird manches
klarer. Aber etwas, was klar ist, muss noch lange nicht für uns richtig sein.

Man kann auch ganz klar sehen, dass manches sehr fremd oder auch
falsch ist. Die sehr strenge Moral etwa der Briefe an Timotheus und vor
allem der Offenbarung des Johannes wird vielen Menschen fremd bleiben.

Zweierlei ist dann möglich: entweder wir übernehmen etwas, was uns
fremd ist, oder wir stellen zwar fest, dass es fremd und abstossend ist, aber
wir übernehmen es nicht. Wir fangen z.B. an, von der Bergpredigt her über
Ethik nachzudenken und kommen zu anderen Ergebnissen als die
Offenbarung des Johannes. Drewermann schlägt einen dritten Weg ein. Auch
er nimmt an vielem Anstoss, was in der Bibel steht, aber er fängt dann an,

solange zu interpretieren, bis der Text das zu sagen scheint, was er selber
für richtig hält. Was es in seinen Deutungen nicht gibt, das ist das Fremde,
das Anstössige, das Andere im Text. Für ihn hat die Bibel letztlich immer
Recht. Seine Auslegungen gehen immer positiv auf, und damit ist er, ich
deutete es schon an, im Grunde ein Fundamentalist auf der Basis
psychologischer Theorien.

Meine eigene Überzeugung ist anders. Ich glaube zwar auch, dass man
christliche Theologie nicht ohne die Bibel treiben kann. Aber das bedeutet

keineswegs, dass die Ergebnisse, die die biblischen Autoren uns vermitteln,

für uns heute einfach verbindlich sind. Die Bibel ist kein christliches
Gesetzbuch, sondern sie kann uns heute anregen, in ähnlicher Weise über
wichtige Fragen nachzudenken, wie es damals die biblischen Autoren
taten. Das heisst, dass es sich auch heute noch lohnt, sich mit diesen alten
Autoren gleichsam zu unterhalten, zumal sie die ersten waren, die darüber
schrieben. Wir brauchen ihr Zeugnis und vor allem die Fragen, die sie

damals hatten. Aber es ist nötig, in einer Unterhaltung auch «Nein» sagen
zu können, nur dann wird sie lebendig. Drewermann hat mit seiner

Diagnose einer weithin recht spröden biblischen Theologie oft recht, obwohl
es hervorragende Ausnahmen gibt. Aber die Ursache der Sprödigkeit der
biblischen Theologie liegt für mich vor allem darin, dass weite Kreise von
Christen kein lebendiges und vor allem kein freies Verhältnis zur Bibel

gewonnen haben. Wir brauchen uns den biblischen Autoren nicht
bedingungslos zu unterwerfen, sondern wir dürfen von ihnen lernen selber
nachzudenken. Drewermann ist faktisch in seinem Umgang mit der Bibel
sehr frei, er findet, was er will. Aber indem er immer wieder behauptet,
dass das, was er findet, zugleich die tiefste göttliche Wahrheit sei, richtet er
die alte Unfreiheit wieder auf. Er schreibt einmal in seinem Werk



72 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

«Tiefenpsychologie und Exegese»,15 die Archetypen, also die göttliche
Schicht in den Texten, seien «ein nicht weiter hinterfragbares Objekti-
vum» und verlangten «ein Höchstmass an Gehorsam». Das ist für mich
der alte Geist und die alte Sprache religiöser Unterdrückung und
Entmündigung im neuen, dieses Mal psychologischen Gewände. Das Ziel
meines Vortrags war nicht zuletzt, Ihnen das zu zeigen und Sie davor zu
warnen, sich davon verführen zu lassen.

Literatur

Eugen Drewermann, Strukturen des Bösen Bd. 1. Schöningh Paderborn,

"1987;

- Tiefenpsychologie und Exegese. Bd. 1. u. 2, Ölten 1984/1985;

- Das Evangelium des Markus. Erster Teil, Ölten 1987;

- Der tödliche Fortschritt. Freiburg im Breisgau 41991

- Die Spirale der Angst. Freiburg im Breisgau 21991;

- Glauben in Freiheit, Ölten 1993;

Salcia Landmann, Jüdische Witze, Ölten "1966;

Hartmut Raguse, Psychoanalyse und biblische Interpretation. Eine
Auseinandersetzung mit Eugen Drewermanns Auslegung der
Johannes-Apokalypse, Stuttgart 1993.

Hartmut Raguse, Basel

15
1, 223.


	Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit : eine Auseinandersetzung mit Eugen Drewermanns tiefenpsychologischer Bibelauslegung

