Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit : eine Auseinandersetzung mit
Eugen Drewermanns tiefenpsychologischer Bibelauslegung

Autor: Raguse, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit -

eine Auseinandersetzung mit Eugen Drewermanns
tiefenpsychologischer Bibelauslegung'

Ich mochte damit beginnen, Thnen das Anliegen vorzustellen, von dem
her Eugen Drewermann zu seiner Weise der Textauslegung gekommen ist
und dabei zugleich den Anspruch herausarbeiten, den er in Auseinander-
setzung mit der Bibelwissenschaft erhebt. An zwei konkreten Beispielen
will ich dann diskutieren, ob und wie er diesen Anspruch einl6st, und in
einem letzten Teil werde ich Thnen sagen, worin ich das Anregende an
seiner Auslegung sehe und auch darlegen, inwiefern ich sie insgesamt
recht kritisch einschétze.

Jede neue Theorie ist der Versuch, mit noch nicht geniigend geldsten
Problemen etwas weiter zu kommen. Drewermann geht es darum zu kla-
ren, wie der Mensch der heutigen Zeit seine ebenfalls heutigen Fragen mit
Texten der Vergangenheit bearbeiten kann. Oder konkreter: wie kénnen
die biblischen Schriften der Vergangenheit den Menschen in der Gegen-
wart erreichen? Das ist natiirlich ein ganz altes Problem, und es betrifft
nicht nur die Bibel. Immer, wenn Texte alt werden, braucht es eine Ver-
mittlung, damit sie wieder verstidndlich und vielleicht sogar wirksam wer-
den. Darin liegt die Wurzel der Bibelwissenschaft, aber etwa auch der
Gesetzesauslegung der Juristen. Wenn Sie Literatur aus dem 18. Jahrhun-
dert lesen, stossen Sie unvermeidlich auf Worter, die Sie nicht kennen,
oder die Sie zwar kennen, die aber in den Zusammenhang nicht zu passen
scheinen. Dann schauen Sie im Worterbuch nach, finden eine Erlaute-
rung, etwa mit dem Zusatz «Goethezeit», und Sie konnen das ungebriuch-
liche Wort im wahrsten Sinne «iibersetzen». Das heisst hier: von einer
vergangenen in die gegenwirtige Zeit iibersetzen. Aber diese Form von
Vermittlung geniigt oft nicht. Geschichten kénnen nicht nur ihrem Wort-
laut nach, sondern auch in ihrem Inhalt einer Zeit ganz fremd werden.
Dazu gehoren fiir viele Menschen auch die biblischen Erzédhlungen. Die
Wunder, die dort erzidhlt werden, sind uns zwar verstindlich, wir kennen
vielleicht auch alle Worte, mit denen sie erzidhlt werden, aber unsere Welt
ist eine so andere, dass die Geschichten uns trotzdem fremd bleiben. In

'Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, den ich in verschiedenen Ver-
sionen erstmals am 6. Mai 1993 in Badisch-Rheinfelden und spéter in Basel und
Westerland gehalten habe.



n

E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 5

unserer Welt werden Tote nicht mehr lebendig und Blinde allenfalls noch
durch Operationen sehend, nicht aber durch Handauflegung. Die meisten
von uns kommen durch die biblischen Wunder nicht mehr zu einem Got-
tesglauben, sondern wir schiitteln eher ungldubig den Kopf. Der Abstand
zwischen den Kulturen scheint uniiberwindlich zu sein. Es ist die grosse
Errungenschaft der deutschen Romantik, dass sie die Geschichte erst
wirklich entdeckt hat. Die Geschichte ist es, die den Abstand zwischen
den Zeiten in der Art schafft, dass eine Epoche nur noch aus sich selber
verstanden werden kann. Wenn das aber so ist, dann ist unser heutiges
Weltverstandnis nicht geeignet, andere Epochen zu verstehen. Der Ab-
stand scheint vielmehr uniiberschreitbar zu sein. Was tun? Es gibt dafiir
mehrere Losungsvorschlige:

1. Man kann leugnen, dass dieser Abstand fiir alles gilt: er mag fiir ande-
re Texte des Altertums gelten, aber nicht fiir die Bibel. Sie, die Heilige
Schrift, ist ewig wahr, nicht zeitgebunden, und man kann sie jetzt unmit-
telbar lesen und verstehen. Das ist die orthodoxe und vor allem die fun-
damentalistische Losung.

2. Die Romantiker sagen, der Zeitenabstand bestehe zwar, aber der
Mensch sei zu allen Zeiten im wesentlichen gleich und konne sich deshalb
in fremde Zeiten einfithlen und damit seinen eigenen Horizont erweitern.

3. Die Losung der gegenwirtigen Bibelwissenschaften ist dhnlich. Sie
setzt zwar nicht ohne weiteres die Gleichheit der Menschen voraus, aber
sie versucht, dem gegenwirtigen Leser all das Wissen und alle die Voraus-
setzungen zu geben, die ein damaliger Leser hatte. Der Leser wird damit in
die Lage versetzt, in die damalige Zeit zuriickzugehen und dem Text auf
eine gewisse Weise gleichzeitig zu werden. Das Ungeniigende an dieser
Losung besteht allerdings darin, dass diese Gleichzeitigkeit nicht mehr
«heute» stattfindet, sondern in die Vergangenheit des Textes verlegt wird.
Konkret: ich, der ich heute lebe mit meinen heutigen Fragen, ich muss
2000 Jahre zuriickgehen, muss gleichsam zum Menschen der Antike wer-
den, um den Texten nahe zu kommen. Antworten sie mir damit auf meine
jetzigen Fragen?

4. Hierauf antwortet Eugen Drewermann mit einem radikalen «Nein».
Er ist darin sicher nicht der erste, denn das Problem wurde von der neu-
zeitlichen Wissenschaft immer schon gesehen, und viele Theologen lie-
ssen deshalb auf die Auslegung noch die Anwendung folgen, die die hi-
storische Interpretation wiederum auf die Gegenwart bezog. Drewer-
mann ist aber viel radikaler. Fiir ihn ist auch das historische Zuriickgehen
zwar als Hilfsmittel unumgénglich, aber letzten Endes wird damit genau
dasjenige Textverstdndnis nicht erreicht, um das es gehen miisste. Dre-



56 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

wermann argumentiert folgendermassen: sicherlich haben die Romanti-
ker, die er sehr schitzt, damit recht, dass man alle Texte im Zusammen-
hang der Geschichte sehen miisse und dass sie damit zeitgebunden und
verdnderlich seien. Aber dasjenige, was Drewermann «Das Religiose»
nennt, ist gerade nicht zeitgebunden. Es ist eine ewige Schicht im Men-
schen selber, und von ihm zeugen auch viele Texte, die von religidsen
Menschen geschrieben wurden. Es gibt also unter der dusseren Oberfli-
che des Geschichtlichen eine tiefere Ebene, die ewig ist und, so folgert
Drewermann weiter, mit Gott in einer Beziehung steht. Manche Arten
von Texten sind nun dafiir besonders geeignet, Triger ewiger Wahrheiten
zu sein: das seien einmal die Mythen und dann auch alle Mérchen. Dre-
wermann bewertet dabei die Texte aller Kulturen gleich, denn tiberall sind
sie Trager des Ewig-Gottlichen, das sich nicht unterscheidet, ob es aus
Europa, aus Agypten, aus Mittelamerika oder aus Ostasien stammt. Diese
Schicht nun wiirde von der Bibelwissenschaft nicht nur nicht erreicht,
sondern bewusst ausgeklammert. Denn die Wissenschaft halte sich nur
ans Historische, und dieses sei gerade dasjenige an den Texten, was unwe-
sentlich ist. Drewermann selber beansprucht im Gegensatz zur Wissen-
schaft, gegen die er heftigst polemisiert, dass seine Interpretation gerade
nicht das Historische anziele. Gewiss, auch er miisse vom Geschichtlichen
ausgehen, das sei eine Voraussetzung, um die Texte tiberhaupt zu verste-
hen, aber dann miisse man es verlassen, um zur ewigen Schicht innerhalb
der Texte vordringen.

Was ist nun das Ewige-Gottliche im Text? Um diese Frage zu beant-
worten, macht Drewermann eine Anleihe bei C. G. Jungs Archetypenleh-
re. Danach sind in der menschlichen Seele ewige Bilder angelegt, die — in
jedem Menschen gleich — das sog kollektive Unbewusste bilden. Solche
Bilder sind z. B. das Selbst des Menschen, sein Schatten (seine dunkle
Seite), seine Anima (das ist die weibliche Seite im Menschen), aber auch
Bilder von Vater- und Mutter-Gestalten. Uns brauchen die Inhalte hier
nicht zu beschiftigen, viel wichtiger ist der Gebrauch, den Drewermann
davon macht. Nach seiner Ansicht trifft man zwar mit diesen Bildern nicht
unmittelbar auf Gott, wohl aber auf etwas, was Gott selber erschaffen und
im Menschen angelegt hat. An einer Stelle sagt er, die Archetypen seien
«die ewigen Traume Gottes im Herzen des Menschen».” Ich denke, man
darf diesen Ausdruck, wie alle Gleichnisse, nicht pressen, aber deutlich ist
wenigstens, dass mit den Archetypen eine gottliche Schicht im Menschen
angesprochen ist. Sie ist ewig, weil Gott ewig ist, wahrend der Mensch

T, uw. E. II, 21.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 57

selber natiirlich zeitlich bedingt bleibt. Der Mensch hat diese Bilder zwar
im Laufe der Menschheitsgeschichte erworben, aber sie waren gleichsam
vorher schon als Schopfung Gottes da. Wozu braucht nun der Mensch
diese gottliche Schicht? Er braucht sie, weil er in Freiheit in eine Welt
geworfen ist, in der er, gerade durch diese Freiheit, notwendig Angst er-
lebt. Hier macht Drewermann eine Anleihe in der franzdsischen Exi-
stenzphilosophie. Er sieht unsere Kultur, vor allem auch die kirchliche
Kultur, von Angst geprigt. Alles, was mit Macht, mit Besitz, aber auch mit
der Umweltzerstorung in Verbindung steht, dient, laut Drewermann, letz-
ten Endes dazu, die Angst des Menschen in der Welt zu bannen. Aber
alles das sind untaugliche Mittel, und sie verstiarken nur noch die Angst.
Deshalb nennt er eines seiner neuesten Biicher «Spirale der Angst». Was
ist dagegen zu tun? Einen Ausweg sieht er vor allem in der Psychothera-
pie. In dem Prozess einer therapeutischen Begegnung kdnne ein Mensch,
der Therapeut, der fiir Drewermann aber zugleich etwas wie ein Priester
ist, einem anderen dasjenige Vertrauen und diejenigen Liebe schenken,
die dieser brauche, um seine Angst zu mindern. Wenn er dann die Aus-
weichstrategien fahren lasst, dann konne er durch die Vermittlung des
Therapeuten in sich selber jene gottliche Schicht entdecken, die ihm ge-
niigend Vertrauen und Sicherheit gibt, um die Angst zu verlieren. Dann
erst sei er in der Lage, zu seinem wahren Selbst zu kommen, das in der
Bibel in Christus symbolisiert ist. Was ich Thnen hier gesagt habe, ist die
Grundlinie aller Textinterpretationen des Neuen Testamentes, die Dre-
wermann vorlegt. Immer geht es darum, aus der Angst durch die Liebe
eines Menschen zu sich selber zu kommen, damit die Angst zu iiberwin-
den und das wahre Selbst zu entdecken. Das ist das zeitlose Drama reli-
gioser Texte, und Religion, vor allem auch die christliche Religion, hat die
Aufgabe, den Menschen aus der Weltangst zu erretten und ihn zu diesem
Zwecke mit seinen inneren gottlichen Bildern in Verbindung zu bringen.
Insoweit Drewermann nun gerade dieses Drama herausarbeitet und nicht
die verschiedenen historischen Formen, in denen das geschieht, insoweit
sind auch seine Interpretationen fiir ihn nicht zeitgebunden, sondern sa-
gen etwas iiber dasjenige 1im Text aus, was bleiben wird. Jedenfalls ist das
der Anspruch, den Drewermann immer wieder stellt, und ich werde auch
noch zeigen, dass man diesen Anspruch nicht einfach wegstreichen kann.
Noch eine weitere Forderung stellt Drewermann an die Textinterpreta-
tion. Sie habe die Gefiihle des Menschen stdrker zu beriicksichtigen. Die
wissenschaftliche Theologie sei rationale Schriftgelehrsamkeit und damit
grau und tot. An der Psychoanalyse konne man lernen, dass nicht der Ver-
stand das wichtigste sei, vielmehr gehe man in der Psychoanalyse vom



58 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

Gefiihl aus, und das sei auch fiir die Textinterpretation zu fordern. Damit
sagt Drewermann etwas durchaus Zutreffendes. In der analytischen Aus-
bildung lernt man wihrend vieler Jahre, auf die eigenen Gefiihlsreaktio-
nen gegeniiber einem Patienten zu achten. Auch ich frage mich wéhrend
einer Therapie immer wieder: bin ich im Augenblick gerade von jemand
angezogen oder erlebe ich mich drgerlich, bin ich verletzt oder méchte ich
autoritire Weisungen geben, fiihle ich mich ohnmichtig oder auch nei-
disch? Oft sind diese Gefiihle nicht sehr stark, aber sie sind ein Anzeichen
dafiir, worum es in einer Situation unbewusst geht. Und das kann etwas
sehr anderes sein als dasjenige, von dem anscheinend gerade gesprochen
wird. Drewermanns Gebrauch der Gefiihle in den Texten ist allerdings
recht eigenartig, wenn man ihn mit dem Gebrauch der Gefiihle in der
Psychoanalyse vergleicht. Er spricht nur dusserst selten iiber seine eigenen
Gefiihle, dafiir aber weiss er immer ganz genau die Gefiihle der anderen,
der Personen, die in einem Text auftreten. Es ist, als sei er dabei gewesen.
Und tatsdchlich ist das eine seiner wichtigsten Ideen, wie man das Ge-
schichtliche an einem Text liberwinden konne: man miisse hinter den
Text zuriickgehen zu dem Ereignis, das er beschreibt und mit ihm gleich-
zeitig werden. Was aber ist dieses Ereignis?

Um Thnen die Schwierigkeiten zu zeigen, in die er bei diesem Vorge-
hen gerit, wende ich mich einem konkreten Beispiel von Drewermann zu.
Es stammt aus dem 2. Band seines Werkes «Tiefenpsychologie und Exege-
se», und es handelt sich dabei um seine Auslegung derjenigen Wunderge-
schichte, in der Jesus einen unreinen Geist aus einem Besessenen austreibt
und ihn dann in eine Herde von Schweinen schickt. Ich lese Thnen die
Ubersetzung des Textes vor, die Drewermann in seinem Buch benutzt. Sie
stammt von Fridolin Stier und gibt durch eine fast iibertriecbene Wortlich-
keit etwas von der Fremdheit dieses Textes wieder:

«So kamen sie zur Jenseite des Sees, in das Land der Gerasener. Als er
aus dem Boote stieg, gleich trat ihm da aus den Griiften ein Mann mit un-
reinem Geist entgegen. Er hatte seine Behausung in den Griiften, und auch
mit Ketten vermochte ihn niemand mehr zu binden. Denn oft war er mit
Fussfesseln und mit Ketten gebunden worden, aber zerrissen waren von
ihm die Ketten und die Fussfesseln zerrieben worden, niemand war stark
genug ihn zu biandigen. Und die ganze Zeit durch, nachts und tags, war er
in den Griiften und in den Bergen, schrie und schlug sich mit Steinen. Als
er Jesus von ferne sah, lief er und fiel vor ihm nieder, und schrie mit lauter
Stimme: Was willst Du von mir, Jesus, Sohn des Hochsten Gottes? Ich
beschwore Dich bei Gott. Quile mich nicht! denn er hatte zu ihm gesagt:
Fahr aus, unreiner Geist, aus dem Menschen! Nun fragte er ihn: Wie heisst



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 59

Du? Legion heisse ich, sagte er ihm, denn viele sind wir, und bat flehent-
lich, sie doch nicht aus dem Lande hinauszuschicken. Dort aber, am Berg,
weidete gerade eine grosse Herde Schweine, und da baten sie ihn: Schick
uns in die Schweine, dass wir in sie einfahren! Er gewihrte es ithnen, und
herausfuhren die unreinen Geister und hinein in die Schweine, und da
schoss die Herde die Steile hinab in den See, an die zweitausend, und
ersoff im See. Da flohen ihre Hirten und meldeten es in der Stadt und den
Hofen, und sie kamen, um zu sehen, was da wirklich geschehen ist. So
kommen sie zu Jesus und betrachten den Besessenen, wie er dasitzt, be-
kleidet und gesunden Sinnes — ihn, der die Legion gehabt hatte. Da iiber-
kam sie Furcht. Und die es gesehen, erzihlten ihnen, wie dem Besessenen
und was den Schweinen geschehen war. Da begannen sie ihn zu bitten, er
moge wegziehen aus ithrem Gebiet. Als er ins Boot einstieg, bat ithn der
Besessene, mit ihm sein zu dirfen. Doch liess er ihn nicht, sondern sagte
ithm: Geh heim zu den Deinen und melde Thnen, was alles der Herr dir
getan und sich deiner erbarmte. Da ging er von dannen und fing an, im
Zehnstiddteland zu verkiinden, was alles ihm Jesus getan. Und alle staun-
ten.»

Diese Geschichte hat fiir mich, wenn ich sie naiv lese, gewisse komi-
sche Ziige an sich, und sie wiirde vielleicht eher zu irgendeinem Zauberer
als zu Jesus passen. Auch sonst hat sie der Forschung viel Miihe bereitet.
Eine Herde von 2000 Schweinen sei tierhalterisch undenkbar, so hat man
festgestellt, aber viel schwieriger ist noch eine zweite Unmoglichkeit. Ge-
rasa liegt keineswegs am See Genesareth, sondern recht weit davon ent-
fernt. Man hat deshalb friithe Fassungen der Geschichte konstruiert, in
denen der See noch keine Rolle spielte. Aber es herrscht eine gewisse
Ubereinstimmung darin, dass die Geschichte zeigen sollte, wie Jesus zum
ersten Male auch im Gebiet der Heiden predigte und wie auch dort seine
Lehre sich verbreitete.

Was ist die Krankheit dieses Menschen? Wir wissen es nicht, aber si-
cherlich hat es in den psychiatrischen Anstalten vor der Erfindung der
Chemotherapie solche ungebirdigen Patienten gegeben. Héren wir nun
Drewermann, wie er die Besessenheit einschitzt: «Offenbar besteht das
eigentliche Geheimnis des 'Besessenen' gerade in dieser Energie der
Angst: dass er die Totalitét seiner Freiheit wie zur Rettung seiner Person
aufs dusserste verteidigt, nicht in dem Gefiihl von Kraft und Stérke, die er,
wie zur Tduschung aller, nach aussen hin in seiner Ungebirdigkeit zur
Schau stellt, sondern in dem Gefiihl einer stédndigen Bedrohtheit, im Um-
kreis einer stdndigen Unheilgewdértigung, in einer unablissigen an gewisse
schizoid-paranoische Zustinde gemahnenden Verfolgungsangst. Dies zu



60 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

betonen ist wichtig, weil das Leid des 'Besessenen’' von Gerasa, wie jede
tief empfundene Tragddie des Menschen, auf ein grundsitzliches Problem
des Menschen hinweist, das sich jenseits der Psychologie letztlich nur
philosophisch artikulieren lisst»:” an dieser Stelle lisst Drewermann dann
Ausfithrungen zur franzosischen Existenzphilosophie folgen, aus denen
er sein Konzept der menschlichen Angst ableitet.

Wenn man den Text von Drewermann geschrieben vor sich hat, dann
fallt auf, dass vom Besessenen immer nur in Anfiihrungsstrichen die Rede
ist. Was bedeutet das? Ich denke, das heisst, dass es fiir Drewermann nicht
um einen schreienden Besessenen in Gerasa geht, sondern um den mo-
dernen Menschen in einer Situation, wie sie die Existenzphilosophie be-
schreibt. Eben deshalb ist dieser Besessene auch therapeutisch heilbar,
wihrend kaum ein Psychotherapeut in der Welt sich an einen Kranken
heranwagen wiirde, wie er in der Geschichte beschrieben ist. Aber er ist
eben nicht eigentlich besessen, sondern er ist der Inbegriff des modernen
Neurotikers. Fiir Drewermann wird die Erzédhlung damit zu einer Allego-
rie des modernen, seelisch kranken Menschen. Jesus kommt zum Beses-
senen in der Gestalt des Priesterarztes und wird von ihm zuriickgewiesen.
Auch das ist nach Drewermann typisch fiir den Neurotiker. Ich zitiere
nochmals, wie Drewermann die Lebensweise des Besessenen schildert
und deutet. Er schreibt: «Jede schwere Neurose gleicht in der Kiinstlich-
keit ihrer Lebensform, in dem verschlungenen Glanz ihres Ersatzlebens
und in der gnadenlosen Kilte ihrer Grundempfindung der Schonheit von
Eisblumen am Fenster — sie dhneln in ihrer dusseren Gestalt vollkommen
dem Anblick wirklicher Blumen, aber schon ein erster warmerer An-
hauch muss sie zum Zerschmelzen bringen. In einer Welt der Angst und
des angstgeborenen Hasses muss die Giite wie etwas Zerstorerisches, wie
etwas Lebensgefédhrliches bekdmpft werden, und so wird Jesus von dem
'Besessenen’ paradoxerweise in gewissem Sinne zu Recht wie ein Ein-
dringling, wie ein Storenfried, wie ein Fremder in seinem Territorium
empfunden, in dem er nichts zu suchen hat; schon von weitem schreien
und briillen die 'Dimonen' ihn an, um ihn zu vertreiben».® Aber Jesus
lasst sich in seinem Vorgehen, das fiir Drewermann immer deutlicher zum
Modell der Psychotherapie wird, nicht zuriickschrecken. Man miisse da-
bei an die «urspriingliche Unschuld und Reinheit» der Seele glauben, um
alles wagen zu konnen. «Denn es gilt,» so sagt wiederum Drewermann,
«auf dem Grunde des Meeres ein verschollenes Kunstwerk wiederzuent-
decken und es nach und nach von den Schlacken uralter Ablagerungen,

*T. u. E. I, 254,
“T. u E. II, 262.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 61

von den Entstellungen fremder gewalttitiger Einwirkungen und der Zer-
storungsarbeit der Zeit und der Jahre mit sanfter Geduld wieder zu befrei-
61’1».5

An dieser Stelle macht Drewermann sein Menschenbild deutlich: der
Mensch ist fiir ihn urspriinglich rein, und es sind die fremden Einwirkun-
gen, die ihn schlecht gemacht haben. Die Reinheit und Unschuld, von
denen er spricht, sie machen zugleich jenes Kunstwerk aus, das es wieder-
zufinden gilt und das mit jener gottlichen Schicht im Menschen identisch
sein diirfte, von der ich schon sprach. Drewermann vertritt damit eine
radikale Umwelttheorie psychischer Erkrankungen. Ein guter Mensch
wird nur von aussen, damit also von einem bosen Aussen geschidigt, ir-
gendeine Mitwirkung des Menschen findet dabei nicht statt, er ist vielmehr
nur ein Opfer. Und es ist die Aufgabe Jesu oder eines Psychotherapeuten,
ihn aus diesem Kerker zu befreien.

Ehe ich Thnen zeige, wie Drewermann in diesem therapeutischen
Drama die ertrinkenden Schweine deutet, mochte ich Sie noch mit zwel
Stellen aus derselben Auslegung vertraut machen, in denen Drewermann
selber beschreibt, wie er arbeitet. Er fordert dabei, dass man sich von den
Schriftstellern der Bibel 16sen miisse. Wenn die theologischen Wissen-
schaftler immer nur beschrieben, mit welchem Ziel Geschichten von den
biblischen Autoren erzihlt wiirden, so miisse man sich genau davon frei-
machen, weil es unwesentlich sei. Ich erwihnte es vorhin schon: nach
Drewermann miisse man gleichsam iiber den Text hinausgehen in das
beschriebene Ereignis hinein. Ich zitiere: «<Empfinde man demgegeniiber
sich selber als unmittelbaren Zeugen oder Betroffenen von Begebenhei-
ten, wie sie hier geschildert werden, so miisste das ganze eigene Empfin-
den und Gefiihl zutiefst aufgeriihrt sein. Wie furchtbar hat der Besessene
von Gerasa gelitten, und — sogleich in die Gegenwart iibertragen — wie
furchtbar leiden Menschen auch heute noch unter der Qual ihrer Seelen-
zerrissenheit».” Was das bedeutet, wird wenig spiter noch deutlicher,
wenn er auf seine eigene Interpretation zuriickschaut und sich nochmals
von der historischen Distanzierung der Wissenschaftler absetzt. Er
schreibt: «Erst im Rahmen einer solchen einfiihlenden und mitfiihlenden
Interpretationsweise wird man das fremde Leid im Spiegel des eigenen
Schicksals verstehen lernen und umgekehrt die eigene Erfahrung in den
Konflikten eines nur scheinbar vergangenen Lebens wiederentdecken.
Nicht mehr getrennt durch den Graben der Zeit, sondern verbunden
durch die Gemeinsamkeit der gleichen Angst und der gleichen Hilflosig-

I, 268.

LB
E. I1, 250.

ST.u
6T.u.



62 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

keit darf man anhand einer solchen Wundererzédhlung gemeinsam die
Frage stellen: <Wie ist's um Deinen Namen?>»’ Hierin wird ganz deutlich,
wie Drewermann die Geschichte zu iiberwinden sucht. Er tut das, indem
er diejenige Instanz beiseitestellt, die den Text erzahlt. Ein Text hat ja ver-
schiedene Elemente, aus denen er aufgebaut ist: es gibt Textereignisse, zum
Beispiel das Schreien des Besessenen, und es gibt jemand, der diese Ge-
schichte erziéhlt. Manche Autoren erzdhlen in der Ich-Form. Das tut der
Erzihler dieser Wundergeschichte zwar nicht, aber er stellt seine Perspek-
tive zur Verfiigung, und er ist es, der auch schon ein theologisches Interes-
se vertritt. All das stellt Drewermann beiseite, um sich direkt in der Vor-
stellung nach Gerasa zu begeben. Er wird mit dem Geschehnissen des
Textes gleichzeitig, er ist selber ihr unmittelbarer Zeuge. Damit hat er die
Moglichkeit, selber den Besessenen in Augenschein zu nehmen, und er
darf deshalb gegen die trockenen Wissenschaftler polemisieren, die sich
nur mit diirren Texten beschiftigen. Er hingegen sieht durch den Text
hindurch auf das Ereignis selber.

Was erblickt er nun, wenn er auf den Besessenen schaut? Er sieht sich
selber und sich gegeniiber, wie ich es schon mehrfach andeutete, den mo-
dernen Menschen in seiner Existenzangst. Drewermann trifft damit ein
Grundbediirfnis unserer Zeit, die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit: selber
dabei zu sein, selber zu fiihlen, zu erleben, gegenwirtig zu sein und nicht
durch Vermittlung anderer sich erst in eine andere Situation hineinzu-
denken und hineinzuphantasieren. Drewermann kann von daher dann
auch behaupten, dass er nicht mehr irgendwelche Ideologien schreibe.
Das titen vielmehr die biblischen Autoren, die ihre Theologie mit den
Ereignissen nachtrédglich verbunden hétten. Nein, er ist gleichsam selber
dabei und hat damit eine unmittelbare Sicht auf das Eigentliche, auf das
zentrale Ereignis des Textes, das alle Wissenschaft nur verfehle.

Ich kehre nach diesem Exkurs iiber seine Arbeitsweise zu seiner Inter-
pretation zuriick: Wie sieht er nun das Ereignis, bei dem die Schweine im
See ertrinken? Das Ereignis als Ereignis findet bei Drewermann in einer
erstaunlichen Weise nicht statt. Es ist fiir Drewermann eine «phantastische
Symbolhandlung», «die sich rein in der Vorstellung, sozusagen in Form
blosser Traumsequenzen, abspielt: alles, was an 'Unreinem’, fiir 'sduisch'
Gehaltenem, 'Viehischem' im 'Besessenen’' lebt, muss ein fiir allemal ge-
gen die Aufsicht der 'Schweinehirten', gegen die Kontrolle des Uberichs
freigesetzt und ausgetobt werden diirfen, bis es sich endgiiltig entleert hat
und getrost im 'Meer' des Unbewussten versinken kann».® Viele Anfiih-



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 63

rungsstriche im Text weisen darauf hin, das nichts, was im Text steht, so
gemeint ist, wie man es naiv denken sollte. Der See ist das Unbewusste, die
Schweine sind das Tierische im Menschen, die Schweinehirten sind das
Uberich. Woher weiss Drewermann das alles, so darf man fragen. Er weiss
es, weil er verschiedene Biicher iiber Psychoanalyse gelesen hat und von
dort her gelernt hat, dass es Seelenmodelle gibt, in denen diese Begriffe
vorkommen. Dem biblischen Text selber kann man diese psychologi-
schen Begriffe keineswegs ansehen. Ich mache nun allerdings Drewer-
mann nicht den geringsten Vorwurf daraus, dass er fremde Begriffe in die
Texte eintriigt. Das haben Theologen aller Zeiten getan, um Texte ihrer
Zeit anzupassen. Anders ist Interpretation nicht moglich, weil der Zeiten-
abstand tiberbriickt werden muss. Aber Drewermann hat kein Recht,
anderen Theologen dasjenige vorzuwerfen, was er selber stdndig macht.
Wenn er behauptet, er ginge iiber den Text hinaus zu den Ereignissen, um
ihnen selbst unmittelbar gegenwirtig zu werden, so stimmt das nicht. Er
erzihlt vielmehr Texte von neuen Theorien her nach, jetzt nicht von histo-
risch-kritischen, sondern von psychoanalytischen her. Zugleich aber be-
hauptet er, dass er das nicht téte, sondern die Ereignisse selber darstellte.
Seine Unmittelbarkeit mit der Seele der Betroffenen ist aber eine Illusion.
Er tut vielmehr genau dasselbe wie die Theologen, die er so beschimpft: er
vertritt eine bestimmte Botschaft und benutzt Ereignisse, um diese Bot-
schaft Menschen erzihlerisch nahezubringen. Seine Botschaft heisst: Jesus
ist der erste Psychotherapeut und alle guten spiteren Therapeuten helfen
den Menschen in Jesu Nachfolge, von der Angst frei zu kommen. Das ist
sicherlich eine erlaubte Predigt, aber keineswegs der eigentliche zeitlose
Sinn eines biblischen Textes. Was Drewermann in seinen Biichern anbie-
tet, ist vielmehr eine im hdchsten Masse zeitgebundene Botschaft. Sie setzt
die Entdeckung der Psychoanalyse und die Existenzphilosophie voraus.
Deshalb mag sie geeignet sein, viele heutige Menschen anzusprechen. Sie
ist auch darin anziehend, dass sie vollkommen individualistisch bleibt und
damit dem Selbstverstindnis vieler Menschen entgegen kommt. Drewer-
mann identifiziert aber seine eigene Interpretation eines Textes mit dem,
was er fiir das Eigentliche, das Gottliche des Textes hélt. Mir scheint, dass
er damit nicht richtig beschreibt, was er tatsédchlich mit den Texten tut.

Ich modchte noch an einem zweiten viel kiirzeren Beispiel aus seinem
Markus-Kommentar erldutern, wie Drewermann aktiv in die Texte ein-
greift und sie nach seinen eigenen Interessen umgestaltet. Seine Auslegung
der Geschichte von der Heilung der verdorrten Hand am Sabbat enthilt
dafiir ein eindriickliches Beispiel. Jesus verkiindet nach Drewermann die
Botschaft, dass «Gott vorbehaltlos nur gut, nur giitig, nur vergebend und



64 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

grenzenlos barmherzig sei».” Er richtet diese Botschaft vor allem gegen die
Pharisder, die Drewermann als Zionswichter und Gesetzesspitzel be-
zeichnet. Das Sabbatverbot riickt er in die Ndhe des Schiessbefehls der
fritheren DDR und Jesus vergleicht er mit demjenigen Soldaten, der trotz
Vorschrift auf einen Fliichtling nicht schiesst. Nach diesem kiihnen Ver-
gleich konnte man denken, Drewermann sei ein schlimmer Antisemit.
Aber er schliesst seine Auslegung mit einer jiidischen Geschichte,"” mit
der er zeigen will, dass die Grosse des Wunders Jesu gerade darin bestand,
dass er am Sabbat heilte. Ich referiere kurz und zitiere dann die wichtigste
Stelle: Drei Chassidim streiten sich, welcher Rabbi die grossten Wunder
tut. Nach den beiden ersten erzidhlt schliesslich der dritte: «Wir fuhren an
einem Freitag von Lublin nach Lodz, als der Zug in eine Schneewehe
geriet und die Gleise erst freigeschaufelt werden konnten, als fast schon
der Sabbat anbrach. Kein Rad mehr durfte sich bewegen. Doch die Frau-
en froren und die Kinder wimmerten vor Hunger». Ich unterbreche hier
und bitte Sie, auf das folgende Wunder noch kurz zu warten.

Als ich diesen Text Drewermanns zum ersten Mal las, sass ich ebenfalls
in einem Zug und konnte das Zitat nicht nachpriifen. Drewermann ver-
weist fiir diese Geschichte auf Salcia Landmanns Buch «Jidische Witze».
Aber ich hatte das Gefiihl, dass die Geschichte so nicht stimmen konnte.
Erstens wusste ich, dass in lebensbedrohender Not das Sabbatgebot sus-
pendiert ist, aber noch mehr verwunderten mich andere Einzelheiten: die
Gleise sind freigeschaufelt, als fast der Sabbat anbrach, und da darf sich
kein Rad mehr bewegen? Wieso nicht, selbst im schlimmsten Fall diirfte
es sich doch bis zum Anbruch des Sabbats drehen? Und schliesslich: ge-
horcht die polnische Eisenbahn den jiidischen Sabbatgesetzen? Zu Hause
angekommen schlug ich das Zitat nach. Drewermann sagt selber, er habe
es in freier Nacherzdhlung benutzt, und in der Tat ist einiges anders. Bei
Landmann ist es ein Gespridch zwischen einem Chassid und einem Mit-
naged, einem Zweifler an der chassidischen Lehre. Aber lassen wir das auf
sich beruhen. Ich zitiere nun die entscheidende Stelle: «Die Strecke war
durch Schneewehen gesperrt. Es war schon spit am Freitagnachmittag.
Endlich fuhr der Zug wieder. Inzwischen aber begann es zu dimmern, die
Juden im Zug fingen an zu jammern»''. Jetzt stimmt die Erzihlung wieder,
natiirlich fahrt der Zug, nachdem er freigeschaufelt ist, aber die Juden im
Zug fiirchten, damit den Sabbat zu verletzen. Wieso darf sich bei Dre-
wermann kein Rad bewegen, womit ja das Sabbatgebot eine todliche

’ Markus I, 288.
19 Markus I, 294,
"' Landmann (1963), 98.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 65

Wirkung entfalten wiirde? Ich meine, dass sich kein Rad bewegen darf,
weil der freie Nacherzihler Drewermann ein neues Beispiel totbringender
jidischer Gesetzesstarrheit in der Geschichte zwar nicht findet, aber es
unbedingt erschaffen will. Sein Zitat legt er einem Chassid in den Mund,
als dem Vertreter einer Minderheitsgruppe, die zur jidischen Orthodoxie
in Opposition steht. Damit erschafft er im Text die Situation, die seine
eigene ist: er selber steht in einer Minderheitsstellung gegeniiber der ka-
tholischen Kirche. Dagegen wire gar nichts einzuwenden, wenn er nicht
die juidische Theologie verfilschte, um seine katholischen Briider zu kriti-
sieren. Sicherlich ist Drewermann kein durchschnittlicher Antisemit.
Aber er hiduft antisemitische Vorurteile auf die Juden im Neuen Testa-
ment, weil er sie als Folie zum Kampf gegen die katholische Kirche ge-
brauchen will. Damit ist Drewermann selber ein ausgeprigter Kampf-
schriftsteller und keineswegs der Prophet der Unmittelbarkeit des Textes.

Auch in neueren Schriften vertritt Drewermann gegeniiber der jiidi-
schen Religion einen vorwiegend kritischen Standpunkt. In seinem Buch
«Spirale der Angst» schreibt er, «dass das Christentum aufgrund seiner
spezifisch semitischen, jiidischen Geistesart einen ausserordentlich ge-
walttitigen und riicksichtslosen Charakter an sich triigt»,"” und wenig spi-
ter fiihrt er dafiir eine Art Schriftbeweis aus dem Alten Testament. In «Der
todliche Fortschritt» meint er: «Im Grunde ist die Religion Israels eine
Wiistenreligion gebliecben, die aus Scheu vor den Gottern Kanaans die
Erde niemals giitig und warm nach Art der Grossen Mutter zu sehen ver-
mocht hat. Die spontane Bewunderung aller semitischen Nomadenstim-
me gehort dem Nachthimmel mit dem Heer der Sterne, nicht der Erde,
und vergeblich sucht man in der Bibel nach Zeugnissen einer autochtho-
nen Poesie irdischer Schonheit».” Drewermann gibt dann zwar zu, dass
die Suche ganz so vergeblich doch nicht ist, aber deutlich ist seine Ten-
denz, der jidischen Religion die mangelnde Liebe zur Erde vorzuwerfen
und sie damit letztlich fiir die gegenwirtige 6kologische Bedrohung ver-
antwortlich zu machen.

Zentral fiir Drewermanns Auseinandersetzung mit dem Judentum ist
sein Kampf gegen das Gesetz. Hier hat er neuerdings in seinem Werk
«Glauben in Freiheit» zwei Verbiindete gefunden: Adolf von Harnack
und den altkirchlichen Theologen Marcion. Fiir den liberalen Theologen
Adolf von Harnack ist seine Monographie «Marcion. Das Evangelium
vom fremden Gott» etwas wie ein Glaubensbekenntnis gewesen. Bei Mar-
cion findet Drewermann das, was er braucht: zwei Gotter, einen gesetzli-

2 185,
D



66 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

chen, der fiir die Schopfung und alle ihre Unzuldnglichkeit verantwortlich
ist und den wahren Gott, der nur Liebe ist. Der erste Gott ist der jiidische,
der zweite der Gott Jesu. Mit «seinem rein moralisierenden Gebot»'* hat
der jidische Gott die Untaten der Menschen erst provoziert, wie Dre-
wermann an der Kain und Abel-Geschichte zu zeigen versucht. Jesus
hatte den wahren Gott entdeckt, dieser ging bald wieder verloren und, so
sagt jetzt Drewermann mit Marcion: es war Paulus, der ithn wiederent-
deckte. Ich finde, dass das eine interessante Wendung ist, denn Drewer-
mann hat Paulus bisher exegetisch gemieden. Ob er uns bald einen ent-
schieden antijiidischen Paulus prisentieren wird, vielleicht in einer Aus-
legung des Galater-Briefes? Drewermann selber weist einen Vorwurf des
Antijudaismus gegen Marcion, und damit wohl auch gegen sich selber,
zuriick, es ginge nicht um das jiidische Gesetz, sondern um Gesetzlichkeit
tiberhaupt. Sie hat in der Beziechung Gottes nichts zu suchen. Gott ist nur
gut, er ist reine Liebe, und damit hat die Vorstellung von Gottes Gerech-
tigkeit in Drewermanns Theologie keinen Raum. Recht, Gerechtigkeit
und Gericht sind fiir ihn Vorstellungen, die der Unmittelbarkeit des Lie-
besverhiltnisses zwischen Gott und Mensch widersprechen. In meinem
Buch iiber Drewermanns Apokalypsen-Auslegung (1993) habe ich zu
zeigen versucht, wie eine solche reine Liebes-Theologie fiir den apokalyp-
tischen Hass besonders anfillig ist, und wie dann dieser Hass, gerade weil
es kein Gesetz mehr gibt, ohne jedes Schuldgefiihl ausgelebt werden kann.

Jetzt sollen Sie aber noch das Wunder erfahren, zitiert direkt nach
Landmann: «Da breitete der Rabbi die Arme aus, murmelte ein Gebet —
und was soll ich euch erzdhlen? Links war Schabbes und rechts war
Schabbes — und in der Mitte fuhr der Zug».

Ich mochte am Schluss noch zu vier Punkten etwas sagen: erstens zur
Anziehungskraft von Drewermanns Schriften, zweitens zum Bild von
Therapie, das Drewermann seinen Leserinnen und Lesern vermittelt,
drittens zur Unausweichlichkeit von Nachtriglichkeit im Verstehen von
Ereignissen und Texten und schliesslich zum Gebrauch der Bibel fiir den
Christen.

1. Warum ist Drewermanns Botschaft fiir viele Leserinnen und Leser
so anziehend?

Man wirft Drewermann immer wieder vor, dass seine Schriften me-
thodisch haltlos und inkonsequent seien, indem er viele verschiedene
Richtungen von Philosophie und Therapie miteinander vermische. Diese
Kritik hat sicherlich ihre Berechtigung, aber sie verkennt die Zielrichtung

' (1993), 237.



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 67

der Drewermannschen Textauslegungen. Diese sprechen viele Leser ge-
rade deshalb so an, weil Drewermann aus verschiedenen Systemen
schopft, die alle etwas iiber das Selbstverstindnis des modernen Men-
schen aussagen. Ich mochte das wenigstens im Ausschnitt zeigen. Sein
Begriff von Angst ist existenzphilosophisch, und er artikuliert damit si-
cherlich die diffusen und deshalb so bedrohlichen Angste vieler Men-
schen. Wenn er sich allerdings fragt, wie der Mensch mit diesen Angsten
umgeht, dann verlisst er die Existenzphilosophie und wendet sich einer
der gegenwirtigen psychotherapeutischen Schulen zu, der sog. Neo-
Analyse von Harald Schultz-Hencke, die in Deutschland grosse Verbrei-
tung fand, als nach 1933 die jiidischen Freudianer emigrieren mussten. Sie
ist vor allem durch das Buch «Grundformen der Angst» von Ernst Rie-
mann recht populdr geworden. Die verschiedenen Neurosenformen sind
fiir Drewermann Reaktionen auf diese Existenzangst. Fiir die Heilung
treten drei weitere Schulen ein: aus der Humanistischen Psychologie, spe-
ziell aus der Encounter-Bewegung, stammen die Methoden des Ausagie-
rens von Gefiihlen, worauf ich noch unter 2. eingehen werde. Christus als
der nur gute und nur liebende Therapeut diirfte aus einer amerikanischen
Richtung der Therapie stammen, in der es vor allem darum geht, dass der
Patient «korrigierende emotionale Erfahrungen» macht, und dabei erféhrt,
dass ein Therapeut ihm dasjenigen wenigstens teilweise geben kann, was
er als Kind entbehren musste. Und schliesslich stammt von C. G. Jung die
Vorstellung einer ewigen gottlichen Schicht im Menschen, die gegeniiber
der Existenzangst letzte Sicherheit bietet und damit die Neurosen iiber-
fliissig macht. Was dabei fehlt, ist die Psychoanalyse Freuds, die Drewer-
mann aber weitgehend fiir iiberholt hélt.

Wie passt das alles zusammen? Drewermann sieht darin kaum ein
Problem. In seinem Werk «Strukturen des Bosen» schreibt er, dass er
«pragmatisch» die verschiedenen Ansitze kombiniere, je nachdem, was
sich mit ihnen gerade verstehen lasse. Ein einheitliche Interpretationslinie
darf man deshalb von ihm nicht erwarten. Seine Methodenvielfalt steht
ganz im Dienste seines Versuches, die Texte im wahrsten Sinne
«ansprechend» zu machen. Moderne Leserinnen und Leser finden sich in
ihren Existenzdngsten verstanden, sie erfahren etwas tiber die verzweifel-
ten, krankmachenden Versuche, diesen Angsten zu entkommen. Der
Waunsch, alle Wut in einem Akt ohne Hemmung herauszuschreien, wie
wir es als Kinder noch durften, wird ebenso erfiillt wie die Hoffnung, ir-
gendwo diejenige reine Liebe wiederzufinden, die wir eigentlich verdient
haben und die wir entbehren miissen. Und schliesslich verspricht uns der
Glaube an eine gottliche Schicht in unserer Seele eine unzerstdorbare Si-



68 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

cherheit gegen die Angst. Drewermanns Texte, gerade auch in ihrer Pole-
mik, sind etwas wie Dramen: wir durchschreiten in ihnen unsere Angst,
unsere Krankheit, finden Liebe und Gottlichkeit und konnen unseren
Hass gegen diejenigen richten, die uns bisher daran gehindert haben, diese
Erfahrungen zu machen. Drewermanns Texte symbolisieren immer wie-
der das Schema des Sieges des Guten iiber das Bose, wobei das Bose au-
ssen ist und in seinen Auslegungen vor allem in den «Schriftgelehrten»
gefunden wird. Die Spaltung zwischen dem nur guten Gottlichen und den
nur bosen Schriftgelehrten hat im Augenblick fiir viele Menschen sicher-
lich eine entlastenden Wirkung, und sie bewirkt einen Hunger nach im-
mer wieder neuen Erfahrungen dhnlicher Art. Es ist diese entlastende
Wirkung, die Drewermann beabsichtigt, wenn er meint, dass er «Befrei-
ungstheologie» fiir die Menschen in Europa mache, wihrend er ohne
weiteres zugibt, dass Befreiungstheologie in der dritten Welt anders ausse-
hen misse.

2. Drewermanns Beschreibung eines psychotherapeutischen Prozesses
ist immer dasselbe: der Mensch hat Angst vor seiner Freiheit und riistet
sich gegen seine Angst mit allen mdglichen Mittel. Dann trifft er vielleicht
einen Therapeuten, der reine Liebe schenken kann, und in dieser Liebe
kommt ein Mensch wieder zu sich selber. Vor diesem Zu-sich-selber-
Kommen aber muss der Mensch seine Wut erst loswerden. Diesen Pro-
zess findet Drewermann, wie oben schon ausgefiihrt, im Ertrdnken der
Schweine wieder. Kurz vorher beschreibt er noch, wie das in psychothe-
rapeutischen Behandlungen geschehen kénne. Man miisse an einem Ge-
genstand, zum Beispiel an einem Kissen, die aufgestaute Wut herauslassen,
auf symbolische Weise etwa die Mutter oder den Vater mit einem Messer
zerstiickeln, sie anbriillen oder zertreten. Was Drewermann hier be-
schreibt, sind sehr abenteuerliche Vorstellungen von Therapie, wobei ich
schon erwihnte, dass es einzelne Verfahren gibt, in denen solche Metho-
den angewendet werden. Sie gehoren aber nicht zur Psychoanalyse, weder
zur Analyse in der Tradition Freuds noch zur Neoanalyse noch zur analy-
tischen Therapie Jungs. Sie als Mittel von Psychotherapie im Allgemeinen
darzustellen, das ist absurd. Und so muss ich kritisch leider sagen, dass
man aus Drewermanns Biicher durchaus kein zutreffendes Bild davon
erhilt, was Psychoanalyse oder analytische Psychotherapie ist. Das ist bei
der grossen Verbreitung seiner Schriften besonders bedauerlich.

Dabei ist es richtig, dass Patienten diejenige Wut und auch diejenige
Liebe, die sie verspiiren, in einer Therapie erleben diirfen, ohne getadelt
zu werden, sie diirfen sie auch aussprechen. Aber das Zentrum psycho-
analytischer Therapie ist es, vor allem einmal zu verstehen, warum jemand



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 69

einen solchen Hass hat. Und dieser Hass hat seine Ursache nie nur im
anderen, in den bosen Eltern, sondern auch in eigenen oft masslosen
Wiinschen, die diese Eltern mit einem gewissen Recht nicht erfiillt haben,
weil es auch nicht moglich war. Psychisch kranke Menschen sind nie aus-
schliesslich Opfer, sie sind immer auch Titer. Sie sind Titer nicht unbe-
dingt in wahrnehmbaren Taten, wohl aber mit dem, was sie in ihrer Phan-
tasie tun. Drewermanns Theorie vom Ausagieren hédngt sehr mit seiner
Anschauung vom urspriinglich unschuldigen und reinen Menschen zu-
sammen. Das wird noch an einem anderer Punkt deutlich. Er spricht vom
Entleeren des Viehischen im Menschen. Bei Entleeren muss ich an Stuhl-
gang denken, und das passt gut: aus dem Menschen kommt alles Schmut-
zige heraus, und dann ist er wieder rein. Bekanntlich stimmt das nicht,
allenfalls bei totalem Fasten, das dann aber zum Tode fiihren wiirde. Die-
se Reinheit, von der Drewermann spricht, gibt es nicht, weder am Anfang
noch danach. Was eine Psychoanalyse bewirken kann, ist eher gerade, auf
die unmenschliche Vorstellung von Reinheit und Unschuld verzichten zu
konnen. Das allerdings scheint mir sehr nahe an der christlichen Botschaft
von der Annahme gerade des Siinders zu sein. Psychotherapie ist vor al-
lem eine Selbsterkenntnis, die dazu fiihren kann, fiir sich und andere et-
was mehr Verantwortung zu iibernehmen. Thr Mittel ist Selbsterkenntnis,
und sie fiihrt zu einem Prozess, der nicht immer einfach ist, weil es darum
geht, Illusionen aufzugeben. Drewermanns Botschaft, mit der er die Texte
neu erzihlt, scheint mir Illusionen eher zu fordern.

3. Ich sagte, dass auch Drewermann Texte neu und tendenzids erzihlt,
keineswegs aber die Ereignisse selber im eigentlichen und zeitlosen Sinne
wiedergibt. Sein Anspruch, mit den Ereignissen selber gegenwirtig zu
werden, ist eine Illusion. Textauslegung ist prinzipiell nachtrédglich zu den
Ereignissen, sie kommt gleichsam immer zu spdt. Wir wissen gar nicht,
was in Gerasa geschah. Wir wissen nicht einmal, ob es in Gerasa geschah,
wo ja kein See ist. Wie konnen wir iiberhaupt etwas davon wissen? Doch
nur so, indem jemand erzdhlt, der dabei war. Aber davon wissen wir nur
etwas durch die Texte, die dieser geschrieben hat und die uns iiberliefert
sind. Wir konnen natiirlich meinen, der Heilige Geist selber habe durch
seine Zeugen die Ereignisse unfehlbar geschrieben. Woher wiissten wir
das? Weil es jemand, dem wir Vertrauen schenken, geschrieben hat.
Uberall stossen wir auf Texte, die erst nachtriglich auf die Ereignisse ver-
weisen. Die Ereignisse selber sind nirgendwo direkt und unmittelbar
greifbar, selbst die den Christen so wichtigen Ereignisse um Jesus und
seine Auferstehung sind es nicht. Wir stossen auf geschriebene Texte und
sonst auf nichts. Wenn wir behaupten, die Texte seien wahr, dann ist auch



70 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

diese Behauptung wiederum ein Text, ein neuer, ein miindlicher Text.
Anders ist das Sprechen iiber die Wirklichkeit nicht moglich, alles Spre-
chen ist gegeniiber Erlebnissen und vor allem gegeniiber anderen Texten
immer nachtriglich. Und das ist bei Drewermann kein bisschen anders.
Auch er hat Texte vor sich, die von Ereignissen berichten, und nachtrag-
lich gibt er diesen Ereignissen einen neuen, fiir ihn zeitgeméissen Sinn. Ich
habe schon mehrfach betont, dass er dazu das Recht hat, wie jeder andere
Interpret auch. Aber er unterscheidet sich von den anderen Auslegern, die
er schmiht, darin gar nicht. Wenn er behauptet, er wiirde mit Hilfe der
Psychologie zu einem iiberzeitlichen, ewigen und gottlichen Sinn vorstos-
sen, so scheint mir eher — ich sagte es schon —, dass er hochst zeitgebunden
die Bediirfnisse vieler moderner Menschen nach dem Kontakt mit dem
Ewigen und Urspriinglichen zu befriedigen versucht. Wenn er verkiindet,
endlich wieder die ewige Wahrheit in den Texten gefunden zu haben, so
scheint mir das eine illusiondre Botschaft zu sein.

Allerdings ist sie innerhalb seiner therapeutischen Schriftauslegung
nicht nur ein korrigierbarer Irrtum, sondern er ist wohl doch notwendig
und deshalb nicht einfach zu entfernen. Denn er braucht die ewige gottli-
che Schicht im Text als sicheren Halt gegen die Existenzangst, die aus dem
menschlichen Wesen, aus seiner Freiheit, stammt. Aber mit dieser Be-
hauptung kommt Drewermann in die Néhe fundamentalistischer Bibel-
auslegung, nur dass diese die Unfehlbarkeit des Textes bereits an dessen
Oberfliache findet, wiahrend Drewermann sie in der Tiefe sucht. Wenn
man diesen Anspruch von Drewermann beiseite lasst, dann sind seine
Auslegungen nicht mehr tberzeitlich, sondern im hochsten Masse zeit-
gemaiss, zumindest als Analyse gegenwiirtiger Bediirfnisse.

4. Wo aber stehen wir als Bibelleser oder wenigstens als Menschen, die
sich fiir Religion interessieren, wenn in den biblischen Texten die ewige
Wahrheit nicht enthalten ist?

Dazu meine ich folgendes: wir stehen iiberhaupt nicht anders da als
vorher, denn die Texte dndern sich dadurch nicht. Wir sind nur um eine
Illusion drmer, und das ist paradoxerweise immer ein Gewinn. Was kon-
nen wir aber von den biblischen Texten lernen, wenn in ihnen nicht die
Wahrheit enthalten ist? Sehr viel konnen wir von ihnen lernen. Wir sehen,
wie sich Menschen vor 2000 Jahren mit der christlichen Botschaft abge-
miiht haben, wie sie die Vorstellungen ihrer Zeit benutzten, um tiber Jesus
nachzudenken. Die Ergebnisse dieses Nachdenkens sind so eindrucks-
voll, dass sie sich erhalten haben. Wir konnen sie in den Schriften des
Neuen Testamentes nachlesen. Vieles scheint uns unmittelbar einleuch-
tend zu sein, anderes nicht. Wir fangen an dariiber nachzudenken, was die



E. Drewermanns tiefenpsychologische Bibelauslegung 71

Autoren damals meinten. Wenn wir das lange genug tun, wird manches
klarer. Aber etwas, was klar ist, muss noch lange nicht fiir uns richtig sein.
Man kann auch ganz klar sehen, dass manches sehr fremd oder auch
falsch ist. Die sehr strenge Moral etwa der Briefe an Timotheus und vor
allem der Offenbarung des Johannes wird vielen Menschen fremd blei-
ben. Zweierlei ist dann moglich: entweder wir iibernehmen etwas, was uns
fremd ist, oder wir stellen zwar fest, dass es fremd und abstossend ist, aber
wir iibernehmen es nicht. Wir fangen z.B. an, von der Bergpredigt her iiber
Ethik nachzudenken und kommen zu anderen Ergebnissen als die Offen-
barung des Johannes. Drewermann schligt einen dritten Weg ein. Auch
er nimmt an vielem Anstoss, was in der Bibel steht, aber er fiangt dann an,
solange zu interpretieren, bis der Text das zu sagen scheint, was er selber
fiir richtig hélt. Was es in seinen Deutungen nicht gibt, das ist das Fremde,
das Anstossige, das Andere im Text. Fiir ihn hat die Bibel letztlich immer
Recht. Seine Auslegungen gehen immer positiv auf, und damit ist er, ich
deutete es schon an, im Grunde ein Fundamentalist auf der Basis psycho-
logischer Theorien.

Meine eigene Uberzeugung ist anders. Ich glaube zwar auch, dass man
christliche Theologie nicht ohne die Bibel treiben kann. Aber das bedeu-
tet keineswegs, dass die Ergebnisse, die die biblischen Autoren uns vermit-
teln, fiir uns heute einfach verbindlich sind. Die Bibel ist kein christliches
Gesetzbuch, sondern sie kann uns heute anregen, in dhnlicher Weise iiber
wichtige Fragen nachzudenken, wie es damals die biblischen Autoren
taten. Das heisst, dass es sich auch heute noch lohnt, sich mit diesen alten
Autoren gleichsam zu unterhalten, zumal sie die ersten waren, die dariiber
schrieben. Wir brauchen ihr Zeugnis und vor allem die Fragen, die sie
damals hatten. Aber es ist notig, in einer Unterhaltung auch «Nein» sagen
zu konnen, nur dann wird sie lebendig. Drewermann hat mit seiner Dia-
gnose einer weithin recht sproden biblischen Theologie oft recht, obwohl
es hervorragende Ausnahmen gibt. Aber die Ursache der Sprodigkeit der
biblischen Theologie liegt fiir mich vor allem darin, dass weite Kreise von
Christen kein lebendiges und vor allem kein freies Verhéltnis zur Bibel
gewonnen haben. Wir brauchen uns den biblischen Autoren nicht bedin-
gungslos zu unterwerfen, sondern wir diirfen von ihnen lernen selber
nachzudenken. Drewermann ist faktisch in seinem Umgang mit der Bibel
sehr frei, er findet, was er will. Aber indem er immer wieder behauptet,
dass das, was er findet, zugleich die tiefste gottliche Wahrheit sei, richtet er
die alte Unfreiheit wieder auf. Er schreibt einmal in seinem Werk



72 Hartmut Raguse, Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit

«Tiefenpsychologic und Exegese»,” die Archetypen, also die gottliche
Schicht in den Texten, seien «ein nicht weiter hinterfragbares Objekti-
vum» und verlangten «ein Hochstmass an Gehorsam». Das ist fiir mich
der alte Geist und die alte Sprache religioser Unterdriickung und Ent-
miindigung im neuen, dieses Mal psychologischen Gewande. Das Ziel
meines Vortrags war nicht zuletzt, Thnen das zu zeigen und Sie davor zu
warnen, sich davon verfithren zu lassen.

Literatur

Eugen Drewermann, Strukturen des Bosen Bd. 1. Schoningh Pader-
born, 1987,

— Tiefenpsychologie und Exegese, Bd. 1. u. 2, Olten 1984/1985;

— Das Evangelium des Markus. Erster Teil, Olten 1987,

— Der todliche Fortschritt. Freiburg im Breisgau 1991

— Die Spirale der Angst. Freiburg im Breisgau 21991;

— Glauben in Freiheit, Olten 1993;

Salcia Landmann, Jidische Witze, Olten °1966;

Hartmut Raguse, Psychoanalyse und biblische Interpretation. Eine
Auseinandersetzung mit Eugen Drewermanns Auslegung der Jo-
hannes-Apokalypse, Stuttgart 1993.

Hartmut Raguse, Basel

15 1, 923,



	Die Sehnsucht nach Unmittelbarkeit : eine Auseinandersetzung mit Eugen Drewermanns tiefenpsychologischer Bibelauslegung

