
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: Heilung und der Heilungsdienst der christlichen Gemeinde

Autor: Wenzelmann, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilung und der Heilungsdienst der christlichen
Gemeinde

In neuerer Zeit ist im innerkirchlichen Raum immer häufiger von
Veranstaltungen zu hören, in denen die Frage der Heilung einen wichtigen
Stellenwert einnimmt. Das ist alles andere als selbstverständlich, da es im
deutschsprachigen Raum um das Thema der Heilung bisher nicht sehr gut
stand. Das hatte verschiedene Gründe:

Zum einen hängt dies mit der von einer Art naturwissenschaftlichen
Denkens geprägten Medizin zusammen, das bis in die Gegenwart hinein
wirksam ist. Die diesem Denken zugehörenden Methoden sind nach U.
Eibach1 «Isolation, die Quantifizierung und die Reduktion auf kausale

Zusammenhänge». Der Dualismus Descartes zwischen Geist und Seele

führte zur Betrachtung des Körpers als einer komplexen Maschine2. Die
Heilkunde interessierte sich nicht primär für den ganzen Menschen,
sondern für die Krankheitslehre der Organe. Die Gen- und Makromolekularforschung

perfektionierte diese Sicht. Die Folge dieses Denkens war, dass

weder das gesamte körperliche Befinden noch die seelischen und sozialen
Aspekte des Lebens in den Blick kamen.

Zum andern steht es um das Thema Heilung nicht sehr gut, weil die
Kirche im Lauf ihrer Geschichte um die Frage ihres Heilungsauftrags
einen Bogen gemacht hat. In manchen Kreisen herrscht die Meinung vor,
Heilungen und andere charismatisch-geistliche Erfahrungen seien

Phänomene der ersten Phase der Kirchengeschichte. Mit Jesu Erhöhung und
mit der Apostelzeit seien diese Erscheinungen zum Ende gekommen. W.
J. Bittner fasst diese Sicht so zusammen: «An der geschichtlichen Entwicklung

zeige sich also, dass Heilungen, ja überhaupt Krafterweisungen der
frühen Zeit, nicht zu den konstitutiven Elementen der Kirche gehörten.
Sie seien Bestandteil eines bestimmten Abschnittes der Heilsgeschichte,
der aber hinter uns liege.»3 Es handelt sich hier um die Position des Dis-

1

Ganzheitliches Denken als Herausforderung von Theologie, Seelsorge und
Diakonie, in: U. Eibach, Heilung für den ganzen Menschen; Neukirchen-Vluyn
1991, 50

Die mechanistische Sicht des Lebens wurde sowohl durch R. Virchows
Darlegungen zu den Ursachen von Krankheiten in Störungen der Physiologie
und der Zellen, als auch durch L. Pasteurs und R. Kochs Entdeckungen über
Mikroorganismen als Ursache von Krankheiten zur alles beherrschenden
Betrachtungsweise (vgl. Eibach, a.a.O. 50f.).

3
W. J. Bittner, Heilung - Zeichen der Herrschaft Gottes, Neukirchen-Vluyn

1984 52; s. noch grundsätzlicher J. Wilkinson, A study of Healing in the Gospel



Heilung und der Heilungsdienst 43

pensationalismus. Hier ist die Heilsfrage präsent, die Frage der Heilung
aber wird übergangen. Damit wird die Frage der Heilung allein den
Medizinern überlassen. Es entsteht so etwas wie eine «Zwei-Bereiche-Lehre»
im Hinblick auf das Verhältnis von Glaube und Medizin. Die Medizin
wird ihrer Eigengesetzlichkeit überlassen.

Zum dritten steht es mit dem Thema Heilung nicht sehr gut, weil es mit
dem christlichen Gebet nicht sehr gut steht. Für Schleiermacher war das

Geschehen in dieser Welt durch die «Naturursächlichkeit» bedingt, die
die Welt einen geschlossenen Wirkzusammenhang sein lässt. Diesem
Verständnis entspricht in religiöser Hinsicht «die innere Gewissheit der
schlechthinnigen Abhängigkeit alles Endlichen von Gott»4. Gebet wird
hier zur Fügung des Subjekts in das Schicksal. Wenn Gottes Wille und die
konkrete Weltwirklichkeit nicht mehr unterschieden werden, dann wird
das Gebet zur Ergebung des Beters in den Lauf der Welt. Gebet ist hier
Änderung des Bewusstseins, der inneren Einstellung des religiösen
Menschen. Auch in der von der idealistischen Philosophie her kommenden
Theologie steht es nicht viel besser um das Gebet: Für I. Kant ist Gott der
Garant der sittlichen Weltordnung. Nach ihm meint das Gebet «nichts
anderes als den Vorsatz zum guten Lebenswandel»; das Gebet ist «also
keine eigentliche Bitte..., sondern ein Wunsch, der, wenn er ernstlich
(tätig) ist, seinen Gegenstand (ein Gott wohlgefälliger Mensch zu werden)
selbst hervorbringt.»5 Es liegt auf der Hand, dass hier das tätige Subjekt im
Vordergrund steht. Gebet wird zum Gespräch mit sich selbst. Hier erübrigt

sich das Bittgebet um Heilung. Für die Zeit am Ende des zwanzigsten
Jahrhunderts lässt sich im Hinblick auf das Gebet sagen: Wohl blüht eine

vielgestaltige Religiosität. Aber der personale Bezug zu Gott, dem Vater
Jesu Christi, ist vielen fremd. Und das bleibt nicht ohne Rückwirkung auf
das Gebet.

Zum vierten steht es von der entgegengesetzten Seite her mit der Heilung

nicht gut: von der «Wort des Glaubens»-Richtung her. Hier wird
Krankheit als eine Erscheinung betrachtet, die eigentlich im Leben eines
Christen nichts zu suchen hat. Krankheit erscheint in diesem Kontext als

according to John, SJTh 20 (1967) 442: «Healing is a neglected aspect of Christian
Theology.»

4
F. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der

evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt 1830/31 (hg. von M. Redeker,
71960 Bd I § 46,2 228 (vgl. dazu U. Eibach, Bittgebet und Gottesvorstellungen in
ihrer Bedeutung für die Seelsorge, in: ders., Der leidenden Mensch vor Gott,
Neukirchen-Vluyn 1991, 71).

51. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft hg. von
K. Vorländer, PhB 45 (1961) 221f. (vgl. dazu Eibach, Mensch 76).



44 Gottfried Wenzelmann,

etwas, das als Ausdruck mangelnden Glaubens bewertet wird. Der
«wahrhaft Glaubende» hat damit nichts zu tun. Wenn jemand Heilung
erfahren will, muss er nur im Glauben seine Heilung annehmen, dann
wird er sie erleben. In diesem Umfeld wird gelehrt, der Kranke müsse nur
seine Heilung aussprechen, dann erhalte er sie auch. Hier besteht die
konkrete Gefahr, dass die in unserer Gesellschaft anzutreffende
«Gesundheitsideologie» religiös überhöht wird.6 Wohl wird bei Gläubigen

dieser Richtung die Möglichkeit der Glaubensheilung gesehen, sie

wird jedoch in einer Weise zum Prinzip erhoben, dass das Kranksein von
Christen und die damit verbundene Ohnmachtserfahrung geleugnet werden.

Grundsätzliche Kritiker finden sich bei solcher Praxis leicht in ihren
Vorurteilen bestätigt. So bringt die Überbetonung der Heilung dieselbe in
Misskredit.

Schliesslich steht es von einer weiteren Seite her mit der Heilung nicht
gut: Heilungsangebote aus nichtchristlichen Quellen werden in neuerer
Zeit in grossem Variantenreichtum angeboten. Verschiedene
Meditationsmethoden bis hin zu okkulten Praktiken versprechen Heilungserfolge.
Für die einen sind solche Angebote faszinierend, für andere sind sie eher
Anlass zur Besorgnis.

Beim Thema Heilung ist also ein Weg durch ein Dickicht zu finden,
ein Weg, der durch die angegebenen Eckpunkte der Infragestellungen
hindurchführt. Die Leugnung der Heilungsdimension des christlichen
Glaubens hilft ebensowenig weiter wie seine Überbetonung. Betrachten
wir von den angedeuteten Problembereichen her das biblische Zeugnis, so

lassen sich zu unserem Thema folgende grundlegende Beobachtungen
zusammentragen:

Zunächst zur Evangelientradition: Beginnend mit äusserlichen
Beobachtungen, ist festzuhalten, dass diese Tradition von Jesus 30 Heilungsberichte,

11 Berichte über Dämonenaustreibungen und 5 Berichte über To-
tenauferweckungen überliefert.7 Zieht man die Parallelberichte ab,
verbleiben immer noch 20 verschiedene Ereignisse. Jesu Heilungstätigkeit
drückt sich ferner in verschiedenen Summarien6 und in der Wortüberlieferung9

aus. Schliesslich sind zur Frage der Heilung die Missionsperiko-

6
Vgl. dazu U. Bach, «Heilende Gemeinde?» Versuch, einen Trend zu

korrigieren, Neukirchen-Vluyn 1988, 56.
7

Vgl. dazu H. K. Nielsen, Heilung und Verkündigung. Das Verständnis der
Heilung und ihres Verhältnisses zur Verkündigung bei Jesus und in der ältesten
Kirche, Leiden 1987, 1.

8Z.B : Mk 1,32-34.39; 3,7-12; Mt 4,23-25; 9,35; Lk 4,40-41.
9

Vgl. z.B.: Mt 11,2-6 par; 12,28 par; Lk 10,18



Heilung und der Heilungsdienst 45

pen mit dem Heilungsauftrag der Jünger von Bedeutung.1" Die Quantität
lässt freilich noch nicht zum Inhalt des Verständnisses Jesu vordringen. So

sollen vier Beobachtungen herausgegriffen werden:
1. Das Logion Mt 12,28 par Lk 11, 20 ist für die Eruierung des

Heilungsverständnisses Jesu sehr fruchtbar: ei 5è èv 7tv£ugctxt 0eoù (Lk: èv 8oik-

tûA,co) èyd) etcßaTAco xà ôaipôvia, dpa epOacrev è(|>' ûpàç f) ßaarXeia xoù

0eoû. Das Verb e^Oacev betont den präsentischen Aspekt des kommenden

Reiches. Dieses Logion weist auf das für Jesu Wirken Charakteristische,

dass nämlich seine Dämonenaustreibungen ein Ausdruck für das

«Schon» des Heils sind. Sie sind Teil des anbrechenden Gottesreiches.
«Die Dämonenaustreibungen sind... als eschatologische Ereignisse
verstanden»1 Die Heilungen der von Dämonen Besessenen manifestieren
das mit Jesu Wirken gegenwärtig anbrechende Reich Gottes als eine
machtvolle Realität.

2. Weiter weist Mt 11,5f. Jesu Heilungstaten in Verbindung mit seiner

Verkündigung als das Anbrechen der eschatologischen Heilszeit aus. Die
Heilungen Jesu sind in eschatologischer Perspektive zu sehen. In ihnen
erfüllt sich die prophetisch angekündigte Heilszeit. Selbst wenn dieses

Wort in der frühen Christenheit entstanden sein sollte, so ist es dem Inhalt
nach authentisch. Wenn xu(|>A.ol civaß7.e7i:ouaiv und 7txa>x°i eöayyeM^ovxaiq
nebeneinander erscheinen, dann belegt dies eine bewusste Parallelisie-

rung von Jesu Tat und Wort.
3. In unserem Zusammenhang ist der Zuspruch Jesu beachtenswert: p

jxioxiç aou aéocoKév oe.': Das verschiedentliche Auftreten von ocoÇeiv in
Verbindung mit der Heilungsüberlieferung weist darauf hin, dass die
Heilungen in soteriologisch-eschatologischer Perspektive zu verstehen sind.
Zu Mk 5,34a bemerkt Roloff : «Glaube war das Verhalten der Frau insofern,

als sie, wenn auch im Rahmen ihres primitiv-magischen
Vorstellungshorizontes, in Jesus die entscheidende Hilfe Gottes gesucht hat.»

Glaube ist das Jesus entgegengebrachte Vertrauen, dass er imstande ist, in
der Vollmacht Gottes zu helfen. Mit diesem Satz sagt Jesus, dass seine

Heilung eine Antwort auf die vertrauensvolle Offenheit ist, die ihm im

10 Mk 3,14-15; 6,7.13;16,15-18; Mt 10,1.8; Lk 9,1-2; 10,9.
11

Nielsen a. a. O. 39; vgl. auch K. Seybold/U. B. Müller, Krankheit und
Heilung, BiblKonfr 1008, Stuttgart 1978, 98: «Seine (sc. Jesu) Exorzismen sind nämlich

Ausdruck einer umfassenden Wandlung der ganzen Welt.» In diesen Kontext

gehört auch Jesu Logion in Lk 10,18 (s. dazu Nielsen, a.a.O. 46ff).
Vgl. Mk 5,34; Mt 9,22; Lk 8,48; Mk 10,52; Lk 18,42; 17,19.

13
Das Kerygma und der irdische Jesus. Historische Motive in den Jesus-

Erzählungen der Evangelien, Göttingen 1970, 154.



46 Gottfried Wenzelmann,

Glauben des von einer konkreten Krankheitsnot Betroffenen entgegengebracht

wird.
4. In der jesuanischen Überlieferung ist schliesslich an die

Jüngeraussendungen zu erinnern.14 Die Jünger sollen dort, wo sie aufgenommen

werden, heilen und verkündigen. Jesus wollte seine Jünger in das

heilende Wirken einbeziehen. So werden die Jünger in seinen Dienst
einbezogen. Jesus macht «die Ausgesandten zu seinen Werkzeugen in
dem Vollzug des eschatologischen und soteriologischen Wirkens, der
darin besteht, zu proklamieren, dass das Reich Gottes nahe herbeigekommen

ist, und darin, die Kranken zu heilen»15. Auf diese Weise wird
das anbrechende Gottesreich auch durch sie Wirklichkeit. Die
Aussendungsüberlieferungen machen keine Andeutungen, die einen Hinweis auf
eine kürzere, begrenzte zeitliche Dauer enthielten. Die proleptischen
Manifestationen der Basileia Gottes besitzen bis zu ihrem vollständigen
Offenbarwerden Gültigkeit.

Zum Verhältnis von Heilung und Verkündigung im Wirken Jesu kann
zusammenfassend folgendes gesagt werden: Während die Verkündigung
Jesu in erster Linie die Verkündigung der Gottesherrschaft war, waren
seine Heilungen als eschatologische Ereignisse proleptisches Offenbarwerden

der anbrechenden Basileia Gottes. In den Worten und Taten Jesu

(und seiner Jünger) kommt ein- und dieselbe Gottesherrschaft, wenn
auch auf verschiedene Weise, zum Durchbruch. Wort und Tat sind von
gleicher Vollmacht Gottes getragen. Was in den Heilungen und bei der
Verkündigung Jesu in vorläufiger und zweideutiger Verwirklichung zum
Vorschein kommt, wird in der vollständigen Neuschöpfung endgültig und
eindeutig offenbar werden. Aber die Verkündigung und die Heilungen
sind nicht Informationen über das Reich Gottes, sondern Ausdruck und
Offenbarung der Gegenwart desselben. Da Heilung und Verkündigung
derselben Wirklichkeit der Basileia entspringen, sind sie als wesensgleich
zu betrachten.16

Nun scheint innerneutestamentlich gegen die jesuanische Tradition
Einspruch erhoben werden zu können, u. zw. vom paulinischen Gedankengut

her. Zum einen finden sich in den paulinischen Briefen weder
Hinweise auf Jesu heilendes Wirken noch Berichte über von Paulus oder
von anderen Christen ausgeführte Heilungen. Zum andern kann Paulus

14
Vgl. Mt 9,35-10,42; Mk 6,7-13; Lk 9,1-6; 10,1-16.

15
Nielsen a.a.O. 88.

16
Das lässt sich auch eindrücklich an Mk 2,1-12 erkennen: Die Heilung und

die Zusage der Sündenvergebung entspringen derselben éÇovcna.



Heilung und der Heilungsdienst 47

das Zentrum seiner Verkündigung nach I Kor 2,2 so zusammenfassen: On

yàp eKptvà xt eiöevat èv npàv ei pp 'Irioonv Kai xonxon èaxanpcopévov.

Man könnte also mit dem Hinweis auf die paulinische theologia crucis
einen Heilungsauftrag in der Kirche bestreiten. Von daher ist es fruchtbar,
sich mit dem paulinischen Verständnis der Heilung auseinanderzusetzen.

Zunächst ist festzuhalten, dass das Fehlen von Heilungsberichten noch
keine ablehnende Haltung des Paulus gegenüber der Heilungsdimension
des christlichen Glaubens begründen muss. Stellen wie Rom 15,18-1917

und I Kor 12,9-10
s widerraten einer solchen Sicht. Zu den appela xoü

07100x6^.01) gehören nach II Kor 12,12 cppetotç xe Kai xépaai Kai

öuväpectv. Der erste Begriff, appelov, unterstreicht den Charakter eines
Wunders als Zeichen, der zweite, xépaç, hebt den wunderhaften Charakter
eines Wunders hervor, während der dritte, ôûvaptç, die hinter einer aus-

sergewöhnlichen Erscheinung stehende Kraft Gottes unterstreicht.19 Paulus

verwendet den ersten Begriff kaum211, wahrscheinlich deshalb, weil er -
etwa den Korinthern gegenüber - keinem verkehrten Zeichenverständnis
Vorschub leisten wollte. In dieser Hinsicht lehnt er nach I Kor 1,22-23 die
Forderungen nach Zeichen und das Streben nach Weisheit ab. Beweisende

Zeichen im Sinne einer legitimierenden Wirkung des Wunders haben
für Paulus keine Berechtigung, da hier der Wundercharakter eines ausser-

gewöhnlichen Ereignisses und damit das Äussere zum Zentrum würde.
Diese Argumente betreffen auch den spärlichen Gebrauch des zweiten
Begriffs, der das Mirakulöse und Spektakuläre hervorhebt.

Anders steht es mit dem dritten Begriff: ôûvaptç weist auf die Kraft hin,
die in Rom 15,19 hinter den Zeichen und Wundern steht. Damit kommt
das Wesen im Unterschied zum Äusseren in den Blick. Dazu passt die im
gleichen Vers auftretende Wendung èv öuväpet rtveûpaxoç. Àûvaptç steht
bei Paulus vorwiegend mit Bezug auf die Kraft Gottes.21 Diese Kraft ist
bereits gegenwärtig zu erleben. Charakteristisch für sie ist jedoch, dass sie

17
Im Hinblick auf die Tätigkeit des Apostels selbst; ferner II Kor 12,12; I Kor

2,4-5; l.Thess 1,5.
18

Im Hinblick auf ein heilendes Handeln in der Gemeinde; vgl. ferner I Kor
12,28-30; Gal 3,5.

19
Vgl. dazu K. Gatzweiler, La conception paulinienne du miracle, EThL

37(1961) 833: «crrpevov souligne le miracle comme signe, xépaç met en évidence
son caractère merveilleux, et Sûvapiç montre qu'il s'agit d'un acte de puissance de
Dieu même.»

20 Rom 15,19; II Kor 12,12.
21

Nach I Kor 6,14 wird Gott die Menschen bei der zukünftigen Auferstehung
Sià xf\q Suvàpecoç aùxoù auferwecken. Vgl. zur Kraft Gottes, die sich in der
Auferstehung Jesu mächtig erwies, auch Rom 1,4.



48 Gottfried Wenzehnann,

in Schwachheit und Ohnmacht erfahren wird. Für ihn ist der Xôyoç, xoù

oxaupoù nach I Kor 1,18 die Sûvaprç Gottes. Nicht nur die paulinische
Lehre, sondern das ganze Leben des Apostels ist von dieser Einsicht
geprägt. Freilich ist bei diesen Formulierungen im Blick zu behalten, dass

Paulus seine Existenz nicht nur an die Schwachheit des Gekreuzigten,
sondern auch an die Kraft des Auferstandenen (èk Suvdpecoç 0eoù II Kor
13,4!) gebunden weiss.22 So ist es keine Inkonsequenz, wenn Paulus in II
Kor 10,lf. und I Kor 5,1-5 vom kraftvollen Auftreten gegenüber den Korinthern

spricht. Die Kraft Gottes offenbart sich durch den Apostel sowohl
als aktiv als auch als siegreich. «Die Auffassung, Gottes 8ûva|itç trete bei
Paulus in dieser Welt immer als Schwachheit auf, lässt sich also nicht
aufrecht halten.»23 Dagegen spricht auch nicht II Kor 12,9, denn hier stehen
sich die ôûvapiç Gottes und die àaOéveta des Menschen gegenüber.
«Paulus sagt nicht, die Kraft Gottes trete als Schwachheit auf, sondern die
Schwachheit des Menschen sei eine wichtige Voraussetzung dafür, dass

die Kraft Gottes sich durch ihn entfalten könne. Wogegen sich Paulus
wendet, ist eine anthropologia gloriae, denn die ist ein Hindernis für die
Sûvaptç Gottes. Die Auffassung jedoch, dass diese ôûvapiç sich schon jetzt
als eine proleptische Manifestation der eschatologischen Wirklichkeit
machtvoll durchsetzen kann, ist für Paulus keine illegitime theologia
gloriae, sondern sie entspricht vielmehr seinen Erfahrungen aus dem
Aposteldienst.»

24

In Rom 15,18-19 fasst Paulus kurz seine Tätigkeit zusammen. Zu seiner

Ausrüstung zählt er hier die Vollmacht zu Machttaten. Wort und Tat,
Geist und Machttaten tauchen hier in einem Wort auf. Nach I Thess 1,5

trat Paulus nicht allein im Wort auf. Auch darin wird ersichtlich, dass dem

Evangelium nach Paulus nicht nur eine verbale Ausdrucksform
zukommt. Die Wirklichkeit des Evangeliums erweist sich nicht nur in Worten

sondern nach I Kor 2,4 èv àKoSei^ei 7tvef)paxoç Kai ôuvâpecoç. Die
Wirklichkeit des Evangeliums selbst bezeugt sich im Geistwirken und in

22
Zutreffend bemerkt W. G. Kümmel im Anhang zu Lietzmann (An die

Korinther I-II, HNT 9, Tübingen 1949, 213): «Auch in der Wirklichkeit des apostolischen

Wirkens zeigt sich so das Vorauswirken der eschatologischen Teilhabe an
der Herrlichkeit Christi, die Gegenwart der eschatologischen Zukunft.» Diese
Aussage kommt auch in den Peristasenkatalogen zum Vorschein wie z.B. II Kor
6,4-10.

23
Nielsen, a. a. O. 195.

24
Ebd. 195f.



Heilung und der Heilungsdienst 49

der Kraft von Machttaten.25 Wenn Paulus auf diesem Hintergrund seine
Schwachheit betont, dann will er nicht die Wundertaten relativieren oder
leugnen; er stellt vielmehr unmissverständlich heraus, wem alle Ehre
gebührt: nicht ihm selbst, sondern Gott, der in der Schwachheit des Apostels
seine göttliche Kraft entfaltet. Die Machttaten des Apostels sind also
Machttaten Gottes.

Es wird nicht verwundern, dass Paulus das Wirken der ôûvagiç des

Geistes nicht nur im eigenen Leben am Werk sieht, sondern auch in dem
der Gemeinde. I Kor 12 findet sich die wiederholte Betonung, dass sich
ein- und derselbe Geist in den verschiedenen Gnadengaben manifestiert.
Zu ihnen gehört auch das Charisma der Heilung. Die Gemeinde ist in der
Kraft des Heiligen Geistes der Leib Christi. Durch diese Kraft ist die
Gemeinde zu Taten des Auferstandenen gerüstet. Die Bevollmächtigung
dazu beinhaltet eine Verpflichtung. Wieder begegnet die Zusammengehörigkeit

zwischen verkündigendem und heilendem Handeln.

Schliesslich noch einige thesenartige Sätze zu Jak 5,13-18: Diese Verse
zeigen, dass der heilende Dienst an Kranken offenbar zum
Verantwortungsbereich der Gemeinde gehörte. Die Ältesten repräsentieren diese.

Dabei geht die Heilung nicht von den Ältesten aus, sondern nach V. 15 ist

o KÛpioç das eigentliche Subjekt der Heilung. Diese Jakobusstelle spricht
ferner vom eù^û xrjç 7tiotEC0ç, dem Gebet, das aus Glauben gesprochen
wird. Ob bei der Ölung mehr an die Symbolik der Salbung als religiöser
Handlung gedacht ist, oder ob ihre Wirkung mehr in der heilenden
Wirkung der Salbung gesehen wurde, lässt sich nicht sicher sagen. Die
Unterscheidung zwischen Dämonenaustreibung und Salbung in Mk 6,13 könnte

mehr für letzteres sprechen.2'1 Die Verwendung der Verben odxiei und
Èyeipeï könnte auf ein eschatologisches Verständnis der Heilung bei
Jakobus schliessen lassen. Interessant ist, dass Jakobus die Heilung in einem
grösseren Zusammenhang sieht, der auch die Sündenvergebung mit um-
fasst; diese Verbindung erinnert an Mk 2,1-12.

Versuchen wir die Zusammenfassung der neutestamentlichen
Beobachtungen zur Heilung mit systematischen Überlegungen zu verknüpfen:

25
Vgl. dazu Roloff (a.a.O. 182): «Die àitôôeiÇiç irveûgaxoç Kai Suvàpecoç (I Kor

2,4) meint ja keineswegs nur die Überzeugungskraft der Verkündigung des Apostels,

sondern auch Zeichen und pneumatische Erscheinungen, vgl. I Thess 1,5.»
26

So J. Wilkinson, Healing in the Epistle of James, SJTh 24 (1971) 339. Auch
nach Lk 10,34 hat Öl heilende Wirkung.



50 Gottfried Wenzelmann,

1. Für die neutestamentliche Zeit vor und nach Ostern ist eine heilende
Tätigkeit Jesu und der Gemeinde ziemlich breit bezeugt. Als Kirche des

Wortes tun wir gut daran, diesen Aspekt des Wortes nicht zu übergehen.
Es hilft niemandem, sich durch eine Zugehörigkeit zum sog. konservativen

oder dem sog. liberalen Lager den Blick dafür verstellen zu lassen.

2. Für die Heilungstätigkeit Jesu, des Paulus und des Jakobus war der
eschatologische Bezug charakteristisch. Dieser Bezug beinhaltet verschiedene

Implikationen: Die Heilungstätigkeit steht auch gegenwärtig in der
eschatologischen Spannung des «Schon» und «Noch-nicht». Auf der
einen Seite ist das Heil Gottes in Jesus bereits gegenwärtig. Von daher ergibt
sich, dass wir gegenwärtig mit Gottes heilvollem Eingreifen bei Krankheit
rechnen dürfen. Die Sùvagiç Gottes als die Kraft seines gegenwärtigen
Geistes kann auch in unserer Zeit immer wieder heilvoll in Menschenleben

eingreifen. Dazu gehören auch Heilungserfahrungen. Auf der anderen

Seite steht die Heilungstätigkeit unter dem Vorzeichen des «Noch-
nicht». Keine Heilungserfahrung kann dieses «Noch-nicht» überspringen.
Diese Feststellung soll nicht die Gegenwärtigkeit des Heils in Erfahrungen

der Heilung leugnen. Sie hilft aber zu einer gesunden Zuordnung von
aussergewöhnlichen Erfahrungen zum Leben in der Endlichkeit und
Vorläufigkeit dieser Welt. Ausserdem verhilft die Beachtung der
eschatologischen Vorläufigkeit zu biblischer Nüchternheit. Biblische Nüchternheit

ist etwas grundlegend anderes als die Pseudo-Nüchternheit der
Resignation und Erwartungslosigkeit. Heilungsdienst bei einem Achtzigjährigen

z. B. kann Hilfe zur Bereitung auf die Ewigkeit sein.
3. Vor allem bei Paulus findet sich in Verbindung mit den Gaben - und

damit auch der Heilungsgabe - die Andeutung eines trinitarischen Ansatzes:

Es ist theologisch sinnvoll, den Heilungsdienst in der Kirche trinita-
risch zu begründen. Gott der Schöpfer ist sowohl der Geber der Gabe der
Gesundheit als auch der Geber der Gabe der Medizin. Jesus Christus ist
der Erlöser, der unsere Krankheit und unsere Sünde getragen hat. Er hat
die Grundlage einer umfassenden Erneuerung der von Sünde, Tod und
Teufel gezeichneten Welt gelegt. Der Heilige Geist ist der Neuschöpfer
und Vollender. Die trinitarische Einordnung des Heilungsdienstes kann
eine wesentliche Hilfe bei der Suche nach einer geistlichen Ausgewogenheit

in diesem Dienst sein. Eine Vereinseitigung des Schöpfungsaspektes
kann zu der bereits erwähnten Eigengesetzlichkeit der medizinischen
Praxis führen. Dann hat der Glaube zur Heilungsfrage nicht viel mehr zu

sagen als bereits die Medizin für sich allein zu sagen vermag. Eine
Vereinseitigung des Erlösungsaspektes führt möglicherweise zur Fixierung auf
die Heilsfrage. Es geht dann einseitig um die Frage von Sünde und Verge-



Heilung und der Heilungsdienst 51

bung. Eine Vereinseitigung des Neuschöpfungs- und Vollendungsaspektes
führt zur schwärmerischen Gefährdung. Alle drei Vereinseitigungen

entsprechen kirchlichen Gruppierungen. Alle drei Aspekte ergänzen sich

geistlich notwendig. Beim Heilungsdienst ist also zu fragen: Was hat die
Medizin zu einem Krankheitsbild zu sagen? Was hat der Glaube an Jesus

Christus und die Realität seiner Vergebung zu einer Krankheitserscheinung

zu sagen? Und schliesslich: Kann ich dem Heiligen Geist, dem
Neuschöpfer und Vollender, ein heilendes Eingreifen zutrauen?

4. Der Heilungsdienst ist kein Ausdruck einer theologie gloriae. Er ist
vielmehr ein Handeln in vertrauendem Gehorsam. Theologia gloriae
entsteht erst da, wo der Heilungsdienst als menschlicher Machbarkeit
verfügbar gelehrt und praktiziert wird, wenn infolgedessen die Ehre Gottes

und die Ehre von Menschen ineinander und durcheinander gehen.

Theologia gloriae vermag auch den eschatologischen Vorbehalt im
Heilungsdienst nicht auszuhalten.

5. Es geht nicht an, Krankheit undifferenziert als Wille Gottes zu
deklarieren. Zu deutlich wird sowohl bei Jesus als auch bei Paulus, dass Krankheit

mit der Gefallenheit der Welt zu tun hat. Das schliesst nicht aus, dass

Krankheit mit einem falschen Lebensstil zu tun haben oder auch den
Glaubenden reifen lassen kann. Eine Pathodizee wird jedoch weder Gott
noch dem kranken Menschen gerecht. Die Unterscheidung D. Seamands
zwischen dem «beabsichtigten Willen» Gottes, dem «Willen Gottes im
Sinne einer Zulassung» und dem «endgültigen Willen Gottes»27 ist der
Versuch einer systematischen Klärung in der Beurteilung von Krankheit
und Leiden.

5. Indirekt bei Jesus, direkt aber bei Paulus und Jakobus wird der
Heilungsdienst als Dienst der Gemeinde gesehen. Der Heilungsdienst ist
damit nicht die Domäne von reisenden Heilern, sondern ein Geschehen
innerhalb verbindlicher Gemeinschaft der Glaubenden. Das bedeutet
nicht, dass nur ordinierte Theologen in diesem Dienst tätig sein dürften.
Jakobus wird nicht in dieser Richtung eingeengt interpretiert werden
dürfen. Ist es ja nach ihm zuerst der Herr und dann das Gebet des Glaubens,

das der Herr im Zuge des Heilungsgeschehens gebraucht. Die Laien
gehören zum ^.aôç und haben Anteil an dem die Gemeinde der Glaubenden

durchwirkenden Geist Gottes.
6. Es ist mit Jesus und Paulus festzuhalten, dass sich das Reich Gottes

bzw. das Evangelium sowohl im Wort als auch in der Tat, wozu der
Heilungsdienst gehört, offenbart. Diese Sicht ist wiederzugewinnen. Die

27 Befreit vom kindischen Wesen, Marburg 21987, 70ff.



52 Gottfried Wenzelmann,

Überbetonung der einen wie der anderen Seite können in gleicher Weise
am Evangelium und damit an Gottes Wirken an dieser Welt vorbeigehen.
Die Einsicht, dass Jesu und des Paulus Wirken Wort und vollmächtige Tat
umfasst, bildet den berechtigten Hintergrund für die Rede vom «Doppelauftrag

Jesu»~\ Die Grenze dieses Sprachgebrauchs liegt sicher darin, dass

der eschatologische Vorbehalt bestehen bleibt und also die Heilung im
physischen Sinn ausbleiben kann. Es gibt viele Situationen, in denen das

Gebet um Heilung im vordergründigen Sinn nicht angemessen ist, in
denen aber gerade der Verkündigungsauftrag gefragt ist.

Praktisch-theologische Folgerungen im Hinblick auf den Heilungsdienst

der Gemeinde sollen in Thesenform den Abschluss bilden:
1. Nichts Neues - aber das Alte neu ernstnehmen. Es geht um das vom

biblischen Zeugnis her Gebotene. In diesem Sinn sagt W. J. Bittner29:

«Nichts Besonderes, sondern das uns Aufgetragene soll wieder eingesetzt
werden.» Es geht hier weder um Wundersucht noch um Wunderflucht.

2. Die Beobachtung, dass der Heilungsdienst ein Dienst der Gemeinde
ist, kann in der Gemeinde dazu führen, dass ein Kreis von Menschen die
Frage der Krankenheilung aufnimmt. Ein solcher Kreis sollte so
anerkannt sein wie ein anderer Hauskreis, und er sollte unter einer biblisch
orientierten, geistlichen Leitung stehen. Ein solcher Kreis darf die übrige
Gemeinde nicht von ihrer Verantwortung zum Gebet für Kranke entbinden,

er dient aber der Gemeinde als gleichsam institutionalisierter
Ansprechpartner.

3. In der Verkündigung sollte die Gemeinde lehrmässig zur Erkenntnis
geführt werden, dass der Dienst der Krankenheilung ein biblischer Dienst
ist. Es kann zum erwartenden Vertrauen auf den dreieinigen Gott eingeladen

werden, der auch für die Leiblichkeit des Menschen zuständig ist.
4. Die praktische Durchführung sollte in Verbindung mit dem

seelsorgerlichen Gespräch geschehen. Dieses Gespräch wird in unterschiedlicher

Gewichtung folgende Gesprächspunkte berücksichtigen: Klarheit
über die Symptome, Anamnese, Entscheidung über die Weise des Vorgehens,

Gebet, weiterführende Hinweise. Das Segnen unter Handauflegung
sollte zur vertrauten Praxis werden.

5. Der Heilungsdienst sollte auf verschiedenen Ebenen geschehen:
beim Hausbesuch, beim Krankenhausbesuch und in Gottesdiensten mit
dem Angebot der Segnung.

28
Vgl. dazu Bittner, a.a.O. 24f.

29
A.a.O. 108



Heilung und der Heilungsdienst 53

6. Die grundsätzliche Offenheit für das Eingreifen Gottes sollte beim
Kranken geweckt und gefördert werden. Es dürfen jedoch keine falschen

Heilungsversprechungen gemacht werden. Gott ist souverän in der Art
seines Eingreifens. Vom Dienst der Krankenheilung ist alle Sensationslust
fernzuhalten. Auf keinen Fall darf ausbleibende Heilung mit dem Glauben

bzw. Unglauben des Kranken in Verbindung gebracht werden.

Es bleibt zu hoffen, dass die zu Beginn erwähnte innerkirchliche
Entwicklung im Hinblick auf ein wachsendes Angebot an Heilungs- und
Segnungsgottesdiensten voranschreitet. Die unter Wort und Sakrament
versammelte Gemeinde ist der Ort, an dem der dreieinige Gott sich offenbart.

Dazu gehört auch seine unverfügbare heilende Gegenwart, die in
Fürbitte und Segnung an die Bedürftigen weitergegeben werden darf und
soll.

Gottfried Wenzelmann, Rothaurach


	Heilung und der Heilungsdienst der christlichen Gemeinde

