
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: Der Pfahl im Fleisch : Überlegungen zu II Kor 12, 7-10 im
Zusammenhang von 12, 1-13

Autor: Jegher-Bucher, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Pfahl im Fleisch.

Überlegungen zu II Kor 12, 7-10
im Zusammenhang von 12, 1-13.

Einleitung und These

Es mag unnötig und /oder anmassend erscheinen, wenn hier nochmals
versucht wird zu zeigen, was Paulus mit dem sogenannten Pfahl im Fleisch
(cKoÀoy II Kor 12,7) gemeint haben könnte. Trotzdem sei es gewagt. Mein
Vorschlag lautet: Mit oköXo\|/ und der appositionellen Ergänzung «yye/.oç
Saravà spricht Paulus sowohl seine griechisch-hellenistisch als auch
jüdisch-hellenistisch orientierten Hörerinnen an, indem er bei ihnen
Assoziationen aus je anderen Zusammenhängen evoziert und diese in seiner
Existenz und in seinem Wirken als eines Dieners Jesu verbindet:

é869r| poi ok6A.o\|/ mag an den von Aristoteles in seiner Rhetorik zitierten

idiomatischen Ausdruck Sokôv (j)épcov erinnert haben; ein Redner, der
«einen Pfahl trägt» oder ein Redner «mit einem Pfahl», trägt seine Rede so
steif vor, «als hätte er ein Lineal verschluckt».1

Mit âyye^oç Zaxavà dürfte Paulus eine Szene aus der Geschichte von
Bileam (Num 22,22ff.) evoziert haben, die Szene nämlich, in welcher der
Engel des Herrn sich ihm in den Weg stellt, als er zum Moabiterkönig
Balak reitet und dort aus Eigennutz und Karrieredenken das Volk Israel
verfluchen will. Diese Geschichte war sicher allen bekannt, war sie doch
Teil der Wochenlesungen (Sedarim) aus der Tora und hiess Balak (Num
22,2 - 25,9).2 Hier tritt der Bote des Herrn Bileam dreimal hindernd in den

Weg (satan), damit er nicht gegen Gottes Willen rede.
Es wird also auch hier die These vertreten, dass Paulus oft bewusst

doppeldeutig formuliert und argumentiert, um so sowohl seine jüdisch-

1

Aristoteles, rhet. 1413 b 28.
2" Da allgemein angenommen wird, dass die Wochenabschnitte schon im 3.

Jahrhundert unserer Zeitrechnung bestanden haben, dürfen wir annehmen, dass

die Bileamgeschichte schon zu Paulus' Zeiten beim jüdischen Publikum bekannt
und beliebt war.

3
Wie in meiner Dissertation: Der Galaterbrief auf dem Hintergrund antiker

Epistolographie und Rhetorik, AThANT 78 (1989) 78-115 und in ThZ 47 (1991)
330-334.



Überlegungen zu II Kor 12,7-10 im Zusammenhang von 12,1-1 33

hellenistisch als auch seine griechisch-hellenistisch orientierten Hörerinnen

auf ihren je eigenen Verständnishintergrund hin anzusprechen.

I. Auslegungsgeschichte

Ich möchte hier auf eine ausführliche Besprechung der langen
Auslegungsgeschichte verzichten.4 Die Vorschläge dafür, was è860r| poi gkcAo\|/

xfj ootpKi bedeuten könnte, lassen sich in zwei Gruppen einteilen:
Die eine Gruppe, beginnend mit Tertullian, gefolgt von Johannes

Chrysostomus, Pelagius und Hieronymus unter anderen, denkt an eine
physische Krankheit wie etwa Ohren- oder Kopfweh; spätere Ausleger
sahen einen Zusammenhang mit Gal 4,13 und vermuteten demzufolge
eine Augenkrankheit, was m.E. aus sprachlichen und kontextuellen
Gründen abzulehnen ist, oder es wird mit Hinweis auf Apg 9,3-9 an
Epilepsie gedacht. Die andere Gruppe versteht den Ausdruck metaphorisch;
besonders im Mittelalter dachte man an die «fleischliche Versuchung».
Später und bis heute gewann die Interpretation an Gewicht, es handle
sich um Gegner von Paulus in Korinth - Johannes Chrysostomus hatte
schon an Alexander, den Kupferschmied in Ephesus gedacht.

II. Sprachliche Analyse

gköA.o\|/ ist ein Hapax Legomenon im Neuen Testament.
1. In der Septuaginta finden wir

- aKÔXoneç (sikkim) év xoîç ôpGakgotç ùpcôv - Splitter in euren Augen -

in Num 33,55 metaphorisch für etwas fortwährend Störendes,
Irritierendes.

- gk6Xo\|/ 7xiKpiaç (sillon) - Dorn der Bitterkeit in Ez 28,24 metaphorisch

wie in Num 33,55

- év gkoA.0711 (bassirim) - mit Dornengestrüpp - bei Hos 2,4

4
Sie ist sehr lesenswert zusammengestellt von Ph.E. Hughes in: The New

Commentary on the The New Testament, Grand Rapids, Michigan 1962; zu
II Kor 12,7: 443-446 und Jerry W. Mac Cant, Paul's thorn of rejected apostleship,
in: NTSt 34 (1988) 550f. Dies ist die neuste mir bekannte Auslegung der Stelle.

Vgl. die sorgfältige Besprechung der beiden Stellen bei Mac Cant, op.cit.,
564.

6
So Mac Cant im oben zitierten Artikel.



34 Verena Jegher-Bucher, Der Pfahl im Fleisch

2. Liddell/Scott,71613: Seit Homer Pfahl und Dorn
3. Bauer,8 1499: Pfahl, lästiger Dorn
4. Strack/Billerbeck' halten fest, dass im rabbinischen Sprachgebrauch

«Dorn» gebraucht wird für etwas, was Schmerz und/oder Ärger verursacht,

nicht aber Krankheit. Sprichwörtlich stehe «jemandem Dornen in
die Augen werfen» für «jemanden ärgern, irritieren».

xrj oapKi

Das Äquivalent zu oàpÇ ist im Hebräischen lÈD. Ein Vergleich der
verschiedenen Bedeutungen, wie sie im Gesenius10 und bei Liddell/Scott
(1585) angegeben sind, führt zu folgendem Schluss: Nr. 3 bei Gesenius
«das Vergängliche» entspricht Nr. 11,1 bei Liddell/Scott «die fleischliche
Natur des Menschen». Es dürfte also damit die physische Natur des Paulus

gemeint sein. Besondere Bedeutung möchte ich der Form des Dativs
zumessen, der, wie Mac Cant m.E. richtig urteilt, als dativus incommodi zu
verstehen ist.

âyy£À,oç Eaxavù12

âyye^oç Eaxavâ ist eine erklärende Apposition zu <jköXo\|/. Eine Anzahl
von fünf Majuskeln, darunter die gewichtigen Aleph, A und D (alle korrigiert)

und der Mehrheitstext lesen Laxàv. Da ayyeLoç «Bote» und «Engel»
heissen kann13 lässt sich der Ausdruck auf vierfache Weise übersetzen,
nämlich «Bote» oder «Engel des Satan» oder «der Bote» oder «der Engel
Satan».

Ko>.act)iÇcû

heisst «Püffe geben mit der Faust» (Liddell/Scott, 971). Es kommt in der

Septuaginta nicht vor und bei Paulus nur noch in I Kor 4,11: hier bezeich-

7
Greek-English Lexicon by H.G. Liddell and R. Scott, Oxford 1889-1937.

8
W. Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament, Berlin/New York 1971.

g
H. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud

und Midrasch 2.Band, München 1961 (Erste Ausgabe 1922) 11,534.
10

W. Gesenius, Hebräisches und Aramäisches Handwörterbuch, Berlin,
Göttingen, Heidelberg, "1962, 120.

11
Mac Cant, op.cit. 567, bes. Anm. 6.

12
Vgl. zu äyyeXoç G. Kittel, TDNT, Grand Rapids, 1971, 1,74-87.

13
Sowohl das hebräische als auch das griechische äyyeXoq können

«Bote» und «Engel» heissen. Noch bei Josephus heisst àyyeXoç, «Bote» (ant.
14,451).



Überlegungen zu II Kor 12,7-10 im Zusammenhang von 12,1-1 35

net es klar im allgemeinen eine für einen echten Apostel Jesu Christi typische

und im besonderen für Paulus persönlich schmerzhafte Erfahrung. In
den Evangelien erscheint es bei Markus in 14,65 und bei Matthäus in 26,67

und hat bei beiden eindeutig die Konnotation von «beleidigend reizen,
demütigen, sein Spiel treiben mit jemandem». Bemerkenswert ist das
Präsens.14 Es unterstreicht den durativen und den iterativen Aspekt im
KO/\,o«t>iÇ£i.v, d.h., Paulus fühlt sich ständig und immer wieder gereizt und
traktiert.

ûîiepalpopm

ereignet sich, wenn das Kcruxäaüai im negativen Sinn, das heisst für Paulus,

aus eigennützigen Motiven ausgeübt wird. Das Präsens ist wie dasjenige

von Ko/.aèiÇw als durativ und iterativ zu verstehen, was für Paulus
bedeutet, dass zwar die Gefahr des Sich-überhebens stets latent vorhanden
ist, aber durch den gkcAo\|/ immer neu gebannt wird.

CKfÜGTapcu

bleibt im Bild des Weges: Paulus bittet den Boten, ihm aus dem Weg zu
gehen.

àoGéveia

Der Stamm aoGev- ist in den Versen 9a.b und 10 durch den Stamm
Suva- kontrastiert und bedeutet demnach nicht «krank» sondern
«schwach».15

III. Kontext

Das Thema des Briefes oder der im Brief enthaltenen Rede ist in 1,12

angegeben: «Unser beeindruckend/grossartig Reden nämlich, das Zeugnis
unseres Uns-Bewusstseins, ist das, dass wir mit der Einfachheit und
Lauterkeit aus Gott (eig. Gottes), also nicht mit irdischem Fachwissen,
sondern mit der Gnade Gottes in der Welt wirken, in besonderer Weise euch
gegenüber.»

14
Vgl. dazu K.L. Schmidt in TDNT, III, 818.

15
So auch Menoud, zitiert in: The New Commentary on the New Testament,

446.



36 Verena Jegher-Bucher, Der Pfahl im Fleisch

Abgesehen von den Leitwörtern «beeindruckend/grossartig reden,
Einfachheit, Lauterkeit, Fachwissen/Weisheit, Gnade» kommt schon hier
das Verhältnis «wir - ihr» in den Blick, das ebenfalls als Leitbegriff betrachtet

werden kann (er ist besonders deutlich konturiert in 1,14).
Wir können dem Thema entnehmen:

- Das Verhältnis zwischen Paulus und den Korinthern war gestört.
Offensichtlich bestanden grosse Sympathien für andere, woraus heftige

Kritik an Paulus und seiner Arbeit erwuchs.

- Die Kritikerinnen beanstandeten sein icau%àG0ai, seine Art, als

Apostel und Redner aufzutreten. Er tat es in ihren Augen zu wenig
professionell; denn öffentlich reden - Paulus zieht das aus der Sep-
tuaginta bekannte Kavxào0cu für hebräisch hithallel dem 7iei0eiv

vor - bedeutete eben zweierlei: 1) laut, beeindruckend, grossartig
reden und 2) propagandistisch reden, was beinhaltete, mit sich
selbst und der Sache Staat zu machen.

Kciuxäo0ai - beeindruckend/grossartig reden ist der Leitbegriff in
diesem Brief. Sein Stamm kommt in den Kapiteln 1.5.7 -13 insgesamt 28x vor.
Er wird variiert durch gwiotöveiv éauiov - sich empfehlen; dieser Stamm
erscheint in den Kapiteln 3.4.5.6.10.12 insgesamt 8x, lx variiert durch
7rei0erv - beeinflussen, überreden - in 5,11.

Als Gegner erscheinen Apostel, die das negativ, èv codia GapKiKrj - mit
weltlichem Wissen, mit weltlicher Weisheit (1,12) oder Sià e'rSouç - dem
Schein nach - (5,7) oder èv 7tpoGC07icp - mit ihrer Person - (5,12) betreiben.
Ihnen gegenüber stehen diejenigen, welche èv /aprxi 0eoù - mit der Gnade

Gottes (1,12) oder Sià 7iioxecoç - durch den Messiasglauben- (5,7) oder
èv Kapôia - mit dem Herzen - (5,12) reden.

KauxäcOcu war also nicht primär negativ konnotiert. Ein guter Redner
musste es eben beherrschen, weil das diesbezüglich anspruchsvolle Publikum

das in erster Linie erwartete. Es war aber durch die seit Piaton geführte
Kontroverse Philosoph - Rhetor in verschiedene Facetten gebrochen.
Kontraste herauszubilden war ein beliebter, wirksamer Ornatus der

antiken Rhetorik, wobei Zielpublikum und Situation den Ausschlag
gaben. Waren die sich gegenüberliegenden Positionen einmal festgelegt, galt
es, sie stets von neuem zu variieren, zu differenzieren und neu zu besetzen.

IV. Situation

Zur Zeit von Paulus war diese Diskussion noch immer aktuell und hatte

zusätzlich gerade für sein Zielpublikum an Gewicht gewonnen. Die
Frage lautete:



Überlegungen zu II Kor 12,7-10 im Zusammenhang von 12,1-1 37

- Für die Hellenen: Was unterscheidet den Philosophen vom Rhetor,
den Geîoç àvfip, den göttlichen Mann, vom oAaÇcov, vom eingebildeten

Grossmaul?

- Für die Juden: Was unterscheidet den echten Propheten, den ech¬

ten Abgesandten Gottes, vom falschen?
Zusätzlich liegt über Paulus noch ein weiterer Schatten: Es gibt gefährliche

Konkurrenten, welche einen anderen Jesus, ein anderes Evangelium
verkünden (11,4). Anscheinend sind sie auch erfolgreich, kritisieren Paulus,

versuchen ihm seine Legitimität als Apostel abzusprechen, seine
Verdienste zu schmälern und ihn gar vom Platz Korinth abzudrängen. Ob-
schon wir angehalten sind, rhetorische Argumentation nicht in jedem Fall
als der Wahrheit verpflichtet zu verstehen, ist das in diesem Fall doch
wohl gerechtfertigt durch die im Galaterbrief als ähnlich geschilderte
Problemlage (Gal 1,6) und durch die aus allen Briefen hörbare Bitte um
Koivcovia - Eintracht.

Paulus behandelt dieses schmerzhafte, seine Existenz bedrohende
Problem, indem er es in das eben erwähnte, also allen Hörerinnen bekannte
Spannungsfeld setzt.

KctuxäaBcu, 7i£i0erv ist die Aufgabe für einen jeden, der vor einer
Versammlung spricht. Leider lässt jedoch eine gute Kcnj%r)cn.ç oder 7tei0co -

Überzeugungsgabe - nicht in jedem Fall auch auf eine gute, rechtschaffene
Gesinnung schliessen, ja es ist doch oft so, dass gerade die Demagogen am
stärksten beeindrucken. Deswegen stellt Paulus das Thema des Briefes
durch eine positive und eine negative Definition vor: «Unsere Kau%TiGiç ist
ein paptnprov, sie ist ein Zeugnis dafür, dass wir den Weg bis hierher
gegangen sind in der Einfalt und Reinheit Gottes, nicht mit weltlicher
Schlauheit, mit weltlichem Fachwissen oder weltlicher Bildung (ev copia
aapKiKfj), sondern in der Gnade Gottes (èv xdpin 0eoü).»

Aus dieser Beteuerung lässt sich heraushören, dass das Problem für
Paulus nicht nur darin besteht, dass sich in Korinth wichtige Konkurrenz
punkto Vollmacht findet, sondern dass es Leute gibt, die Paulus eine
schlechte Art des Auftretens und Vortragens vorwerfen. Auch das gehört
ja in den Bereich der copia im Sinne von Fachkenntnis; denn angenehm
und beeindruckend aufzutreten und klar, laut genug und verständlich zu
sprechen war eine der fünf Aufgaben, die ein Redner bei der Komposition
und Einübung seiner Rede zu erledigen hatte. Paulus gibt also zu Beginn
des Briefes bekannt, dass wir zwar mit Kauxpciq zu rechnen haben, dass er
aber immer differenzieren will zwischen ihrer positiven und ihrer negativen

Erscheinung, und zwar nicht gemessen an der copia capiaKi), d.h. an



38 Verena Jegher-Bucher, Der Pfahl im Fleisch

ihrer äusserlich feststellbaren Qualität, sondern gemessen an der Gesinnung,

aus der heraus sie entsteht.
Die in seinen Augen positive Kau%Ticiç geschieht nicht im Interesse des

Redners, sondern für andere, verbunden in Christus (1,14). Sie entspringt
einem einfachen, reinen (1,12), gottesfürchtigen (5,11) Herzen und wirkt in
und mit der Gnade Gottes (1,12). Diejenigen jedoch, die in eigenem Interesse

Kmlxr|cuç betreiben, sind Händler des Wortes Gottes (2,17:

KaTtTiÀeûovxeç xôv köyov xoù 0eoù), sind Leute, die das Wort Gottes verfälschen

(4,2: 8oà.oùvx8ç xôv Xôyov xoù 0eoù), sie empfehlen ihre Person (4,2:

ouvioxdvovxeç éauxoùç; 10,12: xwv éauxoùç auvtoxavövxtov. 18: o écruxàv

auviaxàvcov), sie verderben die Gedanken, die aus Einfachheit und Reinheit

entstehen auf den Messias hin (11,3: <(|>0eipouoav> xà votjpaxa ügcöv

àîxà xfjç ânkôxrixoç Kar xfjç âyvôxrixoç eiç xôv Xptoxöv), sie sind Falschapostel

(11,13: y£"uôa7iâoxokor), Falschbrüder (11,26: \|/£uôd8ek(|)oi), Überapostel

(11,5; 12,5: uTtepkiav cmöaxokot), sie berauschen, betäuben (12,11.14:

KaxavapKOÙciv).
Das Motiv seiner Kad/riorç erscheint also mit dem Vorzeichen der

Einfachheit und Reinheit, was in unserer Welt nicht selten als Einfältigkeit
und Schwäche gilt, was aber - so hat es Christus durch seinen Tod gezeigt -

die Macht, die alles verändernde, Leben wirkende Kraft des Evangeliums
ist (Vgl. Rom 1, 16). Um diesen Zusammenhang hervorzuheben, sind
denn auch da0ev- und Suva- als Leitstämme am Ende des Briefes gemeinsam

erwähnt (in 12,9 (2x); 13,3. 2(2x). 9).

In diesem Kontext ist auch 12,1-13 zu verstehen: Paulus nimmt die Kritik

an seiner 7tei0co (ars dicendi, Redekunst) auf, nämlich dass zwar seine
theoretische Argumentation, wie sie in seinen Briefen hervortritt,
eindrücklich und gewichtig, deren Darstellung in der Praxis aber dürftig, fad,
blutleer und schwach sei, dass eine Kluft bestehe zwischen Inhalt der Briefe

und seinem persönlichen Auftreten (II Kor 10,10). Diesen Vorwurf
nimmt er ernst, geht selbst kritisch auf ihn ein und lässt seine Selbstkritik
im Gewand ihres bis anhin unübertroffenen «Erfinders» Sokrates als

verwirrende, scherzhaft ernste Selbstironie daherkommen." Damit setzt er
sich sowohl in die Tradition des gesellschaftskritischen, unliebsamen,
öffentliches Ärgernis erregenden Propheten und Philosophen, als auch an
den Ort, wo nach der Umkehrung der Werte die wahren Gottesgläubigen
und Philosophen beheimatet sind.

16
Vgl. dazu H.D. Betz, Der Apostel Paulus und die Sokratische Tradition,

Tübingen 1972.



Überlegungen zu II Kor 12,7-10 im Zusammenhang von 12,1-1 39

V. Zu 12,7.8

Das Zielpublikum des Paulus hat, wie oben schon erwähnt, aus
Menschen mit verschiedenem kulturellem Hintergrund bestanden. Wie mögen

die zwei Verse von den beiden Hauptgruppen verstanden worden
sein?

Für griechisch-hellenistische Hörerinnen

Auf griechisch/hellenistisch geprägte Hörerinnen mag das Wort
oKÖko\|/ auch fremd gewirkt haben. Falls sie mit der Septuaginta vertraut
waren, was ja für einen grossen Teil anzunehmen ist, so kannten sie es

wohl aus Num 33,55; denn wir dürfen wohl annehmen, dass GKÔko7reç èv

ôpBakpoIç wie sein hebräisches Äquivalent sprichwortartig im Gebrauch
war wie etwa unser heutiges «ein Dorn im Auge». Überdies möchten wir
annehmen, dass es die Variante ij èv reo oep opGcdqtco ôokôç - der Balken in
deinem Auge, wie sie bei Matthäus 7,3 und Lukas 6,41 erscheint, schon zur
Zeit von Paulus gegeben hat. In diesem Fall konnten die Hörerinnen und
Hörer hinter cnc6ko\|/ das damals wohl gängigere Sokôç hören. Das wiederum

mag sie an den idiomatisch gebrauchten Ausdruck ôokov (|>épcûv erinnert

haben, wie er von Aristoteles in seiner «Rhetorik» zitiert wird, um
einen schlechten Redner zu charakterisieren.

Der Fehler von Paulus ist offenbar der, dass er sich bei seinem Vortrag
so steif und ungelenk gibt, «als hätte er ein Lineal verschluckt». Paulus
würde also gegenüber seinen Kritikern zugeben, dass seine leibliche
Anwesenheit17 (fi 7tapouoia toù ocoparoç) schwach (àa9evf|ç) und seine Rede,
sein Vortrag (ô kôyoç) leise, nicht eindrücklich (é^ouGevripévoç) ist; so lautet

ihr Vorwurf ja in 10,10; im Gegensatz dazu sind offenbar seine Briefe,
wenn sie von einem geschulten Vorleser vorgetragen werden, gewichtig,
eindrücklich (ßapelai) und stark (ia^upai). Diese seine Schwäche wurde
ihm von Gott gegeben (è5o0ri als passivum divinum), damit er nicht der
Versuchung erliege, sich zu erheben - im Kontext dieses Briefes bedeutet
das, damit er nicht für sich, sondern für Gott rede. Diese Behinderung
plagt ihn zwar immer und stets von neuem, sie macht ihn lächerlich und
bringt ihm Spott und Hohn ein; verspottet und verhöhnt werden
(Koka^iÇeoOar) gehört jedoch zur Nachfolge Jesu1* und ist Zeichen der

17
Im Brief ist der/die Schreibende «abwesend anwesend». Dieses ànàv

itapcov-Motiv ist in der antiken Briefliteratur äusserst beliebt.
18 Ausführlicher dargestellt in 4,7-14.



40 Verena Jegher-Bucher, Der Pfahl im Fleisch

Gnade Gottes (4,15; 12,9a) und der Macht, der Wirkkraft des Messias

(12,9b; Rom 1,16).

Für jiidisch-hellenistische Hörerinnen

In der rabbinischen Tradition ist Bileam derjenige, der aus Eigenliebe,
Profilierungssucht und Karrieredenken heraus beinahe der Versuchung
erliegt, wider Gott zu reden und zu handeln.

"Ayye?ioç Eaxavà mag, wie oben schon bemerkt wurde, an die
Geschichte von Bileams Esel erinnert haben (Num 22,22ff.) an die Szene, wo
Bileam zu Balak, dem König der Moabiter reiten will, um dort das Volk
der Israeliten zu verfluchen. Es wird an jener Stelle zwar nicht vom Satan

gesprochen, sondern satan wird als Verb gebraucht. In der Einheitsübersetzung

heisst die Stelle: «Der Bote des Herrn trat Bileam in feindlicher
Absicht in den Weg». Im Blick auf diese Geschichte wäre für den Paulustext

die nicht schlecht bezeugte Lesart Saxàv vorzuziehen; sie würde
sowohl durch cOTOoxfj gestützt, das dann ganz konkret «wegtrete» hiesse, als

auch durch xplç (dreimal); denn auch Bileam ist der Bote des Herrn dreimal

- gewiss auch symbolisch zu verstehen - in den Weg getreten. Der
Abschnitt d von Vers 7 wäre somit zu übersetzen «der Bote des Herrn, Satan,

damit er mir Püffe gebe».
Die Assoziation mit der erwähnten Stelle von Num 22,22ff. ergäbe

folgenden Sinn: Der <jk6Xo\|/, d.h. mein schwaches Auftreten und mein fader

Vortrag ist der Bote des Herrn, der mich wie Bileam daran hindert, der
Eigenliebe zu verfallen und mich zu erheben. Diese meine Schwäche ist
Gnadenerweis Gottes und macht meine Stärke aus (12,10: xôxe Suvaxôç

eipi).

Schluss

Es ist nicht auszumachen, ob Paulus wirklich ein schwacher Redner

gewesen ist; das ist auch nicht die primäre Frage, sondern, ob die hier
vorgestellte Interpretation in den engeren und weiteren Zusammenhang des

Briefes passt.1" Das trifft meines Erachtens zu. Es ist mir auch wichtig
festzuhalten, dass Paulus nicht in erster Linie eine Verteidigungsrede hält. Er
hat offensichtlich, wie das auch moderne Strategien zur Konfliktlösung
empfehlen, den Vorwurf seiner Gegner ernst genommen, hat ihnen einge-

19
Die Frage, ob der zweite Korintherbrief ein Brief oder aus mehreren

zusammengesetzt ist, sei hier ausgeklammert.



Überlegungen zu II Kor 12,7-10 im Zusammenhang von 12,1-1 41

standen, wie sehr ihm diese Schwäche immer wieder zu schaffen macht
und zeigt ihnen, wie er diese Belastung erträgt, wie er diese Behinderung
als Zeugnis seiner Nachfolge, als Beweis für seine Legitimität als Apostel
erkennt.

Kurz zusammengefasst lautet sein Argument folgendermassen: «Es

stimmt, ich bin ein schwacher Redner. Einige von euch nehmen das zum
Vorwand, mir damit die Kompetenz als Apostel abzusprechen; andere
wären gerade in dieser Konkurrenzsituation froh, ich wäre so gut wie die
andern. Es gibt aber unter ihnen welche, die ihre grossartige Redekunst
nur dazu einsetzen, um sich selbst zu profilieren. Gerade das kann ich
nicht und erfahre dadurch die Gnade des Herrn.»

Verena Jegher-Bucher, Basel


	Der Pfahl im Fleisch : Überlegungen zu II Kor 12, 7-10 im Zusammenhang von 12, 1-13

