Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: "Neuer Wein (gehort) in neue Schlauche" (Mk 2, 22c) : zur
Uberlieferung und Theologie von Mk 2, 18-22

Autor: Mell, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 52 1996 Heft 1

«Neuer Wein (gehort) in neue Schlduche»
(Mk 2,22c¢)

Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22

Zu einer literarischen Miniatur lisst sich der Text von Mk 2.18-227 iiber
die sog. Fastenfrage’ zihlen. Er enthilt in den VV. 19f. einen sachlichen
Widerspruch. Erzdhlt wird, dass Jesus® (Christus)’ die Frage «Warum
fasten die Johannesjiinger und Phariséderjiinger, deine Jiinger aber fasten
nicht?» (V. 18b) mit einer Gegenfrage «Konnen Gesellen des Brautge-
machs’ fasten, wihrend der Briutigam unter ihnen ist?» (V. 19a) beant-

' Fiir den Druck bearbeitete ffentliche Antrittsvorlesung, die ich im Rahmen
meines Habilitationsverfahrens am 27.5.1994 an der Theologischen Fakultit der
Christian-Albrechts-Universitidt zu Kiel gehalten habe.

* Die Textkritik zu Mk 2,18-22 ist ohne grossere Probleme, vgl. den Text und
die textkritischen Apparate von B. Aland u.a. (Edd.), Novum Testamentum
Graece, Stuttgart 71993, 94; K. Aland (Ed.), Synopsis Quattuor Evangeliorum,
Stuttgart '*1986, Nr. 45.94.

¥ Lit. zur Perikope findet sich in den Bibliographien von F. Neirynck u.a.
(Compl.), The Gospel of Mark (BEThL CII), Lowen 1992; W. S. Kissinger, The
Parables of Jesus (ATLABS 4), 0. O. 1979, sowie bei R. Pesch, Das Markusevan-
gelium I. T. (HThK II/1), Freiburg u.a. 1989, 178.

Y vgl. Mk 2,17.

> Vegl. Mk 1,1.

‘ Nupgav ist nicht mit «Hochzeitssaal», sondern mit «Brautgemach» zu {iber-
setzen, vgl. Tob 6,14.17; JosAs 15,7, gegen E. Lohmeyer, Das Evangelium des
Markus (KEK 2), Gottingen 71967, 59, A.4; R. Pesch (A .3) 173, A.8; M. Waibel,
Die Auseinandersetzung mit der Fasten- und Sabbatpraxis Jesu in urchristlichen
Gemeinden, in: Zur Geschichte des Urchristentums, hg. von G. Dautzenberg
w.a. (QD 87), Freiburg u.a. 1979, 63-96 (73), u.a.m. — Die Ubersetzung von ot viot
100 vupddvoc mit «Hochzeitsgiste» (so J. Jeremias, Art. vougn kta., ThAWNT IV
[1942], 1092-9 [1096]; ders., Die Gleichnisse Jesu, Gottingen 1984, 49, A.3; .
Roloff, Das Kerygma und der irdische Jesus, Gottingen 21973, 226, u.a.m.) ist
falsch, da ot viot 10U yduov vorausgesetzt wird, vgl. A. Jilicher, Die Gleichnisre-
den Jesu, Tiibingen 1910 (Nachdr. Darmstadt 1969, IT 181).



2 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

wortet. Das in der rhetorischen Frage’ enthaltene Nein zum Fasten
scheint Jesu anschliessender Hinweis «Solange sie (sc. die Jinger, s. V.
18b) den Briutigam unter sich haben, konnen sie nicht fasten» (V. 19b) zu
unterstiitzen. Uberraschenderweise fihrt Jesus jedoch ohne Unterbre-
chung fort und behauptet «Es werden aber Tage kommen, wenn der Briu-
tigam von ihnen (sc. den Jiingern, s. V. 18b) genommen wird, und dann
werden sie an jenem Tage fasten» (V. 20). Damit &ussert Jesus aber ein
klares Ja fiir das Fasten und widerspricht seiner vorher eingenommenen
Position.

Die von der Markus-Auslegung gemeinhin angebotene diachrone
Deutung der widersinnigen Entgegnung fiihrt auf synchroner Textebene
in eine Sackgasse. Entdeckt wird in Mk 2,20 das Futur («Es werden aber
Tage kommen ...») und bezogen wird die zweigeteilte Antwort Jesu (I: V.
19; I1: V. 20) auf zwei verschiedene Zeiten. «Die erste Zeit ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass man nicht fasten kann, die zweite dadurch, dass man es
tun soll».” Dabei wird zu verstehen gegeben: Die Zeit des Briutigams ist
die Lebenszeit Jesu. Wer ihm begegnet, kann aus Freude nicht fasten.” Die
zukiinftige Zeit, sie kennt Jesu Abwesenheit. In ihr gilt es fastend um den
Entzug des geliebten Briiutigams zu trauern."

"Vgl. A. Jillicher (A.6) 11 180.

® KI. Berger, Exegese des Neuen Testaments, Heidelberg 21984, 59. Berger re-
zipiert A. Jilicher (A.6) II 185: «Also kennt Jesus ein motiviertes Fasten, welches
er billigt, das nédmlich, das ein natiirlicher Ausdruck schmerzlich bewegter Stim-
mung ist; wo diese Stimmung fehlt, vielmehr Freude herrscht, will er von Fasten
nichts wissen».

! Vel. A. Jiilicher (A.6) II 186: «Nur Jesus hat Fasten und Freudenzeit als ein-
ander ausschliessend, seine Gegenwart aber als die Freudenzeit kot €Eoxnv er-
kannt».

' Das Modell der Verteilung Jesu Antwort auf zwei unterschiedliche Zeiten
propagieren auch J. Wellhausen, Das Evangelium Marci, Berlin 1903, 18f.; E.
Grisser, Das Problem der Parusieverzdgerung in den synoptischen Evangelien
und in der Apostelgeschichte (BZNW 22), Berlin/New York *1977, 44ff.; G.
Braumann, «An jenem Tag» MK 2,20, NT VI (1963), 264-7 (266), u.a.m. Kritisch
schon H. J. Ebeling, Die Fastenfrage (Mk. 2,18-22), ThStKr 108 (1937/8) 387-96
(388f.). — Die vorldufige Skizzierung der auf A. Jiilicher (A.6) II 185 zuriickge-
henden Position, die das Fasten als Ausdruck des Trauerns versteht, beruht auf
einer Harmonisierung mit der Parallele Mt 9,14f. Schon Braumann, a.a.O., 265,
A.7, beklagte, dass «die Interpretation des Markustextes durch Matthéus ... die
moderne Exegese des von Matthidus unabhingigen Markustextes zu sehr beein-
flusst» hat. Auch der Versuch von J.Jeremias (A.6 [1942]) 1096, A. 41 (iiber-
nommen von J. O'Hara, Christian Fasting, Scripture 19 [1967], 82-95 [92]) die
Differenz Mt/Mk «trauern»/«fasten» mit spiaten Texten (TJon I Koén 226; Tg
Sach 7.5) als eine Ubersetzungsvariante aus dem Aramiischen zu erkliren



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 3

Die theologische Sackgasse beginnt, wenn der Rezipient des Markus-
evangeliums die Frage reflektiert, in welcher der beiden von Jesus ange-
sprochenen Zeiten er lebe: in der Freudenzeit des Briutigams oder in der
Trauerzeit seines Verlustes? Und wihrend er spitestens vom Ende der
Schrift iberzeugt wird, dass er in der Zeit der Abwesenheit des auferweck-
ten Gekreuzigten existiert (vgl. Mk 16,6), stellt sich bei ihm ein boser Ver-
dacht ein: Trotz Jesu abschliessender Behauptung zur Fastenproblematik,
dass Neues mit Altem unvereinbar sei (2,21-22b), ja, dass «neuer Wein in
neue Schlduche (gehort)» (V. 22c), geht es bei seiner «neuen Lehre» (1,27)
doch nur um die Fortsetzung des Alten." Von der Zeitfiille der Gottes-
herrschaft (vgl. 1,15) bleibt nur die Erinnerung an eine schone Vergangen-
heit. In der Christus-leeren Zeit ist fiir die Kirche Jesu Vorhersage aktuell:
ein Fasten auszurufen, wie es schon immer bei Johannesjiingern und Pha-
risdern Brauch war (vgl. 2,20 mit V. 18a)."” Oder, was sachlich dasselbe ist,
statt bei der jesuanischen Gottesherrschaft beim vorchristlichen Glauben
des Judentums anzukniipfen: Schenkt doch der monotheistische Gottes-

(dagegen H.-W. Kuhn, Enderwartung und gegenwirtiges Heil [StUNT 4], Got-
tingen 1966, 198, A.6), missachtet das quellenkritisch zu entscheidene synoptische
Problem. Zur sog. Zwei-Quellentheorie vgl. W. Schmithals, Art. Evangelien,
Synoptische, TRE X (1982), 570-626. Dass zu Mk 2,18-22 keine Paralleliiber-
lieferung in Q existiert, haben K. Th. Schiifer, «... und dann werden sie fasten, an
jenem Tage» (Mk 2,20 und Parallelen), in: Synoptische Studien, FS A. Wiken-
hauser, hg. v. J. Schmid/A. Vogtle, Miinchen 1953, 124-47 (125ff.); F. G. Cremer,
Die Fastenansage Jesu (BBB 23), Bonn 1965, 1ff.; M. G. Steinhauser, Neuer
Wein braucht neue Schlduche, in: Biblische Randbemerkungen, Schiiler-FS R.
Schnackenburg, hg. von H. Merklein/J. Lange, Augsburg 1974, 113-23 (114ff.);
ders., Doppelbildworte in den synoptischen Evangelien (fzb 44), Wiirzburg 1981,
42ff., u.a.m., nachgewiesen. — Zum gegeniiber den kanonisierten Evangelien (ca.
180 n.Chr.) sekundidren EvThom 47 (ca. 3. Jh.n.Chr.) vgl. F. Hahn, Diec Bildwor-
te vom neuen Flicken und vom jungen Wein (Mk. 2.21f. par.), EvTh 31 (1971),
357-75 (365ff.); Steinhauser, a.a.0. (1981), 56ff., zu EvThom 104 W. Schrage, Das
Verhiltnis des Thomas-Evangeliums zur synoptischen Tradition und zu den
koptischen Evangelieniibersetzungen (BZNW 29), Berlin 1964, 193.

" Vol. M. G. Steinhauser (A. 10 [1981]) 59: «Aber anschliessend (sc. an Mk
2,19) wird dann doch wieder das Fasten eingefiihrt (sc. V. 20) und so getan, als
sei die neutestamentliche Heilszeit mit dem Tode Jesu schon wieder vorbei».

= Vgl. R. Pesch (A.3) 175: «.. und somit (sc. Mk 2,19b) partiell hinter den
Standpunkt Jesu (sc. V. 19a) zuriickfallt».



4 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

begriff dem Leben seinen Optimismus."” Stehen die 10 Gebote im Alten
und eben nicht im Neuen Testament.

Anhand letzter Provokationen wird sichtbar, dass eine Losung fiir die-
sen Textwiderspruch des Markusevangeliums zur grundsitzlichen Frage
nach dem Novum Christianum fiihrt. Und deutlich wird auch, dass eine
unzuldngliche Interpretation des Fastentextes in Gefahr steht, christlichen
Glauben filschlicherweise als eine Wiederholung jiidischer Religion
wahrzunehmen. Bei der Frage nach dem christlich Neuen soll darum
noch einmal der Versuch unternommen werden, die Antwort der marki-
nischen Fastenperikope einschliesslich ihrer literarischen Vorgeschichte
zu présentieren.

1. Die iiberlieferungsgeschichtliche Analyse14 der Fastenfrage
(Mk 2,18-22)

Nach der form- und redaktionskritischen Erforschung des Markus-
evangeliums steht fest, dass sein Autor nicht als Produzent des von ihm zu
einer Erzdhlung verarbeiteten Jesus-Gutes anzusehen ist. Fir die dem
Redaktor Markus schriftlich vorliegenden Traditionen tibernimmt er die
Funktion eines Herausgebers, der sein Material entsprechend seinem
Darstellungskonzept arrangiert und dabei mit eigener Kommentierung
nicht spart.”

Fiir eine markinische Bearbeitung des Fasten-Textes spricht am Be-
ginn eine textliche Unebenheit. Wihrend Mk 2,18a einleitend berichtet,
dass «die Johannesjiinger und Pharisder» fasteten, weiss die Frage V. 18b
mitzuteilen, dass es sich um eine Gewohnheit «der Johannesjlinger und
Phariséderjiinger» handelt. Gibt Markus in einem Einschub (73) zu er-
kennen, dass er die Pharisder mit dem ganzen Judentum gleichsetzt, so
steht sein Interesse an dem Ausdruck fest. Da seine Redaktion unloka-
lisierter Jesus-Tradition oftmals eine Situationsangabe beigibt,'® ist der

- Vgl. J. C. de Moor, The Crisis of Polytheism in Late Bronze Ugarit, OTS 24
(1986), 1-20, und seine pointierten Uberschriften: «The pantheon of disillusion»
(3) und: «<Man, a puppet on strings» (11).

" Ubersicht bei K. Backhaus, Die «Jiingerkreise» des Tiufers Johannes
(PaThSt 19), Paderborn u.a. 1991, 141f., A.169.

¥ Zur Methodik der Mk-Exegese vgl. U. Mell, Die «anderen» Winzer
(WUNT 77), Tiibingen 1994, 5ff.

0 Vel. z.B. Mk 2,1.15; 4,1f. Auffillig ist auch das redaktionelle Vorkommen
der coniugatio periphrastica in 1,22.33; 10,32 (2x); 14,49, dazu W. Weiss, «Eine
neue Lehre in Vollmacht» (BZNW 52), Berlin/New York 1989, 135, A.32 (Lit.).



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 5

wegen Subjektwiederholung'’ mit V. 18b nicht harmonierende V. 18a als
eine auf den Evangelisten zuriickgehende Einfiihrung zu bewerten.' Der
vormarkinische Text begann danach ohne Zeit- und Ortsangaben im hi-
storischen Prisens mit unbekannten Fragestellern und lautete: «Und sie
kamen und sagten zu ihm'» (V. 18b).

Bei dem aufgrund der Folge von Problemfrage und autoritativer Ant-
wort formkritisch als sog. Apophthegma™ einzustufenden vormarki-
nischen Stiick (Mk 2,18b-22) fillt Jesu iiberlange Erwiderung auf. Gibt es
kurze Einheiten, in denen eine Frage mit einer Gegenfrage aus der Welt
geschafft wird,” so auch Gespriche, die eine mehrteilige Antwort des
Weisheitslehrers aufweisen. Bel letzteren ldsst sich aber ein nachtrigliches
Hinzukommen von Antwortteilen beobachten.”

Dass auch bei dem komplexen Text von Mk 2,19-22 diese Gesetzmis-
sigkeit waltet, kann bereits fiir die VV. 19f. anhand zweier Merkwiirdig-
keiten plausibel gemacht werden: Einmal féllt auf, dass V. 19b den Sach-
verhalt der vorangehenden rhetorischen Frage V. 19a inhaltlich wieder-
holt.” Wenn die Anwesenheit des Briutigams die Gesellen des Brautge-
machs am Fasten hindert, konnte man eine «Dublette»” vermuten. Dage-
gen jedoch spricht, dass der Aussagesatz V. 19b eine neue Perspektive™

Die redaktionelle Technik besteht in der Extrapolierung der in der Perikope
vorliegenden Situation, s. die Wiederaufnahme aus 2,18b «und ... die Jiinger des
Johannes und» in V. 18a.

" 'Vgl. A. TJiilicher (A.6) II 178; J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus
(EKK II1/1), Ziirich u.a. 1978, 112; H.-J. Klauck, Allegorie und Allegorese in
syno}Ptischen Gleichnistexten (NTA NF 13), Miinster 1978, 160.

' Mit E. Klostermann, Das Markusevangelium (HNT 3), Tiibingen *1936, 27,
W. Thissen, Erzidhlung der Befreiung (fzb 21), Wiirzburg 1976, 68; J. Gnilka
(A.17) 112, u.a.m., gegen H.-J. Klauck (A.17) 160; Pesch (A.3) 170f.

' Nicht «Jesus», da die Perikope bei ihrer Ubernahme durch den Endredak-
tor Markus nicht selbstindig, sondern bereits als Teil von Mk 2,14-22* existierte,
s.u. Kap. V.

! Vel. R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT
29), Gottingen *1979, 17.

' Vgl Lk 14,5; WaR 34,3 zu Lev 2535, R. Hillel (T 1), s. R. Bultmann (A.20)
43.

* Vgl. z.B. Mk 2,23-28; 12,18-27.

> vgl. A. Jiilicher (A.6) 11 182; M. Waibel (A.6) 69.

*' K. Backhaus (A.14) 140, auch 141, A.165, vgl. H.-J. Klauck (A.17) 160.

” Vgl. R. Pesch (A.3) 174. Dass die zeitliche Bestimmung von Mk 2,19a év o
(= «wihrend, solange als, bis») implizit das Ende der Gemeinschaft mit dem
Briutigam andeute, ist von der grammatischen Funktion dieses Ausdruckes der
Gleichzeitigkeit (genaue Ubersetzung: «in der Zeit des Brautgemachs, in welcher
der Briautigam unter ihnen ist») nicht zu folgern, mit R. Pesch, a.a.O., 174, A.15,



6 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

eroffnet. Durch die Zeitbestimmung «solange»™ wird der Blick auf die
Zeit nach dem Ende der Gemeinschaft mit dem Briiutigam gerichtet.”

Uber diese Zukunft nach Abschluss des Hochzeitsfestes gibt der dritte
Antwortsatz Jesu, Mk 220, Auskunft. Er enthidlt die zweite inhaltliche
Besonderheit: Spricht er am Beginn von mehreren «Tagen» (V. 20aa), so
ist am Ende nur noch von einem, von «jenem Tag» die Rede (V. 20ap).
Diese Uneinheitlichkeit wird gerne mit dem Hinweis erklirt, es handele
sich bei dem Begriff «an jenem Tag» um den Zusatz einer Gemeinde, die
an einem Tag der Woche in Erinnerung an den Todestag Jesu gefastet
hitte.” Gegen diese Erklirung spricht, dass ein eintigiges wochentliches
Fasten im urchristlichen Schrifttum nicht belegt ist.”” So legt sich die Deu-
tung als sprachliche Konvention nahe, wenn es bei Am 811 LXX (vgl. Jer
37 [30],3.8) heisst:

«Siehe, Tage werden kommen», spricht der Herr, «da sende ich den Hunger
in das Land, nicht den Hunger nach Brot und auch nicht den Durst nach Was-
ser, sondern den Hunger, zu horen das Wort des Herrn ... An jenem Tage wer-
den die schonen Jungfrauen und Jinglinge ohnméchtig umsinken vor Durst».

Setzt der Prophet die Rede von «den kommenden Tagen» und «jenem
Tag» zur Benennung von Gottes eindeutiger Zukunft ein, so ist fiir den so
gerahmten™ Temporalsatz’' von Mk 2,20 zu kliren, welches Ereignis iiber

gegen A. Jiilicher (A.6) II 187f.; K. Th. Schifer (A.10) 145; A. Kee, The Question
abo%t Fasting, NT XI (1969), 161-73 (166).

" Der Akkusativ der Zeitdauer bei dem transitiven Verb €yw antwortet auf
die Frage «wie lange?», vgl. F. Blass/A. Debrunner, Grammatik des neutesta-
mentlichen Griechisch, bearb. von F. Rehkopf, Géttingen 1979, § 201,.

" Vgl. Jos 4,14; Prov 1,22; Rém 7,1; 1 Kor 7,39; Gal 4,1.

= Vgl. E. Klostermann (A.18) 28; E. Lohmeyer (A.6) 60f.; H.-W. Kuhn, Alte-
re Sammlungen im Markusevangelium (StUNT 8), Gottingen 1971, 69ff., u.a.m.
Da%ggen schon H. J. Ebeling (A.10) 394,

Der aus Did 8,1 beigebrachte (spite) Beleg (Anfang des 2. Jh.n.Chr., vgl.
Apostolische Konstitutionen 7,23,1f.) spricht eindeutig von einem zweitdgigen
(vgl. Lk 18,12) urchristlichen Fasten am Mittwoch und Freitag, Tage, die in Ab-
grenzung zur Fastenpraxis der Synagoge, die den Dienstag und Donnerstag als
Fastentage pflegte (vgl. [H. L. Strack]/P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch IV Bde., Miinchen 1922-8 [Bill.], 1T 243,
A.2), eingefithrt wurden (anders Herm 54,1 bzw. 52,6f.). — Mit Barn 7,1-5 ldsst
sich allenfalls ein jdhrliches Trauerfasten aus Anlass des Todes Jesu begriinden, s.
Mt 9,15.

* Die topische Rahmung des Temporalsatzes fithrt zu zwei futurischen Aus-
sagesdtzen, von denen der zweite durch «und» angeschlossen wird, vgl. auch Jes
30,25; Lk 17,22. Jeder Aussagesatz hat jetzt zwei zeitliche Angaben («Tage,



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 7

Gottes Wesen endgiiltig entscheiden wird. Wenn es passivisch heisst, dass
der Briutigam «weggenommen wird» (V. 20a), ist beileibe keine mensch-
liche Gewalt im Spiele.” Wie sich vielmehr an dem analogen Sprachge-
brauch™ der sog. (vorlukanischen)™ Himmelfahrtserzihlung (Apg 1,9-11)

da...»/«dann ... an jenem Tage»), die literarkritisch als Doppelung zu bewerten
sind.

: Zusammengesetzt aus einer Protasis im prospektiven Konjunktiv (6tov
arap0i) und einer Apodosis im Futur (tote vnoeloovowv), gegen A. Jiilicher
(A.6) II 183. Dazu K. Th. Schifer (A.10) 133: «Der Tag der Hinwegnahme des
Briutigams [ist] ... als Anfang der gesamten Periode des Hinweggenommenseins
von Bedeutung».

* Dass anstelle der Braut der Briutigam geraubt wird, wire ein ritualge-
schichtliches Novum, zur antiken Sitte des Brautraubes vgl. P. Sticotti, Zu griechi-
schen Hochzeitsbriauchen, in: FS O. Benndorf, Wien 1898, 181-8 (181).

¥ Da die Terminologie der Entriickungsvorstellung nicht einheitlich ist (dazu
G. Friedrich, Lk 9,51 und die Entriickungschristologie des Lukas, in: Orientie-
rung an Jesus, FS J. Schmid, hg. v. P. Hoffmann, Freiburg u.a. 1973, 48-77 [53f.]),
bildet den Ausgangspunkt der rezeptionskritischen Nachfrage die Semantik. Ist
nun zur Verwendung des synoptischen Hapaxlegomenons anaipw im Passiv kein
analoger atl.-jid., sondern hell. Sprachgebrauch nachweisbar — Chariton (2.
Jh.n.Chr.) 3,3,4f.: Chaireas aus Anlass der aus dem Grab geraubten Kallirhoe:
«Welcher Gott ... hat Kallirhoe entfiihrt ...? Ebenso hat Dionysos die Ariadne
dem Theseus weggenommen (aoeireto) ...» —, so muss die Summe der semanti-
schen und strukturellen Beziige analoger Sprachverwendung iiberzeugen. Fiir die
Parallele von Apg 1,9 (mit F. Hahn, Christologische Hobheitstite]l [FRLANT 83],
Gottingen 21964, 126f., A.4, gegen G. Lohfink, Die Himmelfahrt Jesu [StANT
26], Miinchen 1971, 97) spricht trotz der Verwendung von €naipw (1) der Ge-
brauch des Kompositons von aipw (anders Joh 17,15), und zwar im Passiv (2).
Sodann ist (3) Objekt des gottlichen Handelns (passivum divinum) eine Ho-
heitsgestalt — «der Brautigam» (Mk 2,20) bzw. «der Herr» (Apg 1,6) —, die seinen
Anhingern (4) — den «Jiingern» (Mk 2,18b tiber V. 19a) bzw. «den Aposteln»
(Apg 1,2) — aus ihrer irdischen Mitte (Mk 2,19; Apg 19) entzogen wird (5).
Aufgrunddessen sind drei Beziige von Mk 2,20 ausgeschlossen: 1. die Vermutung,
dass auf Jesu Tod angespielt wird (so H.-J. Klauck [A.17] 161; J. Gnilka [A.17]
114). Wenn CD 19.35; 20,14 vom «Tag des Hinweggenommenwerdens» des
Lehrers der Gerechtigkeit reden, ist sein zukiinftiger Tod gemeint, vgl. LXX:
Num 20,26 (rpootebeic); Dt 32,50 (nmpoastédnti); Jes 57,1a (anwieto). Gleichfalls
ist ein Bezug zu LXX Jes 53,8b (oipetar) unwahrscheinlich (so E. Lohmeyer
[A.6] 60; H.-J. Klauck, a.a.0., 161; D. Liihrmann, Das Markusevangelium [HNT
3], Tibingen 1987, 63, u.a.m.), der vom Tod des Gottesknechtes spricht. Da Jesu
Tod bei seinen Anhingern anders als etwa die Hinrichtung von Johannes dem
Téufer (vgl. Mk 6,17ff.) keine eigenstdndige Bedeutung zukommt, sondern nur
im Auferweckungskerygma thematisiert wird (vgl. Rom 4,24b; 8,11; 10,9; I Kor
15,15; Gal 1,1; I Thess 1,10; Apg 3,15 usw.), ist ein Schluss auf ein jahrliches
Passionsfasten unzuldssig. Abzulehnen ist 2. der Versuch von H. J. Ebeling
(A.10) 394 (vgl. G. Braumann [A.10] 267, dazu K. Backhaus [A.14] 147, A.205)



8 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢c)

erkennen ldsst, driickt das passivum divinum die gottliche Aktivitit zu-
gunsten seines Auserwéhlten aus, wenn V. 9 ausfiihrt:

Und als er (sc. der Herr, s. V. 6, bzw. Jesus, s. V. 1) dies gesprochen hatte,
wurde er vor ihren Blicken (sc. der Apostel s. V.2) aufgenommen (€n1p6n), und
eine Wolke entzog ihn (0mo) ihren Augen.

Ist die chronologische Voraussetzung von Jesu Himmelfahrt seine
Auferweckung, so kann die vorhergehende Andeutung vom Ende der
Gemeinschaft mit dem Bréiutigam in Mk 2,19b als kontextgeméasse Um-
schreibung von Jesu Auferstehung verstanden werden. Verdeutlicht doch
der Deuteengel der sog. (vormarkinischen) Erzéhlung Das leere Grab
(16,1-8) den Glauben an die leibliche Auferstehung Jesu mit dem Hinweis
(V. 6, vgl. Lk 24,3.5.23f.7): «Ihr sucht Jesus, den gekreuzigten Nazarener; er
wurde auferweckt. Er ist nicht hier».

Somit legt sich der Schluss nahe, dass eine judenchristliche Gemeinde,
die sich im Glauben an den zur Rechten Gottes erhéhten Auferweckten
griindet,” das Apophthegma (Mk 2,18b*19a) mit den VV. 19b.20" um

mit TestDan 4,7 (a¢iototor) das Fasten fiir die christuslose Endzeit, die Herr-
schaft des Satans, zu begriinden. Schliesslich ist 3. die Annahme von J. W.
Wimmer, Fasting in the New Testament (Theological Inquiries), New
York/Toronto 1982, 93, abzuweisen, dass der Historische Jesus mit Mk 2,19bf.
einen Zeitintervall zwischen seinem Tod und der eschatologischen Vollendung
angedeutet habe: Geteilte Eschatologie ist keine Eschatologie.

* Zum Problem, ob Lk eine vorlk. Entriickungserzidhlung fiir seine Darstel-
lung als Vorlage benutzte vgl. die Lit. bei G. Schneider, Die Apostelgeschichte 1.
(HThK V/1), Freiburg u.a. 1980, 199, A.12.

* Dazu G. Friedrich (A.33) 55ff.

** Mit K. Th. Schiifer (A.10) 133f., gegen J. Gnilka (A.17) 114,

" Auf die sich noch innerhalb der Synagoge organisierende judenchristliche
Gemeinde wird auch die Nennung «der Jiinger der Pharisder» (Mk 2,18b) zu-
riickgehen (mit J. Gnilka [A.17] 112, gegen R. Pesch [A.3] 172.172, A.6; W. Weiss
[A.16] 98). Auch hier liegt die redaktionelle Technik vor, neuen Text im An-
schluss an vorhanden zu bilden, in diesem Fall eine Analogiebildung zum vor-
giangigen Terminus «die Jinger des Johannes» zu formulieren, vgl. J. Wellhausen
(A.10) 20; R. Bultmann (A.20) 17, A.3. Zeitgeschichtlich gehéren die Pharisder —
bestes Beispiel ist der vorchristliche Paulus (vgl. Phil 3.,5) — zu derjenigen jid.
Gruppierung, mit der sich die junge synagogale Christengruppe sofort in Ausein-
andersetzung befand (vgl. Gal 1,13.23). Fiir christliche Bildung spricht auch, dass
der Terminus nicht unabhingig von Mk 2,18b bekannt ist.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 9

eine «Weissagung»" Jesu erweitert hat: Sie soll ihre Fastenpraxis rechtfer-
tigen.”

Steht jetzt die ihrer Erginzung zugrundeliegende kurze Gesprichser-
zdhlung von Mk 2,18b*.19a zur Analyse an, so bestehen gattungskritische
Einordnungsprobleme: Fiir eine Bezeichnung als sog. Streitgesprich fehlt
eine Situationsangabe.” Der Einteilung als sog. Schulgespriich wider-
spricht, dass Unbekannte die Wissensfrage artikulieren.

Schenkt man dem Hinweis Beachtung, dass Jesus in der Fasten-Szene
nicht sein eigenes, sondern das Tun seiner Jiinger verteidigt, so heisst das:
in Wahrheit beruft sich eine Gruppe fiir ihr Verhalten auf eine Autoritét.
Nennt die Problemfrage fastende Johannesjiinger (Mk 2,18b*), so ent-
spricht das von Jesus autorisierte Nicht-Fasten der Situation einer Jiinger-
gruppe, die in Rivalitit zur Gruppe um Johannes den Tiufer steht.*' Sie
wihlt die Form eines streitgespriachsartigen Apophthegmas (V.
18b*.19a),"” um ein urspriinglich alleinstehendes Jesuswort (V. 19a%)* zu
aktualisieren.

* J. Wellhausen (A.10) 20.

* Vgl. E. Lohmeyer (A.6) 59; J. Gnilka (A.17) 111; E. Klostermann (A.18)
24.

. Vgl. R. Bultmann (A.20) 17. Der von Mk hinzugesetzte V. 18a will dieses
Manko ausgleichen (vgl. fiir 2,3-12 V. 1f., fir V. 15b-17 V. 15a). Kongruent zu
seinem Darstellungskonzept, in 2,1ff. die entscheidenen Differenzen der Jesus-
Lehre zu der des Judentums zu fiihren, interpretiert Mk die vorliegende Perikope
dadurch als Streitgesprich, s.u. Kap. VL.

*! Ist literarisch vom Urchristentum bekannt, dass es Fastensitte geiibt hat
(vgl. Mt 6,16-18; Apg 13,2f.; 14,23; 27.9; 11 Kor 6,5; 11,27; Did 8,1) — dazu K. Th.
Schifer (A.10) 145 (ibernommen von F. G. Cremer [A.10] 5): «Eine das Fasten
grundsitzlich ablehnende Kirche hat es im 1. Jahrhundert nicht gegeben» —, so
kommt fiir ein zeitlich unbegrenztes Nicht-Fasten allein der Jiinger-Kreis um den
Gottesreichs-Verkiindiger Jesus in Frage (mit J. Roloff [A.6] 226; T. A. Burkill,
Should Wedding Guests Fast?, in: ders., New Light on the Earliest Gospel,
Ithaca/London 1972, 39-47 [41]; R. B. Gardner, Jesus Appraisal of John the
Baptist, Bamberg 1973, 26, wu.a.m., gegen R. Bultmann [A.20] 17:
«Gemeindebildung»). Bei diesem vordsterlichen Jesus-Kreis beginnt bereits die
Konservierung von Jesus-Tradition, vgl. H. Schiirmann, Die vorosterlichen
Anfinge der Logientradition, in: ders., Traditionsgeschichtliche Untersuchungen
zu den synoptischen Evangelien (KBANT), Diisseldorf 1968, 39-65. — Dass in Mk
2,18b*.19a das Fasten uneigentlich gemeint sei, weil eine Urchristenheit ihre
eschatologische Differenz zum Téuferkreis aufarbeitet, ist nicht zu erkennen,
gegen R. B. Gardner, a.a.O., 27f.; W. Weiss (A.16) 100ff.

= Vgl. R. Bultmann (A.20) 17. In der urspriinglich alleinstehenden Einheit ist
in der Redeeinleitung (Mk 2,18b) der Jesus-Name vorauszusetzen. Die Perikope
beginnt im unpersdnlichen Plural eines historischen Prisens mit: «Und Leute
kamen ...»



10 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

Ist nach dieser Besprechung der Blick auf den Abschluss der Jesus-
Antwort frei (Mk 2,211.), so fillt sogleich der iibergangslose Wechsel vom
religiosen Fastenthema zur Erfahrungswelt des Schneider- und Kiifer-
handwerkes auf. Die wohlgeformte™ weisheitliche Spruchkombination®
lisst keine direkte inhaltliche Verbindung zum Fastenthema erkennen.”
Der Schluss liegt nahe, dass in einer lidngeren vormarkinischen Textein-
heit" ein prinzipielles Signal iiber die zerstorend-gefihrliche Begegnung
von alt und neu gesetzt wird. Bei der Textiibernahme hat wieder der End-
redaktor Markus — das ist anhand zweier literarkritischer Spannungen™ zu

*® Vgl. W. Bousset, Kyrios Christos, Gottingen 1926, 41. Die iberlieferungs-
geschichtliche Selbstindigkeit von Mk 2,19a* (mit W. Weiss [A.16] 99, A.22,
gegen W.Thissen [A.18] 195, A.9) ldsst sich durch den Fischkatalog des Athe-
naios VII 307 C (ca. 200 n.Chr.) belegen: Da der Meeraal weder Fleisch frisst
noch Lebewesen anriihrt, hat sich das alleinstehende Sprichwort gebildet: «Der
Meeraal fastet».

* Zur weisheitlichen Redeform der allgemeinen Erfahrung, auf emnen ver-
neinten affirmativen Satz einen konditionalen Nachsatz mit 1 8¢ unj, bestehend
aus Protasis und mit «und» angeschlossener kurzer Apodosis, folgen zu lassen
vgl. Hi 32,22 (ausserbiblische Belege bei K. Aland/B. Aland, Griechisch-
deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der friih-
christlichen Literatur, Berlin/New York °1988, Sp. 443).

N Aufgrund von Jos 9.3-18 LXX (bes. V. 4f.13) ist von einer urspriinglichen
Einheit des Doppelbildwortes auszugehen, das mit einem zweifachen Erfah-
rungsbeweis vor unachtsamen Handeln warnt (mit M. G. Steinhauser [A.10,
1981] 56, gegen K. Th. Schifer [A.10] 137). — Dass Mt 9,16 mit der Paronomasie
emPaider enipinua die urspriingliche Fassung der Schneiderregel enthalte (so F.
Hahn [A.10] 362), lasst sich quellenkritisch entkréften: Fiir das ntl. Hapaxlego-
menon g€mpdnto verwenden die Seitenreferenten das ihnen bekannte £mipBaiio
(2/4/5[4]).

*val. die Lit. bei K. Backhaus (A.14) 143, A.175.

Y Mit M. G. Steinhauser (A.10 [1981]) 58f. (vgl. J. Gnilka [A.17] 112; M.
Waibel (A.6) 77; R. B. Gardner [A.41] 16): «Wenn erst Markus diese Verbin-
dung geschaffen hitte, wire wohl eine markinische Ubergangsformel zu erwar-
ten», gegen H.-J. Klauck (A.17) 169 (dazu Waibel, a.a.0., 77, A.34 Lit.). Dass
Fastenperikope und Doppelbildwort auf der Ebene der vormarkinischen Tradi-
tion nicht urspriinglich zusammengehoren, hat M. G. Steinhauser, a.a.0O., 59,
begriindet.

* Beim ersten Bildwort sprengt der genitivus seperationis «das neue vom al-
ten» (Mk 2,21b) die weisheitliche Komposition (s.0. A.45) und ist damit als
«Interpretament» (J. Wellhausen [A.10] 21, vgl. F. Hahn [A.10] 362f.; M. G.
Steinhauser [A.10, 1981] 55; H.-J. Klauck [A.17] 169, u.a.m.) identifiziert. Beim
zweiten Bildwort ist der weiterfithrende Neueinsatz durch dAid kenntlich: die
weisheitliche Warnung, dass alte Schliuche neuen Wein vernichten (V. 22ab),
wird durch eine positive Forderung, dass neuer Wein in neue Schliduche gehort,
ergianzt (V. 22c¢).



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 1

erkennen — eingegriffen (V. 21bp.22¢)"” Er verdndert den programmati-

schen Akzent in seinem Sinne: neuer Inhalt erfordert neue Formen.™
Zusammenfassung: Ausgangspunkt der markinischen Fastenperikope
(Mk 2,18-22) ist ein kurzes Wort aus dem Bereich des Hochzeitsrituals (V.
19a*): «Konnen Gesellen des Brautgemachs fasten?»
Leicht ergdnzt wird es als Jesus-Logion von Jesusjiingern, die in Aus-
einandersetzung mit der fastenden Téaufergruppe stehen, in ein
Apophthegma integriert (V. 18b*.19a):

V. 18b*:Und Leute kamen und sagten zu Jesus:
«Warum fasten die Johannesjiinger, deine Jiinger aber fasten nicht?»
V. 19a: Da sprach Jesus zu ihnen:
«Konnen Gesellen des Brautgemachs fasten, wihrend der Briutigam
unter ihnen ist?»

In nachdsterlicher Zeit lidsst dann eine judenchristliche Gemeinde ihre
Fastenpraxis in einem christologischen Anhang rechtfertigen (V. 18b*-20):

V. 18b*:Und Leute kamen und sagten zu Jesus:
«Warum fasten die Johannesjiinger und die Phariséderjiinger,
deine Jiinger aber fasten nicht?»
V. 19a: Da sprach Jesus zu thnen:
«Konnen Gesellen des Brautgemachs fasten, wihrend der Brautigam
unter thnen ist?
V. 19b: Solange sie den Brautigam unter sich haben, konnen sie nicht fasten.
V.20: Es werden aber Tage kommen, wenn der Brautigam von ihnen weg
genommen wird,
und dann werden sie fasten an jenem Tage».

Nachdem dieser Abschnitt in eine vormarkinische Zusammenstellung
von Perikopen aufgenommen (Mk V. ??) und um einen Grundsatztext

* Aufgrund mk. Sprachgebrauches (vgl. xawvéc 4/5/5[2] und Mk 1,27 im Un-
terschied zu véog V. 22a) sind beide Zusidtze dem Endredaktor zuzuweisen (mit
F. Hahn [A.10] 362f.; H.-J. Klauck [A.17] 169; J. Gnilka [A.17] 111.113, u.a.m.,
gegen M. G. Steinhauser [A.10, 1981] 56.58). Das redaktionelle Erweiterungsver-
fahren benutzt erneut vorgegebenes Wortfeld, s. die Wiederholung der Wen-
dung «neuer Wein in ... Schlauche» aus V. 22a in V. 22c. — Mit W. Simonis, Jesus
von Nazareth, Disseldorf 1985, 236, ist erwédgenswert, ob auf vormk. Redaktion
der beim zweiten Bildwort formal als iiberschiessend zu bewertende Anhang
«und die Schlduche» (V. 22bp) zuriickzufiihren ist. Er erginzt die Aussage des
Bildwortes, dass von der zerstorerischen Kraft des Alten redet, um die Nuance,
dass bei dem Aufeinandertreffen von neu und alt immer beide Seiten Schaden

erleiden.
" Vgl. F. Hahn (A.10) 372: J. Gnilka (A.17) 113.



12 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

(Mk 2,21-22¢*) erweitert wurde, versieht schliesslich der Evangelist Mar-
kus die Fastenperikope mit einer historisierenden Einleitung (V. 18a) und
einem programmatischen Schlussakkord (V. 21bB.22c).

I1. Die Gewalt der gegenwidrtigen Gottesherrschaft (Mk 2,19a*)

Der Form nach handelt es sich bei dem ohne Zeit- und Situations-
angaben {iberlieferten Wort «Konnen Gesellen des Brautgemachs fa-
sten?» (Mk 2,19a*) um ein eingliedriges Bildwort. Die Frageform® zwingt
dem Adressaten die Antwort «Natiirlich nicht!» auf.”” Wegen der auffilli-
gen Genitivverbindung «Gesellen des Brautgemachs»” wird sein Spre-
cher semitischer Herkunft sein. Der Schluss auf Paldstina ist zulassig, weil
die so bezeichnete Institution Bestandteil des jiid. Hochzeitsrituales™ ist.

Mit dem eigenwilligen Ausdruck sind die zur Hochzeit geladenen per-
sonlichen «Freunde des Brautigams» (I Makk 9,39)” gemeint. Zusammen
mit dem Briutigam und seiner Verwandtschaft™ holen sie am Abend des
Hochzeitstages’ die Braut mitsamt ihren Freundinnen™ und ihrer Familie
von dem Haus der Brauteltern in einem mit Musik und Gesang” festlich
ausgestalteten Umzug” in das Haus des Briutigams ein. Hier findet mit

Vgl Ps 77 (78),19f.; Jes 36,19c; Joh 3.4b; 10,21b; Jak 2,14; 3,12.

Vgl H.-J. Klauck (A 17) 161f.

* Zum adnominalen Genitivus possessivus (dazu F. Blass/A. Debrunner
[A.26] § 162.6) vgl. Ps 149.2; T Makk 4,2 «die Leute der Akra». Dazu J. Jeremias
(A.6 [1942]) 1096, A.40: Der Ausdruck «ist sklavische Ubers[etzung] von bene
hahuppa ... (Tos Ber 2,10; jSukka 53a Z 18; bSukka 25b). — Der Art[i]k[el] (ot [!]
viot 100 vupddvog) hat generische Ble]d[eu]t[un]g (Aramaismus), muss also im
Deutschen fortfallen».

> Zum hell.-rém. Hochzeitsritual, das nur Begleiter der Braut kennt, vgl. O.
Nussbaum Art. Geleit, RAC IX (1976), Sp. 908-1050 (919-23).

Vgl auch Ri 14,11; Joh 3,29. Zum jiid. Hochzeitsritual vgl. P. Billerbeck
(A.29) 1 500ff.; J. Schmid, Art. Brautgemach, RAC II (1954), Sp. 524-8; O. Nuss-
baum (A.54) Sp. 917-19; M.-B. von Stritzky, Art. Hochzeit 1., RAC XV (1991),
Sp. 911-30 (914f1.).

% » Vel. I Makk 9.39.

Vgl Mt 25,11f.

Vgl Ps 45,15.

Vgl I Makk 9,39; Ket 16", Schule Hillel/Schule Schammai (T 1), Bill. I 513.

Vgl Sap 8,2; I Makk 9,39. Das Walffentragen u.a. der «Stéhne des Brautge-
machs» (I Makk 9.39; Ct 3,8, vgl. die hell. Belege bei O. Nussbaum [A.54] Sp.
923) lasst entweder auf die Schutzgeleit erfordernde bedrohliche Nachtsituation
oder auf Verhinderung des Brautraubes schliessen.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 13

allen Gisten das Hochzeitsgelage statt.”’ Den Hohepunkt der frohlichen®
Feier” bildet das Geleit"'des Brautpaares in ihr Hochzeitsgemach®, ein
besonders hergerichteter Raum des Hauses™, in welchem zum Schutz der
Intimsphire ein Zelt aufgestellt wird”. Die dem guten Wein und Essen
zusprechenden Gesellen des Brautgemachs treiben mit dem sich zur
Hochzeitsnacht zuriickziehenden Brautpaar ihre derben Scherze.” Will
man iibertrieben ihre durch leiblichen Genuss angeregte bacchantische
Ausgelassenheit kennzeichnen, kann man sie mit ithrem Antityp, fasten-
den Asketen, in Beziehung setzen.”

Soweit der im Bildwort benannte Hochzeitsritus. Steht jetzt die me-
thodische Priifung an, ob das von urchristlicher Tradition Jesus zuge-
wiesene Wort (vgl. Mk 2,19a parr.) Teil der miindlichen Verkiindigung
des Historischen Jesus ist, so steht als leitendes Erkenntnisprinzip das sog.
Uniihnlichkeitskriterium’ zur Verfiigung. Nach dieser «Faustregel»’ ist
nur in dem Fall fiir jesuanische Authentizitit zu plidieren, «wenn ... Tradi-
tion .. weder aus dem Judentum .. noch der Urchristenheit»” abgeleitet
werden kann.

o Vel. SifDev 11,10 § 38 (77a), R. Eliezer (T 2), Bill. I 516. Anders Gen 29,22;
Ri 14,10; Tob 8,20.

o Vgl. Ps 45,16; Jer 7,34; 16,9; 25,10; 111 Makk 4,6; TSota 14.,6f. (321), R. Sime-
on b. Gamaliel II. (T 3); TSan 12,10 (433), R. Aqgiba (T 2); ARN 36, R. Jochanan
b. Nurl (T 2), Bill. I 515f.

? Das Hochzeitsfest kann u.U. tagelang andauern, vgl. Gen 29.27; Ri 14,10;
Est 2,18 LXX: Tob 8,191.; 10,7.

* Nach Tob 7,15f. wird die Braut von ihrer Mutter in das Brautgemach gelei-
tet, der Briautigam kommt spéter allein nach (6,14.17). Der abweichende Brauch
begriindet sich dadurch, dass es sich bei dieser Hochzeitsfeier nicht um eine Feier
mit gv1eler1) Gisten handelt.

Vgl Jo 2,16; TKet 1.4 (261), R. Jehuda (T 3), Bill. I 45f.

Vgl Num 25.8; Ct 1,4; Tob 7,15f.; II1 Makk 1,19; Semach 8, R. Meir/R. Je-
huda (T 3), Bill. I 512, dazu J. Schmid (A.55) Sp. 525f.

Vgl Num 25.8; I Sam 16,20ff.; Ps 19.6; Jo 2,16. Uberbleibsel ist die auch
noch heute im jiid. Hochzeitsritual anzutreffende Chuppah, eine Art Baldachin,
unter das die Brautleute bei der Eheschliessung treten.

Vgl yChag 2,77*,49, R. Jochanan b. Zakkai (T 1), Bill. I 511.

Vgl Jo 2,151

Vgl. die Lit. bei H. Merkel, Die Gottesherrschaft in der Verkiindigung Jesu,
in: Konigsherrschaft Gottes und himmlischer Kult, hg. v. M. Hengel/A. M.
Schwemer (WUNT 55), Tiibingen 1991, 119-61 (132, A.75).

'F. Hahn, Methodologische Uberlegungen zur Ruckfrage nach Jesus, in:
Ruckfrage nach Jesus, hg. v. K. Kertelge (QD 63), Freiburg u.a. 21977, 11-77 (33).

* Das Problem des historischen Jesus, in: ders., Exegetische Versuche und
Besinnungen Bd. 1, Géttingen ©1970, 187-214 (205).

70



14 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22c¢)

Da - wie noch zu zeigen sein wird — die urchristliche Gemeinde das Je-
sus-Wort nur durch Uminterpretation halten kann, riickt das Friihju-
dentum in den Blick. Es vertritt den Grundsatz” (Ket 17% Meg 29°, R. Je-
huda b. Ilai, T 3):" «Man unterbricht das Torastudium, um .. eine Braut
hineinzugeleiten».

Die Parallele verdeutlicht, dass ein Hochzeitspaar in der jid. Gesell-
schaft absoluten Vorrang geniesst: Ihrem Fest und ihrer Freude kann und
will sich niemand entzichen. Selbst notwendige Verpflichtungen — und sei
es die hochste Pflicht des torazentrierten Lebens, das den Gotteswillen
erkennende Schriftstudium — kénnen warten. Bei aller Gemeinsamkeit
bleibt aber zum vormarkinischen Wort ein wichtiger Unterschied: Wih-
rend der Rabbi den Dorfbewohnern als hochzeitsgemésses Verhalten die
ehrenvolle Begleitung des Hochzeitsumzuges empfehlen wird,” entschei-
den die Gesellen des Brautgemachs iiber das Gelingen des Hochzeitsritu-

s:'° Ohne ihre Kontrolle der ersten Intimitit des Brautpaares keine fiir
damaliges Empfinden unanstossige Feststellung der bréautlichen Jungfriu-
lichkeit. Ohne sie keine 6ffentliche Dokumentation der neugeschlossenen
Familieneinheit.

Lisst das Unédhnlichkeitskriterium das Jesus zugeschriebene Bildwort
als eine jid. Variation uber das Thema angemessenen Hochzeitsverhal-
tens erscheinen, so ist das keineswegs wenig. In der Jesus-Forschung wird
ndmlich das Unéhnlichkeitskriterium nur im Zusammenhang mit dem
sog. Kohirenzkriterium angewendet. Dieser zweite Priifstein weist den auf
Unterscheidung angelegten Wahrnehmungsakt des Historikers darauf
hin, dass jedes Individuum immer zugleich Teil seiner Umwelt ist. Dass
Jesus als historische Personlichkeit nur begriffen wird, insofern seine An-
schauungen Ausdruck zeitgendossischer jid. Theologie sind. Fiir das Ver-
héltnis zu seiner Mitwelt aber gilt, dass Jesus kreativ tidtig war. Kann empi-
rische Kreativitidtsforschung heute zeigen, dass der Geniebegriff nicht mit
voraussetzungsloser Produktion identisch ist,” so muss nicht jede Jesus-
Tradition das Kennzeichen absoluter Originalitidt tragen. Auch in der
Zuordnung, der Hervorhebung, der Ankniipfung und — wie hier vermutet

™ Wahrscheinlich schopfungstheologisch begriindet, vgl. Jub 3,6; BerR 18
(12"7) R. Simeon b. Jochai (T 3); ARN 4, R. Jehuda b. Ilai (T 3), Bill. I 503f.
Bill. I 511, vgl. ARN 4, R. Jehuda b. Ilai (T 3), Bill. I 504; ARN 41, R. Tar-
fon gT 2), Bill. 1 511.
Vgl. ARN 4; Ket 17°, R. Jehuda b. Ilai (T 3), Bill. I 504.511.
70 Vgl. A. Jiilicher (A.6) II 181: «die Hochzeitsgesellen, ..., die ..., ..., fiir die
Ausfuhrung des Festzeremoniells unentbehrliche Teil der Gaste»
Vgl. W. Nethofel, Creatio, Creatura, Creativitas, BThZ 5 (1988), 68-84
(72ff.), mit einem instruktiven Beispiel (ebd., 73f.).



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 15

— der Variation jiid.-theologischer Bildung ldsst sich Jesuanisches markie-
ren.”” Unter einer Bedingung allerdings, dass sich Beriihrungen zum vor-
angehenden unableitbaren Minimalkonsens aufzeigen lassen.

Das aber ist der Fall: Um Israel mit seiner Uberzeugung von der ge-
genwirtig ankommenden Gottesherrschaft zu konfrontieren, wihlt der
Erzihler Jesus die Sprache der Metapher. Durch gleichnishafte Verfrem-
dung und hyperbolische Pointen vermag er die Welt seiner Zuhorer mit
der sich schenkenden Giite der Basileia so zu verflechten, dass es zu einem
freudigen Einverstdndnis kommt. Es ist darum kein Zufall, dass Mk 2,19a*
ein Bildwort” ist und es verwundert nicht, im sog. Gleichnis vom grossen
Abendmahl (Mt 22,1-10 par. Lk 14,16-23)" das Hochzeitsmotiv®' zu finden
(vgl. V. 20):

Ein Mann gab einmal ein grosses Essen. Und (zur Stunde des Mabhls) sandte
er seinen Knecht aus, den Geladenen zu sagen: «Kommt, es ist bereit!» Und
einmiitig begannen alle, Entschuldigungen vorzubringen. Der erste sagte ihm:
«Ich habe einen Acker gekauft, und ich muss ihn unbedingt anschauen gehen.
Ich bitte dich, betrachte mich als entschuldigt.» Und der andere sagte: «Ich habe
eben geheiratet, und deshalb kann ich nicht kommen. Ich bitte dich, betrachte
mich als entschuldigt.» Da wurde der Hausherr zornig und sagte zu seinem
Knecht: «Geh jetzt hinaus auf die Strassen, und nétige sie hereinzukommen!»
Und das Haus fiillte sich.

7 Vel. D. Lithrmann, Die Frage nach Kriterien fiir urspriingliche Jesusworte —
eine Problemskizze, in: J.esus aux Origines de la Christologie, hg. von J. Dupont
(BEThL XL), Lowen 21989, 59-72 (68ff.).

" Mk 2,19a* als verneinte Metapher verstanden bedeutet, im Rahmen einer
Interaktionstheorie (dazu G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Gottingen
21988, 7ff.) nach der kommunikativen Situation zu fragen, die die unkonventio-
nelle Sprachfigur erldutern hilft. Nachdem oben das metaphorische Element, der
Ritus, als Bildspender erarbeitet wurde, gilt es jetzt im Zuge der Analogie aus
Jesus-Material den Bildempfanger zu suchen.

* Zur Rekonstruktion der urspriinglichen Parabel vgl. auch W. Harnisch, Die
Gleichniserzdahlungen Jesu, Gottingen 21990, 241£.240, A.197 (Lit.). ThomasEv 64
ist von den kanonisierten Synoptikern abhingig (vgl. ebd., 237ff.).

*! Ein Bezug zum sog. Gleichnis von den zehn Jungfrauen (Mt 25,1-13), an-
genommen als urspriingliche Jesus-Parabel, ist nicht gegeben (gegen E. Schwei-
zer, Das Evangelium nach Matthius [NTD 2], Gottingen 1976, 304). Diese
weisheitliche Mahnung zu vorausschauendem Handeln (zu V. 1a-10 vgl. 7,24-27
par. Lk 6,47-49) widerspricht der Jesus-Botschaft von der gegenwirtigen Gottes-
herrschaft und wurde von der Gemeinde (Mt. ?) zu eciner Pardnese iiber das
Verziehen der Parusie umgearbeitet (vgl. zu V. 11-13 7,22; Lk 13.25), dazu J.
Gnilka, Das Matthdusevangelium II. T. (HThK 1/2), Freiburg u.a. 1988, 346ff.
(Lit.).



16 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22c)

Die Pointe dieser urspriinglichen Jesus-Parabel iiber ein spektakulédres
Festessen erschliesst sich, wer auf die doppelte Durchbrechung gesell-
schaftlicher Etikette achtet. Das Sprichwort «Man muss die Feste feiern,
wie sie fallen ...»* hilt fest, dass der Mensch bei jeglicher Einladung sich in
seine Alltagswelt eingebunden erfihrt. Eine Welt, die aus zweckrationalen
Erwidgungen versucht, seine Teilnahme am Fest zu verhindern. Wenn in
Jesu Erzédhlung alle Géste ihrer Einladung nicht nachkommen, weil sie
einen Acker kaufen oder eine (schone) Braut heimfithren miissen, so
zeigen sie, dass sie die anthropologische Spielregel des Feierns nicht be-
herzigen: frohliche Unterbrechung des ewig fordernden Alltages zu sein.
Sie werden zu Un-Menschen, weil sie das menschliche Privileg verloren
haben, geniessen zu konnen.

Die wiitende, gleichermassen unkonventionelle Reaktion des Gastge-
bers, die Tafel mit einer bunten Strassengesellschaft statt mit seinen ithm
herzlich verbundenen Freunden zu besetzen, weiss jedoch das ungesagte
Regelwerk des Feierns zu wiirdigen: Ein einmal in Gang befindliches
festliches Ereignis leistet auch dann die ersehnte Lebensentlastung, wenn
sich ideale Vorstellungen wie guter Wein und bestes Essen nicht verwirk-
lichen lassen, ja, wenn man sogar mangels lieber Géste auf abstossend-
komische Passanten zuriickgreifen muss.

Eine Auswertung der verbindenden Elemente von Fest-Parabel und
Hochzeits-Bildwort ergibt ein Zweifaches tiber Jesu metaphorische An-
sage der gegenwiirtigen Gottesherrschaft:*® Der feiernde Gott hat etwas
bezaubernd Bezwingendes an sich. Er will mit der Einladung an seine
Tafel jedem Menschen sein Menschsein, die das Leben lebenswert ma-
chende Freude schenken. Ja, Gottes Wille zum Menschen geht soweit,
dass er ohne ihn die Gottesherrschaft nicht realisieren will. Der Mensch ist
unverzichtbarer Teil des Festrituals, ist quasi Freundin oder Freund der
Gottesherrschaft. Will er sich nicht verlieren, muss er sich seiner von Gott
gewihlten Rolle konform verhalten: Das Fest der priasenten Basileia fragt
ihn, ob er so prisent ist, sich das Gliick selbstvergessener Gottesgegenwart
Zu gonnen.

8 . .
«... und das Wetter nehmen, wie es ist».

* Zur Mitte jesuanischer Verkiindigung, die prisentische Eschatologie der
Basileia vgl. H. Merkel (A.70) 142ff.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 17

Diese Gewalt, diese zwingende Entsprechung des Menschen zu Gottes
grossem Gegenwartsereignis hat Jesus gemeint, als er den Satz prigte (Mt
11,12f. par. Lk 16,16)*:

«Das Gesetz und die Propheten (gehen) bis auf Johannes; von da an bricht
sich die Gottesherrschaft machtvoll Bahn, und Gewalttétige reissen sie an sich».

I1l. Die Existenz nach der Umkehr Gottes (Mk 2,18b*.1%9a)

Jesu Bildwort iiber den Zwang zur Gottesherrschaft wird von seiner
Schiilergruppe in einem erzihlerischen Kontext rhetorisch® eingesetzt
(Mk 2,18b*.19a).” Als charismatischer Fiihrer einer mobilen Anhinger-
schar soll Jesus ihre von ihm abhiingige Identitit" verteidigen. Steht man
doch mit einer anderen Gruppierung in Rivalitdt™ um ganz Israel®: der

¥ 7Zur Rekonstruktion des Q-Textes vgl. S. Schulz, Q, Ziirich 1972, 261f.; zur
Interpretation in bonam partem vgl. G. Hifner, Gewalt gegen die Basileia?,
ZNW 83 (1992), 21-51.

» Vgl. D. Dormeyer, Das Neue Testament im Rahmen der antiken Literatur-
geschichte (Die Altertumswissenschaft), Darmstadt 1993, 160f.: «Sentenzen un-
terschiedlichster Art einen narrativen Rahmen zu geben war eine Hauptaufgabe
der Grammatikschule und des Rhetorikunterrichts».

% In der ntl. Exegese ist es uiblich, Mk 2,19a im Zusammenhang der histori-
schen Tischgemeinschaften Jesu (vgl. 2,15-17) zu interpretieren (vgl. J. Gnilka
[A.17] 114; T. A. Burkill [A.41] 42ff.; K. Backhaus [A.14] 150, u.a.m.). Da Mt 8,11
par. Lk 13,28 das zukiinftige Heil als Mahlgemeinschaft vorstellt und Jesus von
seinen Kritikern als «Fresser und Weinsédufer» denunziert wurde (Mt 11,19 par.
Lk 7,34), wird eine allegorische Dekodierung vorgenommen: der Briutigam ist
Jesus, die Gesellen des Brautgemachs sind seine Jiinger. Die Hochzeitssituation
(die Zeitbestimmung von Mk 2,19a wird als Umschreibung fiir «wihrend der
Hochzeitsfeier» beurteilt, vgl. A. Jilicher (A.6) II 187; H.-W. Kuhn (A.28) 62.62,
A.70 Lit.) ist das von Jesus vermittelte Basileiaheil als freudige Tischgemein-
schaft. Im Hintergrund dieser Auslegungstradition steht eine Harmonisierung
von Mk 2,18-20 mit der allegorischen Auslegung durch Lk. in 5,33-35, vgl. V. 33b
«essen und trinken», s. V. 30b; 7,34; 13,26; 17.,8; 22,30.

¥ Zum soziologischen Konzept der «charismatischen Herrschaft» vgl. M.
Weber, Grundriss der Sozialokonomik III. 1. Hlbbd., Tiibingen 31947, 140ff.,
sowie die Anwendung auf die Jesus-Bewegung bei M. N. Ebertz, Das Charisma
des Gekreuzigten (WUNT 45), Tiibingen 1987, 53ff.

Seitdem Jesus sich nach seiner Taufe (Mk 1,9 parr.) von Johannes dem
Téufer 16ste und einen eigenstindigen Jiingerkreis sammelte, ist das Verhéltnis
dieser beiden charismatischen Gruppen nie spannungsfrei gewesen, vgl. Mt
11,2ff. par. Lk 7,18ff.; Joh 1,35ff.



18 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

auch aus ihren Héiusern, aber zum Jordan herausgerufenen, die Taufe von
Johannes dem Tédufer administrierenden Johannesjiinger.

Die damalige jiid. Offentlichkeit muss sich aber noch mit einem weite-
ren ungewohnlichen Verhalten auseinandersetzen. Nach dem Talmud
(Git 56*)" sass R. Tsadoq (T 1):

40 Jahre im Fasten, damit Jerusalem nicht zerstort werden mochte. Wenn er
etwas ass, war es von aussen zu sehen. Wenn er sich stiarken wollte, brachte man
ihm getrocknete Feigen; er sog sie aus und warf sie fort.

Fiir das gleichfalls zeitlich unbegrenzte” Freiwilligkeitsfasten der Jo-
hannesjiinger” ist an dieser Nachricht dreierlei abzulesen™: 1. Die beson-
dere Fastenweise, korperliche Funktionen auf ein Minimum zu reduzie-
ren,” zielt in seiner demonstrativen Art auf Kommunikation mit ganz
Israel: Es provoziert durch Passivitdat Versorgung. 2. Die so Fastenden sind
vom gottlichen Zornesgericht iiber Israels Siinde iiberzeugt. Und 3. nimmt
ithr Fasten fiir sich in Anspruch, die beschlossene negative Zukunft doch
noch zu wenden.

Diese Zuversicht von R. Tsadoq und den das Verhalten ihres Meisters
(vgl. Mt 11,18 par. Lk 7,33) imitierenden Johannes-Schiilern” liegt in der
atl. Fastentheologie™ begriindet, wenn auf Jonas prophetische Gericht-
spredigt (Jon 3,5 LXX): «Die Ménner von Ninive .. ein Fasten ausriefen ...»

Und es sodann im Befehl des Konigs von Ninive heisst (V. 8f.):

«Mensch und Vieh, Rinder und Schafe sollen nicht das Geringste geniessen...
Und ein jeder soll sich abkehren von seinem bosen Weg und vom Unrecht, das

¥ Vel. Mk 1,5 parr. — Die Berufung von 12 Jiingern (Mk 3,13-19 parr.) will das
jesuanische Verkiindigungsziel, die Vollzahl der 12 Stimme Israels als Volk Got-
tes zu erreichen, zeichenhaft demonstrieren.

" Bill. 11 243; 1V/1 99.

’! «40 Jahre» in Git 56" stellt eine runde Zahl zur Kennzeichnung unbegrenz-
ter Zeitdauer dar.

” Da eine Motivation zum Fasten der Johannesjiinger nicht genannt wird, ist
ein Trauerfasten iiber den Tod Johannes des Tédufers ausgeschlossen, mit A.
Jilicher (A.6) II 178; J. Gnilka (A.17) 113, gegen C. E. B. Cranfield, The Gospel
According to St. Mark (GGTC), Cambridge 21963, 108f.; R. A. Batey, New
Testament Nuptial Imagery, Leiden 1971, 39.

" vgl. P. Billerbeck (A.29) II 243.

™ Anders das Vollfasten, der Verzicht auf jegliche Nahrungsaufnahme, das
um der Gesundheit willen zeitlich begrenzt wird.

” Vgl. M. Waibel (A.6) 72.

 Zu den atl-friihjiid. Texten vgl. Th. Podella, Som-Fasten (AOAT 224),
Neukirchen-Vluyn 1989.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 19

an seinen Hidnden klebt, um zu sprechen: "Wer weiss, ob nicht Gott umkehrt
und von seinem Zorn abkehrt, so dass wir nicht umkommen?’»

Das Fasten der Johannesjiinger ist danach ganzheitlicher Ausdruck
der atl. Umkehrtheologie” des Propheten™ Johannes. Angesichts der in
Gang befindlichen Gottesernte (vgl. Mt 3,7-12 par. Lk 3,7-9.16f.)" ruft er
jeden Israeliten zur «Taufe der Umkehr zur Vergebung der Siinden» (Mk
1,4) auf. Der Weg aus dem jiid. Land auf das ostliche Ufer des Jordans'"
dokumentiert einen symbolischen Exodus: wer ihn geht, trennt sich von
dem Abrahams Kindern zugesagten Land (vgl. Mt 3,8 par. Lk 3,8 mit Gen
12,7;17,8), um im Tauchbad vor Gott seine schuldhafte Unwiirdigkeit zu
bekennen. Der umgekehrte Weg aus dem Jordanwasser hinein in das
Land Israel ist die «Frucht der Umkehr» (Mt 3,8a par. Lk 3,8a)"" zu einem
gottgemissen Leben. Die Hoffnung auf das Gelingen einer neuen Land-
nahme'” wird von einer allerletzten Barmherzigkeit getragen. Fiir die die
Zukunft offenhaltende Frage «Wer weiss, ob nicht Gott umkehrt?» (LXX
Jon 3.9a; Jo 2,14a) tritt die johanneische Prophetenschar mit ihrem leibli-
chen Fasten ein.'”

Ganz anders ist die Position Jesu Jiinger bestimmt: wo Johannes der
Téaufer unerbittlich vor Gottes ausloschendem Zorn warnt, da spricht ihr
Meister vom unbedingten Gottesherrschafts-Heil (vgl. Mt 13,44-46), das
dem Gericht zuvorkommt (vgl. Lk 15,11b-23). So ist der Unterschied im
theologischen Kairos von Johannes und Jesus der kleine, aber wichtige
Unterschied, der zwischen der Frage nach Gottes Umkehr und ihrer
Antwort liegt: Ja, Gott ist umgekehrt. Er ldsst sich im galildischen Chora-
zin, Betsaida und Kaphernaum (vgl. Mt 11,21-24 par. Lk 10,13-15) sehen. Er
ist an Jesu Machttaten zu erkennen, der mit «Gottes Finger» (Lk 11,20 par.

Vgl I Reg 12,15-23; Jdt 4,9-15; 11 Esr 11,4-11; Jo 2,12-14; Dan 9,3-19.

. Vgl. Mt 11,7-9 par. Lk 7,24-26; Mk 11,32¢c, auch Joh 1041c.

” Vgl. J. Becker, Das Urchristentum als gegliederte Epoche (SBS 155), Stutt-
gart 1993, 18f.

= Vgl. H. Stegemann, Die Essener, Qumran, Johannes der Tédufer und Jesus,
Freiburg u.a. 1993, 295: «Weil die Taufstelle des Johannes auf der Ostseite des
Jordans in Perida [vgl. Joh 1,28; 10,40], also innerhalb seines Herrschaftsgebictes
[sc. Galilda und Peria] lag, konnte Herodes Antipas den ihm unliebsam gewor-
denen Tiufer [vgl. Mk 6,17f. parr.] ohne Widerstinde von anderer Seite verhaf-
ten und umbringen lassen [vgl. Jos Ant 18,116-9; Mk 1,14 par.; 6,17-29 parr.]».

"' Dazu H. Merklein, Die Umkehrpredigt bei Johannes dem Taufer und Je-
sus von Nazaret, in: ders., Studien zu Paulus und Jesus (WUNT 43), Tiibingen
1987, 109-26.

02 Vel. Jos 3f.

' vgl. J. Roloff (A.6) 229.



20 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

Mt 12,28) die Ddamonen austreibt. Unmdoglich, nicht in das Fest der Got-
tesherrschaft einzukehren (vgl. Lk 15,25-32a)!

Was Jesus verkiindigt, leben seine Jiinger. Wie viele Schiiler bewahren
sie die extravaganten Metaphern ihres Lehrers in libertragener, in allegori-
scher Weise."” Am metaphorisch verschliisselten Apophthegma von Mk
2,18b*.19a'” lisst sich ihr Selbstverstindnis ablesen:'” Sie sind die Gesel-
len des Brautgemachs, die vom Charisma ihres Bréiutigams, welcher Jesus
ist, beherrscht werden. Und vermittelt ihnen Jesus die Teilnahme an der
gegenwirtigen Konigsherrschaft Gottes,'” wie anders konnten sie ihrer

104 b ; " s ; -
Beispiel einer sekundidren Allegorisierung einer urspriinglichen Jesus-

Parabel ist die allegorische Verschlisselung der obengenannten metaphorischen
Erzihlung eines Festmahles, bei Q zu einer Mahnrede angesicht der nahen Paru-
sie (vgl. Mt 22,14 par. Lk 14,24), bei Mt 22,1-14 zu einer ekklesiologischen Mahn-
rede umgeformt, bei Lk 14,16-24 hingegen zu einem missionsgeschichtlichen
Komgendium ausgearbeitet, dazu W. Harnisch (A.80) 230-7.

' Die allegorische Verschliisselung beginnt nicht erst bei Mk 2,19bf. (gegen
J. Wellhausen [A.10] 20; R. Bultmann [A.20] 215; H.-W. Kuhn [A.10] 198,
A.2.199, u.a.m.) bzw. bei V. 20 (gegen W. Grundmann, Das Evangelium nach
Markus [ThHK II], Berlin 1989, 88, A.53; K. Th. Schiifer [A.10] 140f.145; J. A.
Ziesler, The Removal of the Bridegroom, NTS XIX [1972/3], 190-4 [191], u.a.m.),
sondern mit der Ergidnzung des temporalen Relativsatzes von V. 19a (vgl. A.
Jillicher [A.6] II 186f; H.-J. Klauck [A.17] 166). Hier wird die gegenwirtige
(«widhrend») Gemeinschaft von den «Gesellen des Brautgemachs» und dem
«Brautigam» expressis verbis thematisiert (gegen E. Klostermann [A.18] 33).

"% Vom Autor aus gesehen, handelt es sich bei der allegorischen Redeweise
um eine metaphorische Verschliisselung (finaler Text) des in Wahrheit Gemein-
ten (initialer Text). Sie muss vom Rezipienten im Akt des riickerschliessenden
Verstehens entschliisselt werden. Voraussetzung fiir das Gelingen allegorischer
Doppelrede ist die Partizipation von Autor und Rezipient an einem gemeinsa-
men «Allegorieraum» (H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, Miin-
chen 1960, § 897). In diesem Fall wird im AT die gottliche Basileia mit der Freu-
den-Hochzeit von Braut und Brédutigam verglichen (vgl. Jes 62,3 LXX mit V. 5b,
s. auch Jer 33,11; MekhY zu Ex 19,17 [72°], R. Jose, T 3 [Bill. T 969]; Mt 22,2.10;
25,10; Apk 19,6fin.-9; 21,2.9). Die Zuordnung des das gottliche Heil als Basileia
vermittelnden Jesus zu seinen Jiingern geschieht im Rahmen dieser Grundmeta-
pher. Sie fiihrt zur Innovation (vgl. aber im Rahmen der allegorischen Interpreta-
tion von Ct die Inscriptio der LXX, Hs. S, zu 1,7 «Fiir den gesalbten Briutigam»)
der christologischen Metapher Bréiutigam (vgl. Joh 3.29), dazu J. Gnilka,
«Brautigam» — spitjiidisches Messiaspradikat?, TThZ 69 (1960), 298-301 (zu 1Qlsa
61,10); H.-J. Klauck (A.17) 163f.; J. B. Muddiman, Jesus and Fasting, in: Jésus
aux Origines de la Christologie, ed. par J. Dupont (BETL XL), Lowen 21989,
271-81 (277), u.a.m.

v Vel. J. Roloff (A.6) 227, H. Patsch, Abendmahl und Historischer Jesus
(CThM 1), Stuttgart 1972, 199.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 21

Freude dariiber Ausdruck geben, als wenn sie im unbeschwerten Genuss
der Schépfungsgaben den Konig, Gott den Schopfer,'™ ehren?'”

1V. Die christologische Begriindung zur
Teilnahme am Grossen Versohnungstag (Mk 2,18b*-20)

In der unmittelbar ersten Zeit nach den Osterereignissen versammeln
sich die an Jesu Auferstehung Glaubenden zum Gotteslob in den vertrau-
ten Gottesdiensten des Tempels wie der Synagoge.'" Thre vom Auferste-
hungsevangelium begriindete Identitit, erwiéhltes Israel zu sein, fiihrt die
junge Christengruppe zur Uberpriifung religioser Selbstverstindlichkei-
ten. Wie sie das Mosegebot zur Sabbatruhe einhilt, indem sie es neu be-
stimmt,'"' so problematisiert sie in Mk 2,18b*-20 ihre Teilnahme am sog.
Grossen Versohnungstag. Da V. 20 gegeniiber einer jiid. Fastensitte (=
«Johannes- und Pharisderjiinger»'”, V. 18b*) einen wiederkehrenden
christlichen Fastentag einfiihrt,'” fillt ein Bezug zum gelegentlichen
Fasten, sei es privat angesichts ausserordentlicher Schicksalsschlige, sei es
offentlich anlisslich unregelmissig eintreffender Landesnote, aus.'* So

108 Vgl. z.B. LXX: Ps 23; 28,10; 46,3.8f.; 83,4; 92,1; 94,3; 95,10; 96,1; 144,113;
149 sowie dthHen 84,2-4.

' Vgl. W. Grundmann (A.105) 87.

"vel. Apg 2.46;3.1; 92, u.a.m.

" vel. Mk 2,23-28.

"2 Da Mk 2,18b von den «Pharisderjiingern» spricht, konnte eine Nachah-
mung des freiwilligen Fastens einer jid. Gruppe durch die judenchristliche Er-
wihlungsgemeinde intendiert sein. Dagegen aber spricht, dass vor 70 n. Chr. ein
wochentliches 2-Tage-Fasten der Pharisder (Lk 18,12) nicht bezeugt ist. Es wurde
erst im pharisédisch beherrschten Rabbinat zum Gedenken der Tempelzerstérung
geiibt (vgl. P. Billerbeck [A.29] II 242f.). Der Analogiebegriff wird gepriigt (s.o.
A.37), weil die Pharisder gegeniiber der synagogalen Christengruppe auf Einhal-
tun%ger jid. Tora pochen, vgl. Apg 8,1.3; 9,1f.; Gal 1,13f.23; Phil 3,5.

" Nach Mk 2,20, der Korrespondenz einer Zeitraumangabe («Tage») mit ei-
ner Zeitpunktfestlegung («an jenem Tage»), kann nur ein intermittierender Fa-
stentag gemeint sein (mit J. Gnilka [A.17] 115, gegen K. Th. Schifer [A.10] 134),
der sich wochentlich, monatlich oder jahrlich wiederholt (zu Erwigungen der
Lit. vgl. H.-W. Kuhn [A.28] 66ff.). Ein Bezug zur unregelmissigen meritorischen
Fastensitte des Frithjudentums (vgl. Tob 12,8; Jdt 8,6; d@thHen 108,9f.; TestSim
3.4; TestJud 15,4; TestJos 3,4; Lk 2,37) bliebe unklar.

" Dazu P. Billerbeck (A.29) II 241ff.; IV/1 77ff.; J. Behm, Art. viotic xTh.,
ThWNT IV (1942), 925-35 (928ff.). Auch scheidet die mogliche Verchristlichung
eines jud.-nationalen Gedenktages aus, da vor 70 n.Chr. sich keiner als allge-
meingiiltig durchsetzen konnte, vgl. P. Billerbeck, a.a.O., IV/1 81.



22 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22¢)

bleibt, dass sich Israels Christen entscheiden mussten, ob sie an dem von
der Mose-Tora fiir den 10. Tag nach Neujahr angesetzten eintédgigen Fa-
sten des Versohnungstages (Lev 16,29-31; 23.27-32; Num 29,7)“S teilnehmen
sollen.

Wird bereits im Jesaja-Buch die endzeitliche Konigsherrschaft im Bild
der Mahlgemeinschaft vorgestellt (vgl. Jes 24,21-23; 25.6-8),'"" so fillt es der
Auferstehungsgemeinde nicht schwer, die von Jesu Jingern begriindete
Entscheidung fiir ein Nicht-Fasten (Mk 2,18b*.19a) mit dem von Gott
verfiigten Sieg tiber den Tod — vgl. Jes 258ac: «Er vernichtet den Tod auf
immer» — allegorisch fortzuentwickeln (2,18b%-20)."” Die durch Jesu Auf-
erweckung begriindete eschatologische Zeit erleben sie als Giste'" einer
aussergewohnlichen Hochzeit, wenn es heisst (Apk 19,9): «Selig, die zum
Hochzeitsmahl des Lammes geladen sind»!

Ihren Briautigam-Messias Jesus hat Gott der Todesgrenze entnommen,
um ihn mit der Erhohung von der Welt als Herrn tiber die Schopfung zu
inthronisieren.'” Alles mit dem Ziel, eine immerwihrende Gemeinschaft
von Briutigam und Festgemeinde zu stiften (vgl. Mt 22,1ff.; 25,1ff; Apk
19,6-9). In dieser hohen Zeit, in dieser hochgespannten Naherwartungszeit
bitten die auf das Kommen des Brédutigams wartenden «Marana-tha»
(I Kor 16,22; Did 10,6), unser Herr komm! (vgl. Apk 22,20)."”

e Vgl. CD 6,19; 1QpHab 11,6-8; 11QT 25,11f.; LibAnt 13,6; Yom VIIL,1, R.
Eliezer (T 2), Bill. IV/1 77.

"° Dazu E. Zenger, Art. Herrschaft Gottes/Reich Gottes I1., TRE XV (1986),
176-89 (183).

" Dass eine allegorische Fortschreibung vorliegt, ldsst sich an der allegori-
schen Verfremdungskunst, der Absurditit des Alltiglichen feststellen. Denn
schon A. Jiilicher (A.6) II 184, ist aufgefallen: «Um die selbstverstidndliche Tren-
nung nach dem Ende der Hochzeitsfeste kann es sich (sci in Mk 2.20) nicht
handeln; ...; ausserdem entfernen sich da — im Altertum — die Giste, nicht der
junge Ehemann». Und J. Wellhausen (A.10) 20, bemerkt: Auch wird «den ge-
wohnlichen Hochzeitern ... weder der Briautigam entrissen, noch haben sie An-
lass zu fasten, wenn die Hochzeit zu Ende ist». Gilt doch grundsétzlich, dass sich
nach der Hochzeitsfeier der Alltag einstellt, vgl. Ber 1,1 (R. Gamaliel 1.), Bill. I
517 gs. K. Th. Schifer [A.10] 133).

" Das Selbstverstindnis der Gemeinde als Hochzeitsgaste diirfte von einem
uneigentlichen Begriff der Gesellen des Brautgemachs als den zur Hochzeit gela-
denen Freunden geleitet sein.

" Zur Erhohungsvorstellung vel. W. Thiising, Erh6hungsvorstellung und Pa-
rusiecerwartung in der idltesten nachosterlichen Christologie (SBS 42), Stuttgart
1969.

" Dazu J. Becker (A.99) 52ff.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 23

Denn ihr erhohter Kyrios ist Gottes Garant zukiinftiger Heilsendgiil-
tigkeit. Ohne langen Verzug wird er auf die Erde wiederkommen und
seine Gemeinde durch das letzte Gottesgericht hindurchretten (vgl.
I Thess 1,10). Fiir eine fastende Beteiligung'?' am Grossen Verséhnungstag
spricht (= Mk 2,20, vgl. Barn 7,3.5), dass er der Vergebung von verborgenen
Siinden gewiss macht (vgl. PsSal 3,8). Denn vor seiner Parusie gilt das

122

mahnende Jesus-Wort (Lk 18,8) ™

«Ich sage euch, er (sc. Gott, s. V.7) wird ihnen (sc. den Auserwihlten, s. V.7)
schnell Recht verschaffen. Doch wenn der Menschensohn kommt, wird er auch
Treue auf Erden finden»?

V. Die Gemeinschaft der gerechtfertigten Siinder (Mk 2,14-22b%*)

Seit Martin Albertz hinter Mk 2,1-3,6 eine «Sammlung galildischer
Streitgespriache Jesu» vermutete,' wird fiir diesen Abschnitt eine vom
Evangelisten fast unverindert iibernommene Zusammenstellung von
Einzeltraditionen angenommen.”* Um die Hypothesen zum Umfang
einer sog. vormarkinischen Sammlung'® zu kontrollieren, bleibt die
formkritische Einsicht richtungsweisend, dass sich (antike) Literatur ent-
sprechend ihrer Kommunikationsabsicht gestaltet. Als Aussageziel einer
vormarkinischen Sammlung kommen drei Moglichkeiten in Frage:

1. Es handele sich um eine historische Schilderung zur galildischen
Biographie Jesu."* Dagegen spricht, dass die kargen geographischen und
chronologischen Bemerkungen auf den Herausgeber der Evangelien-
schrift, Markus, zuriickzufithren sind."”’

vl «Fasten(-Tag)» als Name fiir den Versohnungstag z.B. CD 6,19; 1QpHab
11,8; 4QpPs37 2.9; Philo, Decal 159; SpecLeg 1,186; VitMos 2,23; LegGai 306; Jos
Ant 14,66; 18,94; Apg 27.9.

'** Dazu U. B. Miiller, Apokalyptische Stromungen, in: J. Becker, u.a., Die
Anfinge des Christentums, Stuttgart u.a. 1987, 217-54 (228f.)

'* Die synoptischen Streitgespriiche, Berlin 1921, 5, dazu K1. Scholtissek, Die
Vollmacht Jesu (NTA NF 25), Miinster 1992, 137f£.138, A.273 Lit.

" Vgl. H.-W. Kuhn (A.28) S3ff.

' H.-W. Kuhn (A.28) 85, pladiert fiir eine Sammlung Mk 2,1-28; R. Pesch
(A.3) 149ft., fiir 2,15-3.,6 (dazu jeweils KI. Scholtissek [A.129] 138, A.275 Lit.); KL
Scholtissek, a.a.0., 138ff.; J. Gnilka (A.17) 131f., fiir 2,15-28; W. Thissen (A.45)
192ff., fiir ein sukzessives Anwachsen ausgehend von 2,18-20 bis hin zu 2,1-3,6.

1 yol. M. Albertz (A.123) 6.

7 Zu Mk 2,1 vgl. 121;2.15. Zu 2,13 vgl. 4,1. Zu 3.1a vgl. 121.



24 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22c¢)

2. Die Sammlung stelle Perikopen zusammen, die Jesu Konflikt mit
jiid.-pharisiischer Autoritit'”® in einer fiir die Gemeinde' giiltigen Weise
illustrieren sollen.” Die tatsichlich vorhandene einheitliche Reihe von
drei Streitgespriachen in Mk 2,15-28 wird jedoch in ihrer Mitte von einer
anderen Gattung, einem Doppelbildwort (V. 21f.), unterbrochen.

So bleibt nur 3. die Annahme: die hinter Mk 2,1-3,6 befindliche vor-
markinische Sammlung steht unter einem theologischen Leitthema.

Ausgangspunkt dieser Uberlegung ist das weisheitliche Manifest iiber
131,

die Unvertriglichkeit von neu und alt in Mk 2,21-22b": Kein Schneider
flickt ein eingerissenes Gewand mit einem «Lappen ungewalkten Tuches»
(V. 21*). Da der ungewaschene Stoff einlduft, wird er den Schaden im
«briichigen alten Kleiderstoff»"> vergrossern.”” Und kein Kiifer giesst
girigen Most in abgenutzte'™ Ziegenlederschliuche (V. 22ab): Zu leicht

128

o Vgl. Mk 2,16.18.24.

Vgl. das beanstandete Jiingerverhalten in Mk 2,15.18.23.

¥ Vgl. K. Th. Schifer (A.10) 138f.; H.-W. Kuhn (A.28) 83ff.; J. Gnilka (A.17)
132, u.a.m.

P! Die Frage, ob das Doppelbildwort Mk 2,21-22b* auf den Historischen Je-
sus zuriickgeht, lédsst sich positiv (mit A. Jiilicher [A.6] II 197ff.; F. Hahn [A.10]
371ff.; H.-J. Klauck [A.17] 172, uv.a.m., gegen R. Bultmann [A.18] 107; M. G.
Steinhauser [A.10, 1981] 61) mit dem eschatologischen Charakter der Basileia-
Verkiindigung Jesu beantworten: Fiihrt Jesus weder von der jid. Bundestraditi-
on (vgl. Mt 8,11f. par. Lk 13,28f.) noch vom dtr. Geschichtsbild (Mt 11,12f par.
Lk 16,16) herkommend das Thema Gottesherrschaft ein, so ist die ankommende
Basileia neue machtvolle Setzung Gottes, die sich gegenldufig zum bisherigen
Gotteshandeln verhilt. Anders A. Kee, The Old Coat and the New Wine, NT
XII (1979), 13-21, der das Doppelbildwort auf Jesu futurische Basileia-Ansage
bezieht.

2 F. Hahn (A.10) 368.

" Es handelt sich bei dem ungewalkten Flicken (Mk 2,21a) um fertig gewe b-
ten Stoff, der aber noch nicht durch «das Walken gegangen ist oder noch keine
hdusliche Wische erfahren hat. Das Eingehen dieses Lappens bei der nédchsten
Wische wiirde ein Reissen des alten Gewandes nach sich ziehen» (G. Dalman,
Arbeit und Sitte in Paldstina Bd. V, Giitersloh 1937, 151, vgl. K. Th. Schifer
[A.10] 134, anders E. Lohmeyer [A.6] 61, A.2), vgl. yBer 13¢c (R. Ben Zoma, T
2): «Siehe, welche Miihe Adam sich geben musste, um ein Kleidungsstiick herzu-
stellen. Er musste (die Wolle) scheren, bleichen, schlagen, fiarben, spinnen,
weben, waschen [!] und nédhen, und erst dann konnte er ein Gewand anziehen».

'** Dazu K. Th. Schifer (A.10) 134: Man «muss ... wissen, dass neue Felle ...
leicht noch einen unangenehmen Nebengeschmack an die in ihnen transportier-
ten Fliissigkeiten abgeben, und man daher alte Schlduche, solange es irgend geht,
lieber verwendet».



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 25

platzen sie und der Wein geht verloren."” Diesem ausgewogenen Dop-
pelbildwort — das Neue zerstort das Alte'™ und das Alte zerstort das
Neue' — entspricht die antithetische Thematik'” der beiden vorgelagerten
Perikopen: Jesu Verteidigung der Jiinger-Askese in der Fastenperikope
(Mk 2,18b-20%)"" und das Gegenteil, Jesu Eintreten fiir die Tischgemein-
schaft seiner Jiinger mit Zollnern und Siindern (V. 15-17%)'*. Wieder da-
vor wird in V. 14" von der Berufung des Zollners Levi erzihlt. Als notori-
scher Dieb hat er sich ausserhalb jiid. Gemeinschaft gestellt."” Liest man
den ganzen Abschnitt (V. 14-22b*) von vorne, so ergibt sich eine urchrist-
liche Situation, in der Christen (= «die Jiinger», V. 16*.18b) innerhalb der
Gemeinde mit einer jud. Position (= «die Schriftgelehrten der Pharisder»,
V. 16*) um die Frage der christlichen Tischgemeinschaft (= Essen oder
Nicht-Essen? vgl. V. 16%.18b) mit ehemals randstdndigen Juden (= «Levi»,
V. 14%; «die Zollner», V. 16¥), ja gebiirtigen Heiden (= «die Siinder», V
16*) ringen.

Nun gibt es in der jungen Christenheit in der Tat eine Entwicklung, die
zu einem ernsten Streit um die Qualitit des christlich Neuen gefiihrt hat.
Was war geschehen? Von dem Wort des rettenden Evangeliums liessen
sich nicht nur Juden (vgl. Apg 2,37ff; 6,7), sondern auch jiid. Randfiguren

= Vgl. Hi 32,19a LXX, zum MT von V. 19ab vgl. J. Ebach/U. Riitersworden,
Unterweltsbeschworung im Alten Testament, UF 9 (1977), 57-70 (67f.).

% Dazu K. Th. Schiifer (A.10) 137: «Bei dem ersten [Gleichnis, sc. Mk 2,21%]
gilt die Sorge..., ... dem alten Kleide, das erhalten werden soll, durch den unge-
eigneten Flicklappen aber vollends ruiniert wird». Zu V. 21 vgl. auch Ps 102
(1012 27; Jes 50:9; 51.6.

Dazu K. Th. Schiéfer (A.10) 137: «In dem zweiten [Gleichnis, sc. Mk 2,22%]
gilt d1e Sorge dem neuen Wein». Zu V.22 vgl. Seneca (1.Jh.n.Chr.), ep. 83,16.

Vgl J. Sundwall, Die Zusammensetzung des Markusevangeliums, Abo
1934, 17, der auf den Stichwortanschluss der Perikopen durch den Kontrast von
«essen» (Mk 2,16 2x) und «fasten» (V.18-20 6x) aufmerksam macht.

Aufgrund der sekundéren antithetischen Zusammenstellung vormals selb-
stindiger Jesus-Uberlieferungen (Mk 2,15-17%; V. 18-20%) realisiert die vormk.
Sammlung von der Fastenperikope nur die Antwort der V. 19bf. Das ist ver-
standlich, besitzt diese Aussage fiir eine eschatologische Naherwartungsgemeinde
doch allein Aktualitét.

" Zur mk. Redaktion von Mk 2,13-17 vgl. D.-A. Koch, Jesu Tischgemein-
schaft mit Zollnern und Siindern, in: Jesu Rede von Gott und ihre Nachge-
schichte im frithen Christentum FS W. Marxsen, hg. von dems. u.a., Giitersloh
1989 57 73 (62.68.68, A.36 Lit).

" Durch redaktionelle Einarbeitung der vormk. Sammlung wird dem Redak-
tor Mk. die Pronominalisierung des Jesus-Namens in Mk 2,14 zuzuschreiben sein.

1 Vgl. Shevu 39*, R. Simeon b. Jochai, T 3 (Bill. I 379), dazu F. Herrenbriick,
Jesus und die Zollner (WUNT 2.R. 41), Tibingen 1990, 199.230.



26 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22c¢)

(vgl. 8,51t.), ja — vollig unerwartet! — viele Nicht-Juden (vgl. 8,26-40; 10,44ff.;
11,20f.; Gal 2.3; 3,27f.) zur Taufe bekehren. Konnte das Leitungsgremium
der Gemeinde von Antiochia vor den Spitzen der versammelten Mutter-
gemeinde in Jerusalem (vgl. 2,1ff., auch Apg 11,1ff.) zwar erreichen, dass
dieser Vorgang als Heilsgeschichte anzunehmen ist (vgl. Gal 2,2.7ff.), inso-
fern es fiir die sog. Heidenchristen einen eigenen Weg zum Heil, das
«Evangelium der Unbeschnittenheit» (V. 7) gibt, so scheiterten sie mit
ihrem entscheidenen Anliegen: Thr Ziel war es namlich, die volle Begeg-
nungsgemeinschaft einer sich aus Juden- und Heidenchristen zusammen-
setzenden Gemeinde, z.B. bei der Feier des Herrenmahls,143 ZUu errei-
chen."

Zur theologischen Bewiltigung der christlichen Freiheit sog.
gemischter Gemeinden wurde eine Reihe von Perspektiven entwickelt.'"
Im Schrifttum von Paulus, dem ehemals fithrenden Theologen von Antio-
chia, findet sich eine das Thema der vormarkinischen Sammlung beriih-
rende Formel."* Nach Rom 14,17* lautet sie:

Das Reich Gottes besteht nicht in Essen und Trinken,
sondern in Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen Geist.

Unter dem Reich-Gottes-Symbol als einer mit der Taufe (vgl. I Kor 6,9;
Gal 521; 1 Thess 2,12b)" begonnenen gottbestimmten Wirklichkeit hat
danach das Christenleben die Kennzeichen seiner Vergangenheit verlo-
ren. Mit der Absage an Essen und Trinken moralisiert keinesfalls ein
leibfeindliches Christentum gegen Vollerei und Trunkenheit.'® Nein,

- Vgl. die (spitere, sich wiederholende) Situation im sog. antiochenischen

Konflikt, dass Judenchristen (Paulus [und Barnabas], vgl. Gal 2,11f.) mit Juden-
christen (Petrus und die Jakobusleute, vgl. V. 11f.) um die Frage der Tischge-
meinschaft von Judenchristen mit ehemaligen Nicht-Juden («Heiden[-christen]»,
vgl. V. 12) streiten.
"“ Dass die antiochenische Delegation bereits fiir das Treffen in Jerusalem
dieses Anliegen hatte, ldsst sich aus der Tatsache schliessen, dass Petrus — viel-
leicht in seiner Funktion als Beauftragter des Jerusalemer Kreises — wenige Ta-
ge?/Wochen?/Monate? spiter in Antiochien zu Besuch ist und Paulus seinen
Aufenthalt allein unter das Thema der Tischgemeinschaft von Juden- mit Hei-
denchristen stellt.

" Zur antiochenischen Theologie vgl. U. Mell, Neue Schépfung (BZNW 56),
Berlin/New York 1989, 298ff.; J. Becker, Paulus, Tiibingen 21992, 87ff.138ff.

0 Zur Begriindung vorpaulinischen Formelgutes vgl. J. Becker (A.145) 302f.

' 'Vgl. U. Wilckens, Der Brief an die Romer 3. Tbd. (EKK VI/3), Neukir-
chen-Vluyn 1982, 93.

¥ So U. Wilckens (A.147) 93.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 27

gemeint ist mit dem Doppelausdruck die jiid. Reinheitstora (vgl. Dan
1,10), die ausser Kraft gesetzt ist. Wenn Christen zusammenkommen, darf
es aus rituellen Griinden keine zwei Tische'®, einen fiir Judenchristen,
den Gliedern des adligen Israels, und einen fiir Heidenchristen, den ge-
meinen Angehorigen der Volker, geben (vgl. Apg 10,241f.; Gal 2,11-14). An
die Stelle der heiligenden Tora riickt fiir Christen der mit der Taufe ver-
lichene Heilige Geist (vgl. Ez 11,19f.; 36,26f.)."”" Er ist in der Lage, die drei-
fache Frucht des Geistes (vgl. Rom 15,13): Gerechtigkeit, Friede und
Freude (vgl. ithHen 61,11)"", als Erfiillung der Tora"” zu wirken. Unab-
hédngig davon, ob der Christ gebiirtiger Jude oder Nicht-Jude ist.

Wer in der Kirche «nicht mehr Jude noch Grieche», sondern allein
Tochter und S6hne Gottes kennen will (Gal 3.26-28),'™ der verkiindet ein
Wort Gottes, das alle gleich behandelt. Zum Markenzeichen antiocheni-
scher Theologie gerit daher das offene Evangelium von der Erwdidhlung
aller Vélker™: Gott rettet nicht mehr einerseits priviligierte Juden und
andererseits Siinder aus der Heiden Menge (vgl. Gal 2,15), sondern den
«Menschen .. durch Glauben an Jesus Christus» (V. 16). Wird aber die
ganze Welt am ungeteilten Tisch des Herrn versammelt, so ist folglich der
fiir Juden geltende Erwiahlungsstatus dahin. Das zweite Wort Gottes hat
sein erstes iiberholt. Oder anders gesagt:'”” Zwischen dem «Lappen unge-
walkten Tuches» und dem eingerissenen Rock (Mk 2,21), zwischen dem

“'vgl. Est 4,17x; 111 Makk 3.4; JosAs 7,1; Jub 22,16.

"’ Dazu J. Becker, Geschopfliche Wirklichkeit als Thema des Neuen Testa-
ments in: ders., Anndherungen (BZNW 76), Berlin/New York 1995, 282-319
(2971f.).

P «Und sie [sc. das ganze Heer der Himmel und alle Heiligen in der Hohe
usw., s. V. 10] werden eine Stimme erheben und werden preisen, verherrlichen,
erhohen ..., im Geist des Rechtes und des Friedens und im Geist der Giite, und
sie werden alle mit einer Stimme sprechen ..» (Hervorhebungen U.M.) Aus
dieser Stelle ist zu entnehmen (vgl. auch Rom 15,13), dass der in Rom 14,17
syntaktisch an den Schluss gesetzte Heilige Geist sich auf die ganze vorherge-
nannte Trias bezieht. :

"2 Triadische Summarien weisheitlicher Art (vgl. auch 1QS 4,6f.) gewinnen
im Frithjudentum an Bedeutung, weil sie der apologetischen wie missionarischen
Identitidt der torazentrierten Religiositit in einer tugendorientierten hell. Umwelt
dienen, dazu Th. Soding, Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe bei Paulus (SBS
150), Stuttgart 1992, 53ff.

3 Dazu U. Mell (A.145) 306ff.

* Dazu J. Becker, Die Erwidhlung der Volker durch das Evangelium, in:
ders., Anndherungen (BZNW 76), Berlin/New York 1995, 79-98.

" Vgl. M. G. Steinhauser (A.10 [1981]) 63: Das Doppelbildwort Mk 2.21f.*
«passt haar-genau in die Situation von Gemeinden, die sich vom Judentum und
vom jiidischen Gesetz losen und ihre eigenen Wege gehen».



28 Ulrich Mell, Neuer Wein (Mk 2,22c)

frischen «Wein» und dem benutzten «Schlauch» (V. 22) «herrscht eine
urspriingliche Fremdheit»"".Es ist die Fremdheit des Neuen. Das als das
Noch-nie-Dagewesene dem Bisherigen seine Zukunft raubt, so dass es als
«alter Rock» (V. 21a) bzw. alter Schlauch (vgl. V. 22a) nur noch veralten
kann.

Die Kategorie der Unvereinbarkeit ™ fithrt die Christen nach der vor-
markinischen Sammlung in die Krise. Sie miissen zundchst am Wesen des
Neuen unterscheidend lernen, dass es von seiner Qualitit her einen schar-
fen Schnitt zum Alten setzt: Jeder Kompromissversuch, neu mit alt zu
verbinden, fiihrt zu einem irreparablen Schaden. Und sie miissen an der
Natur des Neuen begreifen, dass es als das Bleibende mit dem Menschen
nur noch schopferisch umgehen will. Dass die Gnade Gottes von jetzt an
so handelt, dass sie aus Gerechten immer erst Siinder macht, um aus Siin-
dern dann Gerechte zu machen, das bringt antiochenische Theologie in
dem Jesus-Wort zum Ausdruck (Mk 2,17b): «Ich bin nicht gekommen,
Gerechte zu berufen, sondern Siinder».

157

VI. Der vom Judentum unabhiingige christliche Weg (Mk 2,1-3,6)

Als der Theologe Markus sich nach dem Ableben der apostolischen
Generation an die Aufgabe macht, aus schriftlichen Jesus-Materialien den
geschichtlichen Anfang (vgl. Rom 1.3; I Kor 15,3b) des Auferstehungs-
Evangeliums (vgl. Rom 1,1b-4; I Kor 15,3b-5 mit Mk 16,6) in der vorosterli-
chen Lebenszeit Jesu zu erzdhlen, stellt er seine personale Christologie
unter das Leitmotiv™® der Vollmacht™: Jesus «war» (vgl. 1539b) nicht
irgendein jid. Prophet (vgl. 8,27-29), sondern als «Gottes (lieber) Sohn»
(1,1;9,7; 12,6) sein bevollmichtigter Christus (1,1). Mit Jesu Lehre ist iiber
die theologischen Grundfragen des christlichen Glaubens entschieden.

Unter diesem christologischen Anspruch konzipiert Markus in seiner
Erzihlung eine erste Episode'®, der man die Uberschrift Jesu Christi

= E. Jiingel, Das Entstehen von Neuem, in: ders., Wertlose Wahrheit.
Theologische Erorterungen Bd. III (BEvTh 107), 132-50 (140).

"7 Dazu F. Hahn (A.10) 370 (vgl. die Lit. ebd., 370f., A.50; M. G. Steinhauser
[A.10, 1981] 62): «Das Neue ist mit dem Alten unvereinbar, denn es zeigt gegen-
iiber dem Alten seine Macht und Gefihrlichkeit».

¥ Dazu K. Scholtissek (A.129).

) Mk 1,22.27; 2,10; 3,15; 11,28£.33f.

4l Vgl. C. Breytenbach, Nachfolge und Zukunftserwartung nach Markus
(AThANT 71), Zirich 1984, der im Anschluss an Aristoteles’ Poetiktheorie
(poet. 9,11) das Mk eine «episodische Erzidhlung» (75.82.85 u.6.) nennt.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 29

(Erst-) Verkiindigung der Gottesherrschaft in Galilia geben kann (Mk
1,14-3,6)."°" In ihrem zweiten Teil von 2,1ff. ab zieht der Evangelist alle die-
jenigen Uberlieferungen zusammen, in denen Jesu vollmichtige Lehre
die des Judentums iiberwindet. Er stellt diese Einheit unter das von ihm in
V. 22¢ (vgl. V. 21bB) hinzugesetzte Motto «Neuer Wein (gehort) in neue
Schlduche». Am Inhalt der von Markus zur antiochenischen Sammlung
(2,14-22b*) gestellten Fliigelteile (V. 3-12; V. 23-26 + 3,1b-5)'" lassen sich
die Grundlagen seines Programmes verdeutlichen:

Die Pointe der an den Beginn gesetzten Wundergeschichte von der sog.
Heilung des Gelihmten (Mk 2,1-12) liegt nicht in der Gleichwertigkeit
von Heilung und Siindenvergebung (V. 9),'” sondern in der Ausiibung
von Gottes Privilegrecht durch den Menschensohn (V. 7.10f.): Steht es
allein Gott zu, die durch menschliche Freveltat gestérte Schopfungsord-
nung wiederherzustellen,'™ so ist Jesus in jid. Augen als Gotteslisterer
entlarvt (V. 7). In christlicher Sicht aber ist durch sein vollméchtiges Ver-
gebungswort der Zionskult abgeschafft und mit ihm die weltanschauliche
Konstruktion des Tun-Ergehen-Zusammenhangs. Jesus heilt den Lahmen
allein aus Glauben (V. 5a) und schenkt ihm den Schalom der Schopfung.

Und schliesslich: Wenn Markus in der Doppelperikope zum Sabbat —
bekannt unter den Uberschriften Das Ahrenraufen am Sabbat und
Heilung der verdorrten Hand am Sabbat (Mk 2,23-3,6) —, Jesus behaup-
ten lésst, dass «der Sabbat zugunsten des Menschen existiert» (2,27), dann
wird der Grundsatz jid. Gebotstheologie missachtet. Die Tora ist Gottes
Gabe an den von sich selbst bedrohten Menschen und als solche interpre-
tationsbediirftig, aber nicht hinterfragbar. Wer aber die Tora dem Men-
schen zuordnet,'® vergeht sich an der unumkehrbaren Ordnung von Gott

161

o Dazu U. Mell (A.15) 15ff.

Mk 2,23-26; 3,1b-5 bilden eine Doppelperikope zum Sabbatthema (s.
2,23f.27f.; 3,2.4) bzw. zur Frage nach dem Erlaubten (2,24; 3,4). Aufgrund mk.
Phraselogie (zu 2,27a vgl. 4,11.21.24; 6,10; 7,9; 8,21) diirften 2,27f. aus vormk.
Tradition vom Endredaktor angefiigt worden sein. Die These von KI. Scholtis-
sek (A.123) 155ff., die Konzeption des streitgesprichsartigen Einschub in 2,6-10
dem Endredaktor Mk. zuzuweisen, iiberzeugt weder in sprachstatistischer noch
mk.-theologischer Hinsicht. Zur mk. Einleitung in Mk 2,1f. vgl. ebd., 151.

' vel. Ps 103 (2).3.
Vgl. Lev 4,31; Ps 130 (129),3-5, dass der Freispruch der Siindenvergebung
nicht von der Absolution des Priesters vollzogen wird, sondern Gottes unver-
figbares Wort bleibt, dazu O. Hofius, Vergebungszuspruch und Vollmachtsfrage,
in: «Wenn nicht jetzt, wann dann?» FS H.-J. Kraus, hg. von H.-G. Geyer u.a.,
Neukirchen-Vluyn 1983, 115-27 (117-9).

' vgl. umgekehrt Ex 20,10; Dt 5,14, dass der siebente Tag «ein Sabbat fiir
Gott» ist.

164



30 Ulrich Mell, Newer Wein (Mk 2,22c)

und Mensch. Das kann nur, wer um eine neue Gottesbeziehung ausser-
halb der Tora weiss. Und in der Tat: Wenn nach 1,14f. im Evangelium dem
Menschen Gottes Herrschaft nahekommt, dann wird tiber Gut und Bose
nicht durch das Mose-Gebot, sondern am Mass von Jesu Wunderhandeln
entschieden (vgl. 3,4). Es ist das Schopfungsrecht zu einem unversehrten
Menschenleben (vgl. V. 5).

Sind Tora und Kultus als zwei von drei Sadulen, auf denen nach jiid.
Anschauung die Welt steht (vgl. Av 12, Simeon der Gerechte)l(’(’, unter
Jesu vollmachtiger Verkiindigung zerbrochen, so fiihrt sein (Heils-)Tod
(Mk 3,6) konsequenterweise zu einer vom Judentum emanzipierten

christlichen Wirklichkeitsdeutung.

VII. Zusammenfassung

Eine iiberlieferungsgeschichtliche Interpretation der Fasten-Perikope
(Mk 2,18-22) im Rahmen urchristlicher Theologiegeschichte lasst erken-
nen, dass fiir den christlichen Glauben das Neue nicht auf seinen ge-
schichtlichen Anfang beschrinkt ist. Theologische Uberbewertung der
Jesus-Epoche fiithrt zum Verlust von Bedeutsamkeit: von schéner Erinne-
rung kann keine Theologie leben. Die Kompetenz urchristlicher Litera-
turbildung besteht dagegen in der Vermittlung, dass Erfahrung gottlicher
Gnade zu jeweils neuer geschichtlicher Gestalt dréngt:

1. Angesichts der zuvorkommenden Giite der «sich von jetzt ab ver-
wirklichende(-n) Gottesherrschaft»'”" will Jesus mit dem Bild vom
zwanghaften Rollenverhalten der «Gesellen des Brautgemachs» (Mk
2,19a*) seine Mitmenschen gefangennehmen, ihre gottbestimmte Mensch-
lichkeit (vgl. Mt 22,1-10 par. Lk 14,16-23) nicht zu verfehlen.

2. Die durch das Charisma des Basileia-Verkiindigers Jesus vermittelte
Freude iiber die definitive Umkehr Gottes provoziert seine Jiingerschar
zum demonstrativen Genuss koniglicher Schopfungsgaben (Mk 2,18b.
19a*).

3. Die schopferische Wende einer Auferstehung Jesu von den Toten
versteht eine judenchristliche Gemeinde als Treue des erhohten Gekreu-
zigten zu seiner Welt, um vor seiner baldigen Wiederkunft der aktuellen
Versohnung gewiss zu sein (Mk 2,18b*-20).

156 Bi11. T 500.

"7 E. Kiisemann (A.77) 212.



Zur Uberlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 31

4. Um der Einheit der Kirche aus geretteten Juden und Nicht-Juden
verzichtet antiochenische Theologie auf die heiligende Tora (vgl. Rom
14,17), da der mit der Taufe verlichene Heilige Geist aus Stindern Gerech-
te schafft und die Kirche in der schopferischen Krisis des Neuen erhélt
(Mk 2,14-22b%*).

5. Fiir die narrative Theologie des Markus (Mk 2,1-3,6) fiihrt Jesu neue
Lehre zur Emanzipation einer christlichen Deutung von Gott und
Mensch, weil Kirche als Gemeinschaft gerechtfertigter Siinder Versoh-
nung unabhidngig vom Jerusalemer Kult anbietet (vgl. 2,1-12) und die
Ethik von der Tora gelost hat (vgl. 2,23-3,5).

Resultat: Christlicher Glaube ist seinem Wesen nach kontextuelle
Gnadentheologie'® oder er verliert das Signum des Neuen.

Ulrich Mell, Kiel

"% Im Gegensatz zur sog. Theologie der Befreiung, die in prononcierter Wei-

se initiatorisch Theologie vom (armen) Menschen zur christlichen Botschaft
betreibt (vgl. den Uberblick von J. Althausen, «Theologie der Befreiung» — eine
Zwischenbilanz, ThLZ 113 [1988], Sp. 643-60). Kennzeichen der diachron an Mk
2,18-22 sichtbar werdenden urchristlichen Theologie hingegen ist, dass geschicht-
lich erfahrene Gnade einen situativen Weg zur Befreiung des Menschen beschrei-
tet. Dabei sind bisherige Entscheidungen iiber eine Existenz in der Gnade von
spiterer Gnadenerfahrung revidierbar. Es werden sogar gegensitzliche Ent-
scheidungen gewagt: Provozierte die von Jesu Charisma vermittelte Gottesherr-
schaft seine Jiinger zum geniesserischen Umgang mit Schopfungsgiitern (Mk
2,18b*.19a), so iibt die hoffende Parusiegemeinde fastende Treue (V. 18b*-20).
Hilt diese christliche Synagoge das heiligende Versohnungsangebot jid. Tora
aufrecht, so sucht die antiochenische Gemeinde jenseits der Tora eine universale
Gemeinde im Heiligen Geist zu konstituieren (V. 18b-22b*).



	"Neuer Wein (gehört) in neue Schläuche" (Mk 2, 22c) : zur Überlieferung und Theologie von Mk 2, 18-22

