
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 52 (1996)

Heft: 1

Artikel: "Neuer Wein (gehört) in neue Schläuche" (Mk 2, 22c) : zur
Überlieferung und Theologie von Mk 2, 18-22

Autor: Mell, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 52 1996 Heft 1

«Neuer Wein (gehört) in neue Schläuche»'
(Mk 2,22c)

Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22'

Zu einer literarischen Miniatur lässt sich der Text von Mk 2,18-222 über
die sog. Fastenfrage3 zählen. Er enthält in den VV. 19f. einen sachlichen
Widerspruch. Erzählt wird, dass Jesus4 (Christus)5 die Frage «Warum
fasten die Johannesjünger und Pharisäerjünger, deine Jünger aber fasten
nicht?» (V. 18b) mit einer Gegenfrage «Können Gesellen des Brautgemachs

fasten, während der Bräutigam unter ihnen ist?» (V. 19a) beant-

1

Für den Druck bearbeitete öffentliche Antrittsvorlesung, die ich im Rahmen
meines Habilitationsverfahrens am 27.5.1994 an der Theologischen Fakultät der
Christian-Albrechts-Universität zu Kiel gehalten habe.

~ Die Textkritik zu Mk 2,18-22 ist ohne grössere Probleme, vgl. den Text und
die textkritischen Apparate von B. Aland u.a. (Edd.), Novum Testamentum
Graece, Stuttgart 271993, 94; K. Aland (Ed.), Synopsis Quattuor Evangeliorum,
Stuttgart 131986, Nr. 45.94.

Lit. zur Perikope findet sich in den Bibliographien von F. Neirynck u.a.
(Compl.), The Gospel of Mark (BEThL CII), Löwen 1992; W. S. Kissinger, The
Parables of Jesus (ATLABS 4), o. O. 1979, sowie bei R. Pesch, Das Markusevan-
gelium I. T. (HThK II/l), Freiburg u.a.51989, 178.

4
Vgl. Mk 2,17.

5
Vgl. Mk 1,1.

Nug<l>a)v ist nicht mit «Flochzeitssaal», sondern mit «Brautgemach» zu
übersetzen, vgl. Tob 6,14.17; JosAs 15,7, gegen E. Lohmeyer, Das Evangelium des

Markus (KEK 2), Göttingen l71967, 59, A.4; R. Pesch (A.3) 173, A.8; M. Waibel,
Die Auseinandersetzung mit der Fasten- und Sabbatpraxis Jesu in urchristlichen
Gemeinden, in: Zur Geschichte des Urchristentums, hg. von G. Dautzenberg
u.a. (QD 87), Freiburg u.a. 1979, 63-96 (73), u.a.m. - Die Übersetzung von oi uioi
xoù vu|ip(5voç mit «Hochzeitsgäste» (so J. Jeremias, Art. v\ig(|)r| kxL., ThWNT IV
[1942], 1092-9 [1096]; ders., Die Gleichnisse Jesu, Göttingen l01984, 49, A.3; J.

Roloff, Das Kerygma und der irdische Jesus, Göttingen 71973, 226, u.a.m.) ist
falsch, da oi uioi xoù ydpou vorausgesetzt wird, vgl. A. Jülicher, Die Gleichnisreden

Jesu, Tübingen 1910 (Nachdr. Darmstadt 1969, II 181).



2 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

wortet. Das in der rhetorischen Frage7 enthaltene Nein zum Fasten

scheint Jesu anschliessender Hinweis «Solange sie (sc. die Jünger, s. V.

18b) den Bräutigam unter sich haben, können sie nicht fasten» (V. 19b) zu
unterstützen. Überraschenderweise fährt Jesus jedoch ohne Unterbrechung

fort und behauptet «Es werden aber Tage kommen, wenn der Bräutigam

von ihnen (sc. den Jüngern, s. V. 18b) genommen wird, und dann
werden sie an jenem Tage fasten» (V. 20). Damit äussert Jesus aber ein
klares Ja für das Fasten und widerspricht seiner vorher eingenommenen
Position.

Die von der Markus-Auslegung gemeinhin angebotene diachrone
Deutung der widersinnigen Entgegnung führt auf synchroner Textebene
in eine Sackgasse. Entdeckt wird in Mk 2,20 das Futur («Es werden aber
Tage kommen ...») und bezogen wird die zweigeteilte Antwort Jesu (I: V.
19; II: V. 20) auf zwei verschiedene Zeiten. «Die erste Zeit ist dadurch
gekennzeichnet, dass man nicht fasten kann, die zweite dadurch, dass man es

tun soll».8 Dabei wird zu verstehen gegeben: Die Zeit des Bräutigams ist
die Lebenszeit Jesu. Wer ihm begegnet, kann aus Freude nicht fasten.' Die
zukünftige Zeit, sie kennt Jesu Abwesenheit. In ihr gilt es fastend um den

Entzug des geliebten Bräutigams zu trauern.

7

Vgl. A. Jülicher (A.6) II 180.

Kl. Berger, Exegese des Neuen Testaments, Heidelberg -1984, 59. Berger
rezipiert A. Jülicher (A.6) II 185: «Also kennt Jesus ein motiviertes Fasten, welches
er billigt, das nämlich, das ein natürlicher Ausdruck schmerzlich bewegter
Stimmung ist; wo diese Stimmung fehlt, vielmehr Freude herrscht, will er von Fasten
nichts wissen».

9

Vgl. A. Jülicher (A.6) II 186: «Nur Jesus hat Fasten und Freudenzeit als
einander ausschliessend, seine Gegenwart aber als die Freudenzeit kcxt' éÇoxnv
erkannt».

Das Modell der Verteilung Jesu Antwort auf zwei unterschiedliche Zeiten
propagieren auch J. Wellhausen, Das Evangelium Marci, Berlin 1903, 18f.; E.
Grässer, Das Problem der Parusieverzögerung in den synoptischen Evangelien
und in der Apostelgeschichte (BZNW 22), Berlin/New York 31977, 44ff.; G.
Braumann, «An jenem Tag» MK 2,20, NT VI (1963), 264-7 (266), u.a.m. Kritisch
schon H. J. Ebeling, Die Fastenfrage (Mk. 2,18-22), ThStKr 108 (1937/8) 387-96

(388f.). - Die vorläufige Skizzierung der auf A. Jülicher (A.6) II 185 zurückgehenden

Position, die das Fasten als Ausdruck des Trauerns versteht, beruht auf
einer Harmonisierung mit der Parallele Mt 9,14f. Schon Braumann, a.a.O., 265,

A.7, beklagte, dass «die Interpretation des Markustextes durch Matthäus die
moderne Exegese des von Matthäus unabhängigen Markustextes zu sehr beein-
flusst» hat. Auch der Versuch von J.Jeremias (A.6 [1942]) 1096, A. 41

(übernommen von J. O'Hara, Christian Fasting, Scripture 19 [1967], 82-95 [92]) die
Differenz Mt/Mk «trauern»/«fasten» mit späten Texten (TJon I Kön 2,26; Tg
Sach 7,5) als eine Übersetzungsvariante aus dem Aramäischen zu erklären



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 3

Die theologische Sackgasse beginnt, wenn der Rezipient des

Markusevangeliums die Frage reflektiert, in welcher der beiden von Jesus

angesprochenen Zeiten er lebe: in der Freudenzeit des Bräutigams oder in der
Trauerzeit seines Verlustes? Und während er spätestens vom Ende der
Schrift überzeugt wird, dass er in der Zeit der Abwesenheit des auferweckten

Gekreuzigten existiert (vgl. Mk 16,6), stellt sich bei ihm ein böser
Verdacht ein: Trotz Jesu abschliessender Behauptung zur Fastenproblematik,
dass Neues mit Altem unvereinbar sei (2,21-22b), ja, dass «neuer Wein in
neue Schläuche (gehört)» (V. 22c), geht es bei seiner «neuen Lehre» (1,27)
doch nur um die Fortsetzung des Alten." Von der Zeitfülle der
Gottesherrschaft (vgl. 1,15) bleibt nur die Erinnerung an eine schöne Vergangenheit.

In der Christus-leeren Zeit ist für die Kirche Jesu Vorhersage aktuell:
ein Fasten auszurufen, wie es schon immer bei Johannesjüngern und
Pharisäern Brauch war (vgl. 2,20 mit V. 18a). ~ Oder, was sachlich dasselbe ist,

statt bei der jesuanischen Gottesherrschaft beim vorchristlichen Glauben
des Judentums anzuknüpfen: Schenkt doch der monotheistische Gottes-

(dagegen H.-W. Kuhn, Enderwartung und gegenwärtiges Heil [StUNT 4],
Göttingen 1966, 198, A.6), missachtet das quellenkritisch zu entscheidene synoptische
Problem. Zur sog. Zwei-Quellentheorie vgl. W. Schmithals, Art. Evangelien,
Synoptische, TRE X (1982), 570-626. Dass zu Mk 2,18-22 keine Parallelüberlieferung

in Q existiert, haben K. Th. Schäfer, «... und dann werden sie fasten, an
jenem Tage» (Mk 2,20 und Parallelen), in: Synoptische Studien, FS A. Wiken-
hauser, hg. v. J. Schmid/A. Vögtle, München 1953,124-47 (125ff.); F. G. Cremer,
Die Fastenansage Jesu (BBB 23), Bonn 1965, Iff.; M. G. Steinhauser, Neuer
Wein braucht neue Schläuche, in: Biblische Randbemerkungen, Schüler-FS R.
Schnackenburg, hg. von H. Merklein/J. Lange, Augsburg 21974, 113-23 (114ff.);
ders., Doppelbildworte in den synoptischen Evangelien (fzb 44), Würzburg 1981,
42ff., u.a.m., nachgewiesen. - Zum gegenüber den kanonisierten Evangelien (ca.
180 n.Chr.) sekundären EvThom 47 (ca. 3. Jh.n.Chr.) vgl. F. Hahn, Die Bildworte

vom neuen Flicken und vom jungen Wein (Mk. 2,21f. par.), EvTh 31 (1971),
357-75 (365ff.); Steinhauser, a.a.O. (1981), 56ff., zu EvThom 104 W. Schräge, Das
Verhältnis des Thomas-Evangeliums zur synoptischen Tradition und zu den
koptischen Evangelienübersetzungen (BZNW 29), Berlin 1964, 193.

11

Vgl. M. G. Steinhauser (A. 10 [1981]) 59: «Aber anschliessend (sc. an Mk
2,19) wird dann doch wieder das Fasten eingeführt (sc. V. 20) und so getan, als

sei die neutestamentliche Heilszeit mit dem Tode Jesu schon wieder vorbei».
12

Vgl. R. Pesch (A.3) 175: «... und somit (sc. Mk 2,19b) partiell hinter den
Standpunkt Jesu (sc. V. 19a) zurückfällt».



4 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

begriff dem Leben seinen Optimismus.13 Stehen die 10 Gebote im Alten
und eben nicht im Neuen Testament.

Anhand letzter Provokationen wird sichtbar, dass eine Lösung für diesen

Textwiderspruch des Markusevangeliums zur grundsätzlichen Frage
nach dem Novum Christianum führt. Und deutlich wird auch, dass eine

unzulängliche Interpretation des Fastentextes in Gefahr steht, christlichen
Glauben fälschlicherweise als eine Wiederholung jüdischer Religion
wahrzunehmen. Bei der Frage nach dem christlich Neuen soll darum
noch einmal der Versuch unternommen werden, die Antwort der marki-
nischen Fastenperikope einschliesslich ihrer literarischen Vorgeschichte
zu präsentieren.

I. Die überlieferungsgeschichtliche Analyse14 der Fastenfrage
(Mk 2,18-22)

Nach der form- und redaktionskritischen Erforschung des

Markusevangeliums steht fest, dass sein Autor nicht als Produzent des von ihm zu
einer Erzählung verarbeiteten Jesus-Gutes anzusehen ist. Für die dem
Redaktor Markus schriftlich vorliegenden Traditionen übernimmt er die
Funktion eines Herausgebers, der sein Material entsprechend seinem

Darstellungskonzept arrangiert und dabei mit eigener Kommentierung
nicht spart.13

Für eine markinische Bearbeitung des Fasten-Textes spricht am
Beginn eine textliche Unebenheit. Während Mk 2,18a einleitend berichtet,
dass «die Johannesjünger und Pharisäer» fasteten, weiss die Frage V. 18b

mitzuteilen, dass es sich um eine Gewohnheit «der Johannesjünger und
Pharisäerjünger» handelt. Gibt Markus in einem Einschub (7,3) zu
erkennen, dass er die Pharisäer mit dem ganzen Judentum gleichsetzt, so

steht sein Interesse an dem Ausdruck fest. Da seine Redaktion unloka-
lisierter Jesus-Tradition oftmals eine Situationsangabe beigibt,"1 ist der

13
Vgl. J. C. de Moor, The Crisis of Polytheism in Late Bronze Ugarit, OTS 24

(1986), 1-20, und seine pointierten Überschriften: «The pantheon of disillusion»
(3) und: «Man, a puppet on strings» (11).

14 Übersicht bei K. Backhaus, Die «Jüngerkreise» des Täufers Johannes
(PaThSt 19), Paderborn u.a. 1991, 141f., A.169.

15
Zur Methodik der Mk-Exegese vgl. U. Meli, Die «anderen» Winzer

(WUNT 77), Tübingen 1994. 5ff.
16

Vgl. z.B. Mk 2,1.15; 4,lf. Auffällig ist auch das redaktionelle Vorkommen
der coniugaiio periphrastica in 1,22.33; 10,32 (2x); 14,49, dazu W. Weiss, «Eine
neue Lehre in Vollmacht» (BZNW 52), Berlin/New York 1989, 135, A.32 (Lit.).



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 5

wegen Subjektwiederholung17 mit V. 18b nicht harmonierende V. 18a als

eine auf den Evangelisten zurückgehende Einführung zu bewerten.18 Der
vormarkinische Text begann danach ohne Zeit- und Ortsangaben im
historischen Präsens mit unbekannten Fragestellern und lautete: «Und sie

kamen und sagten zu ihm19» (V. 18b).
Bei dem aufgrund der Folge von Problemfrage und autoritativer Antwort

formkritisch als sog. Apophthegma20 einzustufenden vormarki-
nischen Stück (Mk 2,18b-22) fällt Jesu überlange Erwiderung auf. Gibt es

kurze Einheiten, in denen eine Frage mit einer Gegenfrage aus der Welt
geschafft wird," so auch Gespräche, die eine mehrteilige Antwort des

Weisheitslehrers aufweisen. Bei letzteren lässt sich aber ein nachträgliches
Hinzukommen von Antwortteilen beobachten.22

Dass auch bei dem komplexen Text von Mk 2,19-22 diese Gesetzmässigkeit

waltet, kann bereits für die W. 19f. anhand zweier Merkwürdigkeiten

plausibel gemacht werden: Einmal fällt auf, dass V. 19b den
Sachverhalt der vorangehenden rhetorischen Frage V. 19a inhaltlich wiederholt.23

Wenn die Anwesenheit des Bräutigams die Gesellen des Brautgemachs

am Fasten hindert, könnte man eine «Dublette»24 vermuten. Dagegen

jedoch spricht, dass der Aussagesatz V. 19b eine neue Perspektive25

Die redaktionelle Technik besteht in der Extrapolierung der in der Perikope
vorliegenden Situation, s. die Wiederaufnahme aus 2,18b «und die Jünger des
Johannes und» in V. 18a.

17

Vgl. A. Jülicher (A.6) II 178; J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus
(EKK II/l), Zürich u.a. 1978, 112; H.-J. Klauck, Allegorie und Allegorese in
synoptischen Gleichnistexten (NTA NF 13), Münster 1978, 160.

ls Mit E. Klostermann, Das Markusevangelium (HNT 3), Tübingen 31936, 27;

W. Thissen, Erzählung der Befreiung (fzb 21), Würzburg 1976, 68; J. Gnilka
(A.17) 112, u.a.m., gegen H.-J. Klauck (A.17) 160; Pesch (A.3) 170f.

1

Nicht «Jesus», da die Perikope bei ihrer Übernahme durch den Endredaktor
Markus nicht selbständig, sondern bereits als Teil von Mk 2,14-22* existierte,

s.u. Kap. V.
90

Vgl. R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT
29), Göttingen "1979, 17.

21
Vgl. Lk 14,5; WaR 34,3 zu Lev 25,35, R. Hillel (T 1), s. R. Bultmann (A.20)

43.
22

Vgl. z.B. Mk 2,23-28; 12,18-27.
23

Vgl. A. Jülich er (A.6) II 182; M. Waibel (A.6) 69.
24

K. Backhaus (A.14) 140, auch 141, A.165, vgl. H.-J. Klauck (A.17) 160.
25

Vgl. R. Pesch (A.3) 174. Dass die zeitliche Bestimmung von Mk 2,19a èv cp

«während, solange als, bis») implizit das Ende der Gemeinschaft mit dem
Bräutigam andeute, ist von der grammatischen Funktion dieses Ausdruckes der
Gleichzeitigkeit (genaue Übersetzung: «in der Zeit des Brautgemachs, in welcher
der Bräutigam unter ihnen ist») nicht zu folgern, mit R. Pesch, a.a.O., 174, A.15,



6 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

eröffnet. Durch die Zeitbestimmung «solange»26 wird der Blick auf die
Zeit nach dem Ende der Gemeinschaft mit dem Bräutigam gerichtet.27

Über diese Zukunft nach Abschluss des Hochzeitsfestes gibt der dritte
Antwortsatz Jesu, Mk 2,20, Auskunft. Er enthält die zweite inhaltliche
Besonderheit: Spricht er am Beginn von mehreren «Tagen» (V. 20aa), so
ist am Ende nur noch von einem, von «jenem Tag» die Rede (V. 20aß).
Diese Uneinheitlichkeit wird gerne mit dem Hinweis erklärt, es handele
sich bei dem Begriff «an jenem Tag» um den Zusatz einer Gemeinde, die
an einem Tag der Woche in Erinnerung an den Todestag Jesu gefastet
hätte.2S Gegen diese Erklärung spricht, dass ein eintägiges wöchentliches
Fasten im urchristlichen Schrifttum nicht belegt ist.2" So legt sich die Deutung

als sprachliche Konvention nahe, wenn es bei Am 8,11 LXX (vgl. Jer
37 [30] ,3.8) heisst:

«Siehe, Tage werden kommen», spricht der Herr, «da sende ich den Hunger
in das Land, nicht den Hunger nach Brot und auch nicht den Durst nach Wasser,

sondern den Hunger, zu hören das Wort des Herrn An jenem Tage werden

die schönen Jungfrauen und Jünglinge ohnmächtig umsinken vor Durst».

Setzt der Prophet die Rede von «den kommenden Tagen» und «jenem
Tag» zur Benennung von Gottes eindeutiger Zukunft ein, so ist für den so

gerahmten
1

Temporalsatz von Mk 2,20 zu klären, welches Ereignis über

gegen A. Jülicher (A.6) II 187f.; K. Th. Schäfer (A.10) 145; A. Kee, The Question
about Fasting, NT XI (1969), 161-73 (166).

26 Der Akkusativ der Zeitdauer bei dem transitiven Verb ë^io antwortet auf
die Frage «wie lange?», vgl. F. Blass/A. Debrunner, Grammatik des neutesta-
mentlichen Griechisch, bearb. von F. Rehkopf, Göttingen l51979, § 2014.

27
Vgl. Jos 4,14; Prov 1,22; Rom 7,1; I Kor 7,39; Gal 4,1.

~X
Vgl. E. Klostermann (A.18) 28; E. Lohmeyer (A.6) 60f.; H.-W. Kuhn, Ältere

Sammlungen im Markusevangelium (StUNT 8), Göttingen 1971, 69ff., u.a.m.
Dagegen schon H. J. Ebeling (A.10) 394.

Der aus Did 8,1 beigebrachte (späte) Beleg (Anfang des 2. Jh.n.Chr., vgl.
Apostolische Konstitutionen 7,23,lf.) spricht eindeutig von einem zweitägigen
(vgl. Lk 18,12) urchristlichen Fasten am Mittwoch und Freitag, Tage, die in
Abgrenzung zur Fastenpraxis der Synagoge, die den Dienstag und Donnerstag als

Fastentage pflegte (vgl. [H. L. Strack]/P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch IV Bde., München 1922-8 [Bill.], II 243,

A.2), eingeführt wurden (anders Herrn 54,1 bzw. 52,6f.). - Mit Barn 7,1-5 lässt
sich allenfalls ein jährliches Trauerfasten aus Anlass des Todes Jesu begründen, s.

Mt 9,15.
Die topische Rahmung des Temporalsatzes führt zu zwei futurischen

Aussagesätzen, von denen der zweite durch «und» angeschlossen wird, vgl. auch Jes

30,25; Lk 17,22. Jeder Aussagesatz hat jetzt zwei zeitliche Angaben («Tage,



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 1

Gottes Wesen endgültig entscheiden wird. Wenn es passivisch heisst, dass

der Bräutigam «weggenommen wird» (V. 20a), ist beileibe keine menschliche

Gewalt im Spiele.32 Wie sich vielmehr an dem analogen Sprachgebrauch33

der sog. (vorlukanischen)34 Himmelfahrtserzählung (Apg 1,9-11)

da...»/«dann an jenem Tage»), die literarkritisch als Doppelung zu bewerten
sind.

31 • / »

Zusammengesetzt aus einer Protasis im prospektiven Konjunktiv (öxav
ouiapOrj) und einer Apodosis im Futur (töte vriaevooucnv), gegen A. Jülicher
(A.6) II 183. Dazu K. Th. Schäfer (A.10) 133: «Der Tag der Hinwegnahme des

Bräutigams [ist] als Anfang der gesamten Periode des Hinweggenommenseins
von Bedeutung».

Dass anstelle der Braut der Bräutigam geraubt wird, wäre ein
ritualgeschichtliches Novum, zur antiken Sitte des Brautraubes vgl. P. Sticotti, Zu griechischen

Hochzeitsbräuchen, in: FS O. Benndorf, Wien 1898, 181-8 (181).
' Da die Terminologie der Entrückungsvorstellung nicht einheitlich ist (dazu

G. Friedrich, Lk 9,51 und die Entrückungschristologie des Lukas, in: Orientierung

an Jesus, FS J. Schmid, hg. v. P. Hoffmann, Freiburg u.a. 1973, 48-77 [53f.]),
bildet den Ausgangspunkt der rezeptionskritischen Nachfrage die Semantik. 1st

nun zur Verwendung des synoptischen Hapaxlegomenons öraaipco im Passiv kein
analoger atl.-jüd., sondern hell. Sprachgebrauch nachweisbar - Chariton (2.

Jh.n.Chr.) 3,3,4f.: Chaireas aus Anlass der aus dem Grab geraubten Kallirhoe:
«Welcher Gott hat Kallirhoe entführt Ebenso hat Dionysos die Ariadne
dem Theseus weggenommen (a<t>eikexo)...» -, so muss die Summe der semantischen

und strukturellen Bezüge analoger Sprachverwendung überzeugen. Für die
Parallele von Apg 1,9 (mit F. Hahn, Christologische Hoheitstitel [FRLANT 83],

Göttingen 21964, 126f., A.4, gegen G. Lohfink, Die Himmelfahrt Jesu [StANT
26], München 1971, 97) spricht trotz der Verwendung von ercaipco (1) der
Gebrauch des Kompositons von aïpco (anders Joh 17,15), und zwar im Passiv (2).
Sodann ist (3) Objekt des göttlichen Handelns (passivum divinum) eine
Hoheitsgestalt - «der Bräutigam» (Mk 2,20) bzw. «der Herr» (Apg 1,6) -, die seinen

Anhängern (4) - den «Jüngern» (Mk 2,18b über V. 19a) bzw. «den Aposteln»
(Apg 1,2) - aus ihrer irdischen Mitte (Mk 2,19; Apg 1,9) entzogen wird (5).
Aufgrunddessen sind drei Bezüge von Mk 2,20 ausgeschlossen: 1. die Vermutung,
dass auf Jesu Tod angespielt wird (so H.-J. Klauck [A.17] 161; J. Gnilka [A.17]
114). Wenn CD 19,35; 20,14 vom «Tag des Hinweggenommenwerdens» des

Lehrers der Gerechtigkeit reden, ist sein zukünftiger Tod gemeint, vgl. LXX:
Num 20,26 (TtpoaxeOeiç); Dt 32,50 (jipoaxéGrixr); Jes 57,1a (anoAexo). Gleichfalls
ist ein Bezug zu LXX Jes 53,8b (cdpexai) unwahrscheinlich (so E. Lohmeyer
[A.6] 60; H.-J. Klauck, a.a.O., 161; D. Lührmann, Das Markusevangelium [HNT
3], Tübingen 1987, 63, u.a.m.), der vom Tod des Gottesknechtes spricht. Da Jesu
Tod bei seinen Anhängern anders als etwa die Hinrichtung von Johannes dem
Täufer (vgl. Mk 6,17ff.) keine eigenständige Bedeutung zukommt, sondern nur
im Auferweckungskerygma thematisiert wird (vgl. Rom 4,24b; 8,11; 10,9; I Kor
15,15; Gal 1,1; I Thess 1,10; Apg 3,15 usw.), ist ein Schluss auf ein jährliches
Passionsfasten unzulässig. Abzulehnen ist 2. der Versuch von H. J. Ebeling
(A.10) 394 (vgl. G. Braumann [A.10] 267, dazu K. Backhaus [A.14] 147, A.205)



8 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

erkennen lässt, drückt das passivum divinum die göttliche Aktivität
zugunsten seines Auserwählten aus, wenn V. 9 ausführt:

Und als er (sc. der Herr, s. V. 6, bzw. Jesus, s. V. 1) dies gesprochen hatte,
wurde er vor ihren Blicken (sc. der Apostel s. V. 2) aufgenommen (èjxip0r|), und
eine Wolke entzog ihn (ànô) ihren Augen.

Ist die chronologische Voraussetzung von Jesu Himmelfahrt seine

Auferweckung, so kann die vorhergehende Andeutung vom Ende der
Gemeinschaft mit dem Bräutigam in Mk 2,19b als kontextgemässe
Umschreibung von Jesu Auferstehung verstanden werden. Verdeutlicht doch
der Deuteengel der sog. (vormarkinischen) Erzählung Das leere Grab
(16,1-8) den Glauben an die leibliche Auferstehung Jesu mit dem Hinweis
(V. 6, vgl. Lk 24,3.5.23f." ): «Ihr sucht Jesus, den gekreuzigten Nazarener; er
wurde auferweckt. Er ist nicht hier».

Somit legt sich der Schluss nahe, dass eine judenchristliche Gemeinde,
die sich im Glauben an den zur Rechten Gottes erhöhten Auferweckten
gründet,36 das Apophthegma (Mk 2,18b*.19a) mit den VV. 19b.2037 um

mit TestDan 4,7 (cxi|naxaxai) das Fasten für die christuslose Endzeit, die
Herrschaft des Satans, zu begründen. Schliesslich ist 3. die Annahme von J. W.
Wimmer, Fasting in the New Testament (Theological Inquiries), New
York/Toronto 1982, 93, abzuweisen, dass der Historische Jesus mit Mk 2,19bf.
einen Zeitintervall zwischen seinem Tod und der eschatologischen Vollendung
angedeutet habe: Geteilte Eschatologie ist keine Eschatologie.

34
Zum Problem, ob Lk eine vorlk. Entrückungserzählung für seine Darstellung

als Vorlage benutzte vgl. die Lit. bei G. Schneider, Die Apostelgeschichte I.
(HThK V/1), Freiburg u.a. 1980, 199, A.12.

35
Dazu G. Friedrich (A.33) 55ff.

36 Mit K. Th. Schäfer (A.10) 133f„ gegen J. Gnilka (A.17) 114.
37 Auf die sich noch innerhalb der Synagoge organisierende judenchristliche

Gemeinde wird auch die Nennung «der Jünger der Pharisäer» (Mk 2,18b)
zurückgehen (mit J. Gnilka [A.17] 112, gegen R. Pesch [A.3] 172.172, A.6; W. Weiss

[A.16] 98). Auch hier liegt die redaktionelle Technik vor, neuen Text im
Anschluss an vorhanden zu bilden, in diesem Fall eine Analogiebildung zum
vorgängigen Terminus «die Jünger des Johannes» zu formulieren, vgl. J. Wellhausen
(A.10) 20; R. Bultmann (A.20) 17, A.3. Zeitgeschichtlich gehören die Pharisäer -
bestes Beispiel ist der vorchristliche Paulus (vgl. Phil 3,5) - zu derjenigen jüd.
Gruppierung, mit der sich die junge synagogale Christengruppe sofort in
Auseinandersetzung befand (vgl. Gal 1,13.23). Für christliche Bildung spricht auch, dass

der Terminus nicht unabhängig von Mk 2,18b bekannt ist.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 9

eine «Weissagung»38 Jesu erweitert hat: Sie soll ihre Fastenpraxis rechtfer-
39

tigen.
Steht jetzt die ihrer Ergänzung zugrundeliegende kurze Gesprächserzählung

von Mk 2,18b*.19a zur Analyse an, so bestehen gattungskritische
Einordnungsprobleme: Für eine Bezeichnung als sog. Streitgespräch fehlt
eine Situationsangabe. Der Einteilung als sog. Schulgespräch
widerspricht, dass Unbekannte die Wissensfrage artikulieren.

Schenkt man dem Hinweis Beachtung, dass Jesus in der Fasten-Szene
nicht sein eigenes, sondern das Tun seiner Jünger verteidigt, so heisst das:

in Wahrheit beruft sich eine Gruppe für ihr Verhalten auf eine Autorität.
Nennt die Problemfrage fastende Johannesjünger (Mk 2,18b*), so
entspricht das von Jesus autorisierte Nicht-Fasten der Situation einer Jüngergruppe,

die in Rivalität zur Gruppe um Johannes den Täufer steht.41 Sie

wählt die Form eines streitgesprächsartigen Apophthegmas (V.
18b*.19a),42 um ein ursprünglich alleinstehendes Jesuswort (V. 19a*)43 zu
aktualisieren.

38
J. Wellhausen (A.10) 20.

39
Vgl. E. Lohmeyer (A.6) 59; J. Gnilka (A.17) 111; E. Klostermann (A.18)

24.
40

Vgl. R. Bultmann (A.20) 17. Der von Mk hinzugesetzte V. 18a will dieses
Manko ausgleichen (vgl. für 2,3-12 V. lf., für V. 15b-17 V. 15a). Kongruent zu
seinem Darstellungskonzept, in 2,Iff. die entscheidenen Differenzen der Jesus-

Lehre zu der des Judentums zu führen, interpretiert Mk die vorliegende Perikope
dadurch als Streitgespräch, s.u. Kap. VI.

41
Ist literarisch vom Urchristentum bekannt, dass es Fastensitte geübt hat

(vgl. Mt 6,16-18; Apg 13,2f.; 14,23; 27,9; II Kor 6,5; 11,27; Did 8,1) - dazu K. Th.
Schäfer (A.10) 145 (übernommen von F. G. Cremer [A.10] 5): «Eine das Fasten
grundsätzlich ablehnende Kirche hat es im 1. Jahrhundert nicht gegeben» -, so
kommt für ein zeitlich unbegrenztes Nicht-Fasten allein der Jünger-Kreis um den
Gottesreichs-Verkündiger Jesus in Frage (mit J. Roloff [A.6] 226; T. A. Burkiii,
Should Wedding Guests Fast?, in: ders., New Light on the Earliest Gospel,
Ithaca/London 1972, 39-47 [41]; R. B. Gardner, Jesus Appraisal of John the
Baptist, Bamberg 1973, 26, u.a.m., gegen R. Bultmann [A.20] 17:

«Gemeindebildung»). Bei diesem vorösterlichen Jesus-Kreis beginnt bereits die

Konservierung von Jesus-Tradition, vgl. H. Schürmann, Die vorösterlichen
Anfänge der Logientradition, in: ders., Traditionsgeschichtliche Untersuchungen
zu den synoptischen Evangelien (KBANT), Düsseldorf 1968, 39-65. - Dass in Mk
2,18b*.19a das Fasten uneigentlich gemeint sei, weil eine Urchristenheit ihre
eschatologische Differenz zum Täuferkreis aufarbeitet, ist nicht zu erkennen,
gegen R. B. Gardner, a.a.O., 27f.; W. Weiss (A.16) lOOff.

~ Vgl. R. Bultmann (A.20) 17. In der ursprünglich alleinstehenden Einheit ist
in der Redeeinleitung (Mk 2,18b) der Jesus-Name vorauszusetzen. Die Perikope
beginnt im unpersönlichen Plural eines historischen Präsens mit: «Und Leute
kamen ...»



10 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

Ist nach dieser Besprechung der Blick auf den Abschluss der Jesus-

Antwort frei (Mk 2,21 f.), so fällt sogleich der übergangslose Wechsel vom
religiösen Fastenthema zur Erfahrungswelt des Schneider- und
Küferhandwerkes auf. Die wohlgeformte44 weisheitliche Spruchkombination45
lässt keine direkte inhaltliche Verbindung zum Fastenthema erkennen.4'1

Der Schluss liegt nahe, dass in einer längeren vormarkinischen Texteinheit47

ein prinzipielles Signal über die zerstörend-gefährliche Begegnung
von alt und neu gesetzt wird. Bei der Textübernahme hat wieder der
Endredaktor Markus - das ist anhand zweier literarkritischer Spannungen48 zu

45
Vgl. W. Bousset, Kyrios Christos, Göttingen 31926, 41. Die überlieferungs-

geschichtliche Selbständigkeit von Mk 2,19a* (mit W. Weiss [A.16] 99, A.22,
gegen W.Thissen [A.18] 195, A.9) lässt sich durch den Fischkatalog des Athe-
naios VII 307 C (ca. 200 n.Chr.) belegen: Da der Meeraal weder Fleisch frisst
noch Lebewesen anrührt, hat sich das alleinstehende Sprichwort gebildet: «Der
Meeraal fastet».

44 Zur weisheitlichen Redeform der allgemeinen Erfahrung, auf einen
verneinten affirmativen Satz einen konditionalen Nachsatz mit ei 5è gr), bestehend
aus Protasis und mit «und» angeschlossener kurzer Apodosis, folgen zu lassen

vgl. Hi 32,22 (ausserbiblische Belege bei K. Aland/B. Aland, Griechischdeutsches

Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der
frühchristlichen Literatur, Berlin/New York ''1988, Sp. 443).

45
Aufgrund von Jos 9,3-18 LXX (bes. V. 4f. 13) ist von einer ursprünglichen

Einheit des Doppelbildwortes auszugehen, das mit einem zweifachen
Erfahrungsbeweis vor unachtsamen Handeln warnt (mit M. G. Steinhauser [A.10,
1981] 56, gegen K. Th. Schäfer [A.10] 137). - Dass Mt 9,16 mit der Paronomasie
ETnßdtÄAei enißT-tiga die ursprüngliche Fassung der Schneiderregel enthalte (so F.
Hahn [A.10] 362), lässt sich quellenkritisch entkräften: Für das ntl. Hapaxlego-
menon è7tipâ7rco> verwenden die Seitenreferenten das ihnen bekannte ä7iißäM.co

(2/4/5[4]).
Vgl. die Lit. bei IS. Backhaus (A.14) 143, A.175.

47 Mit M. G. Steinhauser (A.10 [1981]) 58f. (vgl. J. Gnilka [A.17] 112; M.
Waibel (A.6) 77; R. B. Gardner [A.41] 16): «Wenn erst Markus diese Verbindung

geschaffen hätte, wäre wohl eine markinische Übergangsformel zu erwarten»,

gegen H.-J. Klauck (A.17) 169 (dazu Waibel, a.a.O., 77, A.34 Lit.). Dass

Fastenperikope und Doppelbildwort auf der Ebene der vormarkinischen Tradition

nicht ursprünglich zusammengehören, hat M. G. Steinhauser, a.a.O., 59,

begründet.
48 Beim ersten Bildwort sprengt der genitivus seperationis «das neue vom

alten» (Mk 2,21b) die weisheitliche Komposition (s.o. A.45) und ist damit als

«Interpretament» (J. Wellhausen [A.10] 21, vgl. F. Hahn [A.10] 362f.; M. G.
Steinhauser [A.10, 1981] 55; H.-J. Klauck [A.17] 169, u.a.m.) identifiziert. Beim
zweiten Bildwort ist der weiterführende Neueinsatz durch àXXâ kenntlich: die
weisheitliche Warnung, dass alte Schläuche neuen Wein vernichten (V. 22ab),
wird durch eine positive Forderung, dass neuer Wein in neue Schläuche gehört,
ergänzt (V. 22c).



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 11

erkennen - eingegriffen (V. 21bß.22c)49 Er verändert den programmatischen

Akzent in seinem Sinne: neuer Inhalt erfordert neue Formen.50

Zusammenfassung: Ausgangspunkt der markinischen Fastenperikope
(Mk 2,18-22) ist ein kurzes Wort aus dem Bereich des Hochzeitsrituals (V.
19a*): «Können Gesellen des Brautgemachs fasten?»

Leicht ergänzt wird es als Jesus-Logion von Jesusjüngern, die in
Auseinandersetzung mit der fastenden Täufergruppe stehen, in ein

Apophthegma integriert (V. 18b*.19a):

V. 18b*: Und Leute kamen und sagten zu Jesus:

«Warum fasten die Johannesjünger, deine Jünger aber fasten nicht?»
V. 19a: Da sprach Jesus zu ihnen:

«Können Gesellen des Brautgemachs fasten, während der Bräutigam
unter ihnen ist?»

In nachösterlicher Zeit lässt dann eine judenchristliche Gemeinde ihre
Fastenpraxis in einem christologischen Anhang rechtfertigen (V. 18b*-20):

V. 18b*: Und Leute kamen und sagten zu Jesus:

«Warum fasten die Johannesjünger und die Pharisäerjünger,
deine Jünger aber fasten nicht?»

V. 19a: Da sprach Jesus zu ihnen:
«Können Gesellen des Brautgemachs fasten, während der Bräutigam
unter ihnen ist?

V. 19b: Solange sie den Bräutigam unter sich haben, können sie nicht fasten.
V. 20: Es werden aber Tage kommen, wenn der Bräutigam von ihnen weg

genommen wird,
und dann werden sie fasten an jenem Tage».

Nachdem dieser Abschnitt in eine vormarkinische Zusammenstellung
von Perikopen aufgenommen (Mk V. und um einen Grundsatztext

49
Aufgrund mk. Sprachgebrauches (vgl. kouvôç 4/5/5[2] und Mk 1,27 im

Unterschied zu véoç V. 22a) sind beide Zusätze dem Endredaktor zuzuweisen (mit
F. Hahn [A.10] 362f.; H.-J. Klauck [A.17] 169; J. Gnilka [A.17] 111.113, u.a.m.,
gegen M. G. Steinhauser [A.10, 1981] 56.58). Das redaktionelle Erweiterungsver-
fahren benutzt erneut vorgegebenes Wortfeld, s. die Wiederholung der Wendung

«neuer Wein in Schläuche» aus V. 22a in V. 22c. - Mit W. Simonis, Jesus

von Nazareth, Düsseldorf 1985, 236, ist erwägenswert, ob auf vormk. Redaktion
der beim zweiten Bildwort formal als überschiessend zu bewertende Anhang
«und die Schläuche» (V. 22b ß) zurückzuführen ist. Er ergänzt die Aussage des

Bildwortes, dass von der zerstörerischen Kraft des Alten redet, um die Nuance,
dass bei dem Aufeinandertreffen von neu und alt immer beide Seiten Schaden
erleiden.

50
Vgl. F. Hahn (A.10) 372; J. Gnilka (A.17) 113.



12 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

(Mk 2,21-22c*) erweitert wurde, versieht schliesslich der Evangelist Markus

die Fastenperikope mit einer historisierenden Einleitung (V. 18a) und
einem programmatischen Schlussakkord (V. 21bß.22c).

II. Die Gewalt der gegenwärtigen Gottesherrschaft (Mk 2,19a*)

Der Form nach handelt es sich bei dem ohne Zeit- und Situationsangaben

überlieferten Wort «Können Gesellen des Brautgemachs
fasten?» (Mk 2,19a*) um ein eingliedriges Bildwort. Die Frageform11 zwingt
dem Adressaten die Antwort «Natürlich nicht!» auf. ~ Wegen der auffälligen

Genitivverbindung «Gesellen des Brautgemachs» wird sein Sprecher

semitischer Flerkunft sein. Der Schluss auf Palästina ist zulässig, weil
die so bezeichnete Institution Bestandteil des jüd. Hochzeitsrituales ist.

Mit dem eigenwilligen Ausdruck sind die zur Hochzeit geladenen
persönlichen «Freunde des Bräutigams» (I Makk 9,39) gemeint. Zusammen
mit dem Bräutigam und seiner Verwandtschaft1 holen sie am Abend des

Hochzeitstages57 die Braut mitsamt ihren Freundinnen55 und ihrer Familie
von dem Haus der Brauteltern in einem mit Musik und Gesang festlich
ausgestalteten Umzug50 in das Haus des Bräutigams ein. Hier findet mit

51

Vgl. Ps 77 (78),19f.; Jes 36,19c; Joh 3,4b; 10,21b; Jak 2,14; 3,12.
52

Vgl. H.-J. Klauck (A.17) 161f.
Zum adnominalen Genitivus possessivus (dazu F. Blass/A. Debrunner

[A.26] § 162.6) vgl. Ps 149,2; I Makk 4,2 «die Leute der Akra». Dazu J. Jeremias
(A.6 [1942]) 1096, A.40: Der Ausdruck «ist sklavische Übersetzung] von bene
hahuppa (Tos Ber 2,10; jSukka 53a Z 18; bSukka 25b). - Der Art[i]k[el] (oi [!]
niol toù vu|Kj><5voç) hat generische B[e]d[eu]t[un]g (Aramaismus), muss also im
Deutschen fortfallen».

54
Zum hell.-röm. Hochzeitsritual, das nur Begleiter der Braut kennt, vgl. O.

Nussbaum, Art. Geleit. RAC IX (1976), Sp. 908-1050 (919-23).
55

Vgl. auch Ri 14,11; Joh 3,29. Zum jüd. Hochzeitsritual vgl. P. Billerbeck
(A.29) I 500ff.; J. Schmid, Art. Brautgemach, RAC II (1954), Sp. 524-8; O. Nussbaum

(A.54) Sp. 917-19; M.-B. von Stritzky, Art. Hochzeit I., RAC XV (1991),
Sp. 911-30 (914f.).

56
Vgl. I Makk 9,39.

57
Vgl. Mt 25,1 ff.

58
Vgl. Ps 45,15.

59
Vgl. I Makk 9,39; Ket 16", Schule Hillel/Schule Schammai (T 1), Bill. I 513.

60
Vgl. Sap 8,2; I Makk 9,39. Das Waffentragen u.a. der «Söhne des Brautgemachs»

(I Makk 9,39; Ct 3,8, vgl. die hell. Belege bei O. Nussbaum [A.54] Sp.

923) lässt entweder auf die Schutzgeleit erfordernde bedrohliche Nachtsituation
oder auf Verhinderung des Brautraubes schliessen.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 13

allen Gästen das Hochzeitsgelage statt.61 Den Höhepunkt der fröhlichen62
Feier63 bildet das Geleit64des Brautpaares in ihr Hochzeitsgemach65, ein
besonders hergerichteter Raum des Hauses66, in welchem zum Schutz der
Intimsphäre ein Zelt aufgestellt wird67. Die dem guten Wein und Essen

zusprechenden Gesellen des Brautgemachs treiben mit dem sich zur
Hochzeitsnacht zurückziehenden Brautpaar ihre derben Scherze.66 Will
man übertrieben ihre durch leiblichen Genuss angeregte bacchantische
Ausgelassenheit kennzeichnen, kann man sie mit ihrem Antityp, fastenden

Asketen, in Beziehung setzen.6'

Soweit der im Bildwort benannte Hochzeitsritus. Steht jetzt die
methodische Prüfung an, ob das von urchristlicher Tradition Jesus
zugewiesene Wort (vgl. Mk 2,19a parr.) Teil der mündlichen Verkündigung
des Historischen Jesus ist, so steht als leitendes Erkenntnisprinzip das sog.
Unähnlichkeitskriterium " zur Verfügung. Nach dieser «Faustregel»71 ist

nur in dem Fall für jesuanische Authentizität zu plädieren, «wenn Tradition

weder aus dem Judentum noch der Urchristenheit»72 abgeleitet
werden kann.

61
Vgl. SifDev 11,10 § 38 (77a), R. Eliezer (T 2), Bill. I 516. Anders Gen 29,22;

Ri 14,10; Tob 8,20.
62

Vgl. Ps 45,16; Jer 7,34; 16,9; 25,10; III Makk 4,6; TSota 14,6f. (321), R. Simeon

b. Gamaliel II. (T 3); TSan 12,10 (433), R. Aqiba (T 2); ARN 36, R. Jochanan
b. Nuri (T 2), Bill. I 515f.

3
Das Hochzeitsfest kann u.U. tagelang andauern, vgl. Gen 29,27; Ri 14,10;

Est 2,18 LXX; Tob 8,19f.; 10,7.
64

Nach Tob 7,15f. wird die Braut von ihrer Mutter in das Brautgemach geleitet,

der Bräutigam kommt später allein nach (6,14.17). Der abweichende Brauch
begründet sich dadurch, dass es sich bei dieser Hochzeitsfeier nicht um eine Feier
mit (vielen) Gästen handelt.

Vgl. Jo 2,16; TKet 1,4 (261), R. Jehuda (T 3), Bill. I 45f.
66

Vgl. Num 25,8; Ct 1,4; Tob 7,15f.; III Makk 1,19; Semach 8, R. Meir/R.
Jehuda (T 3), Bill. I 512, dazu J. Schmid (A.55) Sp. 525f.

67
Vgl. Num 25,8; II Sam 16,20ff.; Ps 19,6; Jo 2,16. Überbleibsel ist die auch

noch heute im jüd. Hochzeitsritual anzutreffende Chuppah, eine Art Baldachin,
unter das die Brautleute bei der Eheschliessung treten.

68
Vgl. yChag 2,77a,49. R. Jochanan b. Zakkai (T 1), Bill. I 511.

69
Vgl. Jo 2,15f.

70
Vgl. die Lit. bei H. Merkel, Die Gottesherrschaft in der Verkündigung Jesu,

in: Königsherrschaft Gottes und himmlischer Kult, hg. v. M. Hengel/A. M.
Schwemer (WUNT 55), Tübingen 1991, 119-61 (132, A.75).

71
F. Hahn, Methodologische Überlegungen zur Rückfrage nach Jesus, in:

Rückfrage nach Jesus, hg. v. K. Kertelge (QD 63), Freiburg u.a.21977,11-77 (33).
Das Problem des historischen Jesus, in: ders., Exegetische Versuche und

Besinnungen Bd. 1, Göttingen 'T970, 187-214 (205).



14 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

Da - wie noch zu zeigen sein wird - die urchristliche Gemeinde das

Jesus-Wort nur durch Uminterpretation halten kann, rückt das Frühjudentum

in den Blick. Es vertritt den Grundsatz" (Ket 17a; Meg 29b, R. Je-

huda b. liai, T 3):74 «Man unterbricht das Torastudium, um eine Braut
hineinzugeleiten».

Die Parallele verdeutlicht, dass ein Hochzeitspaar in der jüd. Gesellschaft

absoluten Vorrang geniesst: Ihrem Fest und ihrer Freude kann und
will sich niemand entziehen. Selbst notwendige Verpflichtungen - und sei

es die höchste Pflicht des torazentrierten Lebens, das den Gotteswillen
erkennende Schriftstudium - können warten. Bei aller Gemeinsamkeit
bleibt aber zum vormarkinischen Wort ein wichtiger Unterschied: Während

der Rabbi den Dorfbewohnern als hochzeitsgemässes Verhalten die
ehrenvolle Begleitung des Hochzeitsumzuges empfehlen wird,75 entscheiden

die Gesellen des Brautgemachs über das Gelingen des Hochzeitsritu-
als:7'1 Ohne ihre Kontrolle der ersten Intimität des Brautpaares keine für
damaliges Empfinden unanstössige Feststellung der bräutlichen Jungfräulichkeit.

Ohne sie keine öffentliche Dokumentation der neugeschlossenen
Familieneinheit.

Lässt das Unähnlichkeitskriterium das Jesus zugeschriebene Bildwort
als eine jüd. Variation über das Thema angemessenen Hochzeitsverhaltens

erscheinen, so ist das keineswegs wenig. In der Jesus-Forschung wird
nämlich das Unähnlichkeitskriterium nur im Zusammenhang mit dem

sog. Kohärenzkriterium angewendet. Dieser zweite Prüfstein weist den auf
Unterscheidung angelegten Wahrnehmungsakt des Historikers darauf
hin, dass jedes Individuum immer zugleich Teil seiner Umwelt ist. Dass
Jesus als historische Persönlichkeit nur begriffen wird, insofern seine

Anschauungen Ausdruck zeitgenössischer jüd. Theologie sind. Für das

Verhältnis zu seiner Mitwelt aber gilt, dass Jesus kreativ tätig war. Kann
empirische Kreativitätsforschung heute zeigen, dass der Geniebegriff nicht mit
voraussetzungsloser Produktion identisch ist, so muss nicht jede Jesus-

Tradition das Kennzeichen absoluter Originalität tragen. Auch in der
Zuordnung, der Hervorhebung, der Anknüpfung und - wie hier vermutet

73
Wahrscheinlich schöpfungstheologisch begründet, vgl. Jub 3,6; BerR 18

(12'h, R. Simeon b. Jochai (T 3); ARN 4, R. Jehuda b. liai (T 3), Bill. I 503f.
Bill. I 511, vgl. ARN 4, R. Jehuda b. Hai (T 3), Bill. I 504; ARN 41, R. Tar-

fon (T 2), Bill. 1 511.

Vgl. ARN 4; Ket 17\ R. Jehuda b. liai (T 3), Bill. I 504.511.
76

Vgl. A. Jülicher (A.6) II 181: «die Hochzeitsgesellen, die für die

Ausführung des Festzeremoniells unentbehrliche Teil der Gäste».
77

Vgl. W. Nethöfel, Creatio, Creatura, Creativitas, BThZ 5 (1988), 68-84

(72ff.), mit einem instruktiven Beispiel (ebd., 73f.).



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 15

- der Variation jüd.-theologischer Bildung lässt sich Jesuanisches markieren.

Unter einer Bedingung allerdings, dass sich Berührungen zum
vorangehenden unableitbaren Minimalkonsens aufzeigen lassen.

Das aber ist der Fall: Um Israel mit seiner Überzeugung von der
gegenwärtig ankommenden Gottesherrschaft zu konfrontieren, wählt der
Erzähler Jesus die Sprache der Metapher. Durch gleichnishafte Verfremdung

und hyperbolische Pointen vermag er die Welt seiner Zuhörer mit
der sich schenkenden Güte der Basileia so zu verflechten, dass es zu einem

freudigen Einverständnis kommt. Es ist darum kein Zufall, dass Mk 2,19a*
ein Bildwort' ist und es verwundert nicht, im sog. Gleichnis vom grossen
Abendmahl (Mt 22,1-10 par. Lk 14,16-23)8ü das Flochzeitsmotiv81 zu finden
(vgl. V. 20):

Ein Mann gab einmal ein grosses Essen. Und (zur Stunde des Mahls) sandte

er seinen Knecht aus, den Geladenen zu sagen: «Kommt, es ist bereit!» Und
einmütig begannen alle, Entschuldigungen vorzubringen. Der erste sagte ihm:
«Ich habe einen Acker gekauft, und ich muss ihn unbedingt anschauen gehen.
Ich bitte dich, betrachte mich als entschuldigt.» Und der andere sagte: «Ich habe
eben geheiratet, und deshalb kann ich nicht kommen. Ich bitte dich, betrachte
mich als entschuldigt.» Da wurde der Hausherr zornig und sagte zu seinem
Knecht: «Geh jetzt hinaus auf die Strassen, und nötige sie hereinzukommen!»
Und das Haus füllte sich.

78
Vgl. D. Lührmann, Die Frage nach Kriterien für ursprüngliche Jesusworte -

eine Problemskizze, in: J.esus aux Origines de la Christologie, hg. von J. Dupont
(BEThL XL), Löwen 21989, 59-72 (68ff.).

7' Mk 2,19a* als verneinte Metapher verstanden bedeutet, im Rahmen einer
Interaktionstheorie (dazu G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen
21988, 7ff.) nach der kommunikativen Situation zu fragen, die die unkonventionelle

Sprachfigur erläutern hilft. Nachdem oben das metaphorische Element, der
Ritus, als Bildspender erarbeitet wurde, gilt es jetzt im Zuge der Analogie aus
Jesus-Material den Bildempfänger zu suchen.

80
Zur Rekonstruktion der ursprünglichen Parabel vgl. auch W. Harnisch, Die

Gleichniserzählungen Jesu, Göttingen 21990, 241 f.240, A.197 (Lit.). ThomasEv 64

ist von den kanonisierten Synoptikern abhängig (vgl. ebd., 237ff.).
81

Ein Bezug zum sog. Gleichnis von den zehn Jungfrauen (Mt 25,1-13),

angenommen als ursprüngliche Jesus-Parabel, ist nicht gegeben (gegen E. Schweizer,

Das Evangelium nach Matthäus [NTD 2], Göttingen 141976, 304). Diese
weisheitliche Mahnung zu vorausschauendem Handeln (zu V. la-10 vgl. 7,24-27

par. Lk 6,47-49) widerspricht der Jesus-Botschaft von der gegenwärtigen
Gottesherrschaft und wurde von der Gemeinde (Mt. zu einer Paränese über das

Verziehen der Parusie umgearbeitet (vgl. zu V. 11-13 7,22; Lk 13,25), dazu J.

Gnilka, Das Matthäusevangelium II. T. (HThK 1/2), Freiburg u.a. 1988, 346ff.

(Lit).



16 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

Die Pointe dieser ursprünglichen Jesus-Parabel über ein spektakuläres
Festessen erschliesst sich, wer auf die doppelte Durchbrechung
gesellschaftlicher Etikette achtet. Das Sprichwort «Man muss die Feste feiern,
wie sie fallen ,..»82 hält fest, dass der Mensch bei jeglicher Einladung sich in
seine Alltagswelt eingebunden erfährt. Eine Welt, die aus zweckrationalen
Erwägungen versucht, seine Teilnahme am Fest zu verhindern. Wenn in
Jesu Erzählung alle Gäste ihrer Einladung nicht nachkommen, weil sie

einen Acker kaufen oder eine (schöne) Braut heimführen müssen, so

zeigen sie, dass sie die anthropologische Spielregel des Feierns nicht
beherzigen: fröhliche Unterbrechung des ewig fordernden Alltages zu sein.
Sie werden zu Un-Menschen, weil sie das menschliche Privileg verloren
haben, geniessen zu können.

Die wütende, gleichermassen unkonventionelle Reaktion des Gastgebers,

die Tafel mit einer bunten Strassengesellschaft statt mit seinen ihm
herzlich verbundenen Freunden zu besetzen, weiss jedoch das ungesagte
Regelwerk des Feierns zu würdigen: Ein einmal in Gang befindliches
festliches Ereignis leistet auch dann die ersehnte Lebensentlastung, wenn
sich ideale Vorstellungen wie guter Wein und bestes Essen nicht verwirklichen

lassen, ja, wenn man sogar mangels lieber Gäste auf abstossend-
komische Passanten zurückgreifen muss.

Eine Auswertung der verbindenden Elemente von Fest-Parabel und
Hochzeits-Bildwort ergibt ein Zweifaches über Jesu metaphorische
Ansage der gegenwärtigen Gottesherrschaft: Der feiernde Gott hat etwas
bezaubernd Bezwingendes an sich. Er will mit der Einladung an seine
Tafel jedem Menschen sein Menschsein, die das Leben lebenswert
machende Freude schenken. Ja, Gottes Wille zum Menschen geht soweit,
dass er ohne ihn die Gottesherrschaft nicht realisieren will. Der Mensch ist
unverzichtbarer Teil des Festrituals, ist quasi Freundin oder Freund der
Gottesherrschaft. Will er sich nicht verlieren, muss er sich seiner von Gott
gewählten Rolle konform verhalten: Das Fest der präsenten Basileia fragt
ihn, ob er so präsent ist, sich das Glück selbstvergessener Gottesgegenwart
zu gönnen.

82
«... und das Wetter nehmen, wie es ist».

83 Zur Mitte jesuanischer Verkündigung, die präsentische Eschatologie der
Basileia vgl. H. Merkel (A.70) 142ff.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 17

Diese Gewalt, diese zwingende Entsprechung des Menschen zu Gottes

grossem Gegenwartsereignis hat Jesus gemeint, als er den Satz prägte (Mt
ll,12f. par. Lk 16,16)84:

«Das Gesetz und die Propheten (gehen) bis auf Johannes; von da an bricht
sich die Gottesherrschaft machtvoll Bahn, und Gewalttätige reissen sie an sich».

III. Die Existenz nach der Umkehr Gottes (Mk 2,18b*. 19a)

Jesu Bildwort über den Zwang zur Gottesherrschaft wird von seiner

Schülergruppe in einem erzählerischen Kontext rhetorisch85 eingesetzt
(Mk 2,18b*.19a).86 Als charismatischer Führer einer mobilen Anhängerschar

soll Jesus ihre von ihm abhängige Identität87 verteidigen. Steht man
doch mit einer anderen Gruppierung in Rivalität88 um ganz Israel89: der

84 Zur Rekonstruktion des Q-Textes vgl. S. Schulz, Q, Zürich 1972, 261f.; zur
Interpretation in bonam partem vgl. G. Hafner, Gewalt gegen die Basileia?,
ZNW 83 (1992), 21-51.

85
Vgl. D. Dormeyer, Das Neue Testament im Rahmen der antiken

Literaturgeschichte (Die Altertumswissenschaft), Darmstadt 1993, 160f.: «Sentenzen
unterschiedlichster Art einen narrativen Rahmen zu geben war eine Hauptaufgabe
der Grammatikschule und des Rhetorikunterrichts».

86 In der ntl. Exegese ist es üblich, Mk 2,19a im Zusammenhang der historischen

Tischgemeinschaften Jesu (vgl. 2,15-17) zu interpretieren (vgl. J. Gnilka
[A.17] 114; T. A. Burkiii [A.41] 42ff.; K. Backhaus [A.14] 150, u.a.m.). Da Mt 8,11

par. Lk 13,28 das zukünftige Heil als Mahlgemeinschaft vorstellt und Jesus von
seinen Kritikern als «Fresser und Weinsäufer» denunziert wurde (Mt 11,19 par.
Lk 7,34), wird eine allegorische Dekodierung vorgenommen: der Bräutigam ist
Jesus, die Gesellen des Brautgemachs sind seine Jünger. Die Hochzeitssituation
(die Zeitbestimmung von Mk 2,19a wird als Umschreibung für «während der
Hochzeitsfeier» beurteilt, vgl. A. Jülicher (A.6) II 187; H.-W. Kuhn (A.28) 62.62,
A.70 Lit.) ist das von Jesus vermittelte Basileiaheil als freudige Tischgemeinschaft.

Im Hintergrund dieser Auslegungstradilion steht eine Harmonisierung
von Mk 2,18-20 mit der allegorischen Auslegung durch Lk. in 5,33-35, vgl. V. 33b
«essen und trinken», s. V. 30b; 7,34; 13,26; 17,8; 22,30.

87 Zum soziologischen Konzept der «charismatischen Herrschaft» vgl. M.
Weber, Grundriss der Sozialökonomik III. 1. Hlbbd., Tübingen H947, 140ff.,
sowie die Anwendung auf die Jesus-Bewegung bei M. N. Ebertz, Das Charisma
des Gekreuzigten (WUNT 45), Tübingen 1987, 53ff.

88
Seitdem Jesus sich nach seiner Taufe (Mk 1,9 parr.) von Johannes dem

Täufer löste und einen eigenständigen Jüngerkreis sammelte, ist das Verhältnis
dieser beiden charismatischen Gruppen nie spannungsfrei gewesen, vgl. Mt
11,2ff. par. Lk 7,18ff.; Joh l,35ff.



18 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

auch aus ihren Häusern, aber zum Jordan herausgerufenen, die Taufe von
Johannes dem Täufer administrierenden Johannesjünger.

Die damalige jüd. Öffentlichkeit muss sich aber noch mit einem weiteren

ungewöhnlichen Verhalten auseinandersetzen. Nach dem Talmud
(Git 56a)90 sass R. Tsadoq (T 1):

40 Jahre im Fasten, damit Jerusalem nicht zerstört werden möchte. Wenn er
etwas ass, war es von aussen zu sehen. Wenn er sich stärken wollte, brachte man
ihm getrocknete Feigen; er sog sie aus und warf sie fort.

Für das gleichfalls zeitlich unbegrenzte91 Freiwilligkeitsfasten der
Johannesjünger92 ist an dieser Nachricht dreierlei abzulesen93:1. Die besondere

Fastenweise, körperliche Funktionen auf ein Minimum zu reduzieren,94

zielt in seiner demonstrativen Art auf Kommunikation mit ganz
Israel: Es provoziert durch Passivität Versorgung. 2. Die so Fastenden sind
vom göttlichen Zornesgericht über Israels Sünde überzeugt. Und 3. nimmt
ihr Fasten für sich in Anspruch, die beschlossene negative Zukunft doch
noch zu wenden.

Diese Zuversicht von R. Tsadoq und den das Verhalten ihres Meisters
(vgl. Mt 11,18 par. Lk 7,33) imitierenden Johannes-Schülern93 liegt in der
atl. Fastentheologie96 begründet, wenn auf Jonas prophetische Gerichtspredigt

(Jon 3,5 LXX): «Die Männer von Ninive ein Fasten ausriefen ...»

Und es sodann im Befehl des Königs von Ninive heisst (V. 8f.):

«Mensch und Vieh, Rinder und Schafe sollen nicht das Geringste geniessen...
Und ein jeder soll sich abkehren von seinem bösen Weg und vom Unrecht, das

x)
Vgl. Mk 1,5 parr. - Die Berufung von 12 Jüngern (Mk 3,13-19 parr.) will das

jesuanische Verkündigungsziel, die Vollzahl der 12 Stämme Israels als Volk Gottes

zu erreichen, zeichenhaft demonstrieren.
90 Bill. II 243; IV/1 99.
91

«40 Jahre» in Git 56a stellt eine runde Zahl zur Kennzeichnung unbegrenzter
Zeitdauer dar.
92

Da eine Motivation zum Fasten der Johannesjünger nicht genannt wird, ist
ein Trauerfasten über den Tod Johannes des Täufers ausgeschlossen, mit A.
Jülicher (A.6) II 178; J. Gnilka (A.17) 113, gegen C. E. B. Cranfield, The Gospel
According to St. Mark (GGTC), Cambridge 21963, 108f.; R. A. Batey, New
Testament Nuptial Imagery, Leiden 1971, 39.

93
Vgl. P. Billerbeck (A.29) II 243.

94 Anders das Vollfasten, der Verzicht auf jegliche Nahrungsaufnahme, das

um der Gesundheit willen zeitlich begrenzt wird.
95

Vgl. M. Waibel (A.6) 72.
96

Zu den atl.-frühjüd. Texten vgl. Th. Podella, Som-Fasten (AOAT 224),
Neukirchen-Vluyn 1989.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 19

an seinen Händen klebt, um zu sprechen: 'Wer weiss, ob nicht Gott umkehrt
und von seinem Zorn abkehrt, so dass wir nicht umkommen?'»

Das Fasten der Johannesjünger ist danach ganzheitlicher Ausdruck
der atl. Umkehrtheologie97 des Propheten98 Johannes. Angesichts der in
Gang befindlichen Gottesernte (vgl. Mt 3,7-12 par. Lk 3,7-9.16f.)" ruft er
jeden Israeliten zur «Taufe der Umkehr zur Vergebung der Sünden» (Mk
1,4) auf. Der Weg aus dem jüd. Land auf das östliche Ufer des Jordans100

dokumentiert einen symbolischen Exodus: wer ihn geht, trennt sich von
dem Abrahams Kindern zugesagten Land (vgl. Mt 3,8 par. Lk 3,8 mit Gen
12,7; 17,8), um im Tauchbad vor Gott seine schuldhafte Unwürdigkeit zu
bekennen. Der umgekehrte Weg aus dem Jordanwasser hinein in das

Land Israel ist die «Frucht der Umkehr» (Mt 3,8a par. Lk 3,8a)101 zu einem
gottgemässen Leben. Die Hoffnung auf das Gelingen einer neuen
Landnahme102 wird von einer allerletzten Barmherzigkeit getragen. Für die die
Zukunft offenhaltende Frage «Wer weiss, ob nicht Gott umkehrt?» (LXX
Jon 3,9a; Jo 2,14a) tritt die johanneische Prophetenschar mit ihrem leiblichen

Fasten ein.103

Ganz anders ist die Position Jesu Jünger bestimmt: wo Johannes der
Täufer unerbittlich vor Gottes auslöschendem Zorn warnt, da spricht ihr
Meister vom unbedingten Gottesherrschafts-Heil (vgl. Mt 13,44-46), das

dem Gericht zuvorkommt (vgl. Lk 15,llb-23). So ist der Unterschied im
theologischen Kairos von Johannes und Jesus der kleine, aber wichtige
Unterschied, der zwischen der Frage nach Gottes Umkehr und ihrer
Antwort liegt: Ja, Gott ist umgekehrt. Er lässt sich im galiläischen Chora-
zin, Betsaida und Kaphernaum (vgl. Mt 11,21-24 par. Lk 10,13-15) sehen. Er
ist an Jesu Machttaten zu erkennen, der mit «Gottes Finger» (Lk 11,20 par.

97
Vgl. II Reg 12,15-23; Jdt 4,9-15; II Esr 11,4-11; Jo 2,12-14; Dan 9,3-19.

98
Vgl. Mt 11,7-9 par. Lk 7,24-26; Mk 11,32c, auch Joh 10,41c.

" Vgl. J. Becker, Das Urchristentum als gegliederte Epoche (SBS 155), Stuttgart

1993,18f.
100

Vgl. H. Stegemann, Die Essener, Qumran, Johannes der Täufer und Jesus,

Freiburg u.a. 1993, 295: «Weil die Taufstelle des Johannes auf der Ostseite des

Jordans in Peräa [vgl. Joh 1,28; 10,40], also innerhalb seines Herrschaftsgebietes
[sc. Galiläa und Peräa] lag, konnte Herodes Antipas den ihm unliebsam gewordenen

Täufer [vgl. Mk 6,17f. parr.] ohne Widerstände von anderer Seite verhaften

und umbringen lassen [vgl. Jos Ant 18,116-9; Mk 1,14 par.; 6,17-29 parr.]».
101

Dazu H. Merklein, Die Umkehrpredigt bei Johannes dem Täufer und
Jesus von Nazaret, in: ders., Studien zu Paulus und Jesus (WUNT 43), Tübingen
1987, 109-26.

102
Vgl. Jos 3f.

103
Vgl. J. Roloff (A.6) 229.



20 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

Mt 12,28) die Dämonen austreibt. Unmöglich, nicht in das Fest der
Gottesherrschaft einzukehren (vgl. Lk 15,25-32a)!

Was Jesus verkündigt, leben seine Jünger. Wie viele Schüler bewahren
sie die extravaganten Metaphern ihres Lehrers in übertragener, in allegorischer

Weise."14 Am metaphorisch verschlüsselten Apophthegma von Mk
2,18b*. 19a'05 lässt sich ihr Selbstverständnis ablesen:"* Sie sind die Gesellen

des Brautgemachs, die vom Charisma ihres Bräutigams, welcher Jesus

ist, beherrscht werden. Und vermittelt ihnen Jesus die Teilnahme an der
gegenwärtigen Königsherrschaft Gottes,

1

wie anders könnten sie ihrer

1(14

Beispiel einer sekundären Allegorisierung einer ursprünglichen Jesus-

Parabel ist die allegorische Verschlüsselung der obengenannten metaphorischen
Erzählung eines Festmahles, bei Q zu einer Mahnrede angesicht der nahen Paru-
sie (vgl. Mt 22,14 par. Lk 14,24), bei Mt 22,1-14 zu einer ekklesiologischen Mahnrede

umgeformt, bei Lk 14,16-24 hingegen zu einem missionsgeschichtlichen
Kompendium ausgearbeitet, dazu W. Harnisch (A.80) 230-7.

10
Die allegorische Verschlüsselung beginnt nicht erst bei Mk 2,19bf. (gegen

J. Wellhausen"[A. 10] 20; R. Bultmann [A.20] 215; H.-W. Kuhn [A.10] 198,

A.2.199, u.a.m.) bzw. bei V. 20 (gegen W. Grundmann, Das Evangelium nach
Markus [ThHK II], Berlin 101989, 88, A.53; K. Th. Schäfer [A.10] 140L145; J. A.
Ziesler, The Removal of the Bridegroom, NTS XIX [1972/3], 190-4 [191], u.a.m.),
sondern mit der Ergänzung des temporalen Relativsatzes von V. 19a (vgl. A.
Jülicher [A.6] II 186f.; H.-J. Klauck [A.17] 166). Hier wird die gegenwärtige
(«während») Gemeinschaft von den «Gesellen des Brautgemachs» und dem
«Bräutigam» expressis verbis thematisiert (gegen E. Klostermann [A.18] 33).

Vom Autor aus gesehen, handelt es sich bei der allegorischen Redeweise
um eine metaphorische Verschlüsselung (finaler Text) des in Wahrheit Gemeinten

(initialer Text). Sie muss vom Rezipienten im Akt des rückerschliessenden
Verstehens entschlüsselt werden. Voraussetzung für das Gelingen allegorischer
Doppelrede ist die Partizipation von Autor und Rezipient an einem gemeinsamen

«Allegorieraum» (H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, München

1960, § 897). In diesem Fall wird im AT die göttliche Basileia mit der
Freuden-Hochzeit von Braut und Bräutigam verglichen (vgl. Jes 62,3 LXX mit V. 5b,
s. auch Jer 33,11; MekhY zu Ex 19,17 [72b], R. Jose, T 3 [Bill. I 969]; Mt 22,2.10;
25,10; Apk 19,6fin.-9; 21,2.9). Die Zuordnung des das göttliche Heil als Basileia
vermittelnden Jesus zu seinen Jüngern geschieht im Rahmen dieser Grundmetapher.

Sie führt zur Innovation (vgl. aber im Rahmen der allegorischen Interpretation

von Ct die Inscriptio der LXX, Hs. S, zu 1,7 «Für den gesalbten Bräutigam»)
der christologischen Metapher Bräutigam (vgl. Joh 3,29), dazu J. Gnilka,
«Bräutigam» - spätjüdisches Messiasprädikat?, TThZ 69 (1960), 298-301 (zu lQIsa
61,10); H.-J. Klauck (A.17) 163f.; J. B. Muddiman, Jesus and Fasting, in: Jésus

aux Origines de la Christologie, ed. par J. Dupont (BETL XL), Löwen 21989,

271-81 (277), u.a.m.
107

Vgl. J. Roloff (A.6) 227; H. Patsch, Abendmahl und Historischer Jesus

(CThM 1), Stuttgart 1972, 199.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 21

Freude darüber Ausdruck geben, als wenn sie im unbeschwerten Genuss
der Schöpfungsgaben den König, Gott den Schöpfer,108 ehren?109

TV. Die christologische Begründung zur
Teilnahme am Grossen Versöhnungstag (Mk 2,18b*-20)

In der unmittelbar ersten Zeit nach den Osterereignissen versammeln
sich die an Jesu Auferstehung Glaubenden zum Gotteslob in den vertrauten

Gottesdiensten des Tempels wie der Synagoge."0 Ihre vom
Auferstehungsevangelium begründete Identität, erwähltes Israel zu sein, führt die
junge Christengruppe zur Überprüfung religiöser Selbstverständlichkeiten.

Wie sie das Mosegebot zur Sabbatruhe einhält, indem sie es neu
bestimmt,111 so problematisiert sie in Mk 2,18b*-20 ihre Teilnahme am sog.
Grossen Versöhnungstag. Da V. 20 gegenüber einer jüd. Fastensitte (-
«Johannes- und Pharisäerjünger» V. 18b*) einen wiederkehrenden
christlichen Fastentag einführt, ~ fällt ein Bezug zum gelegentlichen
Fasten, sei es privat angesichts ausserordentlicher Schicksalsschläge, sei es

öffentlich anlässlich unregelmässig eintreffender Landesnöte, aus.114 So

108
Vgl. z.B. LXX: Ps 23; 28,10; 46,3.8f.; 83,4; 92,1; 94,3; 95,10; 96,1; 144,113;

149 sowie äthHen 84,2-4.
109

Vgl. W. Grundmann (A.105) 87.
"° Vgl. Apg 2,46; 3,1; 9,2, u.a.m.
111

Vgl. Mk 2,23-28.
112

Da Mk 2,18b von den «Pharisäerjüngern» spricht, könnte eine Nachahmung

des freiwilligen Fastens einer jüd. Gruppe durch die judenchristliche Er-
wählungsgemeinde intendiert sein. Dagegen aber spricht, dass vor 70 n. Chr. ein
wöchentliches 2-Tage-Fasten der Pharisäer (Lk 18,12) nicht bezeugt ist. Es wurde
erst im pharisäisch beherrschten Rabbinat zum Gedenken der Tempelzerstörung
geübt (vgl. P. Billerbeck [A.29] II 242f.). Der Analogiebegriff wird geprägt (s.o.
A.37), weil die Pharisäer gegenüber der synagogalen Christengruppe auf Einhaltung

der jüd. Tora pochen, vgl. Apg 8,1.3; 9,lf.; Gal l,13f.23; Phil 3,5.
Nach Mk 2,20, der Korrespondenz einer Zeitraumangabe («Tage») mit

einer Zeitpunktfestlegung («an jenem Tage»), kann nur ein intermittierender
Fastentag gemeint sein (mit J. Gnilka [A. 17] 115, gegen K. Th. Schäfer [A.10] 134),
der sich wöchentlich, monatlich oder jährlich wiederholt (zu Erwägungen der
Lit. vgl. H.-W. Kuhn [A.28] 66ff.). Ein Bezug zur unregelmässigen meritorischen
Fastensitte des Frühjudentums (vgl. Tob 12,8; Jdt 8,6; äthHen 108,9f.; TestSim
3,4; TestJud 15,4; TestJos 3,4; Lk 2,37) bliebe unklar.

114
Dazu P. Billerbeck (A.29) II 241ff.; IV/1 77ff.; J. Behm, Art. vijcraç ktL,

ThWNT IV (1942), 925-35 (928ff.). Auch scheidet die mögliche Verchristlichung
eines jüd.-nationalen Gedenktages aus, da vor 70 n.Chr. sich keiner als

allgemeingültig durchsetzen konnte, vgl. P. Billerbeck, a.a.O., IV/1 81.



22 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

bleibt, dass sich Israels Christen entscheiden mussten, ob sie an dem von
der Mose-Tora für den 10. Tag nach Neujahr angesetzten eintägigen
Fasten des Versöhnungstages (Lev 16,29-31; 23,27-32; Num 29,7)115 teilnehmen
sollen.

Wird bereits im Jesaja-Buch die endzeitliche Königsherrschaft im Bild
der Mahlgemeinschaft vorgestellt (vgl. Jes 24,21-23; 25,6-8),116 so fällt es der
Auferstehungsgemeinde nicht schwer, die von Jesu Jüngern begründete
Entscheidung für ein Nicht-Fasten (Mk 2,18b*.19a) mit dem von Gott
verfügten Sieg über den Tod - vgl. Jes 25,8aa: «Er vernichtet den Tod auf
immer» - allegorisch fortzuentwickeln (2,18b*-20).117 Die durch Jesu Auf-
erweckung begründete eschatologische Zeit erleben sie als Gäste"8 einer
aussergewöhnlichen Hochzeit, wenn es heisst (Apk 19,9): «Selig, die zum
Hochzeitsmahl des Lammes geladen sind»!

Ihren Bräutigam-Messias Jesus hat Gott der Todesgrenze entnommen,
um ihn mit der Erhöhung von der Welt als Herrn über die Schöpfung zu
inthronisieren. Alles mit dem Ziel, eine immerwährende Gemeinschaft
von Bräutigam und Festgemeinde zu stiften (vgl. Mt 22,Iff.; 25,Iff.; Apk
19,6-9). In dieser hohen Zeit, in dieser hochgespannten Naherwartungszeit
bitten die auf das Kommen des Bräutigams wartenden «Marana-tha»

(I Kor 16,22; Did 10,6), unser Herr komm! (vgl. Apk 22,20).120

115
Vgl. CD 6,19; lQpHab 11,6-8; 11QT 25,llf.; LibAnt 13,6; Yom VIII,1, R.

Eliezer (T 2), Bill. IV/1 77.
116

Dazu E. Zenger, Art. Herrschaft Gottes/Reich Gottes II., TRE XV (1986),
176-89 (183).

117
Dass eine allegorische Fortschreibung vorliegt, lässt sich an der allegorischen

Verfremdungskunst, der Absurdität des Alltäglichen feststellen. Denn
schon A. Jülicher (A.6) II 184, ist aufgefallen: «Um die selbstverständliche Trennung

nach dem Ende der Hochzeitsfeste kann es sich (sei in Mk 2,20) nicht
handeln; ...; ausserdem entfernen sich da - im Altertum - die Gäste, nicht der
junge Ehemann». Und J. Wellhausen (A.10) 20, bemerkt: Auch wird «den
gewöhnlichen Hochzeitern weder der Bräutigam entrissen, noch haben sie An-
lass zu fasten, wenn die Hochzeit zu Ende ist». Gilt doch grundsätzlich, dass sich
nach der Hochzeitsfeier der Alltag einstellt, vgl. Ber 1,1 (R. Gamaliel I.), Bill. I
517^s. K. Th. Schäfer [A.10] 133).

Das Selbstverständnis der Gemeinde als Hochzeitsgäste dürfte von einem
uneigentlichen Begriff der Gesellen des Brautgemachs als den zur Hochzeit
geladenen Freunden geleitet sein.

"J Zur Erhöhungsvorstellung vgl. W. Thüsing, Erhöhungsvorstellung und Pa-

rusieerwartung in der ältesten nachösterlichen Christologie (SBS 42), Stuttgart
1969.

120
Dazu J. Becker (A.99) 52ff.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 23

Denn ihr erhöhter Kyrios ist Gottes Garant zukünftiger Heilsendgültigkeit.

Ohne langen Verzug wird er auf die Erde wiederkommen und
seine Gemeinde durch das letzte Gottesgericht hindurchretten (vgl.
I Thess 1,10). Für eine fastende Beteiligung1"' am Grossen Versöhnungstag
spricht Mk 2,20, vgl. Barn 7,3.5), dass er der Vergebung von verborgenen
Sünden gewiss macht (vgl. PsSal 3,8). Denn vor seiner Parusie gilt das

mahnende Jesus-Wort (Lk 18,8)122:

«Ich sage euch, er (sc. Gott, s. V. 7) wird ihnen (sc. den Auserwählten, s. V. 7)
schnell Recht verschaffen. Doch wenn der Menschensohn kommt, wird er auch
Treue auf Erden finden»?

V. Die Gemeinschaft der gerechtfertigten Sünder (Mk 2,14-22b*)

Seit Martin Albertz hinter Mk 2,1-3,6 eine «Sammlung galiläischer
Streitgespräche Jesu» vermutete, "' wird für diesen Abschnitt eine vom
Evangelisten fast unverändert übernommene Zusammenstellung von
Einzeltraditionen angenommen. Um die Hypothesen zum Umfang
einer sog. vormarkinischen Sammlung125 zu kontrollieren, bleibt die
formkritische Einsicht richtungsweisend, dass sich (antike) Literatur
entsprechend ihrer Kommunikationsabsicht gestaltet. Als Aussageziel einer
vormarkinischen Sammlung kommen drei Möglichkeiten in Frage:

1. Es handele sich um eine historische Schilderung zur galiläischen
Biographie Jesu.1"6 Dagegen spricht, dass die kargen geographischen und
chronologischen Bemerkungen auf den Herausgeber der Evangelienschrift,

Markus, zurückzuführen sind.127

121

«Fasten(-Tag)» als Name für den Versöhnungstag z.B. CD 6,19; lQpHab
11,8; 4QpPs37 2,9; Philo, Decal 159; SpecLeg 1,186; VitMos 2,23; LegGai 306; Jos
Ant 14,66; 18,94; Apg 27,9.

122
Dazu U. B. Müller, Apokalyptische Strömungen, in: J. Becker, u.a., Die

Anfänge des Christentums, Stuttgart u.a. 1987, 217-54 (228f.)
122

Die synoptischen Streitgespräche, Berlin 1921,5, dazu Kl. Scholtissek, Die
Vollmacht Jesu (NTA NF 25), Münster 1992, 137ff.l38, A.273 Lit.

124
Vgl. H.-W. Kuhn (A.28) 53ff.

125
H.-W. Kuhn (A.28) 85, plädiert für eine Sammlung Mk 2,1-28; R. Pesch

(A.3) 149ff., für 2,15-3,6 (dazu jeweils Kl. Scholtissek [A.129] 138, A.275 Lit.); Kl.
Scholtissek, a.a.O., 138ff.; J. Gnilka (A.17) 131f„ für 2,15-28; W. Thissen (A.45)
192ff., für ein sukzessives Anwachsen ausgehend von 2,18-20 bis hin zu 2,1-3,6.

126
Vgl. M. Albertz (A.123) 6.

127
Zu Mk 2,1 vgl. 1,21; 2,15. Zu 2,13 vgl. 4,1. Zu 3,1a vgl. 1,21.



24 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

2. Die Sammlung stelle Perikopen zusammen, die Jesu Konflikt mit
• • • • 128 • • • 129 •

jüd.-pharisäischer Autorität in einer für die Gemeinde gültigen Weise
illustrieren sollen. Die tatsächlich vorhandene einheitliche Reihe von
drei Streitgesprächen in Mk 2,15-28 wird jedoch in ihrer Mitte von einer
anderen Gattung, einem Doppelbildwort (V. 21f.), unterbrochen.

So bleibt nur 3. die Annahme: die hinter Mk 2,1-3,6 befindliche vor-
markinische Sammlung steht unter einem theologischen Leitthema.

Ausgangspunkt dieser Überlegung ist das weisheitliche Manifest über
die Unverträglichkeit von neu und alt in Mk 2,21-22b131: Kein Schneider
flickt ein eingerissenes Gewand mit einem «Lappen ungewalkten Tuches»

(V. 21*). Da der ungewaschene Stoff einläuft, wird er den Schaden im
«brüchigen alten Kleiderstoff»132 vergrössern.133 Und kein Küfer giesst

gärigen Most in abgenutzte134 Ziegeniederschläuche (V. 22ab): Zu leicht

Vgl. Mk 2,16.18.24.
129

Vgl. das beanstandete Jüngerverhalten in Mk 2,15.18.23.
130

Vgl. K. Th. Schäfer (A.10) 138f.; H.-W. Kuhn (A.28) 83ff.; J. Gnilka (A.17)
132, u.a.m.

131
Die Frage, ob das Doppelbildwort Mk 2,21-22b* auf den Historischen

Jesus zurückgeht, lässt sich positiv (mit A. Jülicher [A.6] II 197ff.; F. Hahn [A.10]
371ff.; H.-J. Klauck [A.17] 172, u.a.m., gegen R. Bultmann [A. 18] 107; M. G.
Steinhauser [A.10, 1981] 61) mit dem eschatologischen Charakter der Basileia-
Verkündigung Jesu beantworten: Führt Jesus weder von der jüd. Bundestradition

(vgl. Mt 8,1 If. par. Lk 13,28f.) noch vom dtr. Geschichtsbild (Mt ll,12f par.
Lk 16,16) herkommend das Thema Gottesherrschaft ein, so ist die ankommende
Basileia neue machtvolle Setzung Gottes, die sich gegenläufig zum bisherigen
Gotteshandeln verhält. Anders A. Kee, The Old Coat and the New Wine, NT
XII (1979), 13-21, der das Doppelbildwort auf Jesu futurische Basileia-Ansage
bezieht.

132
F. Hahn (A.10) 368.

133
Es handelt sich bei dem ungewalkten Flicken (Mk 2,21a) um fertig gewebten

Stoff, der aber noch nicht durch «das Walken gegangen ist oder noch keine
häusliche Wäsche erfahren hat. Das Eingehen dieses Lappens bei der nächsten
Wäsche würde ein Reissen des alten Gewandes nach sich ziehen» (G. Dalman,
Arbeit und Sitte in Palästina Bd. V, Gütersloh 1937, 151, vgl. K. Th. Schäfer
[A.10] 134, anders E. Lohmeyer [A.6] 61, A.2), vgl. yBer 13c (R. Ben Zoma, T
2): «Siehe, welche Mühe Adam sich geben musste, um ein Kleidungsstück
herzustellen. Er musste (die Wolle) scheren, bleichen, schlagen, färben, spinnen,
weben, waschen [!] und nähen, und erst dann konnte er ein Gewand anziehen».

134
Dazu K. Th. Schäfer (A.10) 134: Man «muss wissen, dass neue Felle

leicht noch einen unangenehmen Nebengeschmack an die in ihnen transportierten

Flüssigkeiten abgeben, und man daher alte Schläuche, solange es irgend geht,
lieber verwendet».



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 25

platzen sie und der Wein geht verloren.13' Diesem ausgewogenen
Doppelbildwort - das Neue zerstört das Alte " und das Alte zerstört das
Neue137 - entspricht die antithetische Thematik138 der beiden vorgelagerten
Perikopen: Jesu Verteidigung der Jünger-Askese in der Fastenperikope
(Mk 2,18b-20*)139 und das Gegenteil, Jesu Eintreten für die Tischgemeinschaft

seiner Jünger mit Zöllnern und Sündern (V. 15-17*)140. Wieder
davor wird in V. 14141 von der Berufung des Zöllners Levi erzählt. Als notorischer

Dieb hat er sich ausserhalb jüd. Gemeinschaft gestellt.142 Liest man
den ganzen Abschnitt (V. 14-22b*) von vorne, so ergibt sich eine urchristliche

Situation, in der Christen «die Jünger», V. 16*.18b) innerhalb der
Gemeinde mit einer jüd. Position «die Schriftgelehrten der Pharisäer»,
V. 16*) um die Frage der christlichen Tischgemeinschaft Essen oder
Nicht-Essen? vgl. V. 16*.18b) mit ehemals randständigen Juden «Levi»,
V. 14*; «die Zöllner», V. 16*), ja gebürtigen Fleiden «die Sünder», V.

16*) ringen.
Nun gibt es in der jungen Christenheit in der Tat eine Entwicklung, die

zu einem ernsten Streit um die Qualität des christlich Neuen geführt hat.

Was war geschehen? Von dem Wort des rettenden Evangeliums Hessen

sich nicht nur Juden (vgl. Apg 2,37ff.; 6,7), sondern auch jüd. Randfiguren

135
Vgl. Hi 32,19a LXX, zum MT von V. 19ab vgl. J. Ebach/U. Rüterswörden,

Unterweltsbeschwörung im Alten Testament, UF 9 (1977), 57-70 (67f.).
136

Dazu K. Th. Schäfer (A.10) 137: «Bei dem ersten [Gleichnis, sc. Mk 2,21*]
gilt die Sorge..., dem alten Kleide, das erhalten werden soll, durch den
ungeeigneten Flicklappen aber vollends ruiniert wird». Zu V. 21 vgl. auch Ps 102

(101),27; Jes 50,9; 51,6.
17 Dazu K. Th. Schäfer (A.10) 137: «In dem zweiten [Gleichnis, sc. Mk 2,22*]

gilt die Sorge dem neuen Wein». Zu V. 22 vgl. Seneca (1.Jh.n.Chr.), ep. 83,16.
138

Vgl. J. Sundwall, Die Zusammensetzung des Markusevangeliums, Abo
1934,17, der auf den Stichwortanschluss der Perikopen durch den Kontrast von
«essen» (Mk 2,16 2x) und «fasten» (V.18-20 6x) aufmerksam macht.

139
Aufgrund der sekundären antithetischen Zusammenstellung vormals

selbständiger Jesus-Überlieferungen (Mk 2,15-17*; V. 18-20*) realisiert die vormk.
Sammlung von der Fastenperikope nur die Antwort der V. 19bf. Das ist
verständlich, besitzt diese Aussage für eine eschatologische Naherwartungsgemeinde
doch allein Aktualität.

14,1

Zur mk. Redaktion von Mk 2,13-17 vgl. D.-A. Koch, Jesu Tischgemeinschaft

mit Zöllnern und Sündern, in: Jesu Rede von Gott und ihre Nachgeschichte

im frühen Christentum FS W. Marxsen, hg. von dems. u.a., Gütersloh
1989, 57-73 (62.68.68, A.36 Lit).

Durch redaktionelle Einarbeitung der vormk. Sammlung wird dem Redaktor

Mk. die Pronominalisierung des Jesus-Namens in Mk 2,14 zuzuschreiben sein.
14"

Vgl. Shevu 39a, R. Simeon b. Jochai, T 3 (Bill. I 379), dazu F. Herrenbrück,
Jesus und die Zöllner (WUNT 2.R. 41), Tübingen 1990, 199.230.



26 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

(vgl. 8,5ff.), ja-völlig unerwartet! - viele Nicht-Juden (vgl. 8,26-40; 10,44ff.;

ll,20f.; Gal 2,3; 3,27f.) zur Taufe bekehren. Konnte das Leitungsgremium
der Gemeinde von Antiochia vor den Spitzen der versammelten
Muttergemeinde in Jerusalem (vgl. 2,Iff., auch Apg 11,Iff.) zwar erreichen, dass

dieser Vorgang als Heilsgeschichte anzunehmen ist (vgl. Gal 2,2.7ff.), insofern

es für die sog. Heidenchristen einen eigenen Weg zum Heil, das

«Evangelium der Unbeschnittenheit» (V. 7) gibt, so scheiterten sie mit
ihrem entscheidenen Anliegen: Ihr Ziel war es nämlich, die volle
Begegnungsgemeinschaft einer sich aus Juden- und Heidenchristen zusammensetzenden

Gemeinde, z.B. bei der Feier des Herrenmahls,143 zu errei-
l 144chen.

Zur theologischen Bewältigung der christlichen Freiheit sog.
gemischter Gemeinden wurde eine Reihe von Perspektiven entwickelt.145

Im Schrifttum von Paulus, dem ehemals führenden Theologen von Antiochia,

findet sich eine das Thema der vormarkinischen Sammlung berührende

Formel.14'1 Nach Rom 14,17* lautet sie:

Das Reich Gottes besteht nicht in Essen und Trinken,
sondern in Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen Geist.

Unter dem Reich-Gottes-Symbol als einer mit der Taufe (vgl. I Kor 6,9;

Gal 5,21; I Thess 2,12b)147 begonnenen gottbestimmten Wirklichkeit hat
danach das Christenleben die Kennzeichen seiner Vergangenheit verloren.

Mit der Absage an Essen und Trinken moralisiert keinesfalls ein
leibfeindliches Christentum gegen Völlerei und Trunkenheit.145 Nein,

143

Vgl. die (spätere, sich wiederholende) Situation im sog. antiochenischen
Konflikt, dass Judenchristen (Paulus [und Barnabas], vgl. Gal 2,1 lf.) mit
Judenchristen (Petrus und die Jakobusleute, vgl. V. 11 f.) um die Frage der
Tischgemeinschaft von Judenchristen mit ehemaligen Nicht-Juden («Heiden[-christen]»,
vgl. V. 12) streiten.

Dass die antiochenische Delegation bereits für das Treffen in Jerusalem
dieses Anliegen hatte, lässt sich aus der Tatsache schliessen, dass Petrus -
vielleicht in seiner Funktion als Beauftragter des Jerusalemer Kreises - wenige Ta-
ge?/Wochen?/Monate? später in Antiochien zu Besuch ist und Paulus seinen
Aufenthalt allein unter das Thema der Tischgemeinschaft von Juden- mit
Heidenchristen stellt.

145
Zur antiochenischen Theologie vgl. U. Meli, Neue Schöpfung (BZNW 56),

Berlin/New York 1989, 298ff.; J. Becker, Paulus, Tübingen 21992, 87ff.l38ff.
1

Zur Begründung vorpaulinischen Formelgutes vgl. J. Becker (A.145) 302f.
147

Vgl. U. Wilckens, Der Brief an die Römer 3. Tbd. (EKK VI/3), Neukir-
chen-Vluyn 1982, 93.

148
So U. Wilckens (A.147) 93.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 27

gemeint ist mit dem Doppelausdruck die jüd. Reinheitstora (vgl. Dan
1,10), die ausser Kraft gesetzt ist. Wenn Christen zusammenkommen, darf
es aus rituellen Gründen keine zwei Tische149, einen für Judenchristen,
den Gliedern des adligen Israels, und einen für Heidenchristen, den
gemeinen Angehörigen der Völker, geben (vgl. Apg 10,24ff.; Gal 2,11-14). An
die Stelle der heiligenden Tora rückt für Christen der mit der Taufe
verliehene Heilige Geist (vgl. Ez ll,19f.; 36,26f.).1SÜ Er ist in der Lage, die
dreifache Frucht des Geistes (vgl. Rom 15,13): Gerechtigkeit, Friede und
Freude (vgl. äthHen 61,II)151, als Erfüllung der Tora152 zu wirken.
Unabhängig davon, ob der Christ gebürtiger Jude oder Nicht-Jude ist.

Wer in der Kirche «nicht mehr Jude noch Grieche», sondern allein
Töchter und Söhne Gottes kennen will (Gal 3,26-28),153 der verkündet ein
Wort Gottes, das alle gleich behandelt. Zum Markenzeichen antiocheni-
scher Theologie gerät daher das offene Evangelium von der Erwählung
aller Völker54: Gott rettet nicht mehr einerseits priviligierte Juden und
andererseits Sünder aus der Heiden Menge (vgl. Gal 2,15), sondern den
«Menschen durch Glauben an Jesus Christus» (V. 16). Wird aber die

ganze Welt am ungeteilten Tisch des Herrn versammelt, so ist folglich der
für Juden geltende Erwählungsstatus dahin. Das zweite Wort Gottes hat
sein erstes überholt. Oder anders gesagt:155 Zwischen dem «Lappen unge-
walkten Tuches» und dem eingerissenen Rock (Mk 2,21), zwischen dem

149
Vgl. Est 4,17x; III Makk 3,4; JosAs 7,1; Jub 22,16.

150
Dazu J. Becker, Geschöpfliche Wirklichkeit als Thema des Neuen Testaments

in: ders., Annäherungen (BZNW 76). Berlin/New York 1995, 282-319

(297ff.).
151

«Und sie [sc. das ganze Heer der Himmel und alle Heiligen in der Höhe
usw., s. V. 10] werden eine Stimme erheben und werden preisen, verherrlichen,
erhöhen im Geist des Rechtes und des Friedens und im Geist der Güte, und
sie werden alle mit einer Stimme sprechen ...» (Hervorhebungen U.M.) Aus
dieser Stelle ist zu entnehmen (vgl. auch Rom 15,13), dass der in Rom 14,17

syntaktisch an den Schluss gesetzte Heilige Geist sich auf die ganze vorhergenannte

Trias bezieht.
152

Triadische Summarien weisheitlicher Art (vgl. auch 1QS 4,6f.) gewinnen
im Frühjudentum an Bedeutung, weil sie der apologetischen wie missionarischen
Identität der torazentrierten Religiosität in einer tugendorientierten hell. Umwelt
dienen, dazu Th. Söding, Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe bei Paulus (SBS
150), Stuttgart 1992, 53ff.

153
Dazu U. Meli (A.145) 306ff.
Dazu J. Becker. Die Erwählung der Völker durch das Evangelium, in:

ders., Annäherungen (BZNW 76), Berlin/New York 1995, 79-98.
155

Vgl. M. G. Steinhauser (A.10 [1981]) 63: Das Doppelbildwort Mk 2,21f.*
«passt haar-genau in die Situation von Gemeinden, die sich vom Judentum und
vom jüdischen Gesetz lösen und ihre eigenen Wege gehen».



28 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

frischen «Wein» und dem benutzten «Schlauch» (V. 22) «herrscht eine

ursprüngliche Fremdheit»156. Es ist die Fremdheit des Neuen. Das als das

Noch-nie-Dagewesene dem Bisherigen seine Zukunft raubt, so dass es als

«alter Rock» (V. 21a) bzw. alter Schlauch (vgl. V. 22a) nur noch veralten
kann.

Die Kategorie der Unvereinbarkeit157 führt die Christen nach der vor-
markinischen Sammlung in die Krise. Sie müssen zunächst am Wesen des

Neuen unterscheidend lernen, dass es von seiner Qualität her einen scharfen

Schnitt zum Alten setzt: Jeder Kompromissversuch, neu mit alt zu
verbinden, führt zu einem irreparablen Schaden. Und sie müssen an der
Natur des Neuen begreifen, dass es als das Bleibende mit dem Menschen
nur noch schöpferisch umgehen will. Dass die Gnade Gottes von jetzt an
so handelt, dass sie aus Gerechten immer erst Sünder macht, um aus Sündern

dann Gerechte zu machen, das bringt antiochenische Theologie in
dem Jesus-Wort zum Ausdruck (Mk 2,17b): «Ich bin nicht gekommen,
Gerechte zu berufen, sondern Sünder».

VI. Der vom Judentum unabhängige christliche Weg (Mk 2,1-3,6)

Als der Theologe Markus sich nach dem Ableben der apostolischen
Generation an die Aufgabe macht, aus schriftlichen Jesus-Materialien den

geschichtlichen Anfang (vgl. Rom 1,3; I Kor 15,3b) des Auferstehungs-
Evangeliums (vgl. Rom l,lb-4; I Kor 15,3b-5 mit Mk 16,6) in der vorösterlichen

Lebenszeit Jesu zu erzählen, stellt er seine personale Christologie
unter das Leitmotiv158 der Vollmacht159: Jesus «war» (vgl. 15,39b) nicht
irgendein jüd. Prophet (vgl. 8,27-29), sondern als «Gottes (lieber) Sohn»
(1,1; 9,7; 12,6) sein bevollmächtigter Christus (1,1). Mit Jesu Lehre ist über
die theologischen Grundfragen des christlichen Glaubens entschieden.

Unter diesem christologischen Anspruch konzipiert Markus in seiner

Erzählung eine erste Episode der man die Überschrift Jesu Christi

156
E. Jüngel, Das Entstehen von Neuem, in: ders., Wertlose Wahrheit.

Theologische Erörterungen Bd. III (BEvTh 107), 132-50 (140).
157

Dazu F. Hahn (A.10) 370 (vgl. die Lit. ebd., 370f., A.50; M. G. Steinhauser
[A.10, 1981] 62): «Das Neue ist mit dem Alten unvereinbar, denn es zeigt gegenüber

dem Alten seine Macht und Gefährlichkeit».
158

Dazu Kl. Scholtissek (A.129).
159

Mk 1,22.27; 2,10; 3,15; ll,28f.33f.
160

Vgl. C. Breytenbach, Nachfolge und Zukunftserwartung nach Markus
(AThANT 71), Zürich 1984, der im Anschluss an Aristoteles' Poetiktheorie
(poet. 9,11) das Mk eine «episodische Erzählung» (75.82.85 u.ö.) nennt.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 29

(Erst-) Verkündigung der Gottesherrschaft in Galiläa geben kann (Mk
1,14-3,6).161 In ihrem zweiten Teil von 2,Iff. ab zieht der Evangelist alle
diejenigen Überlieferungen zusammen, in denen Jesu vollmächtige Lehre
die des Judentums überwindet. Er stellt diese Einheit unter das von ihm in
V. 22c (vgl. V. 21bß) hinzugesetzte Motto «Neuer Wein (gehört) in neue
Schläuche». Am Inhalt der von Markus zur antiochenischen Sammlung
(2,14-22b*) gestellten Flügelteile (V. 3-12; V. 23-26 + 3,lb-5)162 lassen sich
die Grundlagen seines Programmes verdeutlichen:

Die Pointe der an den Beginn gesetzten Wundergeschichte von der sog.

Heilung des Gelähmten (Mk 2,1-12) liegt nicht in der Gleichwertigkeit
von Heilung und Sündenvergebung (V. 9),163 sondern in der Ausübung
von Gottes Privilegrecht durch den Menschensohn (V. 7.10f.): Steht es

allein Gott zu, die durch menschliche Freveltat gestörte Schöpfungsordnung

wiederherzustellen,164 so ist Jesus in jüd. Augen als Gotteslästerer
entlarvt (V. 7). In christlicher Sicht aber ist durch sein vollmächtiges
Vergebungswort der Zionskult abgeschafft und mit ihm die weltanschauliche
Konstruktion des Tun-Ergehen-Zusammenhangs. Jesus heilt den Lahmen
allein aus Glauben (V. 5a) und schenkt ihm den Schalom der Schöpfung.

Und schliesslich: Wenn Markus in der Doppelperikope zum Sabbat -
bekannt unter den Überschriften Das Ährenraufen am Sabbat und
Heilung der verdorrten Hand am Sabbat (Mk 2,23-3,6) -, Jesus behaupten

lässt, dass «der Sabbat zugunsten des Menschen existiert» (2,27), dann
wird der Grundsatz jüd. Gebotstheologie missachtet. Die Tora ist Gottes
Gabe an den von sich selbst bedrohten Menschen und als solche

interpretationsbedürftig, aber nicht hinterfragbar. Wer aber die Tora dem
Menschen zuordnet,"'6 vergeht sich an der unumkehrbaren Ordnung von Gott

161
Dazu U. Meli (A.15) 15ff.

162 Mk 2,23-26; 3,1 b-5 bilden eine Doppelperikope zum Sabbatthema (s.

2,23f.27f.; 3,2.4) bzw. zur Frage nach dem Erlaubten (2,24; 3,4). Aufgrund mk.
Phraselogie (zu 2,27a vgl. 4,11.21.24; 6,10; 7,9; 8,21) dürften 2,27f. aus vormk.
Tradition vom Endredaktor angefügt worden sein. Die These von Kl. Scholtis-
sek (A.123) 155ff., die Konzeption des streitgesprächsartigen Einschub in 2,6-10
dem Endredaktor Mk. zuzuweisen, überzeugt weder in sprachstatistischer noch
mk.-theologischer Hinsicht. Zur mk. Einleitung in Mk 2,1 f. vgl. ebd., 151.

163
Vgl. Ps 103 (2),3.

164
Vgl. Lev 4,31; Ps 130 (129),3-5, dass der Freispruch der Sündenvergebung

nicht von der Absolution des Priesters vollzogen wird, sondern Gottes unver-
fügbares Wort bleibt, dazu O. Hofius, Vergebungszuspruch und Vollmachtsfrage,
in: «Wenn nicht jetzt, wann dann?» FS H.-J. Kraus, hg. von H.-G. Geyer u.a.,
Neukirchen-Vluyn 1983,115-27 (117-9).

165
Vgl. umgekehrt Ex 20,10; Dt 5,14, dass der siebente Tag «ein Sabbat für

Gott» ist.



30 Ulrich Meli, Neuer Wein (Mk 2,22c)

und Mensch. Das kann nur, wer um eine neue Gottesbeziehung ausserhalb

der Tora weiss. Und in der Tat: Wenn nach l,14f. im Evangelium dem
Menschen Gottes Herrschaft nahekommt, dann wird über Gut und Böse

nicht durch das Mose-Gebot, sondern am Mass von Jesu Wunderhandeln
entschieden (vgl. 3,4). Es ist das Schöpfungsrecht zu einem unversehrten
Menschenleben (vgl. V. 5).

Sind Tora und Kultus als zwei von drei Säulen, auf denen nach jüd.
Anschauung die Welt steht (vgl. Av 1,2, Simeon der Gerechte) unter
Jesu vollmächtiger Verkündigung zerbrochen, so führt sein (Heils-)Tod
(Mk 3,6) konsequenterweise zu einer vom Judentum emanzipierten
christlichen Wirklichkeitsdeutung.

VII. Zusammenfassung

Eine überlieferungsgeschichtliche Interpretation der Fasten-Perikope
(Mk 2,18-22) im Rahmen urchristlicher Theologiegeschichte lässt erkennen,

dass für den christlichen Glauben das Neue nicht auf seinen
geschichtlichen Anfang beschränkt ist. Theologische Überbewertung der
Jesus-Epoche führt zum Verlust von Bedeutsamkeit: von schöner Erinnerung

kann keine Theologie leben. Die Kompetenz urchristlicher
Literaturbildung besteht dagegen in der Vermittlung, dass Erfahrung göttlicher
Gnade zu jeweils neuer geschichtlicher Gestalt drängt:

1. Angesichts der zuvorkommenden Güte der «sich von jetzt ab ver-
wirklichende(-n) Gottesherrschaft»167 will Jesus mit dem Bild vom
zwanghaften Rollenverhalten der «Gesellen des Brautgemachs» (Mk
2,19a*) seine Mitmenschen gefangennehmen, ihre gottbestimmte Menschlichkeit

(vgl. Mt 22,1-10 par. Lk 14,16-23) nicht zu verfehlen.
2. Die durch das Charisma des Basileia-Verkündigers Jesus vermittelte

Freude über die definitive Umkehr Gottes provoziert seine Jüngerschar
zum demonstrativen Genuss königlicher Schöpfungsgaben (Mk 2,18b.

19a*).
3. Die schöpferische Wende einer Auferstehung Jesu von den Toten

versteht eine judenchristliche Gemeinde als Treue des erhöhten Gekreuzigten

zu seiner Welt, um vor seiner baldigen Wiederkunft der aktuellen
Versöhnung gewiss zu sein (Mk 2,18b*-20).

Bill. I 500.
167

E. Käsemann (A.77) 212.



Zur Überlieferung und Theologie von Mk 2,18-22 31

4. Um der Einheit der Kirche aus geretteten Juden und Nicht-Juden
verzichtet antiochenische Theologie auf die heiligende Tora (vgl. Rom
14,17), da der mit der Taufe verliehene Heilige Geist aus Sündern Gerechte

schafft und die Kirche in der schöpferischen Krisis des Neuen erhält
(Mk 2,14-22b*).

5. Für die narrative Theologie des Markus (Mk 2,1-3,6) führt Jesu neue
Lehre zur Emanzipation einer christlichen Deutung von Gott und
Mensch, weil Kirche als Gemeinschaft gerechtfertigter Sünder Versöhnung

unabhängig vom Jerusalemer Kult anbietet (vgl. 2,1-12) und die
Ethik von der Tora gelöst hat (vgl. 2,23-3,5).

Resultat: Christlicher Glaube ist seinem Wesen nach kontextuelle
Gnadentheologie168 oder er verliert das Signum des Neuen.

Ulrich Meli, Kiel

168
Im Gegensatz zur sog. Theologie der Befreiung, die in prononcierter Weise

initiatorisch Theologie vom (armen) Menschen zur christlichen Botschaft
betreibt (vgl. den Überblick von J. Althausen, «Theologie der Befreiung» - eine
Zwischenbilanz, ThLZ 113 [1988], Sp. 643-60). Kennzeichen der diachron an Mk
2,18-22 sichtbar werdenden urchristlichen Theologie hingegen ist, dass geschichtlich

erfahrene Gnade einen situativen Weg zur Befreiung des Menschen beschreitet.

Dabei sind bisherige Entscheidungen über eine Existenz in der Gnade von
späterer Gnadenerfahrung revidierbar. Es werden sogar gegensätzliche
Entscheidungen gewagt: Provozierte die von Jesu Charisma vermittelte Gottesherrschaft

seine Jünger zum geniesserischen Umgang mit Schöpfungsgütern (Mk
2,18b*.19a), so übt die hoffende Parusiegemeinde fastende Treue (V. 18b*-20).
Hält diese christliche Synagoge das heiligende Versöhnungsangebot jüd. Tora
aufrecht, so sucht die antiochenische Gemeinde jenseits der Tora eine universale
Gemeinde im Heiligen Geist zu konstituieren (V. 18b-22b*).


	"Neuer Wein (gehört) in neue Schläuche" (Mk 2, 22c) : zur Überlieferung und Theologie von Mk 2, 18-22

