
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 4

Artikel: Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Werthethik

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und
utilitaristischer Wertethik

Anmerkungen zu Peter Singer'

Eine der zentralen Thesen Peter Singers lautet dahin, dass die Zugehörigkeit zur
menschlichen Spezies keine moralisch relevante Qualität ist, welche einen
besonderen Lebensschutz begründen könnte. Der moralische Status eines Wesens

muss sich vielmehr nach den tatsächlichen Eigenschaften richten, die dieses

Wesen aufweist. Lässt man es aber aufeinen solchen Vergleich der vorhandenen

Eigenschaften ankommen, dann zeigt sich, dass das Leben eines nichtmenschlichen

Wesens einen höheren Wert und moralischen Anspruch auf Lebensschutz
besitzen kann als das Leben gewisser (z. B. schwerstbehinderter) menschlicher
Wesen. Singers primäres Interesse ist es, den moralischen Status der Tiere
gegenüber dem des Menschen aufzuwerten (ohne letzteren abzuwerten) und auf
diese Weise der Bedenkenlosigkeit entgegenzuwirken, mit der in unserer Kultur
zwar menschliches Leben geschützt, aber über das Leben von Tieren verfügt
wird.

Begründet wird die Kritik des Speziezismus mit drei Argumenten. Zum
einen folgt sie unmittelbar aus Singers utilitaristischem Ansatz, für welchen
allein die Präferenzen bzw. Interessen, welche Wesen haben, von moralischer
Bedeutung sind. Die Spezies-Zugehörigkeit als solche aber begründet keinen
moralisch wesentlichen Unterschied der Interessen. Das Interesse, nicht zu
leiden oder nicht getötet zu werden, ist einigen Tieren genauso eigen wie
Menschen. Zum anderen wird argumentiert, dass derjenige, welcher der menschlichen

Spezies eine moralische Bedeutung zumisst, etwas Ähnliches tut wie der

Rassist, welcher der Rassenzugehörigkeit eine moralische Bedeutung zumisst.
In beiden Fällen wird die blosse Zugehörigkeit zu einer bestimmten Klasse zum
moralisch ausschlaggebenden Kriterium gemacht. Da das Zweite moralisch
inakzeptabel ist, muss auch das Erste moralisch inakzeptabel sein. Das dritte
Argument lautet dahin, dass die besondere Auszeichnung der menschlichen

Spezies gegenüber allen anderen Wesen aufreligiöse Wurzeln zurückgeht, nämlich

auf die Lehre von der Heiligkeit des menschlichen Lebens innerhalb der

jüdisch-christlichen Überlieferung. Da nun diese Überlieferung offensichtlich
an Geltungskraft einbüsst, muss die Auffassung vom Sonderstatus der mensch-

' Wenn im Folgenden der Kürze halber von Wertethik die Rede ist, dann ist nicht Wertethik
überhaupt gemeint, sondern jener spezifische Typus, der bei Singer und anderen Utilitaristen
begegnet.



358 Johannes Fischer

lichen Spezies als ein Relikt aus vergangener Zeit gelten, an dem festzuhalten es

keinen Grund mehr gibt. Mit dem Zerbröckeln der metaphysischen Überzeugungen

der Vergangenheit hat der Speziezismus seine Grundlage verloren.
Wenn nicht alles täuscht, dann bezieht Singers Position gerade aus dieser
antimetaphysischen Stossrichtung einen Gutteil ihrer Überzeugungskraft.

Es ist hier nicht der Ort für eine ausführliche Auseinandersetzung mit Singers utilitaristischem
Ansatz. Nur so viel sei angemerkt: Was das erste Argument betrifft, so ist die Anthropologie
anzufragen, derzufolge der Mensch allein als Interesse-Wesen in den Blick genommen wird und folglich
der einzige ethisch relevante Aspekt des Menschen seine Interessen bzw. seine Präferenzen sind.

Darin liegt eine beträchtliche Abstraktion von dem, was den realen Menschen ausmacht (z. B. vom
Menschen als Sprachwesen, worauf etwa die Diskursethik abhebt Auch das zweite Argument
wirft Fragen auf. Der Hinweis auf den Rassisten, der für die weisse Rasse einen besonderen Wert

reklamiert, widerlegt in keiner Weise die Position dessen, der - z. B. im Sinne des Menschenrechts-
ethos - der menschlichen Spezies einen besonderen Wert zuerkennt. Die letztere Position kann zu
Recht bestehen, ohne dass man gezwungen ist, auch dem Rassisten Recht zu geben. Denn der

Speziezist behauptet inhaltlich etwas völlig anderes.

Ich will mich hier auf den letzten Punkt konzentrieren: Stimmt es, dass die

jüdisch-christliche Überlieferung dem Menschsein, verstanden als Zugehörigkeit

zur menschlichen Spezies, eine besondere moralische Bedeutung zumisst?
Zweifellos besitzt der Mensch einen besonderen Status gegenüber allen anderen
Kreaturen. Doch ist dieser im biologischen Faktum seines Menschseins begründet?

Man braucht diesbezüglich nicht zu spekulieren, sondern kann einschlägige

Texte konsultieren. In der neuen Enzyklika «Evangelium Vitae» Johannes
Pauls II. heisst es: «Das menschliche Leben ist als etwas Heiliges anzusehen, da

es ja schon von seinem Anfang an <das Handeln des Schöpfers erfordert) und
immer in einer besonderen Beziehung mit dem Schöpfer, seinem einzigen Ziel,
verbunden bleibt. Gott allein ist der Herr des Lebens von Anfang bis zum Ende:
Niemand kann sich - unter keinen Umständen - das Recht anmassen, einem

2 Vgl. zur Kritik Singers aus der Perspektive der Diskurs-Ethik D. Böhler, Menschenwürde
und Menschentötung. Über Diskursethik und utilitaristische Ethik, ZEE 35, 1991, 166-186.

3 Dieses unterliegt bei Singer ebenfalls der Speziezismus-Kritik, vgl. H. Kuhse, P. Singer,
Muss dieses Kind am Leben bleiben. Das Problem Schwerstgeschädigter Neugeborener, 1993,
50ff. Das Menschenrechtsethos widerlegt in gewissem Sinne die These, dass damit, dass die

religiöse Überzeugung von der Heiligkeit des Lebens ihre Überzeugungskraft einbüsst, die
Überzeugung von der Gleichwertigkeit menschlichen Lebens ihre Grundlage verloren hat. Im
Menschenrechtsethos ist diese Überzeugung in säkularer Form verankert. Singer ist sich, was
das Menschenrechtsethos betrifft, der Zweischneidigkeit seiner Argumentation durchaus be-

wusst, vgl. ders., Animal Liberation. A New Ethics of our Treatment of Animals, The New
York Review, 1975, 21; Animal Liberation, 2. erw. Auflage, 1990, 19.



Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Wertethik 359

unschuldigen menschlichen Geschöpf direkt den Tod zuzufügen.»4 Es geht hier
nicht um eine theologische Bewertung dieser Sätze, auch nicht darum, dass

ihnen zufolge auch das Leben von Tieren als heilig angesehen werden müsste, da

auch dieses «das Handeln des Schöpfers erfordert». Für unseren Zusammenhang

ist vielmehr entscheidend, dass nach diesen Sätzen dem menschlichen
Leben die Bestimmung der Heiligkeit nicht deshalb zukommt, weil es im biologischen

Sinne menschliches Leben ist, sondern deshalb, weil es «in einer besonderen

Beziehung mit dem Schöpfer verbunden» ist. Der hier zweifellos
behauptete besondere ethische Status menschlichen Lebens wird m.a.W. nicht
aus seiner biologischen Verfasstheit als menschliches Leben (im Unterschied
etwa zu tierischem Leben) abgeleitet. Aus theologischer Sicht kann daher

Singers These uneingeschränkt zugestimmt werden, dass der biologischen Zugehörigkeit

zur Spezies «homo sapiens» als solcher keine moralische Bedeutung
zukommt. Zu bestreiten ist die Konsequenz, die Singer daraus zieht, nämlich
dass Leben, sei es menschliches oder nichtmenschliches, hinsichtlich seines

ethischen Status nach den faktisch an ihm aufweisbaren Merkmalen und
Eigenschaften beurteilt werden muss.

Dass Singer zu dieser Konsequenz gelangt, hängt mit der wertethischen

Grundorientierung zusammen, die für seine gesamte Argumentation in dieser

Frage leitend ist.

Für mich ist hierbei eine offene Frage, wie Singers wertethischer Standpunkt mit seinem präfe-
renzutilitaristischen Ansatz vermittelt ist. Der Präferenzutilitarismus beurteilt die moralische Qualität

einer Handlung nach den Präferenzen der von dieser Handlung betroffenen Wesen. Der universale

Aspekt des moralischen Urteils verpflichtet dazu, diese Präferenzen gleichberechtigt einzube-
ziehen in das utilitaristische Kalkül. Das ist im Prinzip möglich, ohne dass dazu Wertungen über die

beteiligten Wesen getroffen werden müssen. Das heisst aber: Die wertethische Perspektive wird
faktisch als etwas Zusätzliches eingeführt, das im präferenzutilitaristischen Ansatz noch nicht
enthalten ist. Bei ihr geht es um die Präferenzen, welche andere in bezug aufdiese Wesen haben. «Je

höher entwickelt das bewusste Leben eines Wesens, je grösser der Grad von Selbstbewusstsein und

Rationalität, um so mehr würde man dieses Wesen vorziehen, wenn man zwischen ihm und einem
Wesen aufeiner niedrigeren Bewusstseinsstufe zu wählen hätte.»5 Eingeführt wird der wertethische

Standpunkt folgendermassen: «Der offensichtlichste Grund dafür, das Leben eines Wesens, das

Lust und Schmerz empfinden kann, als einen Wert zu achten, ist die Lust, die es empfinden kann.

Achten wir unsere eigenen Lustgefühle als einen Wert..., dann verlangt der universale Aspekt des

moralischen Urteiles von uns, die positive Bewertung unserer eigenen Empfindungen von Lust auf
ähnliche Empfindungen all derer auszudehnen, die solche haben können.»6 Diese Argumentation

4 Evangelium Vitae. Enzyklika Johannes Pauls II. über den Wert und die Unantastbarkeit
des menschlichen Lebens, 1995, 84. Es handelt sich um ein Zitat aus der Instruktion donum
vitae der Kongregation für die Glaubenslehre über die Achtung vor dem beginnenden Leben
und die Würde der Fortpflanzung vom 22. Febr. 1987, AAS 80 (1988), 76-77.

5 Praktische Ethik, a.a.O. 125.
6 AaO. 118.



360 Johannes Fischer

reicht freilich nur hin, die Lustempfindungen eines anderen Lebewesens, darüber hinaus auch sein

Leben, falls es lustvoll war, positiv zu bewerten. Etwas völlig anderes ist es, Lebewesen wie Pferde

oder Schlangen ganz unabhängig von der Frage der konkreten Lustbilanz aufgrund von Erwägungen

darüber zu bewerten, ob wir ihr Leben, wenn wir es uns in der Phantasie ausmalen, unserem

(normal-)menschlichen Leben vorziehen würden.7 Hier geht es nicht mehr im Sinne des präferenz-
utilitaristischen Ansatzes darum, es vorzuziehen, dass ein anderes Lebewesen Lust empfindet statt
Unlust und Schmerz, sondern vielmehr darum, ein Lebewesen unabhängig von der Lustbilanz
aufgrund seiner spezifischen Eigenschaften und Fähigkeiten vorzuziehen. Die Bewertung von Leben

wird damit ganz unabhängig vom präferenzutilitaristischen Ansatz. So schreibt Singer, dass die

«notwendige Bedingung für den Besitz eines emstzunehmenden Rechts auf Leben» die Fähigkeit
ist, «die eigene Zukunft ins Auge zu fassen»8. Eine solche Aussage widerspricht geradewegs dem

präferenzutilitaristischen Ansatz, demzufolge es «das Prinzip der gleichen Interessenabwägung

verbietet..., unsere Bereitschaft, die Interessen anderer Personen zu erwägen, von ihren Fähigkeiten

oder anderen Merkmalen abhängig zu machen, ausser dem einen: dass sie Interessen haben»9.

Wo es um Werte geht, da geht es um Präferenzen menschlichen Handelns.
Wenn etwa gesagt wird, menschliches Leben habe einen unendlichen Wert,
dann heisst dies, dass ihm eine absolute Präferenz zukommt: Es gibt keine anderen

Präferenzen, welche es rechtfertigen könnten, menschliches Leben zu
vernichten oder es auch nur als blosses Mittel zu gebrauchen. Der entscheidende
Punkt ist nun, dass sich der Wert einer Sache bzw. die Präferenzen, die wir mit
ihr verbinden, nach deren tatsächlichen Eigenschaften und Merkmalen bemessen,

der Wert eines Autos z. B. nach dessen Fahreigenschaften, Sicherheitsstandard

usw. Dies soll nach Singer auch für den Wert von Leben gelten: «Wir können

den Fötus nun als das betrachten, was er ist - die wirklichen Eigenschaften,
die er besitzt -, und können sein Leben nach demselben Massstab bewerten wie
das Leben von Wesen, die ähnliche Eigenschaften haben, aber nicht zu unserer
Spezies gehören.... Ich schlage daher vor, dem Leben eines Fötus keinen
grösseren Wert zuzubilligen als dem Leben eines nichtmenschlichen Lebewesens

auf einer ähnlichen Stufe der Rationalität, des Selbstbewusstseins, der

Wahrnehmungsfähigkeit, der Sensibilität etc.»10

Es ist diese Wert-Perspektive, welche Singers Kritik an der Lehre von der

«Heiligkeit des Lebens» zugrundeliegt. Singer will ausdrücklich «den Begriff
<Heiligkeit> nicht in einem spezifisch religiösen Sinn auffassen». Zwar hat, wie
er anerkennt, diese Lehre religiöse Wurzeln, «doch heute ist sie Bestandteil
einer über weite Strecken weltlichen Ethik, und ihren bedeutenden Einfluss hat

7 AaO. 122ff.
8 AaO. 114.
9 AaO. 34. Vgl. hierzu F. Wagner, Behinderte Neugeborene - Leben, das zu leben nicht

lohnt? Zur Auseinandersetzung mit dem Präferenz-Utilitarismus von Peter Singer, in: ThPr
28. Jg. (1993), 49-59, bes. 54ff.

10 Praktische Ethik, aaO. 162.



Zur Differenz zwischen religiöser Ethik lind utilitaristischer Wertethik 361

sie als Bestandteil dieser Ethik»11. Ihre Verweltlichung bedeutet offenbar in
Singers Sicht, dass sie sich in Wert-Kategorien transformiert hat, und diese Gestalt
hat Singer bei seiner Kritik vor Augen: «Wir wollen die Lehre von der Heiligkeit
des menschlichen Lebens nur als Ausdruck dafür betrachten, dass menschliches
Leben einen besonderen Wert hat, der deutlich verschieden ist vom Wert des

Lebens anderer Lebewesen.»12 «Heiligkeit des menschlichen Lebens» bedeutet
also in dieser Sicht eine besondere Werthaftigkeit menschlichen Lebens, welche
ihm aus keinem anderen Grund zukommt als allein deshalb, weil es im biologischen

Sinne menschliches Leben ist. Eben darauf gründet sich Singers Spezie-
zismus-Vorwurf: Der Verfechter der Heiligkeit des menschlichen Lebens misst
der biologischen Zugehörigkeit zur menschlichen Gattung als solcher einen
besonderen moralischen Wert zu. Und eben damit tut er dasselbe wie der Rassist,
welcher der biologischen Zugehörigkeit zu einer bestimmten Rasse einen
besonderen Wert zumisst.

Es ist nicht unwichtig, dies festzuhalten, denn in der Auseinandersetzung mit
Singer wird dies in der Regel kaum beachtet: Singers Kritik an der Lehre von der

«Heiligkeit menschlichen Lebens» richtet sich in Wahrheit gar nicht gegen eine

religiöse oder theologische Lehre dieses Namens, sondern gegen eine bestimmte

wertethische Auffassung. Vom Standpunkt theologischer Ethik aus kann und

muss man, wie gesagt, seiner Kritik zustimmen: «Ebenso wie Rasse oder
Geschlecht ist auch die Zugehörigkeit zu einer Art (Spezies) keine unmittelbar
moralisch relevante Eigenschaft.»13 Denn in theologischer Perspektive richtet
sich der ethische Status eines Wesens überhaupt nicht nach dessen vorhandenen

Eigenschaften, folglich auch nicht nach dessen Spezieszugehörigkeit. Zwar ist
es richtig, dass es auch hier eine bestimmte Beziehung zum Empirischen gibt:
Ein Wesen muss im biologischen Sinne Mensch sein, damit von ihm eine

Bestimmung wie die der «Gottebenbildlichkeit» ausgesagt werden kann. Aber die

Bestimmung der Gottebenbildlichkeit ist nicht in den biologischen Eigenschaften

des Menschseins begründet, d. h. sie kommt einem Menschen nicht aufgrund
dieser Eigenschaften zu.

Es ist m. E. eine nicht ganz glückliche Apologie des Speziezismus, wenn man diesen statt aufdie

biologische Natur des Menschen auf dessen Moralität zu gründen versucht. Mit diesem Argument
versucht U. Körtner Singers Speziezismus-Kritik zu begegnen.14 Für ihn ist es die Moralität, welche
den Menschen vom Tier unterscheidet und den besonderen Status der menschlichen Spezies be-

11 AaO. 102.
12 Ebd.
13 Kuhse/Singer 164.
14 U. H. J. Körtner, Von Mäusen und Menschen. Zur Auseinandersetzung mit utilitaristischen

Ansätzen medizinischer Ethik, in ZEE 1995/1, 26-40.



362 Johannes Fischer

gründet. Aus dem Begriff der Moralität konstruiert Körtner den Begriff der Heiligkeit des

Menschen, welche «in seinem mit der Gottesrelation gegebenen Verantwortlichsein»15 besteht. Dazu ist

m.E. folgendes zu sagen: Die Ableitung der spezifischen Stellung und Würde des Menschen aus

seiner Moralität hat zwar eine lange Tradition, welche letztlich auf theologische Wurzeln, nämlich
die Christologie im 13. Jahrhundert zurückgeht.16 Aber man muss hier doch sehen, dass auch damit
der ethische Status des Menschen an einer bestimmten Eigenschaft, nämlich Gewissenserfahrungen,

machen zu können, festgemacht wird, und so ist hier kein prinzipieller Unterschied zu Singer,
bei dem sich anstelle von Moralität andere Eigenschaften wie Rationalität und Selbstbewusstsein

finden. Es ist ausserdem keineswegs klar, inwiefern das Vermögen der Moralität einen besonderen

Status der menschlichen species begründet, statt nur einen besonderen Status derer, die tatsächlich

über dieses Vermögen verfügen. Was ist mit geistig Behinderten und sprachunfähigen menschlichen

Wesen? Was mit menschlichen Föten oder mit Neugeborenen? Inwiefern ist ihr Leben heilig,
wenn Heiligsein mit moralischem Verantwortlichsein gleichgesetzt wird?

Der eigentliche Streitpunkt in der Auseinandersetzung mit Singers Spezie-
zismus-Kritik liegt damit gar nicht in der Frage, ob menschliches Leben heilig
ist oder nicht, sondern in der Frage des ethischen Ansatzes. Lässt sich zeigen,
dass eine wertethische Position, wie sie Singer vertritt und welche den ethischen
Status der Phänomene von deren empirischen Eigenschaften abhängig macht,
vernünftiger, «rationaler» ist als eine Ethik, welche beides voneinander
unabhängig hält? Wohl kaum. Vordergründig zwar kann der Wertethiker sich an

etwas handfest Gegebenes, eben an objektiv gegebene Eigenschaften halten.
Doch sieht man genau zu, dann lässt sich der «Wert» eines Phänomens nicht aus
dessen Eigenschaften deduzieren. Käme dies doch auf den bekannten naturalistischen

Fehlschluss hinaus, d. h. auf die unzulässige Ableitung von Wertungen
aus Tatsachenfeststellungen. So findet sich denn bei Singer, was die Begründung

seiner Wert-Urteile betrifft - etwa des Urteils, dass man Wesen mit höherem

Selbstbewusstsein solchen mit niedrigerem Selbstbewusstsein vorziehen
wird -, durchgehend nur der Appell an intuitive Evidenz. Offenbar lässt sich

nicht einmal vernünftig begründen, dass die Phänomene hinsichtlich ihres
ethischen Status überhaupt in Wert-Kategorien wahrzunehmen und zu taxieren
sind, geschweige denn, dass man dies aus den an ihnen feststellbaren Faktizitä-
ten ableiten könnte.

Wenn dennoch für das heutige Bewusstsein die wertethische Position einen

höheren Grad an Rationalität besitzt als eine religiös fundierte Ethik, dann hängt
dies mit einem bestimmten Manko zusammen, welches der religiösen Ethik
anhaftet. Der Wertethiker, so könnte man sagen, hält sich wenigstens an Tatsachen,
die intersubjektiv überprüfbar sind. Die Anhänger einer religiösen Ethik dage-

15 AaO. 35.
16 Vgl. Th. Kobusch, Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes

Menschenbild, 1993.



Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Wertethik 363

gen scheinen ihr Urteil in ethischen Fragen aufTatsachenbehauptungen zu gründen,

die keiner Überprüfung fähig sind. Dazu gehört zum Beispiel, dass Gott die
Welt geschaffen und dem Menschen darin eine besondere Stellung zugewiesen
hat. Woher will man das wissen? Auch die Anhänger einer religiösen Ethik
scheinen den ethischen Status der Phänomene aus Faktizitäten abzuleiten, freilich

aus solchen, über die rational nichts ausgemacht werden kann.
Meines Erachtens ist dies ein Missverständnis religiöser Aussagen. Es ist bis

tief in das theologische Denken hinein verbreitet.17 Solange dieses Missverständnis

nicht ausgeräumt ist, haben Kritiker der religiösen Ethik wie P. Singer
leichtes Spiel. Alles kommt hier auf die Einsicht an, dass religiöse Aussagen
nicht Tatsachen konstatieren von derselben Art von «Tatsächlichkeit», wie sie

etwa durch biologische Aussagen konstatiert werden, sondern dass sie Sinnbezüge

erschliessen, in welchen die Phänomene wahrgenommen werden. Man
kann sich das Gemeinte an Freges Unterscheidung von Bedeutimg und Sinn
verdeutlichen. Sein Beispiel sind die Wörter «Morgenstern» und «Abendstern».
Sie haben dieselbe Bedeutung, insofern sie sich, empirisch feststellbar, auf
denselben Gegenstand beziehen. Aber sie haben unterschiedlichen Sinn, insofern
sie mit unterschiedlichen Assoziationen18 behaftet sind, die sich aus «Morgen»
und «Abend» und dem jeweils angedeuteten Erlebenshintergrund ergeben. Beide

Wörter stehen m.a.W. für unterschiedliche lebensweltliche Beziehungen zu
diesem Stern. Dieselbe Unterscheidung lässt sich beim Wort «Mensch»
machen. Man kann einerseits nach dessen Bedeutung fragen, und diesbezüglich
geht es dann um eine Klasse von Wesen mit bestimmten empirischen Merkmalen.

Und man kann andererseits nach den Sinnbezügen fragen, die sich in unserem

Kulturkreis mit «Mensch» verbinden. Wenn Singer sagt, dass Menschsein
eine Kategorie ohne moralische Relevanz ist, dann hat er dabei die Bedeutung
dieses Ausdrucks vor Augen, d. h. die biologische Zugehörigkeit zur Spezies
«homo sapiens». Wenn die zitierten Sätze aus der Papst-Enzyklika sagen, dass

das menschliche Leben heilig ist und in Beziehung zu seinem Schöpfer steht,
dann thematisiert sie damit einen bestimmten (religiösen) Sinnbezug, innerhalb
dessen in unserem Kulturkreis menschliches Leben wahrgenommen worden ist
und wahrgenommen wird. So wenig wie die lebensweltlichen Sinnbezüge, welche

sich mit dem Wort «Abendstern» verbinden, allein aus den physikalischen
Eigenschaften dieses Sternes abgeleitet werden können, so wenig können die

Sinnbezüge, unter denen menschliches Leben wahrgenommen wird, allein aus

17

Vgl. hierzu vom Verfasser «Wahrer Gott und wahrer Mensch. Zur bleibenden Aktualität
eines alten Bekenntnisses», in: NZSTh, 37. Bd., 1995, Heft 2,165-204.

18
Frege spricht von der unterschiedlichen «Art des Gegebenseins» des betreffenden

Gegenstandes (Über Sinn und Bedeutung, in: Funktion, Begriff, Bedeutung. Fünf logische
Studien, herausgegeben und eingeleitet von G. Patzig, 71994, 40-65, 41).



364 Johannes Fischer

dessen empirischen (biologischen) Eigenschaften abgeleitet werden. Genau um
diesen Punkt geht es im Streit zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer
Wert-Ethik: dass die Sinnbestimmung und der damit gegebene ethische Status

der Phänomene nicht aus deren intersubjektiv feststellbaren Eigenschaften
abgeleitet werden können.

Es charakterisiert die spezifische Humanität, welche unsere Kultur ausgebildet

hat, dass sie sich gerade aus einem von empirischer Faktizität weithin
unabhängigen Fundus an Sinn speist. Das ist das Erbe ihrer religiösen Herkunft, welche

den ethischen Status der Phänomene in der Wahrnehmung religiösen Glaubens

verankerte. In säkularisierter Form begegnet dieser Sachverhalt heute im
Menschenrechtsethos. Dass alle Menschen, seien sie weiss oder schwarz, Moslem

oder Christ, Einheimischer oder Flüchtling, gesund oder krank, «normal»
oder «behindert», jung oder alt, mit hohem oder geringem Intelligenzquotienten
ausgestattet, belastbar oder weniger belastbar - dass alle Menschen frei und

gleich an Rechten geboren sind und dieselbe Achtung hinsichtlich ihrer persönlichen

Integrität und Würde verdienen, das ist nicht aus empirisch aufweisbaren

Eigenschaften ableitbar, sondern beruht gerade aufder Entkoppelung von
empirischer Faktizität und Sinnbestimmung bzw. ethischem Status. Das utilitaristische

Wert-Denken mit seiner Koppelung von beidem kommt demgegenüber
einem Angriff auf diese Humanität gleich, und dies bei Singer ganz ausdrücklich.

Darin ist ihm recht zu geben: Diese Humanität ist in der Tat spezies-orien-
tiert, aber eben nicht in der Weise, wie er es unterstellt, nämlich dass sie dem
Faktum der Zugehörigkeit zur menschlichen Spezies einen bestimmten Wert zu-
misst, sondern vielmehr in der Weise, dass sie nach der spezifischen Sinnbestimmung

des Menschlichen fragt. Der Vorwurf, sie sei «speziezistisch» in dem Sinne,

dass sie ein (fbrt-Gefälle zwischen Mensch und Tier aufrichtet, beruht daher

auf einem Missverständnis, und ebenso die daraus abgeleitete Folgerung, dass

die Speziesorientierung innerhalb der Ethik destruiert werden müsse, um die
nicht-menschlichen Kreaturen gegenüber dem Menschen ethisch aufzuwerten.
Um nicht falsch verstanden zu werden: Natürlich kann man kritische Anfragen
richten an den Status, welcher innerhalb unserer kulturellen und religiösen
Tradition dem Menschen gegenüber den übrigen Kreaturen eingeräumt worden ist.

Aber das heisst eben, dass man die Sinnbestimmungen in Frage stellt, unter
denen die Tradition den Menschen und die übrigen Kreaturen gesehen hat, und
dass man nach anderen Sinnbestimmungen sucht. Man stellt damit nicht die

Spezies-Orientierung als solche in Frage. Vielmehr bewegen sich auch noch
derlei Anfragen im Rahmen spezies-orientierten Denkens.

Es wird vor diesem Hintergrund vollends deutlich, wie abwegig Singers Par-

allelisierung der religiös begründeten Spezies-Orientierung mit der Position des

Rassisten ist. Viel eher nämlich ist die Position Singers mit der des Rassisten



Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Wertethik 365

vergleichbar, insofern beide den ethischen Status eines Wesens nach dessen

faktischen Eigenschaften bestimmen. Nur dass bei Singer nicht nach Rasse und

Hautfarbe, sondern nach anderen Kriterien wie Rationalität und Selbstbe-

wusstsein klassifiziert und bewertet wird. Im Angriffauf die unsere Kultur
prägende Humanität stehen die Positionen Singers und des Rassisten in derselben

Frontlinie. Denn die entscheidende Frage ist nicht: Spezies-Orientierung oder

nicht?, sondern vielmehr: Entkoppelung von Faktizität und ethischem Status

oder nicht? Diesbezüglich befinden sich religiöse Ethik und Menschenrechtsethos

auf der einen Seite und utilitaristische Wert-Ethik und die Position des

Rassisten aufder anderen. (Man sehe diese Parallelisiemng nach, mit der nur die

von Singer vorgenommene richtiggestellt wird.)
Schliesslich und vor allem muss man im Blick auf Singers eigentliches

Anliegen, den ethischen Status der Tiere, fragen, ob das utilitaristische Wert-Denken

diesen ethisch gerecht wird. Werden doch im Rahmen dieses Denkens die
Tiere nach menschlichen Präferenzen taxiert: Höher entwickelte sind weniger
entwickelten vorzuziehen. Gerade derjenige, welcher der anthropozentrischen
Sichtweise und der Willkür der menschlichen Verfügung über die Tiere
entgegenwirken möchte, sollte sehen, dass diese Art der Wert-Ethik genau diese

anthropozentrische Sicht und Willkür in sich trägt. Das utilitaristische Wert-Denken19

ist der exakte Ausdruck einer auf menschliche Präferenzen zugeschnittenen

Welt. Und es ist zugleich der Ausdruck einer beträchtlichen Verarmung der

Wahrnehmung, eben weil in ihm «Sinn» auf «Wert» reduziert wird. Wer die

Anthropozentrik im Umgang mit Tieren überwinden will, der muss daher ein
Interesse haben, solches Denken zu überwinden, und das heisst: ethischen Status

und empirische Faktizität zu entkoppeln. Statt die Spezies-Orientierung zu

destruieren, gilt es gerade umgekehrt, sie um der Tiere willen stark zu machen
und nach den spezifischen Sinnbezügen zu fragen, welche für die Wahrnehmung
von Tieren leitend sein sollen. Religion und Mythos, Literatur, Philosophie,
Kunst, Märchen - all das kommt hier als heuristische Quelle solchen Sinnes in
Betracht. In diesem Kontext steht auch die theologische Arbeit an den Texten
der jüdisch-christlichen Überlieferung. Sie hat in den letzten Jahrzehnten ein
sehr viel differenzierteres Bild von der biblischen Auffassung der Schöpfung

gewonnen, wonach keine Rede davon sein kann, dass allein der Mensch zählt
und die nicht-menschliche Kreatur der beliebigen Verfügung des Menschen

19 Wohlgemerkt, die Rede ist vom utilitaristischen Wert-Denken, nicht vom präferenzutili-
taristischen Ansatz mit seinem Prinzip unparteiischer Interessenabwägung. Dass das Wert-
Denken möglicherweise gar nicht im utilitaristischen Ansatz enthalten, sondern etwas Zusätzliches

ist, wurde oben erläutert.



366 Johannes Fischer

überlassen ist.20 Dieser Vorwurf trifft, wie gesagt, viel eher auf das utilitaristische

Wert-Denken zu mit seiner anthropozentrischen Taxierung der Phänomene,

nicht dagegen auf den biblischen Schöpfungsglauben.
Das Wert-Vokabular hat heute freilich allenthalben Konjunktur, und man

trifft auch anderwärts auf das merkwürdige Bemühen, die anthropozentrische
Perspektive aufdie nichtmenschliche Natur ausgerechnet mit Hilfe dieses
Vokabulars zu überwinden.

Ein Beispiel dafür ist der Versuch, eine vom Menschen unabhängige «Würde der Kreatur»

(Schweizer Bundesverfassung, Art. 24 Absatz 3) aus dem «Wert» bzw. «Eigenwert» der
nichtmenschlichen Natur zu begründen. Eine derartige Argumentation hat z. B. Beat Sitter zu entwickeln
versucht.21 Er geht davon aus, dass in unserer säkularen Rechtsgemeinschaft das Wort «Kreatur»

neutral, d. h. frei von religiösen Konnotationen, bestimmt werden muss und fasst darunter die
nichtmenschlichen lebenden Wesen. Damit wird freilich nicht nur ein ursprünglich religiöses Wort mit
einem nicht-religiösen Gehalt unterlegt, sondern zugleich Sinn durch Bedeutung - die Klasse der

nichtmenschlichen lebenden Wesen - substituiert. Ob dies der Intention jenes Ausdrucks
entspricht, darf bezweifelt werden. Denn wohl nicht zufällig heisst es «Würde der Kreatur» und nicht
«Würde der nichtmenschlichen lebenden Wesen» oder auch «Würde der Natur». Im Wort «Kreatur»

klingt ein Sinnmoment an, das für «Würde» konstitutiv ist, nämlich eine vom Menschen unabhängige,

dem Seienden von anderwärts her zukommende Qualität, welche die christliche Tradition in
dessen Beziehung zum Schöpfer gesehen hat und welche für das heutige Bewusstsein zwar weithin
undeutlich geworden ist, aber, wie jene Verfassungsbestimmung zeigt, immernoch irgendwie präsent

ist. Hieraus bezieht der Ausdruck «Würde der Kreatur» seine Sinneinheit, und diese geht verloren,

wenn der Sinn von «Kreatur» durch besagte Bedeutung substituiert wird.
Der Zusammenhang von Würde und Wert wird folgendermassen hergestellt: «Ein mit Würde

begabtes Wesen besitzt einen Wert, der durch es selbst, nicht durch die Wertschätzung eines anderen

zustande kommt - einen, wie wir sagen wollen, Eigenwert. Soll nichtmenschliches Seiendes als

Träger von Würde Anerkennung finden, ist darzulegen, inwiefern es Eigenwert besitzt.» Damit wird
«Würde» über «Eigenwert» begründet. Doch ist beides keineswegs dasselbe. Was Würde hat,
verdient Achtung, was Wert hat, verdient dagegen Wertschätzung. Im Unterschied zum Begriff der

Würde steckt im Begriff des Wertes der Gedanke der Präferenz. Auch das, was Sitter Eigenwert
nennt, ist in diesem Sinne Wert. Nur dass es seinen Wert nicht dadurch hat, dass es von irgend
jemandem wertgeschätzt wird, sondern umgekehrt: es findet Wertschätzung, weil es wertzuschät-

zen bzw. vorzuziehen ist, d. h. Wert hat. Auch im Begriffdes Eigenwertes steckt also der Aspekt der

Präferenz. Was auch soll die Rede vom Eigen- Wert ohne diesen Aspekt? Genau hier liegt nun die

Problematik besagter Verknüpfung von Würde und Wert. Sie impliziert, dass auch Würde mit Präferenz

in Verbindung gebracht wird. Daran ändert wenig, dass Sitter zufolge dem Streben alles
nichtmenschlichen Seienden auf der Ebene der menschlichen Präferenzen Rechnung getragen werden

soll aufgrund des Grundsatzes, Gleiches (nämlich das allem Lebendigen eigene Streben nach einem

Zustand der Erfüllung) gleich zu bewerten und zu behandeln. Denn die Gleichbewertung des Strebens

ist etwas anderes als die Anerkennung und Achtung von Würde.

20 Vgl. O. H. Steck, Der Schöpfungsbericht der Priesterschrift. Studien zur literarkritischen
und überlieferungsgeschichtlichen Problematik von Genesis 1,1-2,4, 21981; G. Liedke, Im
Bauch des Fisches, Ökologische Theologie, 1979; Chr. Link, Schöpfung. Schöpfungstheologie

angesichts der Herausforderungen des 20. Jahrhunderts, 1991.
21 NZZ vom 27./28. Mai 1995,17.



Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Wertethik 367

Das stärkste Argument für den Eigenwert alles nichthumanen Seienden liegt für Sitter in dessen

letztlicher Unverfügbarkeit. Der Mensch kann nichts ursprünglich ins Sein bringen, sondern ist

immer schon auf Seiendes angewiesen, das er bearbeitet. Mit diesem Argument wird gleichsam
ein Sinnmoment von «Kreatur», nämlich das letztliche Entzogensein der Phänomene aufgrund ihrer

Zugehörigkeit zu dem, der sie geschaffen hat, auf der Ebene der Faktizität aufgewiesen, orientierender

Sinn (Eigenwert, Würde) an einer jedermann einsichtigen Tatsache festgemacht. Doch liesse

sich hier anfragen, inwiefern diese Tatsache Eigenwert begründen kann, d.h. einen Wert, welcher

von unseren Wertsetzungen, mit denen wir natürlich immer auch das nicht von uns hergestellte
Ausgangsmaterial als wertvoll in Anspruch nehmen, unabhängig ist und ihnen zuvorkommt. Greift
hier nicht wieder das Argument des naturalistischen Fehlschlusses? Überdies würde diese

Herleitung des Eigenwertes des nichthumanen Seienden in strenger Konsequenz bedeuten, dass artifi-
ziell hergestellte Naturdinge, z.B. gentechnisch produzierte Tiere, nicht in ihrer jeweiligen
Produktgestalt «Eigenwert» und somit «Würde» haben, sondern nur in bezug auf ihr vom Menschen

(noch) nicht herstellbares Ausgangsmaterial. Je künstlicher die den Menschen umgebende Natur
ist, um so mehr verschwindet dahinter ihre Würde. Ob das eine in der technologischen Zivilisation
hilfreiche ethische Orientierung ist, kann man anfragen. Insgesamt sind Sitters Überlegungen ein

gutes Beispiel für den Versuch, Sinn rational auf der Ebene von Bedeutung - Klasse, Merkmale (des

nichthumanen Seienden), Wertpräferenzen usw. - zu rekonstruieren und damit zugleich zu substituieren.

In solchem Bemühen zeigt sich eine Verlegenheit: Man ist geleitet von einer
bestimmten Auffassung von Ethik, wonach Ethik es mit der rationalen Begründung

von Geltung zu tun hat. Vorrationale Orientierungen und Sinnbezüge taugen

dazu nicht und müssen folglich durch rationale Substitute ersetzt werden.
Andererseits aber ist die Ethik von diesen abhängig, denn alle Ethik, auch noch
die rationalste, bezieht ihre Evidenz letztlich daraus, dass sie irgendwie mit
unseren vorrationalen Intuitionen und Sinnorientierungen übereinstimmt. Eine
Theorie der Gerechtigkeit mag noch so stringent konstruiert sein: Wenn sie

allem Gerechtigkeitsempfinden zuwiderläuft, wird man sie nicht annehmen und
für falsch halten. (Aus ähnlichem Grund ist z. B. Kants Theorie von den Pflichten

gegenüber dem Freund aufKritik gestossen, weil sie quer steht zum üblichen
Verständnis von Freundschaft.) Oder: Der Sinn und das Desiderat einer
Tierethik kann doch nur von demjenigen erkannt werden, welcher auf Tiere noch
eine andere Perspektive hat als die der ethischen Theorie. Und er wird die
Brauchbarkeit einer Tierethik nicht zuletzt nach dieser Perspektive beurteilen.
So ergibt sich, dass die Ethik mit rationalen Mitteln eine Evidenz zu erzeugen
sucht, welche ihr im Letzten von ganz woanders her, nämlich aus dem vorrationalen

Bereich zufliesst. Die so erzeugte Verdoppelung von Evidenz schlägt sich
in der Substitution von Sinn durch Bedeutung, durch Wert, durch Nutzen, durch
Normen usw. nieder. Problematisch daran ist, dass dadurch versäumt wird, jenen
vorrationalen Bereich aufzuklären, in welchem die ethische Sensibilität letztlich
ihre Wurzeln hat und der im Hintergrund leitend ist. Statt den Ausdruck «Würde
der Kreatur» mit rationaler Bedeutung zu unterlegen, wäre es wichtiger, dem mit



368 Johannes Fischer

diesem Ausdruck intendierten Sinn nachzugehen und dessen Orientierungsfunktion

und -leistung zu erörtern. Denn wenn die Schweizer Stimmbürger das

Wort «Kreatur» (statt z. B. «nichtmenschliche Natur») in die Verfassung
aufgenommen sehen wollten, dann hatten sie doch (wie undeutlich auch immer) einen

bestimmten, mit diesem Wort assoziierten Sinn im Blick, für den sich offenbar
kein semantisches Äquivalent fand, nicht hingegen eine im Nachhinein unterlegte

Bedeutung. Ähnliches gilt für den Ausdruck «Heiligkeit des Lebens».
Statt ihn rational zu destruieren (oder rational zu rekonstruieren), ginge es

darum, dessen orientierenden Sinn für einen heutigen humanen Umgang mit
Leben und Sterben zu diskutieren. Kurzum, notwendig wäre es, die Einübung in
den reflektierten, kritischen Umgang mit den für unsere Kultur und deren
Humanität massgebenden Sinnorientierungen als wesentliche Aufgabe der Ethik
zu begreifen.22

Vielleicht wird man einwenden, dass damit religiösen Orientierungen ein
Gewicht eingeräumt wird, welches ihnen in einem weltanschaulich neutralen
Staat und in einer multikulturellen und multireligiösen Gesellschaft nicht zuteil
werden sollte. Ist unter heutigen Bedingungen nicht vielmehr das Konzept einer

von allen religiösen Sinnorientierungen absehenden säkularen Ethik gefordert?
Die Gegenfrage lautet, ob die moderne, pluralistische Gesellschaft es sich
leisten kann, jene Orientierungen aus der öffentlichen ethischen Debatte
auszuklammern, in denen sie zu einem wesentlichen Teil ihre Sinn- und Motivationsbasis

hat.23 Denn diese Orientierungen bestimmen ja höchst wirksam die
Einstellungen ihrer Mitglieder, sei es in Fragen der Gentechnologie, der Wirtschaft,
der Medizinethik oder des Umweltschutzes. Es gibt hier eine spezifische Blindheit,

die vor allem zwei Gründe hat. Der eine wurde soeben genannt, nämlich
dass Ethik mit rationaler Begründung identifiziert wird statt mit rationaler Kritik.

Religiöse Orientierungen sind nicht rational begründet und fallen damit aus
der ethischen Wahrnehmung heraus. Demgegenüber gilt es zu sehen, dass sie

sich rational kritisieren lassen unter dem Aspekt, ob sie im Hinblick auf
bestimmte Fragen und Problemzusammenhänge orientierend oder fehlorientierend

sind.24 Zum anderen gibt es das tiefsitzende Vorurteil, dass in der säkularen

Kultur die religiöse Thematik öffentlich neutralisiert und der privaten Sphäre

22 Vgl. dazu vom Vf. «Theologische Ethik und Christologie», in: ZThK 1995/4, 481-515.
23 Dies wird besonders von E. Herms betont, vgl. z.B. «Die ökologische Krise und das

Grundproblem der europäischen Postmoderne. Überlegungen aus der Sicht der evangelischen
Sozialethik», in: ders., Gesellschaft gestalten. Beiträge zur evangelischen Sozialethik, 252-
271, bes. 267f.

24 Das Modell für diese Art der Fragestellung findet sich in Piatons Politeia, 377ff, dort auf
die homerischen Mythen bezogen.



Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Wertethik 369

der einzelnen überlassen werden muss. Ihr Einbezug in die öffentliche ethische
Debatte würde dieses Prinzip verletzen. Dem ist entgegenzuhalten, dass die
religiöse Thematik sich gar nicht öffentlich neutralisieren lässt, weil sie Implikationen

haben kann und hat, die von erheblichem öffentlichem Interesse sind. Das

zeigt etwa die öffentliche Aufmerksamkeit, welche bestimmten Sekten oder
auch dem Fundamentalismus in seinen verschiedenen Spielarten zuteil wird.
Gerade weil religiöse Orientierungen in eminenter Weise Einstellung und
Verhalten bestimmen, kann auch die Gesellschaft der Moderne es sich nicht leisten,
sie aus dem öffentlichen ethischen Diskurs auszuklammern. Tut sie dies, dann

riskiert sie, dass jene Orientierungen unerreichbar werden für rationale Kritik
und dass damit dann in der Tat eine sich religiös legitimierende Irrationalität
befördert wird.


	Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Werthethik

