Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 4

Artikel: Zur Differenz zwischen religidser Ethik und utilitaristischer Werthethik
Autor: Fischer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878223

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Differenz zwischen religioser Ethik und
utilitaristischer Wertethik

Anmerkungen zu Peter Singer'

Eine der zentralen Thesen Peter Singers lautet dahin, dass die Zugehorigkeit zur
menschlichen Spezies keine moralisch relevante Qualitit ist, welche einen be-
sonderen Lebensschutz begriinden kénnte. Der moralische Status eines Wesens
muss sich vielmehr nach den tatsichlichen Eigenschaften richten, die dieses
Wesen aufweist. Lisst man es aber auf einen solchen Vergleich der vorhandenen
Eigenschaften ankommen, dann zeigt sich, dass das Leben eines nichtmenschli-
chen Wesens einen hoheren Wert und moralischen Anspruch auf Lebensschutz
besitzen kann als das Leben gewisser (z. B. schwerstbehinderter) menschlicher
Wesen. Singers priméres Interesse ist es, den moralischen Status der Tiere ge-
geniiber dem des Menschen aufzuwerten (ohne letzteren abzuwerten) und auf
diese Weise der Bedenkenlosigkeit entgegenzuwirken, mit der in unserer Kultur
zwar menschliches Leben geschiitzt, aber liber das Leben von Tieren verfiigt
wird.

Begriindet wird die Kritik des Speziezismus mit drei Argumenten. Zum
einen folgt sie unmittelbar aus Singers utilitaristischem Ansatz, fiir welchen
allein die Priferenzen bzw. Interessen, welche Wesen haben, von moralischer
Bedeutung sind. Die Spezies-Zugehorigkeit als solche aber begriindet keinen
moralisch wesentlichen Unterschied der Interessen. Das Interesse, nicht zu lei-
den oder nicht getétet zu werden, ist einigen Tieren genauso eigen wie Men-
schen. Zum anderen wird argumentiert, dass derjenige, welcher der menschli-
chen Spezies eine moralische Bedeutung zumisst, etwas Ahnliches tut wie der
Rassist, welcher der Rassenzugehorigkeit eine moralische Bedeutung zumisst.
In beiden Fillen wird die blosse Zugehorigkeit zu einer bestimmten Klasse zum
moralisch ausschlaggebenden Kriterium gemacht. Da das Zweite moralisch
inakzeptabel ist, muss auch das Erste moralisch inakzeptabel sein. Das dritte
Argument lautet dahin, dass die besondere Auszeichnung der menschlichen
Spezies gegeniiber allen anderen Wesen aufreligiose Wurzeln zuriickgeht, ndm-
lich auf die Lehre von der Heiligkeit des menschlichen Lebens innerhalb der
jiidisch-christlichen Uberlieferung. Da nun diese Uberlieferung offensichtlich
an Geltungskraft einbiisst, muss die Auffassung vom Sonderstatus der mensch-

' Wenn im Folgenden der Kiirze halber von Wertethik die Rede ist, dann ist nicht Wertethik
iberhaupt gemeint, sondern jener spezifische Typus, der bei Singer und anderen Ultilitaristen
begegnet.



358 Johannes Fischer

lichen Spezies als ein Relikt aus vergangener Zeit gelten, an dem festzuhalten es
keinen Grund mehr gibt. Mit dem Zerbrockeln der metaphysischen Uberzeu-
gungen der Vergangenheit hat der Speziezismus seine Grundlage verloren.
Wenn nicht alles tduscht, dann bezieht Singers Position gerade aus dieser anti-
metaphysischen Stossrichtung einen Gutteil ihrer Uberzeugungskraft.

Es ist hier nicht der Ort fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Singers utilitaristischem
Ansatz. Nur so viel sei angemerkt: Was das erste Argument betrifft, so ist die Anthropologie anzu-
fragen, derzufolge der Mensch allein als Interesse-Wesen in den Blick genommen wird und folglich
der einzige ethisch relevante Aspekt des Menschen seine /nteressen bzw. seine Prdferenzen sind.
Darin liegt eine betrichtliche Abstraktion von dem, was den realen Menschen ausmacht (z. B. vom
Menschen als Sprachwesen, worauf etwa die Diskursethik abheth). Auch das zweite Argument
wirft Fragen auf. Der Hinweis auf den Rassisten, der fiir die weisse Rasse einen besonderen Wert
reklamiert, widerlegt in keiner Weise die Position dessen, der —z. B. im Sinne des Menschenrechts-
ethos” — der menschlichen Spezies einen besonderen Wert zuerkennt. Die letztere Position kann zu
Recht bestehen, ohne dass man gezwungen ist, auch dem Rassisten Recht zu geben. Denn der
Speziezist behauptet inhaltlich etwas vollig anderes.

Ich will mich hier auf den letzten Punkt konzentrieren: Stimmt es, dass die
jiidisch-christliche Uberlieferung dem Menschsein, verstanden als Zugehorig-
keit zur menschlichen Spezies, eine besondere moralische Bedeutung zumisst?
Zweifellos besitzt der Mensch einen besonderen Status gegeniiber allen anderen
Kreaturen. Doch ist dieser im biologischen Faktum seines Menschseins begriin-
det? Man braucht diesbeziiglich nicht zu spekulieren, sondern kann einschlagi-
ge Texte konsultieren. In der neuen Enzyklika «Evangelium Vitae» Johannes
Pauls I1. heisst es: «Das menschliche Leben ist als etwas Heiliges anzusehen, da
es ja schon von seinem Anfang an «das Handeln des Schopfers erfordert> und
immer in einer besonderen Beziehung mit dem Schopfer, seinem einzigen Ziel,
verbunden bleibt. Gott allein ist der Herr des Lebens von Anfang bis zum Ende:
Niemand kann sich — unter keinen Umstdnden — das Recht anmassen, einem

? Vgl. zur Kritik Singers aus der Perspektive der Diskurs-Ethik D. Bohler, Menschenwiirde
und Menschentstung. Uber Diskursethik und utilitaristische Ethik, ZEE 35, 1991, 166—186.

3 Dieses unterliegt bei Singer ebenfalls der Speziezismus-Kritik, vgl. H. Kuhse, P. Singer,
Muss dieses Kind am Leben bleiben. Das Problem schwerstgeschiadigter Neugeborener, 1993,
50ff. Das Menschenrechtsethos widerlegt in gewissem Sinne die These, dass damit, dass die
religivse Uberzeugung von der Heiligkeit des Lebens ihre Uberzeugungskraft einbiisst, die
Uberzeugung von der Gleichwertigkeit menschlichen Lebens ihre Grundlage verloren hat. Im
Menschenrechtsethos ist diese Uberzeugung in séikularer Form verankert. Singer ist sich, was
das Menschenrechtsethos betrifft, der Zweischneidigkeit seiner Argumentation durchaus be-
wusst, vgl. ders., Animal Liberation. A New Ethics of our Treatment of Animals, The New
York Review, 1975, 21; Animal Liberation, 2. erw. Auflage, 1990, 19.



Zur Differenz zwischen religiéser Ethik und utilitaristischer Wertethik 359

unschuldigen menschlichen Geschdpf direkt den Tod zuzufiigen.»* Es geht hier
nicht um eine theologische Bewertung dieser Sitze, auch nicht darum, dass ih-
nen zufolge auch das Leben von Tieren als heilig angesehen werden miisste, da
auch dieses «das Handeln des Schopfers erfordert». Fiir unseren Zusammen-
hang ist vielmehr entscheidend, dass nach diesen Sétzen dem menschlichen Le-
ben die Bestimmung der Heiligkeit nicht deshalb zukommt, weil es im biologi-
schen Sinne menschliches Leben ist, sondern deshalb, weil es «in einer besonde-
ren Beziehung mit dem Schopfer ... verbunden» ist. Der hier zweifellos
behauptete besondere ethische Status menschlichen Lebens wird m.a.W. nicht
aus seiner biologischen Verfasstheit als menschliches Leben (im Unterschied
etwa zu tierischem Leben) abgeleitet. Aus theologischer Sicht kann daher Sin-
gers These uneingeschrinkt zugestimmt werden, dass der biologischen Zugeho-
rigkeit zur Spezies «homo sapiens» als solcher keine moralische Bedeutung
zukommt. Zu bestreiten ist die Konsequenz, die Singer daraus zieht, ndmlich
dass Leben, sei es menschliches oder nichtmenschliches, hinsichtlich seines
ethischen Status nach den faktisch an ihm aufweisbaren Merkmalen und Eigen-
schaften beurteilt werden muss.

Dass Singer zu dieser Konsequenz gelangt, hingt mit der wertethischen
Grundorientierung zusammen, die fiir seine gesamte Argumentation in dieser
Frage leitend ist.

Fiir mich ist hierbei eine offene Frage, wie Singers wertethischer Standpunkt mit seinem préfe-
renzutilitaristischen Ansatz vermittelt ist. Der Priaferenzutilitarismus beurteilt die moralische Qua-
litdt einer Handlung nach den Prdferenzen der von dieser Handlung betroffenen Wesen. Der univer-
sale Aspekt des moralischen Urteils verpflichtet dazu, diese Priferenzen gleichberechtigt einzube-
ziehen in das utilitaristische Kalkiil. Das ist im Prinzip moglich, ohne dass dazu Wertungen iiber die
beteiligten Wesen getroffen werden miissen. Das heisst aber: Die wertethische Perspektive wird
faktisch als etwas Zusdtzliches eingefiihrt, das im priferenzutilitaristischen Ansatz noch nicht ent-
halten ist. Bei ihr geht es um die Priaferenzen, welche andere in bezug auf diese Wesen haben. «Je
hoher entwickelt das bewusste Leben eines Wesens, je grosser der Grad von Selbstbewusstsein und
Rationalitdt, um so mehr wiirde man dieses Wesen vorziehen, wenn man zwischen ihm und einem
Wesen auf einer niedrigeren Bewusstseinsstufe zu wihlen hiitte.»> Eingefiihrt wird der wertethische
Standpunkt folgendermassen: «Der offensichtlichste Grund dafiir, das Leben eines Wesens, das
Lust und Schmerz empfinden kann, als einen Wert zu achten, ist die Lust, die es empfinden kann.
Achten wir unsere eigenen Lustgefiihle als einen Wert ..., dann verlangt der universale Aspekt des
moralischen Urteiles von uns, die positive Bewertung unserer eigenen Empfindungen von Lust auf
dhnliche Empfindungen all derer auszudehnen, die solche haben konnen.»® Diese Argumentation

* Evangelium Vitae. Enzyklika Johannes Pauls II. iber den Wert und die Unantastbarkeit
des menschlichen Lebens, 1995, 84. Es handelt sich um ein Zitat aus der Instruktion donum
vitae der Kongregation fiir die Glaubenslehre liber die Achtung vor dem beginnenden Leben
und die Wiirde der Fortpflanzung vom 22. Febr. 1987, AAS 80 (1988), 76-77.

5 Praktische Ethik, a.a.0. 125.

® AaO. 118.



360 Johannes Fischer

reicht freilich nur hin, die Lustempfindungen eines anderen Lebewesens, dartiber hinaus auch sein
Leben, falls es lustvoll war, positiv zu bewerten. Etwas vollig anderes ist es, Lebewesen wie Pferde
oder Schlangen ganz unabhingig von der Frage der konkreten Lustbilanz aufgrund von Erwégun-
gen dariiber zu bewerten, ob wir ihr Leben, wenn wir es uns in der Phantasie ausmalen, unserem
(normal-)menschlichen Leben vorziehen wiirden.” Hier geht es nicht mehr im Sinne des préferenz-
utilitaristischen Ansatzes darum, es vorzuziehen, dass ein anderes Lebewesen Lust empfindet statt
Unlust und Schmerz, sondern vielmehr darum, ein Lebewesen unabhingig von der Lustbilanz auf-
grund seiner spezifischen Eigenschaften und Fihigkeiten vorzuziehen. Die Bewertung von Leben
wird damit ganz unabhiingig vom priferenzutilitaristischen Ansatz. So schreibt Singer, dass die
«notwendige Bedingung fiir den Besitz eines ernstzunehmenden Rechts auf Leben» die Fihigkeit
ist, «die eigene Zukunft ins Auge zu fassen»®. Eine solche Aussage widerspricht geradewegs dem
priferenzutilitaristischen Ansatz, demzufolge es «das Prinzip der gleichen Interessenabwigung
verbietet ..., unsere Bereitschaft, die Interessen anderer Personen zu erwégen, von ihren Fihigkei-
ten oder anderen Merkmalen abhidngig zu machen, ausser dem einen: dass sie Interessen haben»”.

Wo es um Werte geht, da geht es um Priferenzen menschlichen Handelns.
Wenn etwa gesagt wird, menschliches Leben habe einen unendlichen Wert,
dann heisst dies, dass ithm eine absolute Priaferenz zukommt: Es gibt keine ande-
ren Priferenzen, welche es rechtfertigen konnten, menschliches Leben zu ver-
nichten oder es auch nur als blosses Mittel zu gebrauchen. Der entscheidende
Punkt ist nun, dass sich der Wert einer Sache bzw. die Priaferenzen, die wir mit
ihr verbinden, nach deren tatsdchlichen Eigenschaften und Merkmalen bemes-
sen, der Wert eines Autos z. B. nach dessen Fahreigenschaften, Sicherheitsstan-
dard usw. Dies soll nach Singer auch fiir den Wert von Leben gelten: «Wir kon-
nen den Fotus nun als das betrachten, was er ist — die wirklichen Eigenschaften,
die er besitzt —, und konnen sein Leben nach demselben Massstab bewerten wie
das Leben von Wesen, die dhnliche Eigenschaften haben, aber nicht zu unserer
Spezies gehoren. ... Ich schlage daher vor, dem Leben eines Fotus keinen gros-
seren Wert zuzubilligen als dem Leben eines nichtmenschlichen Lebewesens
auf einer dhnlichen Stufe der Rationalitit, des Selbstbewusstseins, der Wahr-
nehmungsfihigkeit, der Sensibilitit etc.»

Es ist diese Wert-Perspektive, welche Singers Kritik an der Lehre von der
«Heiligkeit des Lebens» zugrundeliegt. Singer will ausdriicklich «den Begriff
<Heiligkeit» nicht in einem spezifisch religiosen Sinn auffassen». Zwar hat, wie
er anerkennt, diese Lehre religiose Wurzeln, «doch heute ist sie Bestandteil
einer Uber weite Strecken weltlichen Ethik, und ihren bedeutenden Einfluss hat

7 AaO. 122fF.

# AaO. 114.

? AaO. 34. Vgl. hierzu F. Wagner, Behinderte Neugeborene — Leben, das zu leben nicht
lohnt? Zur Auseinandersetzung mit dem Préferenz-Utilitarismus von Peter Singer, in: ThPr
28. Jg. (1993), 49-59, bes. 54ff.

' Praktische Ethik, aaO. 162.



Zur Differenz zwischen religioser Ethik und uftilitaristischer Wertethik 361

sie als Bestandteil dieser Ethik»!!. Thre Verweltlichung bedeutet offenbar in Sin-
gers Sicht, dass sie sich in Wert-Kategorien transformiert hat, und diese Gestalt
hat Singer bei seiner Kritik vor Augen: « Wir wollen die Lehre von der Heiligkeit
des menschlichen Lebens nur als Ausdruck dafiir betrachten, dass menschliches
Leben einen besonderen Wert hat, der deutlich verschieden ist vom Wert des
Lebens anderer Lebewesen.»'* «Heiligkeit des menschlichen Lebens» bedeutet
also in dieser Sicht eine besondere Werthaftigkeit menschlichen Lebens, welche
ihm aus keinem anderen Grund zukommt als allein deshalb, weil es im biologi-
schen Sinne menschliches Leben ist. Eben darauf griindet sich Singers Spezie-
zismus-Vorwurf: Der Verfechter der Heiligkeit des menschlichen Lebens misst
der biologischen Zugehorigkeit zur menschlichen Gattung als solcher einen be-
sonderen moralischen Wert zu. Und eben damit tut er dasselbe wie der Rassist,
welcher der biologischen Zugehorigkeit zu einer bestimmten Rasse einen be-
sonderen Wert zumisst.

Esist nicht unwichtig, dies festzuhalten, denn in der Auseinandersetzung mit
Singer wird dies in der Regel kaum beachtet: Singers Kritik an der Lehre von der
«Heiligkeit menschlichen Lebens» richtet sich in Wahrheit gar nicht gegen eine
religiose oder theologische Lehre dieses Namens, sondern gegen eine bestimm-
te wertethische Auffassung. Vom Standpunkt theologischer Ethik aus kann und
muss man, wie gesagt, seiner Kritik zustimmen: «Ebenso wie Rasse oder Ge-
schlecht ist auch die Zugehorigkeit zu einer Art (Spezies) keine unmittelbar
moralisch relevante Eigenschaft.»" Denn in theologischer Perspektive richtet
sich der ethische Status eines Wesens itiberhaupt nicht nach dessen vorhandenen
Eigenschaften, folglich auch nicht nach dessen Spezieszugehorigkeit. Zwar ist
es richtig, dass es auch hier eine bestimmte Beziehung zum Empirischen gibt:
Ein Wesen muss im biologischen Sinne Mensch sein, damit von ithm eine Be-
stimmung wie die der «Gottebenbildlichkeit» ausgesagt werden kann. Aber die
Bestimmung der Gottebenbildlichkeit ist nicht in den biologischen Eigenschaf-
ten des Menschseins begriindet, d. h. sie kommt einem Menschen nicht aufgrund
dieser Eigenschaften zu.

Esistm.E. eine nicht ganz gliickliche Apologie des Speziezismus, wenn man diesen statt auf die
biologische Natur des Menschen auf dessen Moralitiit zu griinden versucht. Mit diesem Argument
versucht U. Kértner Singers Speziezismus-Kritik zu begegnen. 4 Piir ihn ist es die Moralitit, welche
den Menschen vom Tier unterscheidet und den besonderen Status der menschlichen Spezies be-

' Aa0. 102.

12 Ebd.

1 Kuhse/Singer 164.

' U.H.J. Kértner, Von Miusen und Menschen. Zur Auseinandersetzung mit utilitaristi-
schen Ansitzen medizinischer Ethik, in ZEE 1995/1, 26-40.



362 Johannes Fischer

griindet. Aus dem Begriff der Moralitit konstruiert Kértner den Begriff der Heiligkeit des Men-
schen, welche «in seinem mit der Gottesrelation gegebenen Verantwortlichsein» 15 pesteht. Dazu ist
m. E. folgendes zu sagen: Die Ableitung der spezifischen Stellung und Wiirde des Menschen aus
seiner Moralitdt hat zwar eine lange Tradition, welche letztlich auf theologische Wurzeln, nimlich
die Christologie im 13. Jahrhundert zuri}ckgeht.16 Aber man muss hier doch sehen, dass auch damit
der ethische Status des Menschen an einer bestimmten Eigenschaft, nimlich Gewissenserfahrun-
gen, machen zu konnen, festgemacht wird, und so ist hier kein prinzipieller Unterschied zu Singer,
bei dem sich anstelle von Moralitit andere Eigenschaften wie Rationalitdt und Selbstbewusstsein
finden. Es ist ausserdem keineswegs klar, inwiefern das Vermdgen der Moralitét einen besonderen
Status der menschlichen species begriindet, statt nur einen besonderen Status derer, die tatsichlich
iiber dieses Vermoégen verfiigen. Was ist mit geistig Behinderten und sprachunfihigen menschli-
chen Wesen? Was mit menschlichen Féten oder mit Neugeborenen? Inwiefern ist ihr Leben heilig,
wenn Heiligsein mit moralischem Verantwortlichsein gleichgesetzt wird?

Der eigentliche Streitpunkt in der Auseinandersetzung mit Singers Spezie-
zismus-Kritik liegt damit gar nicht in der Frage, ob menschliches Leben heilig
ist oder nicht, sondern in der Frage des ethischen Ansatzes. Lasst sich zeigen,
dass eine wertethische Position, wie sie Singer vertritt und welche den ethischen
Status der Phinomene von deren empirischen Eigenschaften abhidngig macht,
verniinftiger, «rationaler» ist als eine Ethik, welche beides voneinander unab-
hiangig hilt? Wohl kaum. Vordergriindig zwar kann der Wertethiker sich an
etwas handfest Gegebenes, eben an objektiv gegebene Eigenschaften halten.
Doch sieht man genau zu, dann lasst sich der « Wert» eines Phdnomens nicht aus
dessen Eigenschaften deduzieren. Kédme dies doch auf den bekannten naturali-
stischen Fehlschluss hinaus, d. h. auf die unzuldssige Ableitung von Wertungen
aus Tatsachenfeststellungen. So findet sich denn bei Singer, was die Begriin-
dung seiner Wert-Urteile betrifft — etwa des Urteils, dass man Wesen mit hohe-
rem Selbstbewusstsein solchen mit niedrigerem Selbstbewusstsein vorziehen
wird —, durchgehend nur der Appell an intuitive Evidenz. Offenbar lasst sich
nicht einmal verniinftig begriinden, dass die Phanomene hinsichtlich ihres ethi-
schen Status ziberhaupt in Wert-Kategorien wahrzunehmen und zu taxieren
sind, geschweige denn, dass man dies aus den an ihnen feststellbaren Faktiziti-
ten ableiten kdnnte.

Wenn dennoch fiir das heutige Bewusstsein die wertethische Position einen
hoheren Grad an Rationalitdt besitzt als eine religi6s fundierte Ethik, dann hiingt
dies mit einem bestimmten Manko zusammen, welches der religiosen Ethik an-
haftet. Der Wertethiker, so konnte man sagen, hilt sich wenigstens an Tatsachen,
die intersubjektiv iiberpriifbar sind. Die Anhinger einer religiosen Ethik dage-

5 AaO. 35.
' Vgl. Th. Kobusch, Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes
Menschenbild, 1993.



Zur Differenz zwischen religidser Ethik und utilitaristischer Wertethik 363

gen scheinen ihr Urteil in ethischen Fragen auf Tatsachenbehauptungen zu griin-
den, die keiner Uberpriifung fihig sind. Dazu gehdrt zum Beispiel, dass Gott die
Welt geschaffen und dem Menschen darin eine besondere Stellung zugewiesen
hat. Woher will man das wissen? Auch die Anhdnger einer religiosen Ethik
scheinen den ethischen Status der Phidnomene aus Faktizitdten abzuleiten, frei-
lich aus solchen, {iber die rational nichts ausgemacht werden kann.

Meines Erachtens ist dies ein Missverstindnis religioser Aussagen. Es ist bis
tief in das theologische Denken hinein verbreitet.'” Solange dieses Missver-
standnis nicht ausgerdumt ist, haben Kritiker der religisen Ethik wie P. Singer
leichtes Spiel. Alles kommt hier auf die Einsicht an, dass religiése Aussagen
nicht Tatsachen konstatieren von derselben Art von «Tatsdchlichkeit», wie sie
etwa durch biologische Aussagen konstatiert werden, sondern dass sie Sinnbe-
zlige erschliessen, in welchen die Phinomene wahrgenommen werden. Man
kann sich das Gemeinte an Freges Unterscheidung von Bedeutung und Sinn
verdeutlichen. Sein Beispiel sind die Worter «Morgenstern» und «Abendsterny.
Sie haben dieselbe Bedeutung, insofern sie sich, empirisch feststellbar, auf den-
selben Gegenstand beziehen. Aber sie haben unterschiedlichen Sinn, insofern
sie mit unterschiedlichen Assoziationen'® behaftet sind, die sich aus «Morgen»
und «Abend» und dem jeweils angedeuteten Erlebenshintergrund ergeben. Bei-
de Worter stehen m.a.W. fiir unterschiedliche lebensweltliche Beziehungen zu
diesem Stern. Dieselbe Unterscheidung lédsst sich beim Wort «Menschy» ma-
chen. Man kann einerseits nach dessen Bedeutung fragen, und diesbeziiglich
geht es dann um eine Klasse von Wesen mit bestimmten empirischen Merkma-
len. Und man kann andererseits nach den Sinnbeziigen fragen, die sich in unse-
rem Kulturkreis mit «Mensch» verbinden. Wenn Singer sagt, dass Menschsein
eine Kategorie ohne moralische Relevanz ist, dann hat er dabei die Bedeutung
dieses Ausdrucks vor Augen, d.h. die biologische Zugehorigkeit zur Spezies
«homo sapiensy». Wenn die zitierten Sitze aus der Papst-Enzyklika sagen, dass
das menschliche Leben heilig ist und in Beziehung zu seinem Schopfer steht,
dann thematisiert sie damit einen bestimmten (religidsen) Sinnbezug, innerhalb
dessen in unserem Kulturkreis menschliches Leben wahrgenommen worden ist
und wahrgenommen wird. So wenig wie die lebensweltlichen Sinnbezlige, wel-
che sich mit dem Wort «Abendstern» verbinden, allein aus den physikalischen
Eigenschaften dieses Sternes abgeleitet werden koénnen, so wenig kénnen die
Sinnbeziige, unter denen menschliches Leben wahrgenommen wird, allein aus

"7 Vgl. hierzu vom Verfasser « Wahrer Gott und wahrer Mensch. Zur bleibenden Aktualitit
eines alten Bekenntnisses», in: NZSTh, 37. Bd., 1995, Heft 2, 165-204.

' Frege spricht von der unterschiedlichen «Art des Gegebenseins» des betreffenden
Gegenstandes (Uber Sinn und Bedeutung, in: Funktion, Begriff, Bedeutung. Fiinf logische
Studien, herausgegeben und eingeleitet von G. Patzig, 71994, 40-65, 41).



364 Johannes Fischer

dessen empirischen (biologischen) Eigenschaften abgeleitet werden. Genau um
diesen Punkt geht es im Streit zwischen religioser Ethik und utilitaristischer
Wert-Ethik: dass die Sinnbestimmung und der damit gegebene ethische Status
der Phinomene nicht aus deren intersubjektiv feststellbaren Eigenschaften ab-
geleitet werden konnen. :

Es charakterisiert die spezifische Humanitét, welche unsere Kultur ausgebil-
det hat, dass sie sich gerade aus einem von empirischer Faktizitdt weithin unab-
hiangigen Fundus an Sinn speist. Das ist das Erbe ihrer religiosen Herkunft, wel-
che den ethischen Status der Phinomene in der Wahrnehmung religiosen Glau-
bens verankerte. In sdkularisierter Form begegnet dieser Sachverhalt heute im
Menschenrechtsethos. Dass alle Menschen, seien sie weiss oder schwarz, Mos-
lem oder Christ, Einheimischer oder Fliichtling, gesund oder krank, «normal»
oder «behindert», jung oder alt, mit hohem oder geringem Intelligenzquotienten
ausgestattet, belastbar oder weniger belastbar — dass alle Menschen frei und
gleich an Rechten geboren sind und dieselbe Achtung hinsichtlich ihrer person-
lichen Integritit und Wiirde verdienen, das ist nicht aus empirisch aufweisbaren
Eigenschaften ableitbar, sondern beruht gerade auf der Entkoppelung von empi-
rischer Faktizitit und Sinnbestimmung bzw. ethischem Status. Das utilitaristi-
sche Wert-Denken mit seiner Koppelung von beidem kommt demgegeniiber
einem Angriff auf diese Humanitét gleich, und dies bei Singer ganz ausdriick-
lich. Darin ist ihm recht zu geben: Diese Humanitit ist in der Tat spezies-orien-
tiert, aber eben nicht in der Weise, wie er es unterstellt, nimlich dass sie dem
Faktum der Zugehorigkeit zur menschlichen Spezies einen bestimmten Wert zu-
misst, sondern vielmehr in der Weise, dass sie nach der spezifischen Sinnbestim-
mung des Menschlichen fragt. Der Vorwurf, sie sei «speziezistisch» in dem Sin-
ne, dass sie ein Wert-Gefille zwischen Mensch und Tier aufrichtet, beruht daher
auf einem Missverstindnis, und ebenso die daraus abgeleitete Folgerung, dass
die Speziesorientierung innerhalb der Ethik destruiert werden miisse, um die
nicht-menschlichen Kreaturen gegeniiber dem Menschen ethisch aufzuwerten.
Um nicht falsch verstanden zu werden: Natiirlich kann man kritische Anfragen
richten an den Status, welcher innerhalb unserer kulturellen und religiésen Tra-
dition dem Menschen gegeniiber den librigen Kreaturen eingerdumt worden ist.
Aber das heisst eben, dass man die Sinnbestimmungen in Frage stellt, unter
denen die Tradition den Menschen und die tibrigen Kreaturen gesehen hat, und
dass man nach anderen Sinnbestimmungen sucht. Man stellt damit nicht die
Spezies-Orientierung als solche in Frage. Vielmehr bewegen sich auch noch
derlei Anfragen im Rahmen spezies-orientierten Denkens.

Es wird vor diesem Hintergrund vollends deutlich, wie abwegig Singers Par-
allelisierung der religios begriindeten Spezies-Orientierung mit der Position des
Rassisten ist. Viel eher namlich ist die Position Singers mit der des Rassisten



Zur Differenz zwischen religioser Ethik und utilitaristischer Wertethik 365

vergleichbar, insofern beide den ethischen Status eines Wesens nach dessen fak-
tischen Eigenschaften bestimmen. Nur dass bei Singer nicht nach Rasse und
Hautfarbe, sondern nach anderen Kriterien wie Rationalitit und Selbstbe-
wusstsein klassifiziert und bewertet wird. Im Angriff auf die unsere Kultur pri-
gende Humanitit stehen die Positionen Singers und des Rassisten in derselben
Frontlinie. Denn die entscheidende Frage ist nicht: Spezies-Orientierung oder
nicht?, sondern vielmehr: Entkoppelung von Faktizitit und ethischem Status
oder nicht? Diesbeziiglich befinden sich religiose Ethik und Menschenrechts-
ethos auf der einen Seite und utilitaristische Wert-Ethik und die Position des
Rassisten auf der anderen. (Man sehe diese Parallelisierung nach, mit der nur die
von Singer vorgenommene richtiggestellt wird.)

Schliesslich und vor allem muss man im Blick auf Singers eigentliches An-
liegen, den ethischen Status der Tiere, fragen, ob das utilitaristische Wert-Den-
ken diesen ethisch gerecht wird. Werden doch im Rahmen dieses Denkens die
Tiere nach menschlichen Priferenzen taxiert: Hoher entwickelte sind weniger
entwickelten vorzuziehen. Gerade derjenige, welcher der anthropozentrischen
Sichtweise und der Willkiir der menschlichen Verfiigung tiber die Tiere entge-
genwirken mochte, sollte sehen, dass diese Art der Wert-Ethik genau diese an-
thropozentrische Sicht und Willkiir in sich tragt. Das utilitaristische Wert-Den-
ken' ist der exakte Ausdruck einer auf menschliche Priferenzen zugeschnitte-
nen Welt. Und es ist zugleich der Ausdruck einer betrdachtlichen Verarmung der
Wahrnehmung, eben weil in ihm «Sinn» auf «Wert» reduziert wird. Wer die
Anthropozentrik im Umgang mit Tieren iberwinden will, der muss daher ein
Interesse haben, solches Denken zu iberwinden, und das heisst: ethischen Sta-
tus und empirische Faktizitét zu entkoppeln. Statt die Spezies-Orientierung zu
destruieren, gilt es gerade umgekehrt, sie um der Tiere willen stark zu machen
und nach den spezifischen Sinnbeziigen zu fragen, welche fiir die Wahrmehmung
von Tieren leitend sein sollen. Religion und Mythos, Literatur, Philosophie,
Kunst, Marchen — all das kommt hier als heuristische Quelle solchen Sinnes in
Betracht. In diesem Kontext steht auch die theologische Arbeit an den Texten
der jiidisch-christlichen Uberlieferung. Sie hat in den letzten Jahrzehnten ein
sehr viel differenzierteres Bild von der biblischen Auffassung der Schopfung
gewonnen, wonach keine Rede davon sein kann, dass allein der Mensch zéhlt
und die nicht-menschliche Kreatur der beliebigen Verfiigung des Menschen

¥ Wohlgemerkt, die Rede ist vom utilitaristischen Wert-Denken, nicht vom priferenzutili-
taristischen Ansatz mit seinem Prinzip unparteiischer Interessenabwégung. Dass das Wert-
Denken moglicherweise gar nicht im utilitaristischen Ansatz enthalten, sondern etwas Zusétz-
liches ist, wurde oben erldutert.



366 Johannes Fischer

iiberlassen ist.? Dieser Vorwurf trifft, wie gesagt, viel eher auf das utilitaristi-
sche Wert-Denken zu mit seiner anthropozentrischen Taxierung der Phanome-
ne, nicht dagegen auf den biblischen Schopfungsglauben.

Das Wert-Vokabular hat heute freilich allenthalben Konjunktur, und man
trifft auch anderwérts auf das merkwiirdige Bemiihen, die anthropozentrische
Perspektive auf die nichtmenschliche Natur ausgerechnet mit Hilfe dieses Voka-
bulars zu tiberwinden.

Ein Beispiel dafiir ist der Versuch, eine vom Menschen unabhéngige «Wiirde der Kreatur»
(Schweizer Bundesverfassung, Art. 24 Absatz 3) aus dem «Wert» bzw. «Eigenwert» der nicht-
menschlichen Natur zu begriinden. Eine derartige Argumentation hat z. B. Beat Sitter zu entwickeln
versucht.”! Er geht davon aus, dass in unserer sikularen Rechtsgemeinschaft das Wort «Kreatur»
neutral, d. h. frei von religiosen Konnotationen, bestimmt werden muss und fasst darunter die nicht-
menschlichen lebenden Wesen. Damit wird freilich nicht nur ein urspriinglich religiéses Wort mit
einem nicht-religiosen Gehalt unterlegt, sondern zugleich Sinn durch Bedeutung — die Klasse der
nichtmenschlichen lebenden Wesen — substituiert. Ob dies der Intention jenes Ausdrucks ent-
spricht, darf bezweifelt werden. Denn wohl nicht zufdllig heisst es « Wiirde der Kreatur» und nicht
«Wiirde der nichtmenschlichen lebenden Wesen» oder auch «Wiirde der Natur». Im Wort «Kreatur»
klingt ein Sinnmoment an, das fiir « Wiirde» konstitutiv ist, nimlich eine vom Menschen unabhingi-
ge, dem Seienden von anderwirts her zukommende Qualitit, welche die christliche Tradition in
dessen Beziehung zum Schopfer gesehen hat und welche fiir das heutige Bewusstsein zwar weithin
undeutlich geworden ist, aber, wie jene Verfassungsbestimmung zeigt, immer noch irgendwie pr-
sent ist. Hieraus bezieht der Ausdruck «Wiirde der Kreatur» seine Sinneinheit, und diese geht verlo-
ren, wenn der Sinn von «Kreatur» durch besagte Bedeutung substituiert wird.

Der Zusammenhang von Wiirde und Wert wird folgendermassen hergestellt: «Ein mit Wiirde
begabtes Wesen besitzt einen Wert, der durch es selbst, nicht durch die Wertschétzung eines anderen
zustande kommt — einen, wie wir sagen wollen, Eigenwert. Soll nichtmenschliches Seiendes als
Triager von Wiirde Anerkennung finden, ist darzulegen, inwiefern es Eigenwert besitzt.» Damit wird
«Wiirde» iiber «Eigenwert» begriindet. Doch ist beides keineswegs dasselbe. Was Wiirde hat, ver-
dient Achtung, was Wert hat, verdient dagegen Wertschdtzung. Im Unterschied zum Begriff der
Wiirde steckt im Begriff des Wertes der Gedanke der Praferenz. Auch das, was Sitter Eigenwert
nennt, ist in diesem Sinne Wert. Nur dass es seinen Wert nicht dadurch hat, dass es von irgend
jemandem wertgeschétzt wird, sondern umgekehrt: es findet Wertschétzung, weil es wertzuschit-
zen bzw. vorzuziehen ist, d. h. Wert hat. Auch im Begriff des Eigenwertes steckt also der Aspekt der
Praferenz. Was auch soll die Rede vom Eigen-Werf ohne diesen Aspekt? Genau hier liegt nun die
Problematik besagter Verkniipfung von Wiirde und Wert. Sie impliziert, dass auch Wiirde mit Préfe-
renz in Verbindung gebracht wird. Daran dndert wenig, dass Sitter zufolge dem Streben alles nicht-
menschlichen Seienden auf der Ebene der menschlichen Priferenzen Rechnung getragen werden
soll aufgrund des Grundsatzes, Gleiches (ndmlich das allem Lebendigen eigene Streben nach einem
Zustand der Erfillung) gleich zu bewerten und zu behandeln. Denn die Gleichbewertung des Stre-
bens ist etwas anderes als die Anerkennung und Achtung von Wiirde.

? Vgl. O. H. Steck, Der Schopfungsbericht der Priesterschrift. Studien zur literarkritischen
und iiberlieferungsgeschichtlichen Problematik von Genesis 1,1-2,4, 21981; G. Liedke, Im
Bauch des Fisches, Okologische Theologie, 1979; Chr. Link, Schépfung. Schdpfungstheolo-
gie angesichts der Herausforderungen des 20. Jahrhunderts, 1991.

2 NZZ vom 27./28. Mai 1995, 17.



Zur Differenz zwischen religioser Ethik und utilitaristischer Wertethik 367

Das stirkste Argument flir den Eigenwert alles nichthumanen Seienden liegt fiir Sitter in dessen
letztlicher Unverfiigbarkeit. Der Mensch kann nichts urspriinglich ins Sein bringen, sondern ist
immer schon auf Seiendes angewiesen, das er bearbeitet. Mit diesem Argument wird gleichsam
ein Sinnmoment von «Kreatur», ndmlich das letztliche Entzogensein der Phinomene aufgrund ihrer
Zugehorigkeit zu dem, der sie geschaffen hat, auf der Ebene der Faktizitit aufgewiesen, orientie-
render Sinn (Eigenwert, Wiirde) an einer jedermann einsichtigen Tatsache festgemacht. Doch liesse
sich hier anfragen, inwiefern diese Tatsache Eigenwert begriinden kann, d. h. einen Wert, welcher
von unseren Wertsetzungen, mit denen wir natiirlich immer auch das nicht von uns hergestellte
Ausgangsmaterial als wertvoll in Anspruch nehmen, unabhingig ist und ihnen zuvorkommt. Greift
hier nicht wieder das Argument des naturalistischen Fehlschlusses? Uberdies wiirde diese Her-
leitung des Eigenwertes des nichthumanen Seienden in strenger Konsequenz bedeuten, dass artifi-
ziell hergestellte Naturdinge, z.B. gentechnisch produzierte Tiere, nicht in ihrer jeweiligen Pro-
duktgestalt «Eigenwert» und somit «Wiirde» haben, sondern nur in bezug auf ihr vom Menschen
(noch) nicht herstellbares Ausgangsmaterial. Je kiinstlicher die den Menschen umgebende Natur
ist, um so mehr verschwindet dahinter ihre Wiirde. Ob das eine in der technologischen Zivilisation
hilfreiche ethische Orientierung ist, kann man anfragen. Insgesamt sind Sitters Uberlegungen ein
gutes Beispiel fiir den Versuch, Sinn rational auf der Ebene von Bedeutung — Klasse, Merkmale (des
nichthumanen Seienden), Wertpriaferenzen usw. — zu rekonstruieren und damit zugleich zu substitu-
ieren.

In solchem Bemiihen zeigt sich eine Verlegenheit: Man ist geleitet von einer
bestimmten Auffassung von Ethik, wonach Ethik es mit der rationalen Begriin-
dung von Geltung zu tun hat. Vorrationale Orientierungen und Sinnbeziige tau-
gen dazu nicht und miissen folglich durch rationale Substitute ersetzt werden.
Andererseits aber ist die Ethik von diesen abhéngig, denn alle Ethik, auch noch
die rationalste, bezieht ihre Evidenz letztlich daraus, dass sie irgendwie mit un-
seren vorrationalen Intuitionen und Sinnorientierungen iibereinstimmt. Eine
Theorie der Gerechtigkeit mag noch so stringent konstruiert sein: Wenn sie
allem Gerechtigkeitsempfinden zuwiderlduft, wird man sie nicht annehmen und
fiir falsch halten. (Aus dhnlichem Grund ist z. B. Kants Theorie von den Pflich-
ten gegentiber dem Freund auf Kritik gestossen, weil sie quer steht zum iiblichen
Verstédndnis von Freundschaft.) Oder: Der Sinn und das Desiderat einer Tier-
ethik kann doch nur von demjenigen erkannt werden, welcher auf Tiere noch
eine andere Perspektive hat als die der ethischen Theorie. Und er wird die
Brauchbarkeit einer Tierethik nicht zuletzt nach dieser Perspektive beurteilen.
So ergibt sich, dass die Ethik mit rationalen Mitteln eine Evidenz zu erzeugen
sucht, welche ihr im Letzten von ganz woanders her, nimlich aus dem vorratio-
nalen Bereich zufliesst. Die so erzeugte Verdoppelung von Evidenz schlégt sich
in der Substitution von Sinn durch Bedeutung, durch Wert, durch Nutzen, durch
Normenusw. nieder. Problematisch daran ist, dass dadurch versdumt wird, jenen
vorrationalen Bereich aufzukliren, in welchem die ethische Sensibilitit letztlich
ihre Wurzeln hat und der im Hintergrund leitend ist. Statt den Ausdruck « Wiirde
der Kreatur» mit rationaler Bedeutung zu unterlegen, wére es wichtiger, dem mit



368 Johannes Fischer

diesem Ausdruck intendierten Sinn nachzugehen und dessen Orientierungs-
funktion und -leistung zu erértern. Denn wenn die Schweizer Stimmbiirger das
Wort «Kreatur» (statt z. B. «nichtmenschliche Natur») in die Verfassung aufge-
nommen sehen wollten, dann hatten sie doch (wie undeutlich auch immer) einen
bestimmten, mit diesem Wort assoziierten Sinn im Blick, fiir den sich offenbar
kein semantisches Aquivalent fand, nicht hingegen eine im Nachhinein unter-
legte Bedeutung. Ahnliches gilt fiir den Ausdruck «Heiligkeit des Lebensy.
Statt ihn rational zu destruieren (oder rational zu rekonstruieren), ginge es da-
rum, dessen orientierenden Sinn fiir einen heutigen humanen Umgang mit Le-
ben und Sterben zu diskutieren. Kurzum, notwendig wire es, die Einiibung in
den reflektierten, kritischen Umgang mit den fiir unsere Kultur und deren Hu-
manitit massgebenden Sinnorientierungen als wesentliche Aufgabe der Ethik
zu begreifen.”

Vielleicht wird man einwenden, dass damit religiésen Orientierungen ein
Gewicht eingerdumt wird, welches ihnen in einem weltanschaulich neutralen
Staat und in einer multikulturellen und multireligiosen Gesellschaft nicht zuteil
werden sollte. Ist unter heutigen Bedingungen nicht vielmehr das Konzept einer
von allen religiosen Sinnorientierungen absehenden sikularen Ethik gefordert?
Die Gegenfrage lautet, ob die moderne, pluralistische Gesellschaft es sich lei-
sten kann, jene Orientierungen aus der 6ffentlichen ethischen Debatte auszu-
klammern, in denen sie zu einem wesentlichen Teil ihre Sinn- und Motivations-
basis hat.”’ Denn diese Orientierungen bestimmen ja hochst wirksam die Ein-
stellungen ihrer Mitglieder, sei es in Fragen der Gentechnologie, der Wirtschaft,
der Medizinethik oder des Umweltschutzes. Es gibt hier eine spezifische Blind-
heit, die vor allem zwei Griinde hat. Der eine wurde soeben genannt, ndmlich
dass Ethik mit rationaler Begriindung identifiziert wird statt mit rationaler Kri-
tik. Religiose Orientierungen sind nicht rational begriindet und fallen damit aus
der ethischen Wahrnehmung heraus. Demgegeniiber gilt es zu sehen, dass sie
sich rational kritisieren lassen unter dem Aspekt, ob sie im Hinblick auf be-
stimmte Fragen und Problemzusammenhinge orientierend oder fehlorientie-
rend sind.?* Zum anderen gibt es das tiefsitzende Vorurteil, dass in der siikularen
Kultur die religiose Thematik 6ffentlich neutralisiert und der privaten Sphare

2 Vgl. dazu vom VT. «Theologische Ethik und Christologie», in: ZThK 1995/4, 481-515.

 Dies wird besonders von E. Herms betont, vgl. z.B. «Die dkologische Krise und das
Grundproblem der europiischen Postmoderne. Uberlegungen aus der Sicht der evangelischen
Sozialethik», in: ders., Gesellschaft gestalten. Beitréige zur evangelischen Sozialethik, 252—
271, bes. 2671.

24 Das Modell fiir diese Art der Fragestellung findet sich in Platons Politeia, 377ff, dort auf
die homerischen Mythen bezogen.



Zur Differenz zwischen religioser Ethik und utilitaristischer Wertethik 369

der einzelnen liberlassen werden muss. Ihr Einbezug in die 6ffentliche ethische
Debatte wiirde dieses Prinzip verletzen. Dem ist entgegenzuhalten, dass die reli-
giose Thematik sich gar nicht 6ffentlich neutralisieren ldsst, weil sie Implikatio-
nen haben kann und hat, die von erheblichem 6ffentlichem Interesse sind. Das
zeigt etwa die 6ffentliche Aufmerksamkeit, welche bestimmten Sekten oder
auch dem Fundamentalismus in seinen verschiedenen Spielarten zuteil wird.
Gerade weil religiose Orientierungen in eminenter Weise Einstellung und Ver-
halten bestimmen, kann auch die Gesellschaft der Moderne es sich nicht leisten,
sie aus dem oOffentlichen ethischen Diskurs auszuklammern. Tut sie dies, dann
riskiert sie, dass jene Orientierungen unerreichbar werden fiir rationale Kritik
und dass damit dann in der Tat eine sich religios legitimierende Irrationalitét
befordert wird.



	Zur Differenz zwischen religiöser Ethik und utilitaristischer Werthethik

