
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 4

Artikel: Gott als Knecht der Geschichte : Hans Jonas' "Gottesbegriff nach
Auschwitz" : eine Widerrede

Autor: Sommer, Andreas Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott als Knecht der Geschichte

Hans Jonas' «Gottesbegriffnach Auschwitz».
Eine Widerrede

meinem Vater Werner A. Sommer zum 20. Oktober 1995

Warum uns Gott so wohl gefallt?
Weil er sich uns nie in den Weg stellt.1

Mit seinem «Gottesbegriff nach Auschwitz»2 versucht Hans Jonas, eines

Gottes inne zu werden, der sich angesichts des millionenfachen Mordes an den

Juden Europas in Schweigen gehüllt hat. Er entfaltet seinen Entwurf als «ein
Stück unverhüllt spekulativer Theologie» (GnA S. 7) und ist sich der Unschicklichkeit

dieses Unterfangens innerhalb eines philosophischen Diskurses wohl
bewusst, habe doch bereits Kant dergleichen aus den Gefilden der theoretischen
Vernunft ausgewiesen. Dennoch verlegt sich Jonas nicht ausschliesslich auf
Dogmatik oder praktische Philosophie (wo, ebenfalls nach Kant, Gott postuliert
werden darf, ja werden muss), sondern erhebt den Anspruch auf rationale
Gotteserkenntnis, wie er in der klassischen Metaphysik angemeldet wurde.

I. Gott nach Auschwitz. Wie zu denken?

Negative Eschatologie

Jonas spricht aus der Tradition und Betroffenheit seiner Person, seines Volkes
heraus, für das die Verfolgungen im Laufe seiner Geschichte als ein Martyrium
im Namen und zur Ehre jenes Gottes hatten gelten können, mit dem ein Bund
geschlossen worden war. «Nichts von alledem verfängt mehr bei dem Geschehen,

das den Namen Auschwitz' trägt.» (GnA S. 12) Weder um des Glaubens
willen noch seinetwegen wurde das europäische Judentum systematisch
vernichtet - die Erwählung habe sich in einen Fluch verkehrt, der seinesgleichen

1

J. W. von Goethe, Sprichwörtlich, in: Goethes Werke. Hrsg. im Auftrage der Grossherzogin

Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919,1. Abt., 2. Bd., 221-251, 243, V454f.
2 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme [1984], Frankfurt

a.M. 51991 [zit. als GnA],



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 341

nicht kenne. «Und Gott Hess es geschehen. Was für ein Gott konnte es geschehen
lassen?» (GnA S. 13) Im Gegensatz zum Gott der Christen, die sich in
Jenseitshoffnung wiegen mögen, sei Gott in der jüdischen Überlieferung «eminent der
Herr der Geschichte», worauf sich die Hiobsfrage, die Frage nach der Theodizee
in ungeahnter Schärfe von neuem erhebe. Sodann erzählt Jonas den (schon an
anderem Orte vorgetragenen) Mythos von einem Gott, der im Anfang beschlossen

habe, statt bei seiner Aseität und Unwandelbarkeit zu beharren, sich selbst

gänzlich dem Werden anheimzustellen, ohne den Ausgang des Unternehmens
vorherzubestimmen. Gott experimentiere mit sich und seiner Welt - die
Konsequenzen seien unabsehbar; jener garantiere für nichts mehr. Auf einer
«bedingungslosen Immanenz» bestehe, so Jonas, «der moderne Geist. Es ist sein Mut
und seine Verzweiflung, in jedem Fall seine bittere Ehrlichkeit, unser In-der-
Welt-Sein emst zu nehmen: die Welt als sich selbst überlassen zu sehen, ihr
Gesetz als keine Einmischung duldend, und die Strenge unserer Zugehörigkeit
als durch keine ausserweltliche Vorsehung gemildert.» (GnA S. 16) Gott entäussere

sich zugunsten der Welt, überlasse sich den Möglichkeiten des Zufalls und
der Wahrscheinlichkeit, damit aus der nackten Materie etwas entstünde. Er gehe
in sie ein, ohne mit ihr identisch zu werden, da in einem pantheistischen Weltbild
Gott jederzeit die vollkommene, leidlose Fülle verkörpere. Endlich rege sich

Leben, das, vom Tode begleitet, die Welt auszufüllen beginne und der Gottheit
«Erfahrung ihrer selbst» vennittle: «Jeder Artunterschied, den die Evolution
hervorbringt, fügt den Möglichkeiten von Fühlen und Tun die eigene hinzu und
bereichert damit die Selbsterfahrung des göttlichen Grundes. Jede in ihrem Lauf
sich neu auftuende Dimension der Weltbeantwortung bedeutet eine neue Modalität

für Gott, sein verborgenes Wesen zu erproben und durch die Überraschung
des Weltabenteuers sich selbst zu entdecken.» (GnA S. 20) Die Tiere und die

Pflanzen, «diesseits von Gut und Böse», drohten auch in ihrem Vergehen und
Leiden nie, die allgemeine Harmonie zu zerstören; «wahrhaft gewinnen» könne
Gott in diesem Kreislauf allerdings nicht. «Und dann zittert er, da der Stoss der

Entwicklung, von seiner eigenen Schwungkraft getragen, die Schwelle
überschreitet, wo Unschuld aufhört und ein gänzlich neues Kriterium des Erfolgs
und Fehlschlags vom göttlichen Einsatz Besitz ergreift.» (GnA S. 22) Zwar
erwache mit dem Auftritt des Menschen die Gottheit zu sich selbst, mit ihm im
Spiele sei der Einsatz jedoch unabschätzbar hoch geworden. Gott werbe um den

Menschen, hoffe, biete der Eigendynamik menschlichen Tuns aber kein
Gegengewicht.

Als ob ihm dieser Mythos in einer visionären Schau zuteil geworden wäre,
müht sich Jonas post festum um seine Deutung. In erster Linie sei sein Gott ein
leidender, nicht wie der christliche nur einmalig und mit einer bestimmten
Absicht (die Menschen zu erlösen), sondern von Anbeginn an und immerzu. Eine



342 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

Auffassung, die mit prominenten Überlieferungssträngen des Alten Testamentes

kollidiere - von gewaltsamer majestas domini kann keine Rede mehr sein -,
aber etwa in der Liebesklage Gottes um seine treulose Gattin, das Volk Israel,
beim Propheten Hosea vorgezeichnet sei.

Zweitens sei Gott ein werdender, der kein «vollständiges Sein» besitze, nicht
mit sich identisch bleibe. Des Widerspruchs zum Gottesbild der platonisch-aristotelischen

Philosophie ist sich Jonas allemal bewusst: «Die ontologische
Entgegensetzung, die klassisches Denken zwischen Sein und Werden behauptet
hatte, wobei das Werden dem Sein unterlegen und kennzeichnend für die niedere,

körperliche Welt ist, schloss jeden Schatten eines Werdens von dem reinen,
absoluten Sein der Gottheit aus. Aber dieser hellenistische Begriff hat niemals

gut zum Geiste und zur Sprache der Bibel gestimmt; und der Begriffeines göttlichen

Werdens kann tatsächlich besser mit ihr vereint werden.» (GnA S. 27f.)
Gott habe sich in seiner Beziehung zur Welt «verzeitlicht» «und wird fortschreitend

anders durch die Verwirklichung des Weltprozesses. Eine beiläufige Folge
der Idee des werdenden Gottes ist, dass sie die Idee einer Wiederkehr des Gleichen

zerstört.» (GnA S. 29)
Zum dritten sei dieser Gott ein sich sorgender, ein selbst unlösbar ans

Geschick der Welt gebundener. Er vermöge nicht zaubernd den Gordischen Knoten
des herrschenden Ungemachs zu zerschlagen. «Er ist daher auch ein gefährdeter
Gott, ein Gott mit eigenem Risiko.» (GnA S. 32) Die klassischen Prädikate Gottes

stehen zu Disposition: Entweder müsse ein Gottesbegriff heute auf die
Allmacht verzichten, auf die Güte oder auf die Intellegibilität.

«Die Frage ist dann: Welche von ihnen [sc. den drei Prädikaten] sind wahrhaft integral für
unsern Begriffvon Gott und daher unveräusserlich, und welches dritte muss als weniger kräftig dem

überlegenen der andern weichen? Gewiss nun ist die Güte, d.h. das Wollen des Guten, untrennbar

von unserem Gottesbegriff und kann keiner Einschränkung unterliegen. Verstehbarkeit oder

Erkennbarkeit, die zweifach bedingt ist; vom Wesen Gottes und von den Grenzen des Menschen, ist in
letzter Hinsicht allerdings der Einschränkung unterworfen, aber unter keinen Umständen duldet sie

totale Verneinung. Der deus absconditus, der verborgene Gott (nicht zu reden vom absurden Gott),
ist eine zutiefst unjüdische Vorstellung.» (GnA S. 37f.)

Allmacht, ja Macht überhaupt erkennt Jonas ihm ab, denn andernfalls, als ein

mächtiger, guter Gott, hätte er bei Auschwitz eingreifen, Wunder wirken müssen

- gewissermassen de potentia absoluta (Jonas beeilt sich, eine formallogische

Widerlegung absolut gedachter Omnipotenz nachzuliefern). «Und da sage
ich nun: nicht weil er nicht wollte, sondern weil er nicht konnte, griff er nicht
ein.» (GnA S. 41) Da der Mensch Freiheit erhalten, habe Gott auf die Fähigkeit
des Eingreifens verzichtet. Der Umweg über die Lurianische Kabbala gestattet
das Einschwenken in die Strasse jüdischer Orthodoxie: Erst Zimzum, die Kon-



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 343

traktion, die Selbsteinschränkung des uranfänglichen En-Sofschafft Raum für
die Schöpfung der Welt3.

Geschichte denkt Hans Jonas als Prozess der Selbstbewusstwerdung Gottes

im Verlauf einer Geschichte, die sich unter dem Zugriff der menschlichen Freiheit,

die das Böse verursacht, von einer Heilsgeschichte in eine Unheilsgeschichte

verkehrt hat. Bei Jonas dreht sich die (kosmische) Geschichte als Théogonie

um eine (sehr ambivalente) Achse, die zugleich «Letztes Ding» sein könnte:

Als diese Achse fungiert der Mensch, der, selbst ihr höchstes Produkt, die

geruhsame Kontinuität einer progressiven Evolution gefährdet, die positiven
Vorgaben samt und sonders ab- und umzuwerten droht, indem er seine eigene
Existenz, ja Leben überhaupt, zu einem unwiderruflichen Ende brächte. In dieser

Lesart ist Geschichte die Selbstfmdung Gottes, die sich a posteriori, als

historic! rerum gestarum, als uùiJoç im menschlichen Bewusstsein formiert.
Eschatologie als eine Geschichtsbetrachtung, die «jede einzelne Erscheinung

vom Standpunkte Gottes aus sehen»4 will, misst das Vorgefundene am

Ausgang des Ganzen. Hierbei prüft sie alles auf seine (un)heilsgeschichtliche
Relevanz: Erst was Folgen für das Ende der Geschichte, den Anbruch des

Gerichts zeitigt, verdient Aufmerksamkeit. Das Spezifische am nachgezeichneten
Programm im Kontrast zu geläufigen Eschatologie-Modellen ist die prinzipielle
Möglichkeit eines katastrophischen Ausganges: Gott steht bei Jonas nicht mehr
für einen glimpflichen, ja nicht einmal für einen jenseitigen Ausgleich, für ein
Himmlisches Jerusalem ein - ganz einfach, weil dies ausserhalb seiner Verfügung

liegt. Der Mensch, nunmehr allein treibender Motor der Geschichte, wählt
das eine oder das andere der Dichotomie von Sein und Nichts.

II. Gottes Sein und Tun

Mit der Scho'ah als Hypothek geht Jonas an die Reformulierung der altehrwürdigen

Aussagen über Gottes Wesen. Wie Gott dies zulassen konnte, soll eruiert
werden. Nicht mehr das Erdbeben von Lissabon (malum physicum), sondern

Auschwitz (malum morale), «die Tatsache und das Gelingen des gewollt Bösen,
viel mehr als die Heimsuchung der blinden Naturkausalität» (GnA S. 44)
heischen nach Erklärung. Da Jonas das Postulat eines Gottes weder fallenlassen,
noch seine Hoffnungen (wie die Christen) in ein besseres Jenseits vertagen will
oder kann, muss er diesen Gott, den das neuzeitliche Subjekt auf der Anklage-

3
Demgegenüber bleibt festzuhalten, dass in der Lehre des Isaak Luria (1533-1572) dieses

Mysterium der Selbstkonzentration Gottes wohl gedacht und veranschaulicht werden soll,
ohne dass Gott an seiner Substanz Veränderung erlitte.

4 Graf H. Keyserling, Das Reisetagebuch eines Philosophen, 1. Bd., Darmstadt 51921, 6.



344 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

bank fesselt5, hienieden denkbar machen. Anstatt - marcionitisch-gnostisch -
die Weltschöpfung einem böswilligen Demiurgen, einem genius malignus6
zuzuschreiben, besteht Jonas auf der Allgüte Gottes und verzichtet dafür auf dessen

Immutabilität, Inpassibilität und Omnipotenz. Der zu diesem Zwecke
erdachte Mythos wird einer «existentialen Interpretation» unterzogen, in der er
sich zur Gänze auflöst- kein undeutbarer Rest schillert in verhaltenem Glanz - ;

das gedankliche Konstrukt weist nicht über sich selbst hinaus (wie es sich für
den ursprünglichen, aber gleichfalls für den philosophisch-platonischen
Mythos ziemte)7. Der Umstand, dass Jonas Konjekturen über ein Nichtobjektivier-
bares äussert, begründet das Ausweichen vom argumentativen Genus auf ein
erzählerisches.

Wie vielfach bemerkt worden ist, kommt Jonas' «Prinzip Verantwortung»
nicht ohne schwerwiegende theologische Vorgaben aus8, deren fundamentalste
in der nur intuitiv begründeten Behauptung liegt, dem Sein, dem Leben gebühre
Priorität vor dem Nichts9, und der Natur qua Natur wohne Zweckhaftigkeit inne,

5 Vgl. dazu den einschlägigen Aufsatz von O. Marquard, Enlastungen. Theodizeemotive
in der neuzeitlichen Philosophie, in: O. M., Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien,

Stuttgart 1986, 11-32.
6 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia [1641], in: Oeuvres de Descartes,

publiées par Charles Adam et Paul Tannery, Paris 1897-1913, Tome 7,17-90,22, Z. 23ff.: «Suppo-
nam igitur non optimum Deum, fontem veritatis, sedgenium aliquem malignum, eundemque
summe potentem & callidum, omnem suam industriam in eo posuisse, ut me falleret».

1 Die Frühschrift: H. Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem. Eine philosophische

Studie zum pelagianischen Streit [1930], Zweite, neubearbeitete und erweiterte Auflage

mit einer Einleitung von J. M. Robinson, Göttingen 1965, hat der Entmythologisierungs-
methode R. Bultmanns wichtige Impulse gegeben. Vgl. hierzu die Einleitung von Robinson in
der Neuauflage S. 11-22, die das Buch forschungsgeschichtlich situiert.

8 Etwa untersucht J. Wendnagel, Ethische Neubesinnung als Ausweg aus der Weltkrise?
Ein Gespräch mit dem «Prinzip Verantwortung» von H. Jonas, Würzburg 1990 UNIPRESS
Reihe Philosophie Bd. 7) die «formale Struktur des Kernstücks der Jonasschen Argumentation»

(10-19) und gelangt zum Ergebnis, dass die beiden Grundprämissen des Werkes - dass es

nämlich ein realisierbares und zu realisierendes Gutes an sich gebe, und «Zweckhaftigkeit als

Gut-an-sich» (PV 154f.) zu gelten habe - aufgar keinen Fall notwendig, ja überhaupt rational

einsichtig seien. Er konstatiert im weiteren: «Die Argumentationsentwicklung ist alles andere

als zwingend. Jonas hätte wesentlich weniger behaupten und deshalb auch begründen müssen,

um für sein wichtigstes Ziel, den Schutz von Existenz und Wesen der Menschheit, aufzukommen.

Ein anderes Verhältnis von Sein und Sollen, welches nicht das Sein undifferenziert und a

priorisch als geboten anspräche, wäre sogar wünschenswerter. Die Metaphysik ist nicht
notwendig, sondern Jonas' persönliches Steckenpferd. Das ist der Grund ihrer Erscheinung: Seine

theologische Existenz schaut ihm über die Schulter.» (31)
9 Man ist versucht, an F. Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft («la gaya scienza») [1887],

in: F. N., Werke, Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden, hg. von G. Colli und M. Monti-
nari, München / Berlin/New York 21988, Bd. 3,343-651,478, Z. 3f. zu erinnern: «Das Leben
ist kein Argument; unter den Bedingungen des Lebens könnte der Irrthum sein.»



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 345

die einen Schluss auf das Sein-Sollen des Menschen nahelegte. Sollte das

Transzendente, wie es die religionswissenschaftliche Formel vom «mysterium tre-
mendum» des «Heiligen» suggeriert10, sich allerdings nicht in der von Jonas

eingeforderten sittlichen Güte und rückhaltlosen Liebe erschöpfen", mit dieser
vielleicht sogar wenig gemein haben, dann stünde nicht allein die theologische
Bedeutsamkeit der menschlichen Vernunft und ihrer ethischen Anlage zur
Disposition. Involviert wäre desgleichen die Richterschaft des Menschen über Gott,
der sich nicht über die Leisten des gesunden Menschenverstandes oder der
spekulativen Rationalität brechen Hesse. Die Folge wäre möglicherweise die
Bankrotterklärung der metaphysisch-theologischen Projekte menschlichen Denkens

- wie erschienen die menschlichen Staatsanwälte und Richter, wenn die Motive
des göttlichen Täters nicht mehr entschlüsselbar wären, sein Tun nicht mehr
verständlich? Was wäre das für ein autarkes, neuzeitliches Subjekt, das Gott
nicht mehr kraft Gnade der Vernunft freisprechen könnte, sondern mangels
Beweisen das Verfahren abbrechen müsste? Stendhals «einzige Entschuldigung
für Gott», dass er nämlich nicht existiere, wird als Antrag abgewiesen, weil
Gottes Vorhandensein nichtsdestotrotz feststehe - der Mensch bleibt seiner
Verwirrung überlassen. Nicht einmal Jonas könnte mit juridisch-philosophischen
Taschenspielereien den Freispruch Gottes erwirken, falls sich nicht herausstellte,

dass dieser Gott mit der ganzen Sache -Auschwitz - nichts zu tun haben darf,
weil er über keinerlei Macht mehr verfügt. Die Wortmeldung des advocatus dei
will das Gericht davon überzeugen, dass man einen Falschen beschuldige, er -in
effigie für den Menschen- versehentlich denunziert worden sei. Unter der Hand
heisst dies wohl, Gott der Zurechnungsfähigkeit zu benehmen, ihm Strafunfähigkeit

zu bescheinigen. Er wird es doch nicht gewollt haben, konnte es
bedauerlicherweise nicht verhindern...

Die Verstehbarkeit und Unverborgenheit seines Gottes möchte Jonas (ob-
schon unter den Verschüttungen der Geschichte ausgegraben, Gott demzufolge
keineswegs allzu 'offenbar' sein kann) gewahrt wissen, die durch die Grenzen
des menschlichen Fassungsvermögens «allerdings der Einschränkung
unterworfen» (GnA S. 38) seien, aber prinzipiell als ein Erbe der jüdischen Überlieferung

eingefordert werden. Unter Berufung auf Jesaja 55,8 etwa wird man sich
hier erkundigen, wie weit die Verwerfung des deus absconditus tatsächlich
alleiniges jüdisches Erbe darstellte. Wahrscheinlicher ist die Annahme, weniger
die jüdische Geistesgeschichte habe Jonas die notwendige Intellegibilität Gottes

10 Siehe R. Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein
Verhältnis zum Rationalen [1917], München 1947,12-35.

11 Eine Prädikation, die obendrein mit dem eifersüchtigen Stammesgott grosser Teile des

Alten Testamentes viel weniger gut zu vereinbaren ist, als mit dem von Jonas explizit verworfenen

Gott der griechischen Philosophie.



346 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

nahegebracht, sondern der moderne philosophische Rationalitätsstandard auf
den er Wert legt (GnA S. 16). Das animal rationale, das animal metaphysicum
verlangt - theologisch schon kraft der Ebenbildlichkeit - ein göttliches Wesen,
das anhand nachprüfbarer, nachvollziehbarer Kriterien sein Handeln bestimmt.
Es darf sich nicht oder nur bis zu einem bestimmten Grad über die Fassungskraft
der Vernunft erheben. Jonas' Problem ist, dass Gott, wenn er im Fall von
Auschwitz irgendetwas getan oder willentlich unterlassen haben sollte, keiner
Vernunft mehr genügte. Gott vor dem Richterstuhl der menschlichen Vernunft,
welche selber beim Ausgang jenes Prozesses wert-, sinnlos, absurd würde, der

erwiese, Gott handelte nicht ihr gemäss. So fühlt sich Jonas genötigt, um weder
Gott noch den Menschen als Vernunftwesen zu inkriminieren, von Gottes Handeln

abzusehen, ihn von jeder Verantwortung freizusprechen. Gott hat nach der

Schöpfung nie mehr mächtig ins Weltgeschehen eingegriffen, auch nicht zu
Abrahams und Mosis Zeiten, sondern immerzu nur geworben, war von je her
ohnmächtig. Offensichtlich ist, dass dies das Alte Testament - wesentlich das Zeugnis

von der diesseitigen Macht Gottes - aufdie Müllhalde der Geschichte befördert;

die Glaubwürdigkeit der Berichte, aufderen Autorität sich Jonas zu stützen

meint, annulliert, kraft menschlicher Vernunft. Klüger schiene es da, die jüdisch
(-christlich)e Tradition gänzlich zu verabschieden, um danach das Numinose
auf dem Reissbrett der theoretischen oder praktischen Vernunft neu zu entwerfen.

Trotz Auschwitz huldigt Jonas einem Vernunftsoptimismus, dessen

Vertrauen auf die Harmlosigkeit des nach dem Bilde ebendieser Vernunft geschaffenen

Gottes ungebrochen ist. Damit vermag man diesen jederzeit berechenbaren,

im Werden begriffenen Gott leicht unter Kontrolle zu halten. Dass die Welt
nicht als die beste der möglichen erscheint, ist ihm nicht anzukreiden, haben ihre
Bewohner doch längst die Macht usurpiert und damit eine Verantwortung auf
sich geladen, die nicht einmal er selbst hatte aufrecht tragen können, deren er
sich jedoch wenig bewusst gewesen war - sonst hätte er wahrscheinlich das

Risiko der Schöpfung genauer erwogen.
Merkwürdig ebenso, dass der göttliche Potentat in ungeheurer Souveränität

sich zurückgenommen und damit die Welt erschaffen hat, aber zugleich in den

Zustand des Leidens und der Bewusstlosigkeit gefallen ist (und nicht sich nicht
etwa angewidert von der Welt in lautere Selbstbezüglichkeit zurückgezogen
hat). Zu einem Inbegriffhöchster Souveränität nach dem Vorbild von Schellings
Weltalter-Spekulation'2 ist er nicht geraten. Dort verschliesst sich Gott in sich

12 F. W.J. Schelling, Die Weltalter. Bruchstück, in: Schellings Werke, hg. von M. Schröter,
Münchner Jubiläumsdruck, Hptbd. IV, München 1927, 571-746. Gott zieht sich in sich zurück
um seiner innerweltlichen Offenbarung willen, seiner Epiphanie in der Geschichte (der Philosoph

als Historiker des Absoluten). Für Jonas kommt - nach Auschwitz - Geschichte als

positives Heilsgeschehen nicht mehr in Betracht. Auch erwähnt er Schelling nirgends.



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 347

selbst, um seiner eigenen Notwendigkeit in die Freiheit hinaus zu entkommen,
Freiheit und Notwendigkeit miteinander zu vermitteln. Während Schellings
Gott dermassen machtvollkommen agiert, dass er selbst über seine eigene
Unverfügbarkeit verfügt, sich nicht zu realisieren braucht, ist der Jonas'sehe seit

seiner einmaligen, historisch lokalisierbaren Kontraktion ein bloss noch kontin-
gentes Wesen13. Erst das Erscheinen des Menschen weckt ihn aus seinem

Schlummer-jetzt «erwachte die Transzendenz zu sich selbst» (GnA S. 23). Die
Welt als (verworrener) Traum Gottes, der als sein Unbewusstes vor Tagesanbruch

übermächtig wird? Ohne die Folgen seines Tuns in irgendeiner Weise

abzuschätzen, überliess dieser Gott die Welt dem «kosmischen Zufall» und den

«Wahrscheinlichkeiten seines Mengenspiels» (GnA S. 17). Um sich um
«Selbsterfahrung» (GnA S. 20) zu bereichern - die notabene in sich das Leiden

birgt - stürzt er sich und seine Schöpfung ins «Weltabenteuer» (ibd. ins «Abenteuer

der Sterblichkeit» (GnA S. 19). Auch in Anbetracht grösster Gefährdung
von Menschsein, j a von Leben überhaupt, ist dieser unbeachtete Regisseur eines

zur Farce verkommenen «Grossen Welttheaters»14 nicht in der Lage, gangbare
Szenenanweisungen zu geben (vor 2500 Jahren, in biblischer Zeit, als es noch
viel weniger dringlich gewesen war, hat er sich in dieser Flinsicht sonderbarerweise

nicht zurückgehalten, sondern überaus laut von sich reden gemacht), oder
als ein Deus ex machina selbst in die Handlung einzugreifen, aus der Versenkung

zu springen. Dafür «begleitet» er das menschliche «Tun mit angehaltenem
Atem, hoffend und werbend, mit Freude und mit Trauer, mit Befriedigung und

13 Umschifft ist die Klippe bei Schelling ebenfalls nicht gänzlich: «Gottes Allmacht
vollendet sich erst im Entspringen-lassen eines ihm Gleichen, an das er, um der strikten Gleichheit
willen, seine eigene Macht auch verlieren kann: in ihm, dem ersten Menschen, setzt Gott sein

eigenes Schicksal aufs Spiel. Er geht das Risiko ein, dass der andere Gott seine Freiheit
missbraucht, nämlich das in Gott selbst unzertrennliche Band der Prinzipien zerreisst und deren
Verhältnis umkehrt. Dadurch belastet dieser sich mit der prometheischen Aufgabe, die

korrumpierte Schöpfung gleichsam noch einmal hervorzubringen, nun kraft einer selbst korrumpierten

Natur, eben geschichtlich. Im Sturz des anderen Gottes wird der ursprüngliche Gott
mitgerissen, an die Geschichte ausgeliefert; sein eigenes Schicksal ist dem Subjekt dieser
Geschichte preisgegeben - der gesellschaftlichen Menschheit.» J. gen Habermas, Dialektischer

Idealismus im Übergang zum Materialismus: Geschichtsphilosophische Folgerungen
aus Schellings Idee einer Contraction Gottes, in: J. H., Theorie und Praxis. Sozialphilosophische

Studien, Frankfurt a.M. 1978, 172-227, 189.
14 In Don Pedro Calderon de la Barcas «Grossem Welttheater» stört der freie menschliche

Wille vorübergehend die Einhelligkeit der Gott vorgespielten Schaustellung der Welt, aber die

Zügel bleiben jederzeit fest in der ehernen Faust des Allmächtigen. Geschichte ist auch für
Schelling ein Drama, von Gott mitgedichtet, welcher selber aber nicht unabhängig vom
Handlungsverlaufbloss die Darstellungskünste determinierter Akteure begutachtet, sondern ihnen
Freiheit lässt (vgl. Habermas [Anm. 13], S. 173).



348 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

Enttäuschung» (GnA S. 23), «sorgt sich», selber «verwickelt [...] in das, worum
er sich sorgt» (GnA S. 31). Spätestens beim Prädikat der Sorge kommt der
Verdacht auf, Jonas operiere sehr simpel anthropomorphistisch. Denn suggeriert

Eberhard Jüngel auch eine Gleichung der platonischen
ërapéÀ.eia15 mit Jonas' göttlicher Sorge, so ist diese von Heideggers Konzeption
der Sorge viel einfacher abzuleiten (Jonas hat bekanntlich bei Heidegger
studiert und doktoriert). Die ëmpéA.eta in den «Nomoi» 899d-905d meint die

Fürsorge der jederzeit mächtigen und von keinen Affekten geleiteten Götter für die
Welt (was Hieronymus Müller mit diesem Terminus treffend übersetzt hat); sie

können mit «jedem von uns lebenden Wesen als eine[r] Marionette» umspringen,

«mag sie nun als Spielzeug für diese oder zu irgendeinem ernsten Zweck
zusammengesetzt worden sein» (Nomoi 644b). Dagegen ist für Heidegger «das

In-der-Welt-sein wesenhaft Sorge», «ein existenzial-ontologisches Grundphänomen»16,

das Wie des Seins menschlichen Daseins. Wichtig ist dabei das

«Sich-vorweg-sein», das «Sich-vorweg-im-schon-sein-in-einer-Welt» als

«über sich hinaus» zum «eigensten Seinkönnen»17, der Verweisungscharakter
der Sorge aufdieses Seinkönnen also. Jonas imaginiert seinen Gott, der ein
werdender sein soll18, als ein defizientes Sein, das, aristotelisch gesprochen, seine

Potenz nicht verwirklicht hat. Den Anthropomorphismus-Einwand stützen die
oben zitierten Attribute «Freude», «Trauer», «Befriedigung» und
«Enttäuschung», jedoch sind diese als Kennzeichen des konkreten geschichtlichen
Handelns Gottes im Alten Testament durchaus verbreitet und nicht vor ihrer
Konfrontation mit dem spekulativen griechischen Denken problematisch geworden.
Immerhin hatten Irenäus von Lyon, Tertullian und Laktanz die scheinbare Un-
versöhnlichkeit des affektfreien (d. h. nicht von Pathos, von Leiden angegriffenen)

Gottes mit dem israelitischen Rächer- und Liebhabergott insofern
überbrücken können, als sie den konkret handelnden Gott als den Sohn (Christus)
vom unwandelbaren Vater unterschieden, seine Affekte nicht als passives
Leiden, als Ausgesetztsein deuteten, sondern ihnen die Substantialität ganz neh-

15 E. Jüngel, Gottes ursprüngliches Anfangen als schöpferische Selbstbegrenzung. Ein

Beitrag zum Gespräch mit Hans Jonas über den «Gottesbegriff nach Auschwitz», in: H. Deu-

ser, G. M. Martin, K. Stock und M. Welker (Hrsg.), Gottes Zukunft - Zukunft der Welt.
Festschrift für Jürgen Moltmann zum 60. Geburtstag, München 1986, 265-275, 270.

16 M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Tübingen ""1986, 196 bzw. 193.
17 Heidegger (Anm. 16), 192 bzw. 191.
18 Über den «Mythos vom werdenden Gott», der, bei Heraklit entwickelt, auf prominente

Anhänger besonders im 18. und 19. Jh. zählen kann, unterrichtet differenziert K. Leese, Die
Religionskrisis des Abendlandes und die religiöse Lage der Gegenwart, Hamburg 1948,283-
324. Auf seine Unvereinbarkeit mit dem Gott des Alten Testaments weist Leese unter Hinweis
auf Psalm 90,2 und 102,28 ausdrücklich hin (285).



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 349

men, indem sie nicht die Person Gottes erfüllten, dafür vielmehr Folgen einer
Funktion Gottes seien (z. B. seines richterlichen Amtes)19. Gesetzt auch, diese

künstliche Synthese befriedigte nicht, so entrât Jonas, wenn er das Recht der

theologisch-metaphysischen Tradition Griechenlands bestreitet (GnA S. 27),
zugleich vernünftigen Nachdenkens über den einen, selbstidentischen Gott, der,

weil in Wandlung begriffen, eben auf keine Weise mehr (be)greifbar sein kann

(es wohl auch nicht sein soll...). Gleichzeitig schickt sich Jonas an, mit der

Rechtfertigung des alleweil guten Gottes vor dem ihn erdrückenden Zeugnis der

Geschichte, seine immerwährende Intellegibilität zu verkünden. Was Wunder,
dass Jonas' Gottesbild - theologia mythica an fabulosa - im Involviert-, im
Menschlichsein Gottes degeneriert.

Bedenklich zu werden beginnt dies alles, wenn wir uns daran erinnern, dass

der Mensch im «Prinzip Verantwortung»20 angehalten wird, verantwortlich mit
sich und der Schöpfung zu verfahren, da die «Hütung des Ebenbildes» vonnöten
sei (PV S. 392f.): der Mensch als imago dei (vgl. Genesis 1,26). Um es deutlich
zu sagen: Peinlich, dass Gott, wenn er sich dem Werden verschreibt (wie Faust

sich dem Teufel?), zugleich der Welt die Zügel schiessen lässt, zu dem alleinigen
Zwecke, in den Genuss einer Selbsterfahrungstherapie zu kommen-dabei auch

ein bisschen zu leiden -, im höchsten Masse verantwortungslos handelt. Dass

die Sache mit der Welt schiefzugehen droht, mahnt Jonas dauernd an; doch das

eigentliche Indiz für die Verantwortungslosigkeit Gottes, das Skandalon ist
nicht die Schlechtigkeit der Welt, und dass sie möglicherweise besser nicht wäre

(worüber man geteilter Meinung sein kann), sondern dass Gott wissentlich und

willentlich die Welt zwar aus dem Nichts ruft, dann aber ihrem, dem Schicksal
ausliefert. Wie kann Gott, falls nicht aus Dummheit, ein Spiel mit offenem
Ausgang anfangen, wenn ihm am verlorenen Einsatz, am zugrundegerichteten
Leben und am möglichen Schaden seiner eigenen, zartbesaiteten Seele irgendetwas

liegt? Wie kann hemach der Mensch, Abbild dieser besinnungslosen
Wesenheit, in analogia entis (die strukturellen Ähnlichkeiten menschlichen und

göttlichen Seins betont Jonas ja beharrlich) so etwas wie Verantwortung
wahrnehmen? Bei Schelling, wo die Souveränität Gottes und seine Offenbarung in
der Geschichte als zentrales Traktandum figurierten, mag das Ganze begründbar
sein, kaum freilich im Kontext einer Verantwortungsethik. Als Ermöglichungs-
grund der Welt die Kontraktion Gottes ist die eine, durchaus nachvollziehbare

19 Auskunft über die Details gibt die Einführung zu L. Caelii Firmiani Laetantii De ira dei
liber / Laktanz, Vom Zorne Gottes [311/12], eingeleitet, hg., übertragen und erläutert von
H. Kraft und A. Wlosok, Darmstadt 41983 Texte zur Forschung Bd. 4), X1X-XXV

20 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische
Zivilisation, Frankfurt a.M. '1979 [zit. als PV].



350 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

Sache, als totale Selbstaufgabe ohne jedwede Sinnstiftung in der ermöglichten
Welt eine ganz andere, eher skurrile. «Er ist daher auch ein gefährdeter Gott, ein
Gott mit eigenem Risiko.» (GnA S. 32) Zudem ist dieser Gott gefährlich, ein

untragbares Risiko. Trost gewährt indes seine Ohnmächtigkeit - die Gefahr seines

fürderhin unverantwortlichen Handelns ist wenigstens gebannt - ansonsten
müsste man resignieren. Dieser Gott hat mit der Weltschöpfung und der daraus

abgeleiteten Genese des Menschen eine Tat vollbracht, die Jonas demselben
Menschen als eine ethisch vertretbare niemals würde durchgehen lassen21.

«Es ist die Vorschrift, primitiv gesagt, dass der Unheilsprophezeiung mehr
Gehör zu geben ist als der Heilsprophezeiung.» (PV S. 70) Dies wird damit

begründet, dass die mathematische Wahrscheinlichkeit das Scheitern eines
unbekannten Experimentes vermuten lässt. Jonas' Gott scheint mit der

Wahrscheinlichkeitsrechnung wenig vertraut zu sein, denn dass das Aufkommen von
intelligentem Leben nicht kalkulierbare, und wenn, dann negativ zu verbuchende

Folgen zeitigte, wäre ihm in diesem Fall nicht verborgen geblieben22. Beiläufig

erteilt Jonas seinem Gott noch eine Nachhilfelektion in Sachen Apokalypse,
hätte der doch bei seiner Kalkulation der Weltrechnung von der viel grösseren
Probabilität des Unheils ausgehen müssen. An sein sittlich anrüchiges Handeln
ist gekoppelt, dass Jonas' Gott bei seinem Tun keine übergeordneten Zwecke
erkennen lässt, obwohl doch die ganze Natur nach solchen geordnet sei und sie

ein schlechterdings Gutes an sich vorausgesetzt haben müsse. Dem Vortrag zum
Gottesbegriff kann ich in Hinsicht auf Zweckhaftigkeit göttlicher Tätigkeit nur
entnehmen, dass es Gott, falls überhaupt um etwas, entweder um die Eigendynamik

des Weltgeschehens in seinem Spiel, oder um «Selbsterfahrung» (GnA S.

20) zu tun ist. Was das letztere anlangt, hätte dieser werdende Gott in seinem
Werden zwar ein würdiges tékoç gefunden - nämlich sich selbst, bediente sich,
mit Verlaub, zur narzisstischen Selbstbespiegelung der Welt nur als eines Mittels.

Dies kann aber nicht in der Intention von Jonas liegen, der bei «Selbstpreisgabe

göttlicher Integrität» (GnA S. 17) aufeine Verquickung des Schicksals von
Welt und Gott drängt und somit Gottes uneigennütziges Interesse am innerweltlichen

Geschehen festschreibt. Der andere Fall liefe demgegenüber aufdas Paradox

hinaus, die Eigendynamik der Welt orientiere sich am Wert eines höchsten

Gutes, das sich durch sein selbst nur auf Unwürdiges, hinfällige Kreatur ausge-

21 Die Ansicht, dem technisch-wissenschaftlichen Tun als schrankenlosem Experimentieren,

als poietischem Spiel sei alles erlaubt, weil die Natur selbst es nicht verböte, hält Jonas fur
eine «nihilistische]», die wir «nicht zu diskutieren» brauchten, «da wir der erklärten
Verantwortungslosigkeit unser Schicksal gewiss nicht anvertrauen werden» (PV S.73).

22 Obzwar ja der Mensch nach Jonas ein in sich unbedingt wertvolles und bewahrenswer-
tes Ergebnis des evolutionären Prozesses verkörpert.



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 351

richtetes Tun als ein solches höchstes Gut diskreditiert hat. Denn im Gegensatz

zum jüdisch-christlichen Gott, der sich um das Unwürdige schert, weil er seine

Erlösung, seine Würdigkeit herbeifuhren will, betreibt der Jonas'sehe diese

Erlösung nicht mehr, verfolgt keine Zwecke mehr, beobachtet bloss noch - ergötzt
sich - aîchv Jtaïç ëati jtaîÇcov, jteoaeûrov jiatôôç f] ßaatktj3. Gott als ein höchstes

Gut setzte seine Immutabilität voraus, denn sonst wäre der Parameter kein
absoluter, sondern ein vom jeweiligen Selbsterfahrungsgrad Gottes abhängiger,
wandelbarer, damit kein Gut-an-sich. Natur kenne bloss durch ihre Zweckhaf-
tigkeit Werte - wie kann dann ein Gott ein Wert sein, der nicht zweckhaft handelt,

obschon er es hätte tun können? Die Freiheit, die göttliche oder die menschliche,

kann, als ein Verhältnisbegriff- wie, so Jonas, gleichfalls die Macht (GnA
S. 34f.) - kein Zweck göttlichen Handelns sein. Entweder ist Gott werdend oder

er ist uneingeschränkt gut, was er in keiner Weise ist, wenn seinem Werden jeder
Zielstrebigkeit fehlt.

Den drohenden infiniten Regress hat Jonas ebensowenig verhindert: Sein

Gott ruht nicht in sich als absoluter, letzter Bezugspunkt, sondern ist selber dem

Zufall, dem Schicksal ausgeliefert, was mit seiner Rolle als dem Einzigen nicht
mehr übereinstimmt. Die Ti'r/i] zu zähmen, ist für Jonas eine der zahllosen
Aufgaben des Menschen, wobei der Philosoph nicht erwähnt, dass nicht einmal Gott
über sie Macht hat, und dass Geschichte eben nicht allein eine vom Menschen

hergestellte ist. Von Gott geht ihm gemäss die Initialzündung aus, ihr Ausgang
ist Sache der Menschen, auch nach Auschwitz.

Dass Gott ein werdender ist, erlaubt es, das Tribunal, vor das er zitiert wird,
als Apotheose der menschlichen Vernunft ausgehen zu lassen: «wenn Gott mir
nicht weiterhilft, dann muss ich Gott helfen.»24 (MGS25 S. 60)

«Nachdem er sich ganz in die werdende Weit hineingab, hat Gott nichts mehr zu geben: Jetzt ist

es am Menschen, ihm zu geben. Und er kann dies tun, indem er in den Wegen seines Lebens darauf
sieht, dass es nicht geschehe, oder nicht zu oft geschehe, und nicht seinetwegen, dass es Gott um das

Werdenlassen der Welt gereuen muss.» (GnA S. 47)

23 Heraklit, in: H. Diels / W. Kranz (Hg.): Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin l01961,

Fragment 22 B 52.
24 Als ob Heines ironische Wendung: «Indessen, die Elsasser und Lothringer werden sich

wieder an Deutschland anschliessend..], wenn wir den Gott, der auf Erden wohnt, aus seiner

Erniedrigung retten, wenn wir die Erlöser Gottes werden», daraufgemünzt wäre... (H. Heine,
Vorwort zu Deutschland. Ein Wintermährchen [1844], in: H.H., Sämmtliche Werke. Bd. 4,

Philadelphia7!869, VI).
25 MGS H. Jonas, Materie, Geist und Schöpfung. Kosmologischer Befund und kosmo-

gonische Vermittlung, Frankfurt a. M. '1988.



352 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

Die Legitimität Gottes und gleichzeitig des Menschen wird wiederhergestellt:

Gott ist gerechtfertigt, der Mensch rechtfertigt sich durch sein verantwortliches

Handeln, nämlich indem er Gott unter die Arme greift. Das Werden Gottes

folgt bei Jonas keiner inneren Teleologie mehr, sondern ergibt sich einer Va

banque-Partie, für die ich ausser in der unendlichen Langeweile des Unnennbaren

keinen plausiblen Grund auszumachen weiss; ein Ziel des göttlichen
Werdens: Weltgericht oder'Ajioxaxâaxaatç Jtdvxcov scheint nicht intendiert. Dieser

Gott will zwar nur das Beste, weiss leider nicht, was dieses Beste sei, ist
selbst nicht Massstab des Guten, daher nicht die Allgüte, sondern ein
allzumenschliches, etwas desorientiertes Wesen... Also postuliert Jonas den
zielgerichteten Tatendrang des Menschen, der den Gott seiner rührenden Freudlosigkeit,

seinem Leiden entreissen soll; Jonas zweifelt kaum, dass Gott dies frommt.
Wir können diesen zu Unrecht angeklagten und schwächlich(en,) werdenden

Gott nur bedauern: «'Mag ich zur Hölle fahren, aber solch ein Gott wird niemals
meine Achtung erzwingen' - war bekanntlich Miltons Urteil über die Lehre»26

vom unerforschlichen Willkürgott. Ähnliches ist man beim Jonas'sehen Gott
auszurufen versucht, ohne jedoch in Gefahr zu laufen, ewigen Höllenqualen
anheimzufallen. Nicht wegen göttlicher Unergründlichkeit, nicht aus Mangel an
Beweisen noch aus Versagen der menschlichen Richter scheitert der Prozess,
den wir Gott hatten machen wollen. Vielmehr muss das Verfahren eingestellt
werden, weil der Angeklagte gesundheitlich so angeschlagen ist, dass seine

Vernehmungsfähigkeit nicht mehr gewährleistet werden kann. Der Arme hat
Anrecht aufunser schonendes Wohlwollen -wir schicken ihn in ein wohlverdientes
Exil und deklamieren mit Baudelaire: «Race de Caïn, au ciel monte,/ Et sur la

terre jette Dieu!»27

III. Gott als Knecht der Geschichte

Jonas verlautbart, «dass kein Gott sei», der herrschaftlich handelnd in die
Geschichte eingreife. Deshalb - und nicht aus heilsgeschichtlichen Beweggründen
breitet sich bei ihm apokalyptische Endzeitstimmung aus, die - im Hinblick auf
menschliches Tun - ihre Berechtigung zu haben scheint28. Gott ist Knecht jener

26 Zitiert nach M. Weber, Die protestantische Ethik I [1920/21]. Eine Aufsatzsammlung,
hrsg. von Johannes Winckelmann, Hamburg 41975,120.

27 Ch. Baudelaire, Les Fleurs du Mal [1861]. Présenté par J.-P. Sartre, Paris 1961: Révolte -
CX1X. Abel et Caïn, V31f„ 147.

28 Der «prophetische Ansatz» ist frühen Rezensenten des PV nicht entgangen und wird
positiv bewertet: «Sie [sc. die Frage, was ethisches Handeln heisst] gibt ihm [sc. dem Buch]
jedoch, bei aller Abgrenzung vom religiösen Glauben aufder einen und von einem positivisti-



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 353

von ihm aus dem Nichts beschworenen Welt und ihrer Geschichte geworden -
wenn wir nicht für das Weiterbestehen der Erde Sorge tragen, versündigen wir
nicht nur an ihr, sondern an Gottes Sein. Der Mensch soll Verantwortung nicht
nur für die Welt tragen, sondern auch für Gott - eine unerhörte Bürde, entschlug
sich ihrer doch schon jener Gott selber. Eine masslose Anforderung an den
Menschen - als ob er an der Verantwortung für das Dasein des Menschen, ja für
Leben überhaupt nicht genug hätte. Verantwortung für Gott kann der Mensch

nur insofern übernehmen, als er diesen Gott nach seinem Bildnis geschaffen
hat...

Unter diesen Vorzeichen darf Jonas' Anwort auf die Bedrohung des
Menschen nicht anders als magna commutatio, «Grosse Veränderung» heissen. Dolf
Stemberger hat mit dem Begriff «Eschatologik» eine «Wurzel der Politik»
umschrieben, die auf die radikale Veränderung der diesseitigen Verhältnisse angelegt

ist29. Genau dies ist es, was Jonas will: «eine wohlwollende, wohl informierte
und von der richtigen Einsicht beseelte Tyrannis» (PV S. 262). Alle Utopien

abweisend, ist ihre Aufgabe, die Welt in ihrem Bestand zu retten (zu einer
commutatio zum Nichts darf sie bei Jonas selbstverständlich nicht ausarten) - und,
so will es die Grundintention des «Gottesbegriffs nach Auschwitz», den Gott
aus seiner desolaten Lage ein Stückweit befreien, ihm wieder zu Wohlgefallen
an seiner Schöpfung Anlass schenken. Nach der Suspendierung aller Utopien
also trotzdem eine civitas dei, die Welt gleichwohl ein laboratorium possibilis
salutis (Ernst Bloch) - zwar nicht aufdas technisch, wohl aber- man ist zu sagen
geneigt: kompensatorisch auf das politisch Machbare bezogen?

«Aber es ist für das Verständnis jeglicher Spielart von Eschatologik von entscheidender Bedeutung,

dass es, wie Augustinus sagt, eine «mutatio rerum», eine Veränderung sei und nicht ein
vollständiger Untergang, durch den die Welt in ihre neue Gestalt übergehen werde ([De civitate dei]
XX,14).»30

Die Welt ist im jetzigen Augenblick dermassen in der Krisis, dass sie, Jonas

gemäss, nach einer letzten Entscheidung - zum Nein-Sagen- heischt, die nun in
der Macht des Menschen liegt. Statt - traditionell theologisch - Verantwortung

sehen Wissenschaftsverständnis auf der anderen Seite, eine Tiefendimension, durch die sich
der Autor in die biblische Tradition der Unheilspropheten einreiht. Er verlangt, dass der Un-
heilsprophetie mehr Gehör geschenkt werde, als einer Prophétie, der der günstige Ausgang
gewiss ist. Jonas sucht den Anschluss an eine prophetische Tradition, die Umgang mit dem
Absoluten ist, Aufforderung, in einer Krisensituation und angesichts einer bestimmten
Zukunft eine neue Einstellung zu gewinnen.» 1. Buhofer, Von der Problematik technischen
Fortschritts. Ein «Tractatus technologicus-ethicus», in: Neue Zürcher Zeitung Nr. 201,1. September

1981, 33.
29 D. Stemberger, Drei Wurzeln der Politik [1978], Frankfurt a. M. "1989, 269-380.
30 Stemberger (Anm. 29), 322.



354 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

vor Gott zu tragen, wird das «vor welcher Instanz» mit dem «wofür» gleichgeschaltet,

übersteigert nun: Es reicht nicht, für das Leben verantwortlich zu sein,
wir seien es für einen Gott, der sich nicht mehr selbst zu helfen weiss. Die
endzeitliche Last auf den Schultern des Menschen wird um ein Vielfaches erhöht;
sie ist, durch ein metaphysisches Kurzschliessen von traditioneller Eschatologie
und neuzeitlicher, a-theistischer Subjekt- und Freiheitsphilosophie, auf eine

Hochspannung gebracht, die alle Sicherungen unweigerlich durchbrennen lässt.

Entweder nehme ich die Verantwortung für das Leben an, gegebenenfalls vor
einem unnahbaren Richtergott, oder ich verweigere mich ihr, weil mir die Identität

von «wofür» und «wovor» der Verantwortung, die Ineinssetzung zweier
unterschiedlicher Begriffe von Verantwortung, nicht erläutert worden ist.

«Unsere Erkenntnis geht darauf, die Einsicht zu gewinnen, dass das von der ewigen Weisheit
Bezweckte wie auf dem Boden der Natur so auf dem Boden des in der Welt wirklichen und tätigen
Geistes herausgekommen ist. Unsere Betrachtung ist insofern eine Theodizee, eine Rechtfertigung
Gottes, welche Leibniz metaphysisch aufseine Weise in noch unbestimmten abstrakten Kategorien
versucht hat, so dass das Übel in der Welt begriffen, der denkende Geist mit dem Bösen versöhnt
werden sollte. In der Tat liegt nirgends eine grössere Aufforderung zu solcher versöhnenden
Erkenntnis als in der Weltgeschichte. Diese Aussöhnung kann nur durch die Erkenntnis des Affirmativen

erreicht werden, in welchem jenes Negative zu einem Untergeordneten und Überwundenen

verschwindet, durch das Bewusstsein, teils was in Wahrheit der Endzweck der Welt sei, teils dass

derselbe in ihr verwirklicht worden sei und nicht das Böse neben ihm sich letztlich geltend gemacht
habe.»31

Die Theodizee, als die Jonas' Geschichtskonstruktion sich entpuppt, setzt
den Menschen einem ungeheuren Rechtfertigungsdruck aus - denn es gewinnt
nicht mehr wie bei Hegel am Ende die Synthese der Gegensätze die Oberhand,

weswegen dessen Theodizee gelingen mag. Die Gegensätze bleiben bei Jonas

unverbunden in der Welt stehen. Geschichtsphilosophie als «die aus einer Krise
der Theodizee durch Radikalisierung der Theodizee entstehende Vollendung
durch den Freispruch Gottes wegen der erwiesensten jeder möglichen
Unschuld, nämlich der Unschuld wegen Nichtexistenz»32 setzt den Menschen zum
«Erben der Funktionen Gottes» ein, wobei der, abgesehen von dem ihm
zugeschlagenen Schöpferamt, gleich noch radikalem Rechtfertigungsdruck verfällt.
Marquard fährt fort:

«Der Mensch wird der absolute Angeklagte, und das ist - in nuce - der Befund, den ich als die

'Übertribunalisierung' der menschlichen Lebenswirklichkeit bezeichnet habe: dass fortan der

31 G.W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte G.W.F. H., Werke,
Bd. 12, Frankfurt a.M. 1984, 28.

32 O. Marquard, Der angeklagte und der entlastete Mensch in der Philosophie des 18.

Jahrhunderts [1978], in: O.M., Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart
1981, 39-66, 48.



Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte 355

Mensch als wegen der Übel der Welt absolutAngeklagter- vor einem Dauertribunal, dessen A nklä-

ger und Richter der Mensch selber ist - unter absoluten Legitimationszwang gerät. »33

Jonas trachtet nach einer Aussöhnung der Geschichte mit dem Schweigen
Gottes, und stellt diese her, insoweit er Gott von aller Verantwortung freispricht
und dabei mit grösster, theologischer Unzimperlichkeit entmachtet. Im
Unterschied zu den geschichtsphilosophischen Modellen des 18. und 19. Jahrhunderts

lautet, da die Existenz Gottes selbst nicht einfach negiert (bzw. in ätherische
Gefilde verlegt) wird, die Anklage, die gegen den Menschen zusätzlich noch
erhoben wird, auf Mord, wenigstens Mordversuch an Gott selbst, der mit seiner
Welt getötet werden könnte. Treibt Jonas das Ressentiment gegen eine vielleicht
abzulehnende, aber unwiderrufliche Entwicklung des abendländischen
Denkens, das auf theologischen Krücken sich nicht mehr stützen zu müssen glaubt,
an den Menschen als (mindestens potentiellen) Gottesmörder zu verklagen, vor
dem Menschen selbst, in irrer Erwartung, er fände zur Besinnung34? Und im
Hintergrund mag doch die leise Hoffnung, Gott selber werde dereinst die
Frevelnden zur Rechenschaft ziehen, keimen: Kaum spräche von «Furcht und
Zittern» (GnA S. 7), unter deren Anleitung er sich dem Thema zuwandte, wenn ihn
nicht die Blasphemie ängstigte, die er mit seiner Behauptung der Ohnmacht
Gottes begangen hätte, so dieser doch noch nicht ganz alle Machtmittel beiseite

gelegt haben sollte. Dieselbe Assoziation setzt sich bei der Lektüre des kleinen
Aufsatzes «Vergangenheit und Wahrheit» (PhU35 S. 173-189) fest, wo Jonas,

um die Wahrheit nicht mehr verifizierbarer historischer Aussagen zu sichern,
und damit allem - Menschengedenken entwischtem - Geschehen eine Wahrheit
zuzubilligen, hypothetischerweise auf einen Gott als «ewiges Gedächtnis»
(PhU S. 186) rekurriert36. Es ist alles vermerkt, ins Buch des Lebens eingetragen
und dort verwahrt, wohl gar über das Ende dieser Welt hinaus. Nach der Adop-

33 Marquard (Anm. 32), 49.
34 Etwa im Sinne von F. Nietzsche (Anm. 9), 3. Buch, § 125, 480, Z. 21 - 482, Z.7.
35 PhU H. Jonas, Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen,

Frankfurt a. M. / Leipzig 1992.
36 Jonas geht in seinem «Nachtrag zu den sogenannten Gottesbeweisen» (Untertitel, PhU

173) implizit aus von der augustinischen Präsenzmetaphysik, die den Ort von Vergangenem
(und Zukünftigem) einzig in der Seele ausmachen kann (Confessiones XI, 20), und fragt auf
einer logischen Ebene nach dem Sinn von Fragen der Art «Was hat Cäsar sich in diesem

Augenblick [sc. als er den Rubikon überschritt] gedacht?» PhU 176). Ein Sinn, auch wenn die

Fragen nicht zu beantworten sind, sei nicht zu leugnen. Schliesslich gelangt er zu einer aPräsenz

des Vergangenen qua Vergangenen», «eine[r] solche[n] also, die sich mit seinem
Gewesensein verträgt und nicht die Zeit zur Illusion macht: eine mentale (intentionale) Präsenz also,
stellvertretend für die substantielle; und zwar eine ewige, da die Befragbarkeit auf wahr oder
falsch von Sätzen darüber aufewig besteht.» Was sich als eine logische Frage nach Wahrheit
und Falschheit von historischen Aussagesätzen über intentionale Zustände ausgibt (die man,



356 Andreas Urs Sommer, Gott als Knecht der Geschichte

tierung eschatologischer Geschichtskonstraktionen durch die spekulativ-optimistische

Geschichtsphilosophie37 reklamiert das neue Endzeitdenken bei
Jonas wiederum das Gestohlene, kommt aber um das Zugeständnis an Aufklärung
und Rationalismus nicht herum, der Mensch - und nur er - mache Geschichte.
Providentia divina wird ausgeschlossen, weswegen die Prophétie zur Avangar-
distin einer wiederbelebten Geschichtsphilosophie wird, als die sie dem
Menschen den ehrenvollen Auftrag zuschanzt, er müsse nun um die fragile Gottheit
besorgt sein.

Für mehr als das malum morale - die Beraubung Gottes durch den Adam
Kadmon möchte ich mich als Mensch nicht verantworten, nicht noch die Schuld

an einer Ermordung Gottes aufgehalst bekommen. Eines Gottes wohlverstanden,

der an seiner Ermordung - geht er ja in das Leiden ein, um seinen
Erfahrungsschatz zu äufnen - noch masochistische Lust empfinden dürfte. Was soll
mir ein deus defectus (Kim Sitzler), eine ihrer Ewigkeit, Macht und Transzendenz

benommene Gottheit, die ich weder als Herrscherin, noch als regulative
Idee meiner Sittlichkeit anrufen kann, da ihr eigenes Handeln sie berechtigterweise

in Verrufgebracht hat. Was müsste das für ein Wesen sein, das eine solche
Welt im Ernst, mit voller Selbsthingabe erschafft und sich dann noch als völlig
intelligibel hinstellt? Dass die Chiffre für das von Menschen gewollte Böse
«Auschwitz» heisst, zeitigt wenig wesentliche Veränderung am behandelten
Kasus. Vielleicht müsste man sich von der Fiktion einer immanent sichtbaren,
göttlichen Güte emanzipieren.

Mit Paul Celan mag man das Scheitern aller rationalen Ausflüchte aus dem
Dilemma der Gottverlassenheit konstatieren:
«Nachts ist dein Leib von Gottes Fieber braun»38.

Andreas Urs Sommer, Basel

falls sie nicht verifiziert werden können, als belanglos, ja unsinnig abtun kann), ist in Wahrheit
eine existentielle (auch wenn Jonas diesen Aspekt nicht erörtert): Ist meine eigene, kontingen-
te Existenz nicht sinnlos, nichtig, wenn für ihr tatsächliches Gewesensein dereinst nicht etwas

garantieren wird? Dass erst die Konstruktion von Geschichte einen individuellen Sinn vermittelt

- denn reine, vergangenheitslose menschliche Präsenz verlöre sich in der unvermittelten
UnVerständlichkeit des Jetzt-, reflektiert Jonas nicht. Wie jedoch behielte Gott als Inhaber
eines ewigen Gedächtnisses dieses, falls ihm drohte, mit seiner Welt zu verenden (wie eine

Quintessenz des GnA lautet)? Eine nicht vollkommen emstgemeinte Vorwegnahme des von
Jonas angeführten Argumentes unter dem Titel «Argumentum ornithologicum» gibt J. L. Borges,

Borges und Ich (El hacedor). Kurzprosa und Gedichte 1960. Übersetzt von K. A. Horst
und G. Haefs J.L. B., Werke in 20 Bänden, hg. von Gisbert Haefs und Fritz Arnold, Bd. 9,

Frankfurt a.M. 1993, 21.
37 Siehe hierzu K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen

Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart '1953.
38 P. Celan, Mohn und Gedächtnis. Gedichte [1952], Frankfurt a. M. 1980, 8.


	Gott als Knecht der Geschichte : Hans Jonas' "Gottesbegriff nach Auschwitz" : eine Widerrede

