
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 4

Artikel: Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

Autor: Höffken, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gleichnisse in der rabbinischen Tradition*

Das Thema spricht ein weites Feld einer sehr umfänglichen rabbinischen
Traditionsliteratur an, die bisher nur teilweise überschaubar ist (wohl nicht nur für
mich). Um es zu umgrenzen, sage ich einleitend, worum es im folgenden gehen
soll.
1. Ich beginne mit einer Erzählung, die wunderbar die spezifische Leistungsfähigkeit

von (bestimmten) Gleichnissen erkennen lässt.
2. Ich fahre fort mit einer Differenzierung verschiedener Gleichnistypen, wie

sie insgesamt gesehen für das rabbinische Feld als sinnvoll erscheinen. Ich
belege diese Differenzierungen mit einigen Beispielen und frage nach der

Leistungsfähigkeit von Gleichnissen.
3. Ich beschliesse diesen Bereich mit einigen Hinweisen auf die Tatsache, dass

man Gleichnisse erzählen gelernt hat und wie sich das mit einiger
Wahrscheinlichkeit in rabbinischen Texten niederschlägt.
Ad 1 und zur Einstimmung: Die Erzählung lautet (in Auswahl):
Als Rabban Johanan b. Zakkajs Sohn starb, kamen seine Schüler herein, um

ihn zu trösten. R. Eliezer trat ein, setzte sich vor ihm nieder und sagte zu ihm:
Meister, mit deiner Erlaubnis, darfich zu dir etwas sagen? Sprich, erwiderteer.

R. Eliezer sagte: Adam hatte einen Sohn, der starb, doch er erlaubte es sich,
über ihn getröstet zu werden. Und wie wissen wir, dass er es sich erlaubte, über
ihn getröstet zu werden? Es heisst ja: «Und Adam erkannte sein Weib wieder»

(Gen 4,25). So auch du, sei getröstet
Die Antwort Johanans: Ist es nichtgenug, dass ich über meinen eigenen Sohn

trauere, dass du mich an die Trauer Adams erinnerst?!
Da Johanan fünfSchüler hat, wiederholt sich das ganze viermal. Dem

Bibelkundigen werden andere vorbildhaft trauernde Väter einfallen: David, Hiob und
vielleicht Aaron. Diese werden von den übrigen Schülern aufgeboten als

Beispiele für Trost angesichts des Todes, und des Johanan Antwort ist immer wieder
dieselbe: Musst du mich an die Trauer Hiobs, Aarons oder Davids erinnern?

Und nun geht die Geschichte ihrem Ende entgegen:
R. Eleazar b. Arak trat ein, setzte sich vor ihm hin und sagte zu ihm: «Ich will

dir ein Gleichnis erzählen. Womit kann dies verglichen werden? Mit einem

Mann, bei dem der König einen Gegenstand deponierte. Jeden Tag musste der
Mann weinen und rufen: Wehe mir! Wann werde ich diese Betrauung in Frieden

quitt sein?»

* Vortrag an der Universität Osnabrück vom 2. Febr. 1995.



Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition 327

So auch du, Meister: du hattest einen Sohn, der Tora, Propheten, (Curriculum

wird aufgezählt) studierte, und er schied von dieser Welt ohne Sünde. Und
du sollst getröstet sein, da du dein anvertrautes Gut unbeschädigt zurückgegeben

hast.

R. Johanan erwiderte: R. Eleazar, mein Sohn, du hast mich getröstet, wie
Menschen Trost geben sollten /'

Die Erzählung inszeniert mit einiger Penetranz die erdrückende Macht des

Beispiels, des Prototyps oder Exemplums. Es lässt keinen Raum zu atmen, gibt
keine Freiheit. Dagegen dann die Macht des Gleichnisses: die Geschichte von
dem Mann mit dem königlichen Depositum, das er zurückgibt - ein antikes Bild
im Umgang mit dem Sterben von Angehörigen, Kindern v.a., auch sonst -
erlaubt es dem Trauernden, seine Lage und den Verlust des Sohnes grundsätzlich
neu zu erfahren. Das Gleichnis verfremdet und erlaubt damit dem Johanan eine

neue Deutung seiner selbst und seiner Situation: Der Tod des Sohnes ist nicht
Verlust, sondern die Rückgabe eines anvertrauten Gutes an den Geber. Eigentlich

ist also die Zeit der Trauer vorüber und Freude oder weniger hell: Trost,
Erleichterung ist angesagt. Das Gleichnis selber wird in einer ausgesprochen
alltäglichen Situation erzählt (wie etwa bei Jesus auch), es ist kommunikativ
und aufVeränderung des Hörers aus, von der Seite des Erzählers her verstanden.
Seine Explikation (Anwendung, Beziehung oder Übertragung auf den Tod des

Sohnes) wäre - die Verbreitung des Topos Rückgabe des Depositums an den

Geber vorausgesetzt - vielleicht sogar verzichtbar gewesen.
Nun sind natürlich nicht alle Gleichnisse der Rabbinen so. Und damit kommen

wir schon zum zweiten Punkt.
Ad 2: So sehr es Defizite bei der Durchdringung des rabbinischen

Gleichnisstoffes gibt - so fehlt bislang eine wirkliche geschichtliche Durchdringung
des Materials, das grob gesagt mit Lehrern der Generation um 70 n.C. bis in sehr

späte amoräische Zeiten verbunden wird2; so sehr auch neuere deutschsprachige

Bearbeitungen des Gleichnisstoffes fehlen, die dem Stande der heutigen
Bearbeitungsmöglichkeiten entsprechen, sieht man von der Arbeit von Clemens
Thoma und Simon Lauer zu zwei relativ späten rabbinischen Sammelwerken
ab, zur Pesikta de Rab Kahana PRK) und zum ersten Teil der Genesis Rabba
oder Bereschit Rabba3; so sehr hier also Defizite bestehen, man kann aber von

1 ARNA 14, nach J. Goldin (Transi.), The Fathers According to Rabbi Nathan (YJS X),
New Haven 21956, 76f.).

2 So die Sicht bei D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler
Jesus. 1: Das Wesen der Gleichnisse (JeC 4) Bern u.a. 1981.

3 C. Thoma u. S. Lauer, Gleichnisse der Rabbinen. 1. Teil: Pesiqtâ de Rav Kahanâ (PesK).
Einleitung, Übersetzung, Parallelen, Kommentar, Texte. (JeC 10) Bern u.a. 1986; 2.Teil: Von
der Erschaffung der Welt bis zum Tod Abrahams: Bereschit Rabba 1-63. Einleitung, Überset-



328 Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

der Unterscheidbarkeit zweier im Ansatz unterschiedlicher Gleichnisformen im
rabbinischen Material ausgehen, von denen übrigens die zweite im NT nicht
verwendet wird: 1. das auf irgendeiner Analogie beruhende Gleichnis. In ihm
geht es also um eine positive Beziehung zwischen «Bild» und «Sache»4,
zwischen maschal und nimschal5, zwischen Rhema und Thema6, zwischen Relat
und Korrelat7 oder zwischen Gleichniserzählung und Deutung der Erzählung
(Anwendung, Beziehung, Übertragung), wobei letztere Terminologie mir die
einfachste scheint... Man kann abkürzend diese erste Form als «Beziehungsgleichnis»

bezeichnen. Davon unterscheiden müssen wir 2. das Gleichnis, das

aufder Abhebung von irdischem Geschehen und göttlichem Handeln beruht: Es

ist das sog. Kontrastgleichnis8, das in der rabbinischen Überlieferung einen
nicht unbeträchtlichen Raum einnimmt. Lebt die erste Form von einer positiven
Bezogenheit von Welt auf Gott (auf Tora, Bibeltexte, Lebensprobleme) oder

allgemeiner von einem Bereich auf einen anderen, fremden Bereich, so die
zweite von einer negativen. Lebt die erste Form also davon, dass es Beziehungen,

Bezüge, Übereinstimmungen zwischen Himmel und Erde, zwischen göttlicher

Welt und irdischer Welt gibt und geben kann, so lebt die zweite Form davon,
dass es auch Diastasen, Antithesen, Gegensätze zwischen den zwei Bereichen
Gottes und der Menschen, des Himmels und der Erde gibt. Also: das Im Himmel
wie aufErden9 ist zu ergänzen durch ein Im Himmel nicht so wie aufErden. Der
Bezogenheit Gottes auf Welt in Gestalt von Geschichten oder Zuständen
entspricht als Korrelat das totaliter aliter. Dabei ist nur noch hinzuzusetzen, dass

Kontrastgleichnisse, sehe ich recht, immer Gottesgleichnisse sind, während das

bei «Beziehungsgleichnissen» nicht der Fall sein muss. Hier können auch andere

Themen oder Gegenstände verhandelt werden, wie schon unser Eingangsbeispiel

zeigt.

zung mit Kommentar, Texte. (JeC 13) Bern u. a. 1991 (im Folgenden Thoma-Lauer I/II zitiert).-
Zur Datierung vgl. G. Stemberger, Geschichte der jüdischen Literatur. Eine Einfuhrung. München

1977, 87f. 90f, wonach beide Sammlungen ins 5. Jh. gehören, im Unterschied zu den
älteren tannaitischen Midraschim.

4 So die seit Jülicher übliche(re) Terminologie. Vielleicht wäre es besser, von bildspendendem

Feld und bildempfangendem Feld zu reden, wie bei H. Weinrich vorgeschlagen.
5 So Thoma-Lauer I/II.
6 So P. Dschulnigg, Die rabbinischen Gleichnisse und das Neue Testament. Die Gleichnisse

der PesK im Vergleich mit den Gleichnissen Jesu und dem Neuen Testament (JeC 12), Bern
u.a. 1988.

7 So A.M. Goldberg, Das schriftauslegende Gleichnis im Midrasch. FJB 9 (1981) 1-90.
8 Zuletzt T. Thorion-Vardi, Das Kontrastgleichnis in der rabbinischen Literatur.

Frankfurt/M. u.a. 1986.
9 B. Ego, Im Himmel wie auf Erden. Studien zum Verhältnis von himmlischer und

irdischer Welt im rabbinischen Judentum (WUNT 2. 34) Tübingen 1989.



Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition 329

Zu diesen grundlegend unterschiedenen Gleichnisformen treten andere,
weniger grundsätzlichere Unterschiede. Aber zunächst zur Veranschaulichung der

grundlegenden Differenz zwei Beispiele.
Für die erste Form wähle ich aus PRK III (3,9) Thoma-Lauer 126 ein Gleichnis

eines Rabbi Lewi:10

Gleich einem König, der einen Weinberg hatte und ihn mit einem Zaun
umgab. Und der König setzte einen bissigen Hund hinein. Der König sagte: Jeden,
der kommt und den Zaun durchbricht, soll der Hund beissen! Da kam der Sohn
des Königs und durchbrach den Zaun. Da biss ihn der Hund. Und jedesmal,
wenn der König seinem Sohn in Erinnerung rufen wollte, wie er sich im Weinberg

verfehlt hatte, sagte er ihm: Denk daran, dass der Hund dich gebissen hat!
Es folgt eine exegetische Anwendung, die ich mal übergehe. Das Gleichnis hat
als Geschichte, die erzählt wird, einen markanten Sonderfall zum Thema. Um
was es geht, ist grob zu erschliessen angesichts der metaphorischen Qualität von
König - Gott; Weinberg - Israel; aber auch Königssohn - Israel. Mit dem Flund
und dem Zaun kann man seine Schwierigkeiten bekommen. Dass es ein Gott-
Israel-Gleichnis ist, kann man vermuten; ebenfalls, dass die Pointe etwas mit
dem merkwürdigen Verhalten des Königssohnes zu tun hat. Steht der Zaun für
etwas, was mit der Tora in Verbindung steht? Bleibt das offen, so merken wir:
Gleichnisse ohne Bezugserklärung sind schwer zu verstehen... Sie haben etwas

von einem Rätsel an sich. Immerhin geht es um ein atypisches Verhalten, um
einen interessierenden Einzelfall. Hier wird die Sache dann so ausgelegt:
«So sagt (Gott) den Israeliten jedesmal, wenn er sie an ihre Verfehlung in Refi-
dim erinnern will... (Israel:) Denk daran, was Amalek dir angetan hat! Dtn
25,17).» So wird also der bissige Hund auf die Amalekiter, der Königssohn auf
Israel bezogen.

Für die zweite Form diene ein Text aus PRK 4, in der Übersetzung bei Thoma
und Lauer" als Beispiel: Dabei sei vorausgeführt, dass als Einleitung zu diesem

Gleichnistyp üblicher ist die Formulierung: Komm und sieh, nicht ist die Art des

Heiligen, g.s.e., wie die von Fleisch und Blut (u.d.h. von Menschen). Hier in
PRK 4 wird kürzer eingeleitet:

Gewöhnlich ist es so:
Ein König von Fleisch und Blut kommt in eine Stadt. Die Stadtbewohner

jubeln ihm zu. Ihr Jubel ist ihm angenehm. Er sagt zu ihnen: Morgen errichte
ich euch öffentliche und private Bäder; morgen erstelle ich euch eine Wasser-

10 Zur Einschränkung dieser Autorenzuschreibung vgl. Thoma-Lauer 126 A.2. - Vermutungen

zu einer älteren Anwendung / Beziehung des Gleichnisses a.a.O. 128 (auf alle Fälle
nicht Amalek).

11 Thoma-Lauer 1131. Dort auch Parallelstellen und Diskussion von schwierigeren Termini.



330 Peter Höfjken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

leitung! Er ging schlafen und stand nicht mehr auf. Wo ist er? Wo sind seine
Worte? -

Gott aber ist nicht so, sondern «Der Ewige, Gott, ist wahrhaftig» (Jer 10,10

wird hier zitiert).12 Das Wort Gottes, der tut, was er sagt, und das (Nur)Wort von
Menschen wird kontrastiert. Es entspricht dabei relativ zwingend der
Kontrastierung von irdischen und göttlichen Verhältnissen, dass das Gleichnis sich am
normalen Verhalten, am Alltäglichen; am Typischen oder am Regelfall orientiert

(im Beispiel des Rabbi Tanchum b. Hanilai könnten das die kurzlebigen
Soldatenkaiser Roms sein; in der Zeit Hadrians hätte man so nicht formulieren
können: auch das Typische hat Geschichte). Der Zweck dieses Gleichnistyps ist

es, die Abgehobenheit und Überlegenheit der himmlischen Verhältnisse gegenüber

den irdischen zu betonen, wie Talia Thorion-Vardi, Kontrastgleichnisse,
1986, neuerlich wieder betont hat13. Man könnte auch sagen: Kontrastgleichnisse

errichten eine (göttliche) Gegenwelt zu den irdischen Gegebenheiten und

Verhältnissen, die sehr oft als heidnische stilisiert werden, was freilich auch bei

Beziehungsgleichnissen der Fall ist.

Es ist nur noch anzumerken, dass das gewählte Kontrastgleichnis wie das

Beziehungsgleichnis von einem königlichen Akteur handeln. Das war
ungesucht, weist aber daraufhin, dass Gleichnisse oft mit einem stereotypen
Personenkreis gebildet werden, was in die Sache ein metaphorisches Gefälle bringt.
Ferner ist auf eine gewisse Ökonomie der Gleichnisbildung zu verweisen, weil
der Inhalt des Gleichnisses vom Versprechen gebenden König auch sonst in
Variation Verwendung findet. Zwei Beispiele:

Gewöhnlich ist es so: Ein König von Fleisch und Blut lässt sich in der Provinz
zujubeln, hat aber den Leuten noch keine öffentlichen Bäder gebaut und noch
keine Verwaltung gegeben.14 Die Anwendung betont: Gott ist anders; er handelt
zuerst als Schöpfer und gibt erst dann seinen Namen kund, was Auslegung der

Wortfolge von bereschit bara elohim in Gen 1,1 ist. Schon zuvor in BerR fand
sich der Inhalt der Gleichniserzählung, um in Kontrast zu Gottes alleinigem
Schöpferhandeln gestellt zu werden:

Gewöhnlich ist es so:
Ein König von Fleisch und Blut lässt sich in der Provinz zujubeln, und den

Grossen der Provinz wird mit ihm zugejubelt. Warum? Weil sie mit ihm die Last/

12 Das Nicht-mehr-aufstehen meint entweder Tod oder Vergessen der Versprechungen; er-
steres im Kontext wahrscheinlicher.

13 Vgl. das Referat bei C. Hezser, Lohnmetaphorik und Arbeitswelt in Mt 20,1-16. Das

Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg im Rahmen rabbinischer Lohngleichnisse, NTOA
15, Freiburg, Göttingen 1990,187-189.

14 GenR 1,12, Thoma-Lauer II 49.



Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition 331

Tätigkeit/Aufgabe teilen.15 Die Provinzgrossen und der König kontrastieren dem

allein handelnden Gott (Auslegung von Ps 86,10 [«Du bist gross und tust Wunder,

du allein bist Gott»] durch R Tanchuma), was polytheismuskritisch oder
auch gegen bestimmte Formen der Engelverehrung gerichtet gewesen sein
mag16.

Soviel zu den Beispielen für die grundlegende Unterscheidung von zwei
gegensätzlichen Gleichnistypen: Beziehungsgleichnis - Kontrastgleichnis.

Nun zu weiteren Differenzierungen. Und hier sind wir nun wieder v.a. an das

«Beziehungsgleichnis» gewiesen. Die bekannteste und erste Differenzierung
betrifft die unterschiedlichen Verwendungssituationen der Erzählung «Gleichnis»:

sie wird zwar weithin in exegetischen Zusammenhängen im Lehrhaus und
in der synagogalen Predigt verwendet, sie begegnet aber auch als (literarischer)
Bestandteil des öffentlichen Disputs, der Auseinandersetzung (also: des

Streitgesprächs), aber auch des Kondolenzbesuchs (wie wir anfangs sahen) oder der
Leichenpredigt17. Im ersten Fall findet das Gleichnis sein Ziel in der Erhellung
eines biblischen Texts (Textstücks, auch Aussagezusammenhänge, die für syn-
agogale Predigten typisch sind). Im zweiten Fall soll etwas erhellt werden, was

strittig oder problematisch ist und, negativ formuliert, nichtexegetischer Natur
ist, aber im Zusammenhang mit Moral und Lebensführung steht. Man hat

angenommen, dass die zweitgenannte, also die nicht exegetische Form des Gleichnisses

älter sei und die exegetische Form der Schule Aqibas entstamme.18 Dafür
sprechen zunächst auch die neutestamentlichen Gleichnisse, die ja deutlich
nichtexegetischer Natur sind. Es ist auch die Frage, ob es überhaupt möglich ist,
eine Urform der Gleichnisverwendung zu vermuten. Immerhin können vor- und
nebenrabbinische Gleichnisse erkennen lassen, dass man Gleichnisse in Reden

(Predigten) und Gesprächen (Disputen) verwendet hat und dass die exegetische
Verwendung demgegenüber eine Spezialisierung und Engführung bedeutet, die
indessen ihre Triumphe wohl v.a. bei der Zusammenstellung der grossen Mi-
draschwerke feierte. Diesem Befund entspricht die ntl. Tradition, die ja das

exegetische Gleichnis nicht kennt; ebenso die Gleichnisse (oder vielleicht vorsichtiger:

gleichnisartigen Bildungen) bei griechischen Philosophen und Rhetoren
des fraglichen Zeitraums. Kein Zufall wird es auch sein, dass die schriftgelehrte

15 GenR 1.3, Thoma-Lauer II 44.
16 So Thoma-Lauer z.St.
17 Einige dieser Verwendungssituationen spiegeln sich in der Textzusammenstellung von

Günther Stemberger, Der Talmud. Einführung - Texte - Erläuterungen. München 1982, 207-
214 u. 205. Das Beispiel aus der Leichenpredigt bequem zugänglich bei C. Hezser, Lohnmeta-
phorik, 301 jBer 2.8 (5c) par. QohR 5,11; HldR 6,2).

18 D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler Jesus. 1. Teil: Das
Wesen der Gleichnisse. Bern u.a. 1981 (JeC 4), v.a. 20ff.



332 Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

Tradierung von Gleichnissen und Verwandtem (weithin) an nichthalachische
Stoffe gebunden ist. -

Zu dieser Differenzierung von Verwendungssituationen tritt eine
Binnendifferenzierung bei Gleichnissen: David Flusser hat 4 verschiedene Formen
unterschieden: 1. sog. Gleichnissprüche; 2. Vergleiche; 3. eigentliche entwickelnde
Gleichnisse; 4. Exempla.19 Es handelt sich hier um eine sprachlich modifizierende

Übernahme von Kategorien, die man aus der ntl. Gleichnisforschung kennt:
die Gleichnissprüche gemahnen an Bildworte (hier etwas modifiziert: Bildworte,

die Sätze aus einem Bildraum unverbunden nebeneinander stellen)20; zu den

Vergleichen erübrigt es sich, viel zu sagen; nur soviel: es gibt sie auch im nicht-
rabbinischen Judentum (z.B. Sirach; de Jona; Ffodajot); die eigentlichen
Gleichnisse entsprechen den Parabeln (ein vergangenheitliches Geschehen von
oft stark ausgebauter narrativer Struktur); und die Exempla sind den ntl.
Beispielgeschichten entsprechende Erzählungen nicht unbedingt fiktionaler Art,
die modellhaftes Handeln thematisieren, hebr. Mdasim - sg. mdaseh: Vorbilder,

denen man sich nachbilden kann (aber auch das Gegenteil kommt vor!).
Hierbei handelt es sich freilich um eine stärker halachisch orientierte Redeform,
während das maschal in den haggadischen Bereich gehört; ferner wird im
Hebräischen auch terminologisch das Macaseh vom Gleichnis unterschieden. Hiermit

votiert die hebräische Sprache also anders als die griechische (zumindest bei

Aristoteles), wo Gleichnisse einen Unterfall des Paradeigma bilden, nämlich
des fiktiven Paradeigma21. - Damit wird dann schon der Übergang zu anderen

Formen eröffnet, beispielsweise zur Fabel (die im Hebräischen freilich zum
Maschal gerechnet wird und in der literarischen Tradition der Rabbinen im Unterschied

zur berichteten vorliterarischen Verwendung eine sehr geringe Rolle
spielt).22 Man müsste also im Hebräischen wahrscheinlich gegen Flusser so

sagen: Zum Maschal-Gleichnis gehören: 1. unterschiedliche Bildworte und
Vergleiche; 2. Gleichnisse (als Erzählungen unterschiedlichen Typs und als Fabeln);
3. Allegorien, für die es bekanntlich schon vorrabbinische Beispiele gibt (Apo-

19 D. Flusser, Gleichnisse, 51 ff.; zu Gleichnissprüchen auch 141ff.
20 Ein Beispiel wäre R. Tarfons Spruch: «Der Tag ist kurz und die Arbeit gross; die Arbeiter

sind träge und der Lohn ist reich und der Betriebsherr drängt», Abot II 15.
21 Aristoteles, Rhetorik II 20 (nach Aristoteles, Rhetorik. Übersetzt, mit einer Bibliographie,

Erläuterungen und einem Nachwort von F.G. Sieveke. München 1980 [UTB 159]).
22 Ein schönes Beispiel einer Fuchs-Fische-Fabel, die R. cAqiba zugeschrieben wird, bei G.

Stemberger, Der Talmud, 212. - Ausserrabbinisch auch die Tierfabel in LAB 47,4-6, die auf
den götzendienerischen Micha bzw. auf das Übersehen seines Handelns durch die Zeitgenossen

hin ausgelegt wird (Löwe als Wächter der Tiere des Waldes...). - Zur Tradition von
R. Mecirs 300 Fuchsfabeln vgl. San 38a-b, mitgeteilt bei Thoma-Lauer I 51f.



Peter Höjfken, Gleichnisse in der rahbinischen Tradition 333

kalyptik)23. Das Macaseh (die Beispielgeschichte) ist eine andere Sache, nicht
nur sprachlich, sondern durch den Halachabezug (der im NT fehlt oder nicht so

stark entwickelt ist) auch sachlich.24

Dagegen bezieht sich eine Unterscheidung verschiedener Gleichnistypen bei
Peter Dschulnigg25 eher auferzählerische Strategien in der Gleichniserzählung:
z. B. auf die Kontrastierung von Opponenten innerhalb der Erzählung (bei ihm:

«Zweiteilimg des Rhemas mit Gegenüberstellung», 552)26; aufdie erzählerische

Präsentierung zweier Personen, deren Geschick oder Verhalten gesondert
thematisiert wird: so kommt es zu einer Dreiteilung der Erzählung (Dschulnigg:
Rhema mit einer Exposition von zwei Personen und ihrer nachfolgend gesonderten

Zeichnung, 552f.)27. Oder auch die Präsentierung eines Falls, dessen

Beurteilung der Erzähler einfordert (in Frageform) und dann die Antwort selber

gibt (in Frageform), bezeichnet als Rhema als exemplarischer Fall mit nachfolgender

Entscheidungsfrage des Erzählers und deren Beantwortung (Dschulnigg

553)28. Ich kann auf diese sehr ins Einzelne gehende Differenzierung nur

23 Z. B. 1 Hen 85-90 Tierallegorie; auch die Auslegung der durchaus realistischen Rede der
Frau Zion in 4 Esra 7f. - Vgl. aber auch Bildworte/Vergleiche in De Jona (dort sehr häufig) u.
De Sampsone 5f. (Erde, die des Regen harrt, metaphorisch auf die Frau Erde Manoahs

bezogen, die nicht schwanger wird; Landwirt, der die Erde tauglich macht; Handeln des Arztes

am Patienten), F. Siegert, Drei hellenistisch-jüdische Predigten (WUNT 20), Tübingen
1980, 53-55.

24 Auf die Sicht Flussers zur Entstehung der rabbinischen Gleichnisse auf dem Hintergrund

der hellenistischen (rhetorisch-philosophischen) Tradition sei nur hingewiesen; m.E.
wird hier die Parallelität zu Einzelsprüchen überschätzt; Anbindungen an das AT betont z. B.
C. Westermann, Vergleich und Gleichnisse im Alten und Neuen Testament (CTM A 14), Stuttgart

1984,105ff. (zu Jesu Gleichnissen, aber das betrifft der Sache nach dann auch Gleichnisse
der Rabbinen). - Rezentere Diskussion auf allgemeinerem Hintergrund der Beziehungen jü-
disch-rabbinische Tradition und hellenstisch-rhetorische Tradition bei E. Rau, Reden in
Vollmacht. Hintergrund, Form und Anliegen der Gleichnisse Jesu (FRLANT 149), Göttingen
1990, 216ff. - Zum Macaseh zuletzt C. Hezser, Form, Function, and Historical Significance of
the Rabbinic Story in Yerushalmi Neziqin (TSAJ 37), Tübingen 1993.

25 P. Dschulnigg, Gleichnisse, v.a. 550ff.
26 Beispiel: Gleich einem König, der zwei Legionen hatte, die einander hartnäckigfeind

waren. Sobald es aber dahin kam. dass der König einen Kriegführte, schlössen sie untereinander

Frieden. PRK 1,3 Thoma-Lauer I 93.
27 Beispiel: Gleich einer vornehmen Frau, die zwei Brautbeistände hatte, einen aus einem

Provinzort und einen aus der Ftauptstadt. Der aus dem Provinzort sagte tröstliche Worte zu
ihr: Bist du nicht aus gutem Hause? Bist du nicht aus edlem Hause? Der aus der Hauptstadt
sagte vorwurfsvolle Worte zu ihr: Bist du nicht heruntergekommener Leute Kind? Bist du nicht
verkommener Leute Kind? PRK 14,3 (Thoma-Lauer I 210).

28 Beispiel: Gewöhnlich ist es so: Jemand verfertigtzwei Teller, einenfür sich und einenfür
seinen Vertrauten. (Beurteilungsfrage:) Welchen macht er schöner? (Antwort:) Nicht den für
sich selber? PRK 4,4 Thoma-Lauer 1133.



334 Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

verweisen, ohne in diesem Rahmen näher darauf einzugehen. Auf jeden Fall
fordert Dschulniggs Arbeit die Erkenntnis literaturwissenschaftlich fassbarer

Strategien der Erzählungen (oder des Rhemas, wie Dschulnigg sagt), was ja
Tendenzen der ntl. Gleichnisforschung entspricht.29

Welche spezifische Leistungsfähigkeit ist nun mit Gleichnissen in rabbini-
scher Literatur verbunden? Das Urteil der Forscher ist etwas gespalten, v.a. für
die Hauptmasse der Gleichnisse, die exegetischen Gleichnisse, sieht das Urteil
eher negativ aus. So sieht Flusser in den Gleichnisssen dieses Typs etwas
Aufgesetzt-Ornamentales, ja schärfer (Zitat): «Diese neue Gleichnisform ist im Grunde

eine gattungsmässige Verfallserscheinung», «ein irgendwie degenerierter
Typ»30. Und er stellt dem das helle Licht des älteren Gleichnistyps entgegen. Für
G. Stembergers kurze Bemerkungen ist der Begriffder Illustration ausschlaggebend,

dem sekundiert Flusser: «Illustration, eine schmückende Beigabe zum
Bibeltext»31. Und wer nicht gerade sehr ästhetisch orientiert ist, mag dann
vielleicht den Klartext lieber, ohne die «schmückende Beigabe»...

Dass es diese Erscheinungen gibt, ist freilich deutlich, und manchmal hat der
Leser das Gefühl, dass etliche Deutungen besser ohne das herangezogene oder

zur Sache gebildete Gleichnis auskämen. Aber sieht man davon ab, so muss man
zunächst sagen: Gleichniserzählungen sind vorzüglich geeignet, Widersprüche
zwischen Texten (der hebräischen Bibel) aufzulösen, seien diese nun wirkliche
Widersprüche oder seien sie nur scheinbare, die der Prediger dann bildet, um sie

unverzüglich in seiner Peticha (Predigteröffnung) versiert aufzulösen32. Ebenso

gelingt es, mit Hilfe von Gleichnissen, etwas als ungewöhnlich und beachtenswert

hinzustellen, was sich sonst der Beachtung entziehen könnte. Ein Beispiel
wäre die Wortfolge in Gen 1,1 (Am Anfang schufGott), die GenR 1,12 [Text oben

bei A.14] mit Hilfe eines Kontrastgleichnisses bewältigt: im Unterschied zum
irdischen König, der redet und nichts tut, handelt Gott und erwähnt erst dann
seinen Namen. -Ein anderes Beispiel wäre die Rede von den «Männern» in Gen

18,2, von denen in Gen 19,1 dann als «Engeln/Boten» die Rede ist. Auch dies

lässt sich kostengünstig mithilfe eines Gleichnisses bewältigen.33 Naturgemäss
kann dies eine hohe Artifizialität der Textauffassungen zum Ausdruck bringen
(ein Beispiel wäre die Entfaltung von Jes 29,22 Darum sprichtJahwe zum Hause

29 Vgl. W Harnisch, Die Gleichniserzählungen Jesu. Eine hermeneutische Einführung
(UTB 1343) Göttingen 1985.

30 D. Flusser, Rabb. Gleichnisse, 22.
31 Vgl. G. Stemberger, 207; Flusser, a.a.O. 22.
32 Beispiele diskutieren Thoma-Lauer passim.
33 GenR 50,2, Thoma-Lauer II 292.



Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition 335

Jakobs, derAbraham erlöst hat. - Dabei erlöst Jakob Abraham; wie das geschehen

kann, wird mithilfe eines Gleichnisses inszeniert, GenR 63,2).34

Diese Artifizialität kann sich darin niederschlagen, dass die Gleichniserzählung

gegenüber Deutung oder Anwendung erheblich zurücktritt oder an
Gewicht verliert.35 In vielen Fällen jedoch, so mein Eindruck beim exegetischen
Gleichnis, geht es einfach um einen Plausibilitätsgewinn für eine schwierige
oder als schwierig empfundene Textpassage - aber auch thematische
Zusammenhänge übergreifender Natur können im Blick sein -, die durch ein irdisches,
weltliches Verhalten alltäglicher Art verständlicher gemacht werden kann.

Ein Beispiel: Über Noah heisst es Gen 6,9: Noah war ein vollkommen
gerechter Mann in seinen Generationen. Was heisst das? War er nur so in Relation
auf seine Zeitgenossen, die alle arg frevelhaft waren? Oder auch in Relation zu
des Mose oder des Samuel Zeiten und Zeitgenossen? Die Antwort gibt R. Yuda
mit einem Sprichwort, das aufdeutsch lautet: Unter den Blinden ist der Einäugige

(also Noah) König (hebr.: An einem Ort von Blinden nennt man den

Schwachsichtigen scharfsichtig). Dazu folgende Gleichniserzählung: Gleich
einem, der einen Weinkeller hatte. Er öffnete das erste Fass und fand es voll
Essig, ein zweites —voll Essig; ein drittes -saurer Wein! Sie sagten zu ihm: Es ist
saurer Wein! Er sagte: Gibt es hier einen besseren? Sie sagten zu ihm: Nein. -
So: In seinen Generationen war er gerecht (Gen 6,9).36 Vom Alltagsfall her

gewinnt das Urteil über Noah Plausibilität. - Zugleich wird man aber auch
festzustellen haben, dass das sog. «exegetische Gleichnis» immer auch auf Gegenwart

zielt oder zielen kann, ganz einfach deshalb, weil die rabbinische Hermeneutik

die Unterscheidung von reinen «Bibelproblemen» und gegenwärtigen
Problemen nicht oder nur ansatzweise kennt, was gegenüber Thoma-Lauer I 74

zu betonen ist.
Dabei stellt sich auch die Frage, wie sich Gleichniserzählung und -Deutung

zueinander verhalten. Da Gleichniserzählungen keine autonomen Erzählungen
sind, muss man generell voraussetzen, dass die erzählte Geschichte auf etwas
hin erzählt wird, sei dies nun ein alltägliches oder im Lebensvollzug entstehendes

Problem oder ein als problematisch erscheinender Bibeltext. Man wird das

34 GenR 63,2: Einer wird zum Tod verurteilt. Aber der Verurteilende sieht in den Sternen,
dass der zum Tode Verurteilte eine Tochter bekommt, die der König heiratet. Daher Verzicht
auf Todesurteil. - Entsprechend Gott, als Nimrod Abraham zum Tode verurteilt: Abraham
muss wegen Jakob gerettet werden... (Jes 29,22), vgl. Thoma-Lauer II 318.

35 Ein Beispiel wäre PRK 22,4 (Thoma-Lauer 1263), wo ein kurzer Gleichnistext (in
Übersetzung 9 Zeilen) auf Israel angewendet wird, wobei die Anwendung eine elaborierte Einheit
aus Jes 61,10; Gen 27,16; Jes 61,10 und Gen 18,19 bildet. Man hat das Gefühl: der Anwendungsduktus

wird durch das Gleichnis eher gestört als befördert.
36 GenR 30,9 u. 38,6, Thoma-Lauer II 209.



336 Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

generell dort postulieren können, nein müssen, wo eine Erzählung so entfaltet
ist, dass sie mit ihren Verstössen gegen die Realität so organisiert ist, dass sie auf
die sog. «Anwendung» hin zielt. Im Einzelfall wird man dann freilich erkennen
können, dass ein Gleichnis als Erzählung ursprünglich für einen anderen

Zusammenhang erzählt wurde, als es im jetzigen Literarisierungsprozess der Fall
ist. Es ist by the way ein gewisser Mangel der Arbeiten von Clemens Thoma und
Simon Lauer, dass sie diese Perspektive nur andeuten, aber nicht energisch
weiterverfolgen37. Das entspricht einer alten Tendenz in der Erforschung der
rabbinischen Gleichnisse, wie der Forschungsbericht bei Catherine Elezser38 (1990)
zu Arbeiten seit Ph. Bloch 1886 zeigt: ein fast ausschliessliches Interesse an der
literarischen Verwendung der rabbinischen Gleichnisse. Hier müsste in Zukunft
verstärkt auf die vorliterarische Geschichte eingegangen werden.

Ich versuche eine Bündelung unter einem etwas anderen Aspekt: In gewissem

Unterschied zur hellenistischen (und hellenistisch-römischen Kultur), die
die christliche Tradition stark geprägt hat, gelten Gleichnisse im Judentum als

mündliches und schriftliches Gebrauchsgut. Schon Hieronymus fiels auf: Famiiiare

est Palestinis ad omnenr sermonem paraboles jüngere. Entsprechend
kann man von einer Hochschätzung der Gleichnisse als Redeform und
Argumentationsform sprechen. Ein Beispiel aus Midrasch zum Hohenliede 1.1.8 mag
genügen:39

Unsere Rabbis sagen: Das Gleichnis sei nicht gering geschätzt in deinen

Augen, denn durch ein Gleichnis kann ein Mann die Worte der Tora meistern.
Wenn ein König Gold aus seinem Hause verliert oder eine wertvolle Perle, findet
ers dann nicht mit Hilfe eines Dochtes, der einen Assar wert ist? So sei das

Gleichnis nicht gering geschätzt in deinen Augen, denn durch das Gleichnis
gelangt ein Mann zur wahren Bedeutung der Worte der Tora. Und das heisst
eben auch: kostengünstig mit Hilfe eines billigen Materials... Man könnte
annehmen, dass sich hier hinter auch eine konstruktive Verwertung einer in
hellenistischen Kreisen üblichen Gleichnistheorie verbirgt. Derzufolge sind Gleichnisse

nur für die grosse Menge (also die Dummen) von Bedeutung. Andere
(also: Philosophen, Rhetoriker usw., kurz: die klügeren Leute) beziehen sich
lieber auf bessere, verlässlichere Sprachformen (wie Beispielgeschichten im
Sinne historischer Präzedenzfälle, Fabeln...). Anderseits kann man fiktive sto-

37 Hinweise sind sporadisch, vgl. Thoma-Lauer 1127f. zu PRK 3,9.
38 C. Hezser, Lohnmetaphorik, 158ff.
39 Nach W.G. Braude, The Midrash on Psalms (2 Vols), translated from the Hebrew and

Aramaic. New Haven 1959,1 10. Vgl. auch den Kontext, der auf Salomo bezogen ist. R. Nah-

man redet u. a. vom «Ariadnefaden» des Maschal für den «Palast» Tora, den «Theseus» Salomo

erfand, genauer: allen Toradeutern zur Verfügung stellte. - Das Hieronymuszitat bei A.
Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu. Darmstadt N1963,1 172.



Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition 337

ries einfacher bilden: es ist mühsam, geschichtliche Paradigmen zu suchen, und

wenn man sie hat, passen sie nicht unbedingt auf das anstehende Problem, wie
schon Aristoteles wusste (Rhetorik II 20). Die konstruktive Pointe des zitierten
Textes besteht dann darin, dass Gleichnisse zwar eine billige Sprachform
darstellen, aber ein wertvolles Gelände kostengünstig begehbar machen, wie es die

Tora nun eben ist, ein kostbares Gebiet.
Damit ergibt sich der Übergang zum 3. Punkt: Gleichniserzählen lernen40.

Ad 3 : Man bemüht sich im rabbinischen Judentum - im Unterschied zu
hellenistischer Übung übrigens, die die Sprachform des Gleichnisses auch darin
geringer schätzte, dass es Gleichnissammlungen im Unterschied zu Fabel-,
Gnomen- und anderen Sammlungen nicht gibt41 - auch um ein Lernen der Sprachform

des Gleichnisses. Das hat unvenneidlich etwas mit Schule zu tun und das

zeigt sich in Gleichnis- und Beispielreihungen von Rabbinen, die ein Thema
variieren können. Dabei kann dann eine vorgegebene Struktur variiert werden,
wie es in zwei Gleichnissen des R. Avin der Fall ist42, die ich exemplarisch etwas
ausführlicher vorstelle:

Gleich einem König,
der einen Palast hatte.

Da drangen Feinde ein

und steckten ihn in Brand.

Wer muss getröstet werden,
der Palast oder der Besitzer
des Palastes?

Etwa nicht der Besitzer des Palastes?

[Anwendung beide Male auf Jes 40,1 zielend, verstanden als: Tröstet, tröstet

(mich), mein Volk (Vokativ)].
Ein weiterer Rabbi, Berechja, bildet so um:

Gleich einem König,
der Kleinvieh hatte.

Da drangen Wölfe ein und rissen es.

Wer muss getröstet werden,
das Kleinvieh oder der Besitzer des Kleinviehs?
Etwa nicht der Besitzer des Kleinviehs?

40 Darauf versuchte Verf. schon einzugehen in «Elemente kommunikativer Didaktik in

frühjüdischer und rabbinischer Literatur» 1986, 164ff.
41 Hinweise in LAW s.v. Parömiographie. Zur Dominanz der Sprachformen Fabel,

Spruchweisheit, Chrie, Ethologie im Grammatikunterricht vgl. H.-l. Marrou, Geschichte der Erziehung

im klassischen Altertum. 1977 (dtv WR 4275), 298f, 307f., 328ff. u. 520. Deutlich wird,
dass Gleichnisse kein bevorzugtes Thema darstellten, das Sujet Vergleichung eher zum Lernstoff

der eigentlichen Rhetorikschulen und damit zur höheren Ausbildung gehörte.
42 PRK 16,9, Thoma-Lauer I 233f.

der einen Weinberg hatte.

und hackten u. schnitten darin ab.

der Weinberg oder der Besitzer
des Weinberges?



338 Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

Man sieht dem Beispiel gut an, wie hier Lernen funktioniert: man variiert
eine vorgegebene Erzählfolge durch ein anderes Sujet, was dann weitere
Variationen nach sich zieht, aber den Gesamtsinn nicht tangiert oder tangieren muss.
Diese Beobachtungen sind in rabbinischer Literatur häufiger zu machen, v.a. im
Zusammenhang von Doppel- und Drillingsgleichnissen oder noch grösseren
Gleichnisreihen. Dabei würde ich im Unterschied zu Talia Thorion43 stärker an

Lernprozesse im Hintergrund denken als an Auswirkung des hebr. Parallelismus
Membrorum, womit Frau Thorion diese Gleichnisserien erklären möchte. Das
ist einfach zu weit hergeholt.

Eine weitere Gleichnisreihe zeigt, dass die Variationen weiter gehen können:
Das Grundmuster ist dieses Motiv: König besitzt etwas, was er seinem Sohn

übergibt, als der erwachsen ist. Das ist zunächst eine Uhr, dann ein Armreif, in
der dritten Variante ein Siegelring, endlich die Schlüssel zu Schatzkammern.
Dann aber wird der Akteur ersetzt: Gleich einem Schreiner, der Werkzeug hatte.

Als sein Sohn erwachsen war, übergab er ihm sein Werkzeug; endlich noch ein

Arzt, der seinem Sohn sein Arzneikästchen übergibt.44 - Vielleicht wird man
auch manche Formen des Umgestaltens von Gleichnissen im Sinne des Umer-
zählens als ein solches schulisches Phänomen auffassen können. Durchgängig
gilt das freilich nicht45, da oft die Varianten eines Themas durch Veränderungen
im (homiletischen oder exegetischen) Anwendungsbereich der Gleichniserzählung

erklärlich sind. Aber auch diese durch den Bezugspunkt bedingten
Veränderungen im Bereich der Gleichniserzählung spiegeln etwas von der Ökonomie,
die schulisches Lernen nun mal beinhaltet(e). «Kreativität» kommt hier auf
leisen Sohlen daher.

Mit diesem Schulischen dürften weitere Charakteristika der rabbinischen
Gleichnisse zusammenhängen. So gehört zu den eingefahrenen Metaphern der
Gleichnisse die Verbindung von König auf der Erzählseite mit Gott auf der

Übertragungsseite. Für die Sammlung Pesikta de Rab Kahana ergibt sich dies in
82/83 Vorkommen, während in ca. 30 anderen Vorkommen sehr unterschiedliche

menschliche oder gegebenenfalls unbelebte Akteure für Gott stehen kön-

43 T. Thorion, Mashal-Series in Genesis Rabba. ThZ 41 (1985) 160ff. - E. Rau, Reden in
Vollmacht, v.a. 216ff. geht auf diese Problematik zum Gleichnis Jesu von Vater und zwei
Söhnen von einer anderen Seite aus heran, wenn er aufdas Sujet als Aufsatz- oder Rhetorikthema

im antiken Schulunterricht aufmerksam macht (Deklamationsthemen). Insgesamt ist er
von H. A. Fischel inspiriert, der in zahlreichen Beiträgen die engen Verbindungen rabbinischer
Literatur zu hellenistischer Rhetorik und Schultradition gezeigt hat.

44 Thoma-Lauer I 147f.: PRK 5,13.
45 Vgl. das Beispiel Thoma-Lauer I 202, wo die Fassung von PRK 12,22 durch die

vorangehende alttestamentliche Zitatekonstellation bedingt ist.



Peter Höffken, Gleichnisse in der rabbinischen Tradition 339

nen.46 Dem entspricht, dass Israel dann in der vom König abhängigen Figur
abgebildet erscheint: das ist 21mal der Königssohn; 9mal die Königin, 6mal die

Königstochter, 7mal irgendwelche Untertanen des Königs. Entsprechend sind
die Verhältnisse in Genesis/Bereschit Rabba 1-63: von den 158 Gleichnissen der
einleitenden Teile des Sammelwerks kennen die Hälfte den König als Akteur im
Gleichnis (ohne dass dabei in jedem Falle an metaphorische Beziehung aufGott
gedacht sein müsste). Alle anderen Typen oder Akteure fallen demgegenüber
deutlich ab.

Ad 4: Schluss: Gleichnisse werden also deutlich gelernt. Der Preis dieses

Lernens ist ein hohes Mass an Stereotypie und Orientierung an Vorgaben und

Vorlagen. Gleichnisse sind differenziert in ihrer Form und dienen verschiedenen

Aufgaben in Dialog / Auseinandersetzung / Predigt / Exegese. Insgesamt sind
sie typisch für nichthalachische Kommunikation und Argumentation, denn
Gleichnisse haben die Eigenart, einen hohen Unbestimmtheitsgrad aufzuweisen.47

Das macht sie logisch schwach, aber kommunikativ stark. Die schriftliche
rabbinische Tradition hilft dem auf, indem sie den Anwendungsbezug der
Gleichnisse sorgfältig ausarbeitet und damit weithin das Gleichnis kanalisiert
oder instrumentalisiert bzw. seinen Bestimmtheitsgrad erhöht.48

Man mag, abschliessend gesagt, für künftige Arbeit darauf dringen, die
geschichtliche Dimension der Gleichnisse und Gleichniserzähler stärker zu
thematisieren, und das heisst auch, die Frage nach der vorliterarischen Form und
Funktion. Endlich sollte man stärker auch den Zusammenhang mit antiker
Zivilisation stärker beachten, wozu zum Gleichnis vom verlorenen Sohn E. Rau (s.o.
Anm. 43) kürzlich beachtliche Vorarbeit zu einer Einzelthematik geleistet hat.

Peter Höffken, Bonn

46 Vgl. Thoma-Lauer I 29ff.
47 Daraufhat v.a. P. Dschulnigg, Gleichnisse 559ff. hingewiesen.
48 AufGleichniskritik im Sinne der Uberprüfung von Gleichnis-erzählorganisation sei nur

hingewiesen: ein Beispiel bei G. Stemberger, Talmud, 208f. (Schab 153a), wo der Schluss
eines Gleichnisses von Johanan b. Zakkaj kritisiert wird. (Man könnte sie auch bei manchen
ntl. Gleichnissen betreiben!).


	Gleichnisse in der rabbinischen Tradition

