
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 4

Artikel: Aktive Hoffnung im Leiden : Gegenstand, Grund und Praxis der
Hoffnung nach Röm 5, 1-5

Autor: Bieringer, Reimund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aktive Hoffnung im Leiden1

Gegenstand, Grund und Praxis der Hoffnung nach Rom 5,1-5

Ernst Bloch, der Vertreter des «Prinzips Hoffnung», fasst seine Kritik an der

christlichen Hoffnung wie folgt zusammen:
«Und keine anthropologische Kritik der Religion raubt die Hoffnung, aufdie

das Christentum aufgetragen ist; sie entzieht dieser Hoffnung einzig das, was sie

als Hoffnung aufhöbe und zur abergläubischen Zuversicht machte: die ausgemalte,

ausgemachte, die unsinnig irreale, aber als real hypostasierte Mythologie
ihrer Erfüllung»2.

Weil der Mensch sich im christlichen Glauben der Zukunft und des Heiles
sicher sei, werde er «von der aktiven Hoffnung und Sorge um die Zukunft
entlastet»3. Dies führe dazu, dass die Menschen sich mit der Welt, wie sie ist, abfinden.

Wer die Kommentare und Untersuchungen zu Rom 5,1-5, einem der zentralen

paulinischen Hoffnungstexte, liest, könnte den Eindruck gewinnen, dass

Bloch nicht ganz unrecht hat. Die Hoffnung wird dort durchweg in passiven
Begriffen wie Vertrauen, Zuversicht und Erwartung beschrieben. Die Suche
nach aktiven Aspekten bleibt weitgehend ohne Erfolg. Auch hinsichtlich des

Leidens, das zur Hoffnung anregt, ist fast nur in Begriffen von geduldigem
Ertragen, Aushalten und Erdulden die Rede.

Dagegen hat Jürgen Moltmann in seiner «Theologie der Hoffnung» betont,
dass christliche Hoffnung nicht Sicherheit sei und sich «so wenig wie Blochs
Hoffnung, mit ausgemachten Wirklichkeiten niemals ab(finde)»4. Sie provoziere

und produziere «selber ständig ein antizipatorisches Denken, eine Phantasie
der Liebe, wie es besser gehen könnte in der Welt und gerechter unter den
Menschen, weil sie Zuversicht hat, dass das Beste und die Gerechtigkeit Gottes
kommt»5. Noch deutlicher hat der Löwener Dogmatiker Herman-Emiel Mer-

1 Dieser Text wurde zuerst auf Niederländisch veröffentlicht als: R. Bieringer, Actieve
hoop in het lijden. Object, grondslag, en praxis van de hoop volgens Rom 5,1-5, in: G. De

Schrijver, R. Michiels & L. Boeve (Hrg.), Hoop en opstanding, FS H.-E. Mertens, Leuven und
Amersfoort 1993, 261-277.

2 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (Werkausgabe, Bd. 5), Kapitel 43-55, Frankfurt/Main
1985,1523.

3 So gibt J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (BevTh 38), München 1965, 331, Blochs
Position wieder.

4 J. Moltmann (A.3) 332f.
5 J. Moltmann (A.3) 334.



306 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

tens die christliche Hoffnung als aktiv6 und militant gekennzeichnet. Authentische

Hoffnung sei keine Flucht aus der Gegenwart in die Zukunft. Sie sei
vielmehr aktiver Einsatz, Engagement für eine humanere Welt und eine glücklichere

Menschheit. Hoffnung sei besonnene, verantwortungsvolle Praxis hier und
jetzt7.

Aufdiesem Hintergrund ist es im folgenden unser Ziel, das paulinische
Verständnis der Hoffnung in Rom 5,1-5 exegetisch zu untersuchen und zu fragen,
ob es an dieser Schriftstelle bei Paulus eine Entsprechung zur aktiven Hoffnung
gibt. Wir situieren die Hoffnung in einem ersten Schritt in ihrem Kontext im
Römerbrief und dort speziell in 5,1-11. In einem zweiten Schritt gehen wir der

Frage nach, worin Paulus nach Rom 5,1—5 den Grund und den Gegenstand der

Hoffnung sieht und ob es bei ihm so etwas wie eine Praxis der Hoffnung gibt.

I. Hoffnung im Kontext

Im Neuen Testament, insbesondere in den paulinischen Briefen, werden eine

Reihe von Ausdrücken gebraucht, die den Gedanken der Hoffnung ins Wort
bringen8. Allen voran steht die Wortgruppe êkjuç/èkm£,(o die im NT vor allem
bei Paulus theologische Bedeutung erlangt hat, während sie in den Evangelien
im Grunde keine Rolle spielt. In den paulinischen Briefen hat èkjuç in vier
Textabschnitten theologisch besonderes Gewicht: in I Thess 5,1-11; II Kor 3,12 und
seinem Kontext; in Rom 5,1-5 sowie 8,18-25. Die beiden Römerbriefstellen sind
durch das gehäufte Auftreten unserer Vokabel (drei- bzw. sechsmal) sowie den

6 Aufgrund dieses Sprachgebrauchs bei J. Moltmann und H.-E. Mertens (A.7) benutzen

wir in dieser Untersuchung den Ausdruck «aktive Hoffnung». Wir sind uns wohl bewusst, dass

«aktiv» dabei in analogem Sinn verwendet wird. Genausowenig wie gesunde Luft gesund ist,
ist aktive Hoffnung selbst aktiv. Sie macht vielmehr die Menschen, die hoffen, aktiv. Daher
müssten wir eigentlich von aktivierender Hoffnung sprechen.

7 H.-E. Mertens, Niet het kruis, maar de Gekruisigde. Schets van een christelijke
bevrijdingsleer (Nikè-Reeks: Didachè), Leuven und Amersfoort 1990, 155f; engl. Übers.
G. Troch: Not the Cross, But the Crucified. An Essay in Soteriology (LThPM 11), Leuven und
Grand Rapids MI 1992, 206f). Vgl. bereits die Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» des

2. Vatikanischen Konzils (Nr. 39): «... die Erwartung der neuen Erde (darf) die Sorge für die

Gestaltung dieser Erde nicht abschwächen, auf der uns der wachsende Leib der neuen
Menschenfamilie eine umrisshafte Vorstellung von der künftigen Welt geben kann, sondern muss
sie im Gegenteil ermutigen».

8 Für eine ausführliche Beschäftigung mit der Hoffnungsterminologie im NT verweisen
wir auf die Monographie von G. Nebe, <Hoffnung> bei Paulus. Elpis und ihre Synonyme im
Zusammenhang der Eschatologie (StUNT 16), Göttingen 1983.



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 307

ausgesprochen theologischen Kontext besonders hervorgehoben. Dies motiviert

uns denn auch, hier den Blick besonders auf Rom 5,1-5 zu richten, den

ersten Briefkontext, in dem Paulus die Hoffnung zum Thema macht.

1. Rom 5,1-11 als Texteinheit im Kontext von Kap. 1-8

Im Rahmen der Römerbriefexegese wird meist zwischen 8,39 und 9,1 sowie
zwischen 11,36 und 12,1 eine Zäsur vermutet. Schwierig wirdes bei der weiteren

Untergliederung von Kap. 1-8. Kap. 5 und insbesondere 5,1-11 spielt in diesem

Zusammenhang eine entscheidende Rolle9. Die Auslegung steht dabei vor der

Frage, ob in 5,1, in5,21 oderin 6,1 ein neuer Gliederungsabschnitt beginnt. Bleibt
dabei umstritten, ob 5,1-11, gegebenenfalls mit 5,12-21, den Abschluss von Kap.
1-5 oder den Beginn von Kap. 5-8 bildet, so stimmen doch die allermeisten
Autoren in der Abgrenzung von 5,1-11 als eigenständige Perikope überein.

Der Text 5,1-11 lässt sich ohne grössere Schwierigkeiten vom Kontext
unterscheiden. So bilden Elemente, die am Anfang und Ende der Perikope anzutreffen

sind, einen Rahmen: Der Ausdruck «durch unseren Herrn Jesus Christus»
kommt in 5,1 und in 5,11 vor, wo er jeweils durch denselben relativen Anschluss

(ôi' od) weitergeführt wird. Das Stilmittel der Steigerung gebraucht Paulus in

elliptischer Form in 5,3 und 5,11 («nicht nur, sondern auch...», vgl. die
Einheitsübersetzung: «mehr noch»). Beide Male verbindet er damit den Gedanken des

Sich-Rühmens (xauxâopat). Inhaltlich sind die Ausdrücke «gerecht gemacht
aus Glauben» in 5,1a und «wir haben die Versöhnung empfangen» in 5,11c
aufeinander bezogen und umschliessen so die ganze Perikope10. Dies drängt sich

vor allem aufgrund der Parallelisierung von «gerecht gemacht» und «versöhnt»
in 5,9-10 auf.

9 Es fällt auf, dass Rom 5,1-11 in der Exegese, abgesehen von der Diskussion um die Struktur

von Rom 1-8, nur wenig Aufmerksamkeit auf sich zog. Der Text stand bisher im Schatten
des die Dogmatiker mehr interessierenden Abschnitts 5,12-21. Ausser ein paar unveröffentlichten

amerikanischen Dissertationen, aufdie P.M. McDonald, Romans 5.1-11 as a Rhetorical
Bridge, JSNT 40 (1990) 81-96 (92, Anm. 6), verweist, ist für 5,1-11 nur M. Wolter, Rechtfertigung

und zukünftiges Heil (BZNW 43 Berlin 1978, zu vermelden. Dazu kommen noch einige
kürzere Untersuchungen: M.R. Cosby, Paul's Persuasive Language in Romans 5, in: D.F. Watson,

(Hrg.), Persuasive Artistry. Studies in New Testament Rhetoric, FS G.A. Kennedy (JSNT
SS 50), Sheffield 1991,209-226 (bes. 212-218); S.E. Porter, The Argument of Romans 5: Can
a Rhetorical Question Make a Difference?, JBL 110 (1991) 655-677 (662-669); Th. Pulcini, In
Right Relationship With God: Present Experience and Future Fulfillment. An Exegesis of
Romans 5:1-11, SVTQ 36 (1992) 61-86; R.W. Pickett, The Death ofChrist as Divine Patronage
in Romans 5:1-11, SBL.SP 1993, 726-739.

10
Vgl. auch «Frieden haben» in 5,1 und «die Versöhnung empfangen haben» in 5,11.



308 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

Des weiteren unterscheidet sich 5,1-11 von seinem Kontext durch das gehäufte

Auftreten des Wir-Stils. In den elf Versen finden sich 18 Formen der ersten
Person Plural. In dieser Konzentration geschieht dies zum erstenmal in Rom,
nachdem die erste Person Plural in 1,1—4,25 sporadisch bleibt und sich ausser
zwölf Verbformen in der ersten Person Plural auf formelhafte Vorkommen wie
«Jesus Christus, unser Herr» (1,4), «Gott, unser Vater» (1,7) und «unser Vater
Abraham» (4,12; vgl. 4,1.16) beschränkt". Eine Überleitung zu 5,1-11 bildet
allerdings 4,23-25, wo vier Formen der ersten Person Plural vorkommen (vgl.
v.a. «sondern auch um ««sere/willen» in 4,24). In 5,12-21 ist die erste Person

Plural nur in der abschliessenden Formel «durch Jesus Christus, unseren Herrn»
(5,21) anzutreffen. Patricia M. McDonald hat auf der Grundlage dieses Befundes

die These vorgetragen, dass 5,1-11 eine rhetorische Brücke zwischen dem

Apostel und den Christen von Rom darstelle. Paulus spreche zum erstenmal
ausdrücklich von der Einheit zwischen sich und den Adressaten durch den
Gebrauch des inklusiven «Wir»12.

Auch hinsichtlich der Terminologie hat unser Abschnitt eine Sonderstellung.
Wortgruppen wie «gerecht gemacht werden/Gerechtigkeit», «glauben/Glaube»
und «sich rühmen/Ruhm», die in Kap. 1-4 eine zentrale Rolle spielen, werden
hier zum letztenmal in theologisch bedeutender Weise gebraucht, während
andere Wortgruppen wie «sterben/Tod» und «leben/Leben», die in 5,12-8,39
besonders wichtig sind, hier neu eingeführt werden11. Überhaupt weist 5,1-11 eine

ungewöhnliche Konzentration von Begriffen auf, die im Römerbrief theologisch

wichtig sind. Ausser den bereits genannten ist hier noch auf «Gnade»,
«Herrlichkeit» (ôô^a), «Hoffnung», «Liebe Gottes», «Heiliger Geist», «Sohn

Gottes», «retten» und «Zorn» hinzuweisen.
In 5,1-11 ist auch inhaltlich ein Perspektivenwechsel festzustellen. Während

nach vielen Autoren in Kap. 1-4 die Existenz von Juden und Heiden unter der

Offenbarung des göttlichen Zorns sowie der göttlichen Gerechtigkeit im Mittelpunkt

stehe, stellen Kap. 5-8 die Wirklichkeit der christlichen Existenz dar14.

Nach RudolfBultmann hat Paulus in Kap. 1-4 die Gottesgerechtigkeit als escha-

tologisches Heilsgut und als gegenwärtig behauptet. In 5,1-21 beweise er
demgegenüber, dass nicht nur die Gerechtigkeit, sondern auch das in ihr einge-

" In Rom 5,1-11 finden sich mehr Vorkommen der ersten Person Plural als in den ersten
vier Kapiteln des Römerbriefes zusammen (18 gegenüber 17).

12 P.M. McDonald (A.9) 83.
11 Daraufhat bereits A. Feuillet, La citation d'Habacuc 11,4 et les huit premiers chapitres de

l'épître aux Romains, NTS 6 (1959-60) 52-80 (55) hingewiesen.
14 Vgl. die Übersicht bei M. Wolter (A.9) 202.



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 309

schlossene «Leben» ('Con']) gegenwärtig sei. Das Leben sei nämlich Gegenwart
in der Hoffnung15.

Gottfried Nebe kommt zu dem Schluss, dass es in Kap. 1-4 um das

Rechtfertigungsproblem geht, während Kap. 5-8 «Ausfuhrungen über die Wirklichkeit
des Heils überhaupt»16 enthalten. In Rom 5,1-5 stossen wir nach ihm «auf die
wesentlichen Schaltstellen der Theologie des Paulus im Spannungsfeld von
Rechtfertigung und eschatologischem Heil»17. Dabei stösst Nebe in den paulini-
schen Hoffnungsaussagen und insbesondere in Rom 5,1-5 auf einen eschatolo-

gischen Heilsprozess «in der Zukunftsrichtung mit einem bestimmten Ziel und
Abschluss»18. Noch deutlicher betont Michael Wolter die Zukunftsperspektive
in Rom 5,1-11. Dort gehe es um die «Frage nach der zukünftigen eschatologi-
schen (bzw. apokalyptischen) Relevanz des Todes Jesu und der damit erfolgten
Rechtfertigung aus Glauben»19. 5,1-11 beantworte also die Frage, ob das, was
Paulus in Kap. 1-4 hinsichtlich des Todes Jesu und der dadurch erwirkten
Rechtfertigung aus Glauben gesagt hat, sich auch im Angesicht des Gerichts am Ende
der Geschichte als wahr erweisen wird. Trotz des Übergangs von der Gegenwart
(bzw. Vergangenheit) zur Zukunft kommt Wolter zu dem Schluss, dass 5,1-11

zusammen mit dem von Paulus eigentlich «nur als kurze Ergänzung»20 dazu

gedachten 5,12-21 noch zu Kap. 1-4 zu rechnen ist und erst in 6,1 ein neuer
Hauptabschnitt beginnt21.

Obwohl zum Teil sehr unterschiedliche Standpunkte vertreten werden, ist zur
Genüge deutlich geworden, dass Rom 5,1-11 in der Forschung zu Recht einen

Gliederungsabschnitt darstellt. Umstritten ist allerdings weiterhin, wie tief der
Einschnitt vor 5,1 und nach 5,11 ist. Gehört 5,1-11 inhaltlich noch zu dem, was
vorausgeht, oder leiten die Gedanken eine neue Thematik ein? Wie auch immer
die Antwort auf diese Fragen lauten mag, sie muss folgende Gegebenheiten
beachten. Während in Kap. 1,18-4,23 von der Sünde in der zweiten bzw. dritten
Person und von der Gerechtmachung in der dritten Person die Rede war, sind alle

Aussagen (ausser 5,4.7) einschliesslich derer über Sünde und Gerechtmachung
in 5,1-11 in der ersten Person Plural. Diese Personalisierung der Aussagen
geschieht bereits in der Überleitung zu unserem Abschnitt in 4,24—25, wo zum
erstenmal pointiert von unseren Verfehlungen und von unserer Gerechtma-

15 R. Bultmann, Adam und Christus nach Römer 5, in: Ders., Exegetica. Aufsätze zur
Erforschung des Neuen Testaments, hrsg. E. Dinkier, Tübingen 1967, 424-431 (424f.).

16 G. Nebe (A.8) 125.
17 G. Nebe (A.8) 136.
18 G. Nebe (A.8) 138.
19 M. Wolter (A.9) 217.
20 M. Wolter (A.9) 215.
21 Ganz ähnlich bereits U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8, ThZ 25 (1969) 161-181 (178f.).



310 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

chung gesprochen wird. Durch den Gebrauch der ersten Person Plural werden
die Adressaten zweifellos mehr in die Aussage des Textes einbezogen, wenn
sich auch «wir» nicht auf eine Summe von «ich und ihr» reduzieren lässt.

Des weiteren ist zu beachten, dass Paulus in 5,1.9 die Rechtfertigungsaussagen

von 3,21-4,25 summarisch22 in dem Ausdruck «gerecht gemacht (aus
Glauben)» wiederaufnimmt, der jeweils in syntaktisch untergeordneter Stellung
gebraucht wird. Dadurch wird an die vorausgehenden Aussagen erinnert, zugleich
aber die Aufmerksamkeit auf neue gelenkt. Auf das vergangene Heilsereignis
beziehen sich die Aussagen: «Christus starb für Gottlose» (5,6), «Christus starb

für uns» (5,8) und «wir wurden mit Gott durch den Tod seines Sohnes versöhnt»

(5,10). Der gegenwärtige Zustand wird wie folgt beschrieben: (Frieden haben23>

(5,1), (Zugang zur Gnade habern (5,2), «die Liebe Gottes ist in unsere Herzen

ausgegossen» (5,5), (der Geist ist uns gegeben) (5,5), «wir empfingen die
Versöhnung» (5,11). An den zentralen Stellen von 5,1-11 wird der Blick darüber
hinaus auf die Zukunft gerichtet. Dies ist besonders deutlich in der zweimal
gebrauchten futurischen Form aoiOpoopcOa («wir werden gerettet werden») in
5,9.10, aber auch in Ausdrücken wie «Hoffnung auf Gottes Herrlichkeit» (5,2)
und «Zorn» (5,9) sowie in der in 5,10 implizierten Teilhabe an Christi
Auferstehungsleben.

Neu ist also in 5,1-11 aufjeden Fall der ausdrückliche Bezug aufden Tod Jesu,
der in 3,21-31 nur indirekt in den Begriffen «Erlösung», «Sühne» und «Blut»
angesprochen war (3,24-25). Neu ist auch, dass die bisher ausschliesslich
gebrauchte Rechtfertigungsterminologie durch eine ganze Reihe von zum Teil
persönlicheren Ausdrücken ergänzt wird. Dies hängt nicht zuletzt damit zusammen,

dass in Kap. 5-8 der in Kap. 1-4 so zentrale Gegensatz von Glaube und
Werken des Gesetzes kein Thema mehr ist. Vor allem aber fällt auf, dass Paulus
hier zum erstenmal eingesteht, dass an dem Heil, das er bisher präsentisch24 in

Rechtfertigungsterminologie beschrieben hat, noch etwas aussteht. Deshalb
kommen hier die Bedrängnisse, die Hoffnung, der Zorn, die Herrlichkeit Gottes
und somit die Zukunft zur Sprache. Gleichzeitig betont der Apostel aber auch,
dass das gegenwärtige Heil das zukünftige verbürgt. Entscheidend ist in diesem

Zusammenhang auch, dass die ^ü)f| Christi, sein Auferstehungsleben hier zum
erstenmal erwähnt wird, nachdem in 4,24-25 die erste Erwähnung der Aufer-
weckung Jesu vorausgegangen war.

22 Der Aspekt des Partizips Aorist ôtxatœOévTeç in 5,1 und 9 ist wohl jeweils summarisch.
Beachte hingegen die vorausgehenden Präsensformen von ötxaiöcu in 3,2426.29.

23 Zum textkritischen Problem vgl. S. Porter (A.9) 662-665.
24 Das Futur in 3,30 ist nach J. Lambrecht & R.W. Thompson, Justification by Faith. The

Implications ofRomans 3:27-31 (Zacchaeus Studies: NT), Wilmington DE 1989,41, ein «logical

future».



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 311

Aus den bisherigen Beobachtungen ergibt sich nun folgendes Bild. Während

5,1-11 enge Berührungspunkte mit Kap. 1-4 hat, spricht doch mehr dafür, dass

mit 5,1 ein neuer, bis 8,39 reichender Hauptabschnitt beginnt25. Der in 5,1 beginnende

persönlichere Charakter des Textes hält sich zweifellos bis zum Ende von
Kap. 8 durch. Der Wir-Stil setzt sich nicht nur in 6,1-8.15 und 7,4-7 fort. Ab 6,11

spricht Paulus die Römer auch direkt mit der zweiten Person Plural und dem

Vokativ «Brüder» (7,1; 8,12) bzw. «meine Brüder» (7,4) an. Ausserdem bezieht
sich Paulus in 5,12-8,39 immer wieder auf die zukünftige Relevanz des

gegenwärtigen Heils. Die Gerechtmachung bedeutet die endgültige Überwindung der
Todesmacht der Sünde auch in eschatologischer Perspektive und damit ewiges
Leben (5,21; 6,22-23). Die Aussagen über die Teilhabe an der Auferstehung
bzw. dem Leben Christi sind in 6,5.8 und 8,11 futurisch. Leiden (8,18.35), die

zukünftige Herrlichkeit (8,17.18), die Hoffnung (8,20.24.25) und das Urteil
(8,33-34) kommen am Ende des Gliederungsabschnitts (Kap. 5-8) noch einmal
in den Blick. Trotz aller Unterschiede zwischen 5,1-11 und 8,18—3926 ist beiden
Texten doch der Grundgedanke gemeinsam, dass das vergangene Heilsereignis
des Todes Jesu (8,32) und die gegenwärtige Heilserfahrung (8,23.26-27) den

Glaubenden verbürgen, dass Gott sie weder im zukünftigen Leiden noch in der
Zukunft jenseits der Geschichte im Stich lassen wird27.

2. Der unmittelbare Kontext von Rom 5,1-11 und seine innere Gliederung

Die Rom 5,1-11 unmittelbar vorausgehende Perikope 4,1-25 wird allgemein als

der zu 3,21-31 gehörende Schriftbeweis angesehen und ist daher mehr oder
weniger parenthetisch aufzufassen. Inhaltlich schliesst 5,1-11 demnach direkt an

3,21-31 an. Dadurch dass Paulus in 5,1-11, insbesondere in V 1-2, wichtige Be-

25 So zuletzt auch B. Byrne, Living out the Righteousness of God: The Contribution of
Rom 6:1-8:13 to an Understanding ofPaul's Ethical Presuppositions, CBQ 43 (1991) 557-581
(559f), und Byrne, «Rather Boldly» (Rom 15,15): Paul's Prophetic Bid to Win the Allegiance
of the Christians in Rome, Biblica 43 (1993) 83-96 (92f).

26 Die Parallelen zwischen Rom 5,1-11 und Kap. 8 haben vor allem N.A. Dahl, Two Notes

on Romans 5, StTh 5 (1951) 36-42, und P. von der Osten-Sacken, Römer 8 als Beispiel paulini-
scher Soteriologie (FRLANT 112), Göttingen 1975,124-128, aufgezeigt. Trotz seiner berechtigten

Kritik, hat M. Wolter A.9) 209f es sich vielleicht doch zu leicht gemacht, wenn er nur
eine Parallele in der Argumentationsstruktur zwischen 5,5-10 und 8,31-39 anerkennen will.

27 Vgl. J. Lambrecht, Het verscheurde <ik> en zijn bevrijding. Paulus in Romeinen 7 en 8,

Leuven und 's-Hertogenbosch 1992,106; auf Englisch: The Wretched «I» and its Liberation.
Paul in Romans 7 and 8 (LThPM 14), Leuven und Grand Rapids MI 1992,110, wo es zu 8,31-39
heisst: «The whole passage is thus characterized by that eager expectation of our final salvation».



312 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

griffe von 3,21-31 («gerecht machen», «Glaube», «Jesus Christus», «Gnade»,
«sich rühmen», «Herrlichkeit Gottes», «Blut») wieder aufgreift, wird dieser

Zusammenhang auch terminologisch untermauert. Der Mensch kann nur aufgrund
des Glaubens an Jesus Christus und nicht aufgrund von Gesetzeswerken

gerechtgemacht werden (3,20.22.26). Es ist deshalb ausgeschlossen, dass
Menschen sich ihrer eigenen Werke rühmen (3,27-28). Dem entspricht die Betonung
des Glaubens und der Gnade in 5,1-2. Auch macht Paulus jetzt in der Zielaussage

von 5,1-2 deutlich, dass für die Gerechtgemachten nur eine Form des

Rühmens möglich ist, das Rühmen, das in der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes

begründet ist (5,2) und Gott selbst (5,II)28 zum Gegenstand hat. Die Antithese
Glaube - Gesetzeswerke, die in 3,(20)21-31 und in 4,1-25 so stark im Mittelpunkt

steht, ist in 5,1-11 nur noch unterschwellig anwesend. Zum Glauben tritt
angesichts der noch ausstehenden Vollendung des Heils (vgl. Bedrängnisse und

Gericht) die Hoffnung29. Die Zukunftsperspektive lässt Paulus neben dem Tod

Christi auch an Christi Leben denken.

4,23-25 gehört inhaltlich noch eindeutig zu Kap. 4, bereitet aber bereits auf
vielfältige Weise vor, was folgt. Hier geschieht, wie bereits erwähnt, pointiert
der Übergang zum Wir-Stil. Thematisch liegen Verbindungslinien in «glauben»,

«Gerechtmachung», «Verfehlungen» (vgl. «Sünder» in 5,8) und Jesu Auf-
erweckung (vgl. «in seinem Leben» in 5,10) vor. Zwischen den Präpositionen
Öiöt (wegen) in 4,25 und furép (für) in 5,6-8 besteht ein gewisser inhaltlicher
Zusammenhang. Auch bereitet «Jesus, unser Herr» in 4,24 «unser Herr Jesus

Christus» in 5,1.11 vor und hat sogar noch grössere Ähnlichkeit mit «Jesus Christus,

unser Herr» in 5,21. Schliesslich findet sich in 4,24 bereits ein auf die
Zukunft verweisender Ausdruck, der in gewisser Weise das Futur in 5,10-11 ankündigt.

Auch die in 5,2.11 so prononcierte «nicht nur sondern auch»-Antithese
findet sich bereits in 4,23-24. Der theologische Inhalt von 4,25 findet sich, wenn
auch terminologisch und teilweise semantisch variiert, in 5,1.6-8.9-10 wieder.

Auf 5,1-11 folgt mit 5,12-21 ein Textabschnitt, der für die Dogmatik
jahrhundertelang von grösstem Interesse war und die vorausgehende Perikope in den

Schatten stellte, exegetisch gesehen aber nur einen «after-thought» darstellt.
Die Abgrenzung stellt keine Probleme dar. 5,12 ist schon dadurch als Neuanfang
gekennzeichnet, dass 5,1-2 mit 5,11 einen Rahmen bildet. Bemerkenswert ist
auch die Verschiebung von der ersten Person Plural zur dritten Person Singular

28 Im Kontext von 5,2.11 hat <sich Gottes rühmen) hiereine andere Bedeutung als in 2,17, wo
an die Adresse des «Juden» gesagt wird: «du rühmst dich Gottes».

29 Die fünfmalige Erwähnung der an Abraham ergangenen Verheissung in 4,13-22, die ihn
voll Hoffnung wider alle Hoffnung glauben Hess (4,18), stellt zweifellos eine inhaltliche
Vorbereitung des Hoffnungsthemas in 5,1-5 dar.



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 313

bzw. Plural30. Erst ab 6,1 finden sich wieder Verben in der ersten Person Plural.
5,21 bildet durch den Ausdruck «durch Jesus Christus, unseren Herrn» eine in-
clusio mit 5,11 und 5,1. Auch das gehäufte Auftreten von Vergleich («wie - so» in
5,12.18.19.21), Steigerung (rtokkdi pdkkov: «erst recht», «umso mehr» in
5,15.17) und Antithese charakterisiert 5,12-21 als selbständigen Gliederungsabschnitt.

Dabei durchzieht die Adam-Christus-Antithese den ganzen Abschnitt
und bestimmt zusammen mit der einer - alle/viele Antithese seine theologische
Aussage (vgl. Sünde - Rechtfertigung, Verfehlung - Gnade und Tod - Leben).

Trotz dieser spezifischen Kennzeichen von 5,12-21 ist dessen begriffliche
und inhaltliche Anbindung an das Vorausgehende nicht zu übersehen. Die
Ausdrücke «Verfehlung» und «Gerechtmachung» von 4,25, die summarisch in 5,1.9

(«gerecht gemacht») und 5,8 («als wir noch Sünder waren») begegnen, kommen
in 5,12-21 voll zur Geltung. «Verfehlung» und «sündigen/Sünde/Sünder» kommen

zusammen 16mal, Rechtfertigungsterminologie sechsmal vor. Eine ganze
Reihe weiterer Ausdrücke, die in 5,1-11 wichtig sind, tauchen auch in 5,21 wieder

auf. Das in 5,9-10 gebrauchte no/Ato pô./Âov («umso mehr») findet sich in
5,15 und 17. Von der Gnade ist in 5,2 sowie in 5,15.17.21 die Rede. Dem Ausdruck
«Versöhnung empfangen» (5,11) entspricht «die Gabe der Gerechtigkeit
empfangen» (5,17). Von ganz besonderer Bedeutung sind schliesslich die jeweils am
Ende der beiden Perikopen auftretenden Futurformen (vgl. 5,9-10 mit 5,17.19)

sowie die an «Leben» in 5,10 anknüpfenden Ausdrücke «Leben/ewiges Leben»
in 5,17.21.

In welcher inhaltlichen Beziehung steht nun 5,12-21 zum vorausgehenden
Textabschnitt? Antwort auf diese Frage sollten wir vor allem vom einleitenden
ôià xoüxo in 5,12 erwarten. Doch das rechte Verständnis wird durch zwei
Probleme erschwert. Zum einen stellt sich die Frage, ob xobxo anaphorisch oder

kataphorisch zu verstehen ist. Geht es also um einen vorausgehenden («daher»)
oder um einen folgenden Grund («aus folgendem Grund»)? Zum anderen sollte
nicht übersehen werden, dass Paulus uns in 5,12 den Hauptsatz schuldig bleibt,
der auf den moirep-Satz eigentlich folgen sollte31. Erst in 5,19 und 21

vervollständigt Paulus jeweils seinen öjojtep-Nebensatz mit einem obxcoç xcd-Haupt-
satz und zeigt so, was er eigentlich in 5,12 schon sagen wollte.

30 Die einzige Form in der ersten Person Plural, die in 5,12-21 vorkommt, ist das Pronomen
fjpcöv, das letzte Wort des Abschnitts.

31 Der mit xai otixcnç angeschlossene Satz ist nicht der Hauptsatz, sondern ein dem

räojtEQ-Satz koordinierter Nebensatz: «wie und [wie] auf diese Weise ...». Die neueste

Ausgabe des NT auf Niederländisch Het Nieuwe Testament. Willibrordvertaling. Herziene
Uitgave 1992. Voorzien van inleidingen en aantekeningen, Den Bosch 1992, deutet das Fehlen
des Hauptsatzes mit drei Punkten an.



314 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

Während xoüxo in ôtà toi3to bei Paulus meist anaphorisch (das Vorausgehende

begründet das Folgende) ist32, plädieren wir in 5,12 für den kataphori-
schen Sinn («aus folgendem Grund»). Die Aussage von 5,12 enthält demnach
die Begründung eines vorausgehenden Gedankens. Dieser ist unschwer in den

futurischen Aussagen von 5,9b. 10b zu erkennen. Die Begründung selbst ist in
dem in 5,12 fehlenden Flauptsatz zu suchen, dessen Inhalt in 5,19.21 nachgeliefert

wird. Der mit ôià xoüxo angegebene Begründungszusammenhang besagt
also: Wir werden «in seinem Leben» vom Zorngericht gerettet werden

(5,9b. 10b): Das hat seinen Grund im Folgenden: Durch den Gehorsam des einen
werden die vielen zu Gerechten gemacht werden (5,19). Die Gnade ist übergross
geworden, damit sie herrsche und durch Gerechtigkeit zum ewigen Leben führe

(5,20-21).
Wir stimmen daher Wolter zu, dass 5,12-21 als eine «Ergänzung»33 zu 5,1-11

zu verstehen ist. 5,12-21 vertieft im Grunde die Aussage von 5,8, indem Paulus

zu verdeutlichen sucht, wie das Sterben Christi «für uns» die Gerechtmachung
der Sünder ermöglichen konnte. Entsprechend 5,9-11 wird in 5,12-21 die
Heilswirkung des in der Vergangenheit liegenden Todes Christi im Hinblick auf ihre
Relevanz für die eschatologische Zukunft unterstrichen. Dies bestätigt also indirekt

das bisherige Ergebnis unserer Untersuchung, dass es in 5,1-11 um die
Zukunftsrelevanz des Heils geht.

Nach der Analyse des unmittelbaren Kontexts von 5,1-11 wenden wir uns nun
noch der inneren Struktur dieser Verse zu. Ernst Käsemann nimmt an, dass 5,1-5
den Stand im Gottesfrieden beschreibt, der in 5,5ab als Stand in der Hoffnung
und Stand in der Liebe begründet werde. In 5,6-8 und 5,9-10 seien diese beiden

Aspekte der Begründung in chiastischer Reihenfolge entfaltet. 5,11 kehre chia-
stisch zu den Motiven von 5,1-2 zurück34. Nach Heinrich Schlier ist «wir
rühmen uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes» in 5,2c die entscheidende

Aussage, die in 5,l-5a erläutert und in 5,5b—10 begründet werde. In 5,11 erklinge
noch einmal das in 5,2c Gesagte «in umfassender Formulierung»35. Wolter
versteht 5,2c als These, die in 5,5a «wieder aufgegriffen und zugleich verstärkt»36

werde. Die Aussage von 5,2c wird in einem Exkurs (5,3-4) bekräftigt und erläutert37.

5,5a wird in 5,5b-7.8 begründet38. 5,9-10 enthalten den Inhalt der Hoff-

32 So bei allen anderen Vorkommen in Rom: 1,26; 4,16; 13,6; 15,9. Vgl. Phlm 15, wo
allerdings ein folgendes Iva die Entscheidung für die kataphorische Bedeutung erfordert.

33 M.Wolter (A.9) 215.
34 E. Käsemann, An die Römer (HNT 8a), Tübingen, 41980, 124.
35 H. Schlier, Der Römerbrief (HThK 6), Freiburg i. Br. 1977, 139.
36 M. Wolter (A.9) 153.
37 M. Wolter (A.9) 148.
38 M.Wolter (A.9) 153.



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 315

nung und bilden «den Höhepunkt und den Abschluss der das Recht und die
Gewissheit der Hoffnung begründenden Argumentation»39

Bei einer eingehenden Untersuchung von 5,1-11 fallen charakteristische
Unterschiede zwischen 5,1-5 und 5,6-11 auf. In 5,1-5 kommt Christus nur in dem

5,11 entsprechenden Rahmenteil (5,1) vor. In 5,6-11 ist dagegen Christus sehr

betont. Die Vokabel «Christus» kommt zweimal vor, «Sohn Gottes» einmal.
Von seinem Blut, seinem Tod und seinem Leben wird gesprochen. Zweimal ist

Xoloxôç Subjekt. Je zweimal wird die Handlung als «durch» ihn und «in» ihm
geschehend beschrieben. Dem entspricht die Tatsache, dass es in 5,1-5 bei allen
Hinweisen auf die Vergangenheit um die subjektive Heilsaneignung geht. In

5,6-11 stehen dagegen Aussagen über das objektive Heilsereignis der Vergangenheit

im Mittelpunkt40. Auch ist die Zukunft in 5,6-11 deutlicher als die objektive

eschatologische Zukunft jenseits der Geschichte charakterisiert (vgl.
ôoyf]), während in 5,1-5 auch subjektive Elemente sowie diesseitige Zukunftselemente

(vgl. 0Àii|iEiç) eine Rolle spielen41. In 5,1-5 ist «wir» fünfmal Subjekt
eines aktiven Verbs. In 5,6-11 finden sich ausser im Rahmentext (5,11) nur passive

Verbformen in der ersten Person Plural. Zweimal wird in einem genitivus
absolutus ein Zustand der mit «wir» Bezeichneten beschrieben. Terminologisch
steht in Rom 5,1-5 die «Hoffnung», in 5,6-11 «sterben für» (viermal in 5,6-8)
und «versöhnen/Versöhnung» (dreimal in 5,10-11) zentral. Ein Blick auf die

Konjunktionen zeigt eine Häufung von yâQ («denn») in 5,6-7 (dreimal), während

in 5,1-5 die Konjunktion ôé vorherrscht.
Alle diese Beobachtungen führen dazu, dass wir 5,1-11 mit den meisten

Autoren in zwei grosse Teile gliedern: 5,1-5 und 5,6-11. Innerhalb dieser Unterabschnitte

unterscheiden wir aufgrund des Subjekts der Handlung nochmals
jeweils zwei Teile in chiastischer Anordnung. In 5,l-3ab und 5,9-11 stehen die
Verben in der ersten Person Plural, während sie in den Mittelteilen 5,3d-5 und

5,6-8 in der dritten Person Singular stehen.

Unsere bisherige Untersuchung hat ergeben, dass in 5,1 ein neuer Hauptabschnitt

des Römerbriefes beginnt, der bis 8,39 reicht. Er hat eine persönlichere
Note als Rom 1-4 und beschäftigt sich mit der Problematik der zukünftigen

39 M. Wolter (A.9) 195, vgl. 222.
40 Vgl. G. Nebe (A.8) 124. H. Schlier (A. 35) 139, weist auf den Unterschied zwischen 5,1

und 5,9 hin: «in 5,9 wird gesagt, aufgrund welchen Geschehens wir <gerechtfertigt> worden
sind: durch Jesu Christi <Blut>, in 5,1 : in welcher Weise die am Kreuz geschehene Rechtfertigung

uns gerechtfertigt hat> : èx moTEcuc;». Ein paralleler Unterschied besteht hinsichtlich der
«Liebe Gottes» in 5,5 und 5,8. Hier geht es um den Erweis der Liebe Gottes im geschichtlichen
Heilsereignis, dort um die Art und Weise, wie diese Liebe den Menschen zuteil wird.

41
Dementsprechend überwiegen in 5,1-5 die Verbformen im Präsens und Perfekt, während

in 5,6-11 der Aorist und das Futur hervortreten.



316 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

Relevanz des gegenwärtigen Heils. 5,1-11 hat sich als Textabschnitt erwiesen,
der sich in 5,1-5 und 5,6-11 untergliedern lässt. Beiden Abschnitten ist die
Ausrichtung auf die eschatologische Zukunft gemeinsam, wobei diese in 5,1-5 auf
das gegenwärtige Heil, in 5,6-11 auf das vergangene Heilsereignis bezogen
wird.

II. Aktive Hoffnung in Rom 5,1-5

Bevor wir uns der Interpretation von Rom 5,1-5 zuwenden, geben wir den Text
in unserer Übersetzung, die im folgenden begründet wird:

5,1a Da wir somit aus Glauben gerechtfertigt sind,
5,1b haben wir Frieden mit Gott durch unseren Herrn Jesus Christus,

5,2a durch den wir auch [mittels des Glaubens] den Zugang zu der Gnade er¬

halten haben,

5,2b in der wir stehen,

5,2c und wir rühmen uns aufgrund der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes.

5,3a Aber nicht nur (das),
5,3b sondern wir rühmen uns (aufgrund der Hoffnung aufdie Herrlichkeit Got¬

tes) sogar in unseren Bedrängnissen,
5,3c weil wir wissen,
5,3d dass die Bedrängnis Geduld bewirkt,

5,4a die Geduld aber Bewährung,
5,4b die Bewährung aber Hoffnung.

5,5a Die Hoffnung aber macht nicht zuschanden,
5,5b weil die Liebe Gottes ausgegossen ist in unsere Herzen durch den Heili¬

gen Geist,
5,5c der uns gegeben ist.

Paulus führt den Begriffder èkjtiç («Hoffnung») in 4,18 ein, wo er zeigt, wie
Abraham «gegen alle Hoffnung voll Hoffnung» geglaubt hat, dass sich Gottes

Verheissung an ihm erfüllen wird. Im Argumentationsgang bleibt diese Aussage
allerdings von untergeordneter Bedeutung. Erst in 5,1-5 erhalten die Aussagen
über die Hoffnung einen zentralen Platz. «Hoffnung» wird in 5,2 zuerst als



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 317

Grund des Sich-Rühmens erwähnt. In 5,3ab wird derselbe Gedanke, wenn auch

aufgrund der Ellipse nur implizit, wiederholt. In 5,3cd^4ab ist die Hoffnung das

letzte Glied des Kettenschlusses. In einem neuen Hauptsatz wird in 5,5a betont,
dass die Hoffnung nicht zuschanden macht. Insofern <zuschanden gemacht werden)

ein Gegenbegriff von <sich rühmen) ist, schliesst sich der Kreis zwischen
5,2 und 5,5. Eine ins Detail gehende Exegese dieser Verse ist im Rahmen dieser

Untersuchung nicht möglich. Wir beschränken uns daher aufeinige grundlegende

Fragen zum Verständnis der Hoffnung: Worin besteht der Gegenstand der

Hoffnung? Worin ist die Hoffnung, von der Paulus hier spricht, begründet? Ist
Hoffnung als passiv machende Gewissheit oder als aktivierende Spannung zu
verstehen?

1. Der Gegenstand der Hoffnung

Das Verständnis der paulinischen Hoffnungsaussagen in der neueren Forschung
wurde entscheidend von der Sicht Bultmanns geprägt42. Dieser unterscheidet
bei Paulus einen profanen und einen theologisch-eschatologischen (alttesta-
mentlichen) Gebrauch. Bei ersterem liege das Schwergewicht aufdem erhofften
Gegenstand, bei letzterem auf dem Akt des Hoffens selbst. Der theologische
Hoffnungsbegriff, nach Bultmann der eigentliche, wird der existentialen
Interpretation unterworfen. Grund der christlichen Hoffnung ist die Heilstat, die Gott
in Christus gewirkt hat, «und da diese die eschatologische Heilstat ist, so
erscheint die è^JTtç selbst als eschatologisches Heilsgut, dh jetzt ist die Zeit da, da

man getroste Zuversicht haben darf»43. Die Ausrichtung der Hoffnung auf die

zukünftige Erfüllung im Eschaton tritt gänzlich in den Hintergrund. Wie im AT
ist die Hoffnung nicht auf etwas Bestimmtes ausgerichtet, sondern besteht in
dem «ganz allgemeinen Vertrauen auf Gottes Schutz und Hilfe»44.

Diese Interpretation ist auf Vorbehalte gestossen. Nebe kritisiert «die
Tendenz zum Zusammenfallen von Grund und Gegenstand bzw. Inhalt der
Hoffnung»45. Wolter hat daraufhingewiesen, dass bei Paulus nicht nur profane,
sondern auch theologische Hoffnungsaussagen objektbezogen gebraucht werden.
Wird èkitiç wie in Rom 5,2 mit einem Objekt gebraucht, so muss die Unterscheidung

zwischen dem gegenwärtigen Heil, der Hoffnung selbst und dem zukünfti-

42 è/.Jtiç, è/.m'Ço) (R. Bultmann), ThWNT II, Stuttgart 1935, 515-520 und 525-530.
43 R. Bultmann (A.42) 528.
44 R. Bultmann (A.42) 519.
45 G. Nebe (A.8)ll,vgl. 13.



318 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

gen Heil gewahrt werden46. Die Hoffnung ist weder identisch mit der Heilstat
der Vergangenheit noch mit dem erhofften Gegenstand. Nach Wolter gebraucht
Paulus den Hoffnungsbegriff vielmehr zur Überbrückung des Unterschieds
zwischen dem von der eschatologischen Zukunft erwarteten Heilsgut und der

Gerechtmachung in der Gegenwart47.
Paulus nennt den Gegenstand der Hoffnung in 5,2c ausdrücklich in dem

Objektsgenitiv tfjç ôo^T|ç toü 0eoü («der Herrlichkeit Gottes»). Dieser Gegenstand

ist wohl auch in den folgenden Hoffnungsaussagen unseres Textes implizit
mitgemeint. Zu seinem Verständnis ist zuerst die Bedeutung des Genitivs toü
0eoü zu klären. Nach Wolter handelt es sich um einen genitivus auctoris. Demnach

spricht der Text von der Herrlichkeit, die von Gott verliehen wird48. Meist
gehen die Autoren jedoch von einem genitivus qualitatis aus. Paulus spricht also

von der göttlichen Herrlichkeit49. Am nächstliegenden ist allerdings der genitivus

subjectivus. Der Gegenstand der Hoffnung ist die Gott eigene Herrlichkeit,
an der Menschen in der eschatologischen Vollendung Anteil erhalten.

In 5,2 knüpft Paulus unseres Erachtens deutlich an 3,23 (vgl. 1,23) an, wo ein

Zusammenhang zwischen der Sünde und dem Verlust der Herrlichkeit Gottes

hergestellt wird. Nach Helmuth Kittel wird in der Gerechtmachung des

Menschen schon angeldhaft die Herrlichkeit Gottes wiederhergestellt. Die
Herrlichkeit Gottes ist somit die zukünftige Vollendung der Gerechtmachung. Der
gegenwärtige Stand der Gnade ist nach Kittel der Herrlichkeit als ihrer zukünftigen

Vollendung wesensverwandt50. Bultmann hat diese Sicht in seine existentia-
le Interpretation der Hoffnung übernommen und damit weitgehend die
Forschung bestimmt. Wolter hat jedoch diese Auslegung der «Herrlichkeit Gottes»
als viel zu schwach zurückgewiesen. Nach ihm ist die bo'E,a toü 0eoü «vielmehr
das von der eschatologischen Zukunft erwartete Heilsgut»51 und als solches eine

«apokalyptische Kategorie»52.

46 M. Wolter (A.9) 131-133. Vgl. G. Nebe (A.8) 136: «Bisher ist... deutlich geworden, dass

theologisch gesehen die Objekte vor allem in der eschatologischen Zukunft gelagert sind, der

Akt dagegen in der eschatologisch bereits qualifizierten Gegenwart vollzogen wird».
47 M. Wolter (A.9) 133. Nach Wolter ist dieser Unterschied sowohl zeitlich (zukünftig -

gegenwärtig) als auch kategorial (apokalyptisch - nicht-apokalyptisch).
48 M. Wolter (A.9) 127, Anm. 413.
49 Vgl. z.B. G. Nebe (A.8) 127.
50 H. Kittel, Die Herrlichkeit Gottes. Studien zu Geschichte und Wesen eines Neutesta-

mentlichen Begriffs (BZNW 16), Giessen 1934,192-194. Nach E. Käsemann (A.34) 125, dessen

Sicht hier im wesentlichen mit der Position Kittels übereinstimmt, ist die Herrlichkeit
Gottes die durch die Sünde verlorene Gottebenbildlichkeit des Menschen.

51 M. Wolter (A.9) 133.
52 M. Wolter (A.9) 135. Auch G. Nebe (A.8) 127, versteht «Herrlichkeit Gottes» von der

jüdischen Apokalyptik her. Im gegenwärtigen bösen Äon müssen die Gerechten und das

auserwählte Volk leiden, im neuen Äon wird ihnen Befreiung und Herrlichkeit zuteil werden.



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 319

Aus 8,18 geht hervor, dass die Leiden der gegenwärtigen Zeit durch die

zukünftige Offenbarung der Herrlichkeit beendet werden (vgl. 8,17). In 8,21 stehen

sich die «Knechtschaft der Vergänglichkeit» und die «Freiheit der Herrlichkeit
der Kinder Gottes» antithetisch gegenüber53. Das in der Zukunft erwartete
Offenbarwerden der Herrlichkeit steht in engem Zusammenhang mit dem
Offenbarwerden der Kinder Gottes (8,19) und der Offenbarung der Annahme an
Sohnesstatt, die als Erlösung des Leibes beschrieben wird (8,23). Wie Paulus in
8,15-17 deutlich sagt, sind wir bereits Kinder Gottes. Angesichts der Leiden
betont Paulus jedoch, dass das Offenbarwerden der Kinder Gottes und der
Herrlichkeit und damit die Erlösung des Leibes von der Vergänglichkeit noch
aussteht.

Entsprechend richtet nun Paulus auch in 5,2, wenn er von der Hoffnung auf
die Herrlichkeit Gottes spricht, den Blick von der Gegenwart in die Zukunft.
Auch in diesem Kontext bilden öö^a tob Geobund Leiden (hier in der Form von
«Bedrängnissen») eine Antithese. Obwohl die yàQiç (5,2) und damit die
Rechtfertigung (5,1) in gewisser Weise schon jetzt an der Herrlichkeit Gottes teilhaben
lassen, wird gerade in der Erfahrung der Bedrängnisse deutlich, wo die Grenzen

liegen.
Die Ausrichtung der Herrlichkeit Gottes auf die Zukunft bestätigt sich auch

in 5,9.10. Dort heisst es: «Wir werden durch ihn (Christus) vor dem Zorn gerettet
werden» und «Wir werden in seinem Leben gerettet werden». In der Apokalyp-
tik wird die Herrlichkeit Gottes mit dem Endgericht in Verbindung gebracht. In
9,22-23 stellt Paulus selbst Gottes Zorn und Herrlichkeit einander antithetisch
gegenüber. In I Thess 2,19; Phil 2,16 und II Kor 1,14 treffen wir die Verbindung
von Sich-Rühmen mit dem Gericht an. In Rom 6,4 sagt Paulus, dass Christus
durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt wurde. Sein

Auferstehungsleben, von dem in 5,10 die Rede ist, muss daher in enger Anbindung an
die Herrlichkeit Gottes gesehen werden. Dies stimmt auch mit der inhaltlichen
Nähe der Herrlichkeit zur Unvergänglichkeit überein, von der wir bereits
sprachen. Wir halten somit eine enge Entsprechung zwischen der Herrlichkeit Gottes

und den Aussagen über die zukünftige Rettung in 5,1-11 für erwiesen.
In 5,1-2 setzt der Text zwar voraus, dass Rechtfertigung, Frieden mit Gott und

der damit gemeinte Gnadenstand schon in gewisser Weise eine Teilhabe an der
durch die Sünde verlorenen Herrlichkeit Gottes einschliessen. In 5,2c ist die

Bedeutung der ôô^a tob Geob aufgrund des Kontexts jedoch eindeutig zukünftig.

Inhaltlich ist also in Rom 1,23; 3,23; 5,2 die Herrlichkeit Gottes das, was im
Menschen durch die Sünde zerstört wurde, was jedoch durch die Gerechtma-

53 Nach P. von der Osten-Sacken (A.26) 264, Anm. 13, hat ôôîja hier den Sinn von
Unvergänglichkeit.



320 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

chung noch nicht vollständig wiederhergestellt wurde. Die Zukünftigkeit der
Herrlichkeit Gottes wird deutlich im Fortbestehen von Leiden und Bedrängnissen

sowie in allem, was mit Vergänglichkeit zu tun hat. Somit hat nach 5,2 die

Hoffnung also einen zukünftigen, noch nicht erfüllten Gegenstand.

2. Der Grund der Hoffnung

Wie begründet nun aber Paulus in Rom 5,1-5 die Hoffnung auf die Herrlichkeit
Gottes? Nebe sieht mit vielen anderen Autoren die Begründung der Hoffnung
im gegenwärtigen Heilsanteil, den die Menschen durch die Rechtfertigung aus
Glauben gewinnen54. Nach Wolter ist der Grund der Hoffnung vielmehr in den

Aussagen von 5,5b.6-8 und somit in der in unsere Herzen ausgegossenen Liebe
Gottes, die er im Kreuzestod Christi erwiesen hat, zu suchen55.

Um die Frage nach dem Grund der Hoffnung zu beantworten, müssen wir
5,2c-3ab und 5,5 näher untersuchen. Die Aussage von 5,2c über das Sich-Rüh-
men kann nur im Kontext dessen, was im Brief vorausgeht, richtig interpretiert
werden. In 2,17 und 2,23 spricht sich Paulus dagegen aus, dass «der Jude» sich
Gottes und des Gesetzes rühmt. In 2,17-3,20 wird das damit begründet, dass alle
dem Gesetz gegenüber ungehorsam sind. Nachdem 3,21-26 die Rechtfertigung
aus Glauben an Jesus Christus beschrieben hat, wird noch einmal die Frage nach
dem Sich-Rühmen gestellt und dessen Unmöglichkeit emphatisch betont (3,27).
Jetzt wird herausgestellt, dass ein neues «Gesetz», bei dem der Glaube im
Mittelpunkt steht, das Sich-Rühmen unmöglich macht56.

Umso überraschender ist es, wenn Paulus in 5,2c dann doch sagt: «wir
rühmen uns». Aber Paulus hat das spezielle Sich-Rühmen, um das es ihm hier geht,
in 5,l-2ab sorgfältig vorbereitet. Durch Ausdrücke wie «aus Glauben», «mittels
des Glaubens»57 (beachte die implizite Antithese mit «Gesetzeswerke»), «durch
unseren Herrn Jesus Christus» und durch die Charakterisierung des Heils als

XÔptç, als vollkommen unverdiente Gnadengabe, macht der Apostel deutlich,
dass das Sich-Rühmen, von dem hier die Rede ist, nicht in den eigenen Gesetzeswerken

oder Verdiensten begründet ist.

54 G. Nebe (A.8) 135.
55 M. Wolter (A.9) 153.
56 J. Lambrecht & R. Thompson (A.24) 29f.
57 Dieser Ausdruck fehlt in einigen wichtigen Handschriften. Das Zeugnis der Handschriften

ist ausgewogen. Was den Inhalt betrifft, meinen viele Autoren, dass der Ausdruck, auch

wenn er ein späterer Zusatz wäre, den ursprünglichen Sinn korrekt verdeutlicht. So z.B. H.
Schlier (A.35) 142.



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 321

Von der Hoffnung spricht dann Paulus in unserem Kontext zum erstenmal im
Zusammenhang mit dem Sich-Rühmen in 5,2c: nai xair/ojpt:ö« èjt' ètatîôi xf|ç
ôôï;r]ÇTOÔ Oeoû. Mitèn' èÀ.môigibt Paulus hier nach unserer Überzeugung den
Grund58 und nicht, wie viele meinen, den Gegenstand59 des Sich-Rühmens an.

Zwar gehört xair/âopxu zu den Verben, deren Gegenstand sowohl mit èv als

auch mit èjtî angeschlossen werden kann. Aber Paulus gebraucht sonst

xomxâopai èjtC nicht. Hingegen findet sich èm mit einem dativus causae gerade

in Verbindung mit èûttîç bei Paulus mehrmals60. Der Apostel gebraucht also
hier xauxcxopou wie sonst öfter absolut61 und fügt mit èjtC den Grund der Handlung

an. 5,l-2ab enthält demgegenüber die Voraussetzungen, unter denen das

Sich-Rühmen derer, die an Christus glauben, allein möglich ist. Auf der Suche
nach dem Grund der Hoffung sind wir somit zunächst auf die Tatsache gestos-
sen, dass in 5,2c die Hoffnung selbst als Grund beschrieben wird. Die Hoffnung
aufdie Herrlichkeit Gottes begründet das Sich-Rühmen des Apostels. Nach dem
Grund der Hoffnung müssen wir jedoch weiter suchen.

Nach unserer Auffassung gebraucht Paulus xanxaopai in 5,3b ebenfalls
absolut und ist èv xatç BTXijteaiv somit nicht Gegenstand, sondern die Situation, in
der das Sich-Rühmen geschieht62. Einige Autoren wenden gegen diese Interpretation

ein, dass sie die Antithese zwischen 5,2c und 5,3ab zerstört. «Nicht nur,
sondern auch...» beinhaltet hier jedoch keine Antithese, sondern eine Steigerung63.

Was Paulus sagt, gilt nicht nur allgemein, sondern insbesondere in der
Situation der Bedrängnis. Die Tatsache, dass Paulus bei Raoxâopou den Gegenstand

normalerweise mit èv anschliesst, wie wir in Rom 2,17.23; 5,11; I Kor 1,31

u.ö. sehen, bedeutet nicht, dass er èv nicht auch dazu benutzen kann, die Situation

zu beschreiben.

In 5,5a kommt nun Paulus auf 5,2c-3ab zurück. Mit xaraur/évo) («beschämen»,

«zuschanden machen») gebraucht Paulus einen Gegenbegriffzum Sich-

58 Vgl. z. B. Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Römer (KNT 6), Leipzig, 31925, 243,
Anm. 92; U. Wilckens, Der Brief an die Römer (EKK 6), Bd. I, Zürich-Einsiedeln-Köln-
Neukirchen 21987,286 («aufgrund von Hoffnung»); D. Zeller, Der Briefan die Römer (RNT),
Regensburg 1985,107 («wegen der Hoffnung»),

59 Vgl. z. B. E. Käsemann (A.34) 123 («Wir rühmen uns erhoffter Herrlichkeit»); C.K. Barrett,

A Commentary on the Epistle to the Romans (BNTC), London 1957, 100 («exult in our
hope»). So auch die EÜ: «wir rühmen uns unserer Hoffnung».

60 Vgl. Rom 4,18; 8,20; I Kor 9,10.
61 Vgl. I Kor 1,29; 4,7; II Kor 12,1.
62 So z.B. B. Weiss, Der Brief an die Römer (KEK 4), Göttingen '1899, 220; Th. Zahn

(A.58) 243, Anm. 92, und C. Breytenbach, Versöhnung. Eine Studie zur paulinischen Soterio-
logie (WMANT 60), Neukirchen-Vluyn 1989, 151f. Vgl. dagegen die EÜ: «wir rühmen uns
ebenso unserer Bedrängnisse».

63 Dies vertritt auch M. Wolter (A.9) 137.



322 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

Rühmen. Die Hoffnung ist gerade deshalb ein verlässlicher Grund seines Sich-
Rühmens, weil sie sich weder in Bedrängnissen noch beim Endgericht als

unzuverlässig oder nichtig erweist. Der Apostel sagt damit, dass die Hoffnung
derjenigen, die an Christus glauben, begründet ist. Der Gegenstand der Hoffnung
wird weder durch die gegenwärtigen Leiden als nichtig erwiesen noch am Ende
der Zeiten unerfüllt bleiben.

Dies begründet Paulus nun in 5,5b (vgl. ort), indem er seine Adressaten auf
eine christliche Grunderfahrung hinweist. In der Liebe Gottes, die durch den

Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen ist, haben wir bereits den «Vor-
schuss»64 für die Erfüllung der Hoffnung erhalten. Diese Liebe hat sich im
Kreuzestod Christi als unverdient und unbedingt erwiesen, weil Gott sie uns bereits

geschenkt hat, als wir noch schwach und gottlos, ja als wir noch Sünder und
Feinde waren (5,6-8.10). Da Gottes Liebe also unbedingt und unverdient und
somit vollkommen unabhängig von menschlichem Tun ist, bildet sie ein verlässliches

Fundament für die Zuversicht und das Vertrauen, das die Gläubigen der

Hoffnung und ihrem Gegenstand gegenüber hegen. Die Liebe Gottes ist damit
zugleich der tiefste Grund der Hoffnung65. Die Hoffnung ist verlässlich, weil ihr
Fundament, die Liebe Gottes, ja Gott selbst, verlässlich ist.

Unsere Untersuchung hat also ergeben, dass Paulus in 5,2c die Hoffnung
zunächst als Grund seines Sich-Rühmens erwähnt. Wie wir in 5,5b sehen, hat
diese Hoffnung selbst ihren Grund in der Liebe Gottes. Der Gegenstand der

Hoffnung ist Gottes Herrlichkeit. Die Liebe ist uns bereits in Überfülle
geschenkt, die Herrlichkeit wird uns erst jenseits der Geschichte voll zuteil
werden.

3. Die Praxis der Hoffnung

Die Hoffnung hat die Funktion, den Zeitraum zwischen der Gegenwart und der
Zukunft zu überbrücken. Ist die Hoffnung dabei als geduldiges Erwarten und
passives Ertragen der in der Zwischenzeit erfahrenen Leiden oder vielmehr als

aktivierende, zu befreiendem Handeln anregende Kraft zu verstehen? Zur
Beantwortung dieser Frage untersuchen wir die spezifische Bedeutung von
xauxâopoa in unserem Text. Dann analysieren wir, wie der Kettenschluss in
5,3d-4ab zu verstehen ist. Dabei konzentrieren wir uns besonders auf die
Bedeutung von ÜTTopovf] /ÛJTopévto in 5,3d.4a.

64 Vgl. dirapyr) («Erstlingsgabe») in Rom 8,23 und üppaßdiv («Angeld») in II Kor 1,22.
65 Vgl. M.-J. Lagrange, Saint Paul. Epître aux Romains (ÉBib), Paris 1916,61950,100: «le

fondement le plus assuré de l'espérance, c'est l'amour que Dieu a pour nous, et le don de

l'Esprit-Saint».



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 323

Mit y.air/ctouat («sich rühmen») hat Paulus einen Begriff des semitischen

Denkens, der auch in LXX von Bedeutung ist, aufgenommen. Eine adäquate
Übersetzung dessen, was dieses Verb bedeutet, fallt schwer. Als Synonyme sind
unter anderem «sich erheben», «stolz sein», «sich selbst empfehlen», «darauf
vertrauen, etwas zu sein» zu nennen66. Nach Otto Kuss geht es bei dem «Sich-
Rühmen» um das Selbstbewusstsein des Menschen im Doppelsinn, um das

Gewiss-Werden des eigenen Wertes67. Heinrich Schlier bestimmt den fundamentalen

Sinn als «ein vertieftes Vertrauen, zu dem der Mensch sich freudig erhebt
und das sich im Bekennen und Lobpreisen äussert»68. Wie das Präsens in Rom
5,1 vermuten lässt, geht es Paulus dabei nicht um einzelne Handlungen, sondern

um etwas Dauerhaftes, einen grundlegenden Lebensvollzug. Mit «sich rühmen»
wird nicht ein konkretes Handeln im Leben eines Menschen beschrieben,
sondern die innere Haltung, die jegliches Handeln bestimmt. Von entscheidender

Bedeutung ist dabei, ob Menschen ihr Vertrauen im letzten aufGott oder aufsich
selbst begründen69.

Im Kettenschluss von 5,3d-4ab wird die Spitzenaussage des Vorausgehenden

(5,3ab) durch die Erinnerung an ein Erfahrungswissen (elôôxeç) begründet.
Darin liegt zweifellos ein Selbstzeugnis des Apostels, von dem er jedoch hofft,
dass es sich auch mit der Erfahrung seiner Adressaten deckt. Zwischen
Bedrängnis und ÜJtopovf| wird ein ursächliches Verhältnis postuliert. Paulus hat
erfahren, dass Situationen der Bedrängnis die rmopovrj zum Ergebnis haben.
Dabei ist die Bedrängnis nach unserer Überzeugung nur Zweitursache, während
die eigentliche unausgesprochen bleibt und nur aus dem Kontext erschlossen
werden kann.

Von entscheidender Bedeutung für die Frage nach der Praxis der Hoffnung ist
denn auch, wie Paulus fm;op,ovf| verstanden wissen will. Die Vokabel wird oft
mit «Geduld» übersetzt. In 5,3d geht es nach vielen Autoren um das geduldige
Ertragen des Leidens statt der Flucht vor dem Leiden70. Hinter dem Ketten-

66 Vgl. K. Berger, Exegese des Neuen Testaments. Neue Wege vom Text zur Auslegung,
Heidelberg 1977,144.

67 Vgl. O. Kuss, Der Römerbrief, Bd. I, Regensburg 1957, 219.
68 H. Schlier (A.35) 143.
69 Es gilt jedoch zu beachten, dass Paulus die Problematik durchaus differenziert sieht. Wie

die Kritik an den «Juden» in Rom 2,17 zeigt, ist nicht jegliches Rühmen, das Gott zum Gegenstand

hat bzw. zu haben vorgibt, wirklich ein Vertrauen aufGott und somit positiv zu bewerten.
Wie aus II Kor 1,12-14; 4,2; 5,12; 6,4; 7,4.14; 11,18 hervorgeht, kommt andererseits auch nicht
jegliche Selbstempfehlung und jegliches Rühmen, das eigene Leistungen zum Gegenstand
hat, einem Vertrauen auf ihre eigene Kraft gleich. Es kann unter bestimmten Voraussetzungen
gerechtfertigt sein.

70 So z.B. J.D.G. Dunn, Romans 1-8 (Word Biblical Commentary 38A), Dallas TX 1988,
251.



324 Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden

schluss steht nach Wolter «ein ganz bestimmter und festumrissener
Vorstellungszusammenhang jüdischer Leidenstheologie», nach der die Hoffnung auf
Rettung davon abhängig gemacht wird, dass der jüdische Fromme «sein Leiden
geduldig auf sich nimmt und seinen Glauben sowie sein Gottvertrauen
bewahrt»71. Eine Untersuchung der Kontexte, in denen üjro|iovf| im NT
vorkommt, ergibt allerdings, dass diese Vokabel nicht nur das geduldige Ertragen
des Leidens, sondern auch die Standhaftigkeit im Guten bedeutet.

Ohne Anspruch aufVollständigkeit geben wir im folgenden einige Beispiele
für beide Bedeutungsvarianten. In Hebr 12,7 wird fijtopevcü im Sinne von «(Leiden)

aushalten» gebraucht. Ähnlich bedeutet das gleiche Verb in I Petr 2,20

«Schläge bzw. Leiden erdulden». In Mt 10,22 hat futopevco jedoch eindeutig die

Bedeutung «standhaft bleiben». Aufdie Aussage «Wer bis zum Ende standhaft

bleibt, der wird gerettet» folgt nämlich in V 23 der Rat: «Wenn man euch in der
einen Stadt verfolgt, so flieht in eine andere». Daher kann (mopévoo in V 22

nicht das geduldige Ertragen der Verfolgung beinhalten. Offb 14,12 erläutert
selbst, worin die (mopovf| der Heiligen besteht: «an den Geboten Gottes und an
der Treue zu Jesus festhalten». In I Kor 13,7 gebraucht Paulus ftjxopévco zusammen

mit OTéyco, das «mit Schweigen bedecken», «aushalten», «ertragen»
bedeutet. Daher drückt Paulus wohl mit Jtavxa fmopévei den Gedanken aus, dass

die Liebe alles als Liebe überdauert und sich darin als standhaft erweist. In Rom
2,7 spricht Paulus ausdrücklich von der (mopovf) epyou ftyaOot), der Beharrlichkeit

im guten Werk.

Menschen, die an Christus glauben, werden aufgrund von Bedrängnissen
und Leiden ihrer christlichen Lebenspraxis nicht untreu. Ihre Standhaftigkeit
und ihr Beharren im Guten wird vielmehr, wie Paulus in Rom 5,4 sagt, zur
ôoxipf| verdichtet. Paulus meint damit die Bewährung in der Standhaftigkeit,
eine Entschiedenheit, die sich in der konkreten Situation nicht immer neu zur
Treue durchringen muss. Offensichtlich geht es hier nicht, wie Wolter meint72,

um die von Gott ausgesetzte Bewährungsprobe; denn Paulus beschreibt, wenn
er boxuu) oder boxtpct'Ço) gebraucht, Gott nirgends als den Prüfenden. Es geht
nicht um eine Bewährung im Leiden, sondern um eine Bewährung in der
Standhaftigkeit und von daher im Guten73. So verstandene amopovf] und öoxiju) trotzen

dem Leiden und zeigen, dass es nicht das letzte Wort hat. Dadurch, dass sich

71 M. Wolter (A.9) 142.
72 M. Wolter (A.9) 142.
73 ôoxt|j,f| XTX. (W. Grundmann), ThWNT II, Stuttgart 1935, 258-264 (260) spricht von

einer «Lebensführung, die aufBewährung gerichtet ist», und zwar auf Bewährung des

anvertrauten Heils in der konkreten Situation des jeweiligen Lebens. Die boxipr) «besteht in geduldigem

Durchhalten des Christusglaubens», in der «Treue des Dienstes» (a.a.O., 262).



Reimund Bieringer, Aktive Hoffnung im Leiden 325

die Leidenden nicht aus der Bahn werfen lassen, sondern in ihrem guten Leben
beharren, wird die Macht der Leiden relativiert und ihre Überwindung antizipiert.

Deshalb gehört die Hoffnung zu ihrem Gefolge.

Als Ergebnis unserer Untersuchung zu den Hoffnungsaussagen in Rom 5,1-5
bleibt festzuhalten, dass Paulus nicht ausdrücklich von aktiver Hoffnung
spricht. Dennoch hat unsere Analyse gezeigt, dass die Hoffnung ein aktives
christliches Leben nicht nur voraussetzt, sondern zu einem solchen auch selbst

befähigt. Hoffnung ist in Rom 5,1-5 somit nicht passives Abwarten bis zur
Erfüllung ihres Gegenstandes, noch ist sie, wie in der existentialen Interpretation,
auf die beinahe restlose Antizipation in die Gegenwart eingeengt. Wie das

Lebensbeispiel des Paulus selbst zeigt, entlastet sein Hoffnungsbegriff nicht von
der Sorge um die Zukunft, sondern setzt Kräfte frei, auch im Angesicht von Leid
und Bedrängnis nicht für sich selbst zu leben, sondern für den, der für uns starb
und auferstand, und mit ihm für alle, die ihm gehören (vgl. II Kor 5,14-15; Rom
14,7-8).

Reimund Bieringer, Leuven


	Aktive Hoffnung im Leiden : Gegenstand, Grund und Praxis der Hoffnung nach Röm 5, 1-5

