Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 51 (1995)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Hans-Joachim Stoebe, Das zweite Buch Samuelis, Kommentar zum Alten Testament VIII/2,

Verlagshaus Giitersloh 1994. 656 S., Fr./DM 350.—

Ausfiihrliche wissenschaftliche Kommentare zu den Samuel-Biichern fehlen seit iiber einem
halben Jahrhundert im deutschen Sprachraum. Nun kann — gut zwanzig Jahre nach seinem Kom-
mentar zu I Sam — Stoebe seinen lange erwarteten Band zu II Sam vorlegen. Seine lebenslange
Beschéftigung mit diesen Texten hat zu einem reifen Alterswerk gefiihrt, wo historisch-kritische
Distanz und engagiertes Ernstnehmen der dahinter stehenden Lebensfragen sich eindriicklich ver-
binden.

In seiner methodischen Eigenwilligkeit steht der Kommentar quer zur heutigen Forschungs-
landschaft. Stoebe beobachtet in den meisten Texten eine Priigung durch Lebensfragen, welche
noch ein unmittelbares Erleben oder zumindest ein leidlich lebendiges Nacherleben des Berichteten
zu erkennen geben. Er rechnet damit, dass der Auftbruch in neue Herrschafts- und Lebensformen,
der sich schrittweise und unausweichlich vollzog, zu notvollen Fragen tiber den neuen Weg fiihrte.
Diese Erschiitterungen der frithen Kénigszeit mit ihren verénderten Herrschaftsstrukturen konnte
man zunédchst nur erzihlen, ohne sie schon zu deuten. Darum ist die beliebte Einteilung der Texte in
Kategorien wie «Konigtums-freundlich oder -feindlich», «pro-davidisch usw.» fiir Stoebe zu ein-
seitig bzw. vordergriindig. Solche Kategorisierung wiirde einen Standpunkt oberhalb des Erlebten
voraussetzen, was erst bei spiteren Generationen méglich ist. Im lebendigen Prozess der Auseinan-
dersetzung behalten jedoch die Perspektiven fiir Personen und Taten etwas Schwankendes: das
lebendige Mitgehen einer frithen Zeit ist noch nicht bereit zur Reduktion auf eindimensionale Wer-
tungen.

Auch wenn IT Sam den geschilderten Ereignissen niher steht als I Sam, so nimmt Stoebe doch in
manchen Texten einen etwas grosseren zeitlichen Abstand an. Er schliesst dies aus Beobachtungen
von schwindender Lebensnihe, was sich z. B. an moralisierenden Akzentsetzungen, Beschénigun-
gen und anderen Vergroberungen zeigt. Dass Stoebe auf solche Tendenzen nicht nur in II Sam,
sondern auch bei heutigen Exegeten hinweist, wirft ein interessantes Licht auf die Kontinuitét des
Tradierens bis in unsere Zeit.

Stoebe sieht in 11 Sam drei Erzéhlblécke, welche jeweils redaktionell durch eine abschliessende
Beamtenliste (8,15-18 bzw. 20,23-26) voneinander abgesetzt sind. Der erste Erzdhlblock setzt sich
aus Kap. 2-5 und 6-7 zusammen, denen etwas spiter Kap. 1 und Kap. 8 zugewachsen sind. Auffil-
lig ist Stoebes kritische Haltung gegen eine «Aufstiegsgeschichte» als Literaturwerk; bereits die
Frage nach Anfang und Schluss eines solchen Werkes bleibt fiir ihn problematisch. Die Kapitel sind
eine zeitraffende Darstellung, wie es zum Kénigtum Davids tiber Gesamtisrael kam, und wie Jahwe
diesen neuen Weg bestitigte.

Umfangmiéssig und theologisch am gewichtigsten erscheint der zweite Teil: Kap. 9-19 (mit
einem spiteren Nachtrag in 20). Wenn hier vielfach grosse Vertrautheit mit dem Konigshof gefun-
den wird, so weist Stoebe darauf hin, dass viele Episoden keine Augenzeugen, dafiir aber lautes
Horensagen als Quelle haben. Die ganze Darstellung — bereits die Auswahl der Stoffe sowie das
Gefille auf ein bestimmtes Ziel hin — hat theologische Relevanz. David erscheint hier nicht als der
Uberlegene, sondern als der Ratlose, nicht als treibende Kraft, sondern als der Getriebene. Stoebe
findet hier mehr als nur «Freude am Erzdhlen» oder etwa ein Enthiillen, wie fragwiirdig das Konig-
tum sei. Wenn letzteres nicht eine rein akademische Frage bleiben sollte, miissten die Texte eine
Vorstellung zeigen, was anders werden sollte. Und wer sollte in erheblich spiterer Zeit an riick-
schauenden Zensuren iiber die Vergangenheit interessiert gewesen sein? Als Ziel des Berichts sicht
Stoebe den Nachweis, dass David trotz allem eigenen Versagen und trotz aller Gefihrdungen von



Rezensionen 279

innen und aussen durch Jahwe wieder zuriick iiber den Jordan gefithrt wurde. Anklinge an die
Jakob-Erzihlungen unterstreichen, dass es der Weg Gottes war, die Fortsetzung des alten Wegs,
wenn auch in neuer Form.

Und schliesslich der dritte Teil (Kap. 21-24): Redaktionell der jiingste Teil, findet sich hier doch
sehraltertiimlich wirkendes Material verschiedener Herkunft. Mit diesen Stiicken sieht Stoebe eine
zielgerichtete Vita Davids iiber verschiedene Perioden seines Lebens beabsichtigt.

Eine Wirdigung dieses Kommentars hat mehr zu nennen als die immense Arbeitsleistung und
die leserfreundliche Anordnung der Stoff-Fiille. Ein besonderer Wert liegt in seinem entschlossenen
theologischen Zugang; dies wird bereits in den breiten textkritischen Bemerkungen deutlich, wo
Textgeschichte und Uberlieferungsgeschichte ineinanderfliessen. Der Verzicht darauf, die Texte
durch eine moralisierende Brille oder andere lebensferne Fragestellungen zu lesen, ist Teil dieses
theologischen Zugangs. Stoebe weist z.B. hin auf die praktisch unkonditionierte Gnadenzusage
Jahwes in 7,13-15; dem entspricht Davids Unterwerfung unter den Willen Jahwes ohne explizites
Schuldgestindnis in 12, 16ff. Von daher ist es auch verstindlich, dass Stoebe nur wenig Deuterono-
mistisches — bedeutend weniger als in I Sam — findet: «Das Schwert wird nicht vom Hause Davids
weichen» (12,10) gehort zu solchen seltenen Schematismen, welche «ein letztlich schicksalshaftes
Geschehen» unzulissig verflachen. Stoebes «Schicksalsy»-Begriff ist allerdings schwer zu fassen
(vgl. bereits ThZ 1980, 2021f.): am ehesten vom Hintergrund eines géttlichen Plans, auch beim
Schuldigwerden der Menschen.

Es fillt auf, wie hdufig im Kommentar das Wort «fliessend» erscheint: Fliessend sind die Cha-
rakterisierungen durch zeitgendssische Berichterstatter; fliessend sind vor allem die literarischen
Uberlieferungsprozesse, welche kaum absolute, sondern eigentlich nur relative Zeit-Ansetzungen
erlauben. Stoebe ist sehr zuriickhaltend im Herausarbeiten von Schichten, weil bei literarkritischen
Aufteilungen wesentliche Beobachtungen fiir die Lebendigkeit einer Uberlieferung verloren gehen
konnten. Aber auch Stoebes vorsichtige und tastende Formulierungen haben oft etwas Fliessendes;
vor allem ist «redaktionell» bei ihm oft wenig griftig.

Durch das Aufhéren der alten DDR verzogerte sich die Drucklegung iiber alles Mass, ja war das
Erscheinen gefidhrdet. Wenn die Literatur ab ca. 1986 nicht mehr eingearbeitet ist und trotz besonde-
rer Sorgfalt mehr Druckfehler als {iblich stehen geblieben sind, so ist dies zu verschmerzen. Wir
erhalten hier einen Kommentar, dessen tiefgriindiges Verstdndnis durch keinen lexikonartigen Ge-
brauch ausgeschopft wird. Er fithrt uns vielmehr zum Staunen, dass I Sam bei aller Schilderung von
Argernissen kein Pamphlet, sondern als ein Ringen um das glaubende Verstehen einer Umbruchzeit
ein niichternes Glaubenszeugnis ist, weil nicht beim Menschen gesucht wird, was Menschen nicht
geben kdnnen.

Edgar Kellenberger, Liestal

Christoph Hinz, Die Krankheitspsalmen. Ein Gesprich mit ihren Betern, Leipzig (Evangelische

Verlagsanstalt) 1994, 78 S.

Christoph Hinz (1928-1991) war einer der bedeutenden Theologen und Kirchenménner in der
ehemaligen DDR. Der vorliegende Band zu den Krankheitspsalmen ist der erste Versuch, eines
seiner zahlreichen Manuskripte einer breiteren Offentlichkeit bekannt zu machen.

Die Besonderheit dieses Biichleins liegt darin, dass sich die Gabe der Bibelauslegung des Ver-
fassers mit seiner existentiellen Situation insofern paart, als Hinz sich in seiner letzten Lebenszeit
den Krankheitspsalmen als einer stellt, der selbst von Krankheit gezeichnet ist. Dadurch gewinnen
seine Gedanken an Authentizitéit und Tiefe.

Im Buch, dem ein Geleitwort von Prof. Riidiger Lux und ein Vorwort der Witwe Roswitha Hinz
beigegeben ist, nimmt der Verfasser das Gesprich mit den Psalmen 6; 38; 41; 88 und Jes 38 auf und



280 Rezensionen

zieht daneben auch die Passagen Ps 16; 32,2-6; 73,21-28 und 102,2—12.24f. heran. Die inhaltliche
Gliederung ist folgende: 1. Die Klage; 2. Krankheit und Siinde — Heilung und Vergebung; 3. Die
«Feinde» des Kranken; 4. Zuversicht fiir Unheilbare?; Ausblick.

In dieser Schrift verbinden sich exegetische und seelsorgerliche Gedanken, ohne dass das eine
von beiden lediglich als Vehikel des andern dient. Eindriicklich ist mir, wie der Verfasser sich allen
vorschnellen und billigen Antworten entsagt und darum ringt, sowohl dem Anspruch des Bibel-
worts als auch der Vorfindlichkeit kranker Menschen heute gerecht zu werden. Ein kleiner Textaus-
zug mag das Gesagte verdeutlichen helfen: «Nur ein Zuhdérer, der selber an der letzten Grenze
Frieden hat, der diesen Ausblick der Klage in solcher Zuversicht aushilt, diesen Hoffnungsausblick
auf Gott teilt, kann der Klage im Zuhoren helfenden Raum geben. Nur, wenn man glaubt, dass es fiir
den Kranken mitgilt, was der Psalmbeter bekennt, ’Der HERR hort mein Weinen’, nur dann ist man
in der Lage, das Klagen nicht wegzuschieben, sondern kann es aushalten und betend begleiten. Das
gilt unabhingig davon, ob die Wende zur Gesundheit eintritt oder nicht.» (S. 18f.)

Es ist dem Biichlein zu wiinschen, dass es sowohl von den Alttestamentlern wie den Praktologen
zur Kenntnis genommen wird. Speziell aber gehort es in die Hand derjenigen, die Kranke seelsor-
gerlich begleiten.

Beat Weber, Linden

Jirgen Zangenberg, XAMAPEIA. Antike Quellen zur Geschichte und Kultur der Samaritaner in
deutscher Ubersetzung, Texte und Arbeiten zum neutestamentlichen Zeitalter 15, Tiibingen/
Basel, A. Francke Verlag, 1994. 345 S., DM 94 —/SFr 96.—

Die Erforschung der Geschichte, Religion und Kultur der Samaritaner ist erst in jiingster Zeit
richtig in Gang gekommen, obwohl die Samaritaner neben den Christen und Rabbinen die einzige
Gruppe des nachalttestamentlichen Judentums darstellen, die die Katastrophe des Ersten Jiidischen
Krieges gegen Rom iiberlebt hat. Ihre Erforschung ist — genauso wie diejenige anderer jiidischer
Gruppierungen (Phariséer, Sadduzier, Zeloten, Qumrangemeinschaft/Essener) — nicht zuletzt auch
fiir das Verstindnis neutestamentlicher Texte (vgl. v.a. LKEv und JohEv) und Zeitgeschichte von
einiger Relevanz. Man ist darum Zangenberg zu Dank verpflichtet, der als Vorarbeit zu seiner Dis-
sertation {iber die Samaritaner einschligiges Quellenmaterial in deutscher Ubersetzung einem gros-
seren Publikum zuginglich macht.

Das ausgewihlte Textmaterial wird unter den neun Rubriken: «Judische Literatur aus helleni-
stisch-romischer Zeit», «Flavius Josephus», «Samarien und die Samaritaner im rabbinischen Ju-
dentump», «Samaritanische Literatur», «Friithchristliche Literatur», «Die Samaritaner nach dem
Zeugnis der Papyri», «Inschriften» und «Die Samaritaner in den Texten von Qumrany nach literari-
schen Entstehungszusammenhingen geordnet dargeboten (auf die Priasentation von Texten aus dem
Alten und Neuen Testament wurde verzichtet, da diese miihelos zuginglich sind). Zangenberg bie-
tet dabei nicht nur die Texte selbst, sondern erhellt auch deren Zusammenhénge durch eigene Para-
phrasierungen, Kommentierungen, Querverweise und forschungsgeschichtliche Einordnungen.
Dazu wird bei jedem Abschnitt auf die diesbeziiglich wesentliche Literatur hingewiesen. Ein Uber-
blick iiber die wichtigste Literatur zur Thematik insgesamt findet sich am Anfang des Buches.

Eine Durchsicht der Texte macht wesentliche Deutehorizonte fiir Verstehen und Einordnung der
Samaritaner kenntlich, so z. B. Gen 34 und seine Wirkungsgeschichte im (rabb.) Judentum oder die
Person und Lehre des «Simon Magusy im frithen Christentum. Aus juddisch-jidischer Sicht ist die
immer wieder auftauchende Beurteilung signifikant, dass den Samaritanern einerseits «jlidische»
Merkmale zugebilligt (zumal ihnen die schriftliche Uberlieferung der Tora ebenfalls als autoritativ
gilt), ihnen aber andererseits heidnischer Einfluss und Vermischung zum Vorwurf gemacht wird.



Rezensionen 281

Die Anfénge bzw. Kristallisationspunkte, welche zur getrennten Geschichte von Juden (im engeren
Sinn des Wortgebrauchs) und Samaritanern fiihrten, scheinen noch nicht vollends geklart. Zangen-
berg differenziert (unter Berufung auf die Studie von Rita Egger liber Josephus und die Samarita-
ner) zwischen «Samariern», d.h. hellenisierten Bewohnern der Region Samarien, und «Samarita-
nern», d.h. den Angehdorigen der auf den Garizim hin orientierten Religionsgemeinschaft. Diese
Unterscheidung fiihrt dazu, dass bei Josephus als wichtiger Quelle nur wenige Passagen mit Sicher-
heit auf die samaritanische Religionsgemeinschaft bezogen werden kdnnen. Zangenberg tendiert
unter Berufung auf Josephus u.a. dahin, die Anfinge der «Samaritaner» (im Unterschied zu den
«Samariern»/«Kuthdern») nicht mit der Mischbevdlkerung bzw. Nachfahren der «Zehn-Stimme»
als Folgeerscheinung des Untergang des Nordreiches in Verbindung zu bringen. Die Griindung der
Garizim-Gemeinschaft und damit das entscheidende Datum zur Entstehung der Samaritaner ist
nach der an Josephus orientierten Interpretation ein sich in spitpersischer Zeit abspielender Streit
innerhalb der Jerusalemer Priesterschaft, der mit der Durchsetzung persénlich-politischer Ambitio-
nen verbunden war (vgl. Jos, Ant X1, 302f.306-312.321-346).

Nach der Durchsicht der Quellentexte und der beigegebenen Kommentare ist mir personlich als
Frage geblieben, ob das Phiinomen der «Samaritaner» entstehungsgeschichtlich hinreichend durch
den Auszug dissidenter Jerusalemer Priester auf den Garizim (und damit zusammenhingend eine
stirkere Betonung der Zusammengehorigkeit der jerusalemischen und samaritanischen Richtung
als zwei Richtungen im Gesamtjudentum um die Zeitenwende) erkldrt werden kann oder ob nicht
doch eine (theologie)geschichtliche Linie weiter zuriick reicht, die wiederum Haftpunkte in jahwi-
stisch gebliebenen Kreisen innerhalb des Gebietes des ehemaligen Zehnstimme-Reiches aufweist.
Wie auch immer, die von Zangenberg vorgelegte Erschliessung samarisch-samaritanischer Quel-
lentexte ist verdienstvoll. Eine Textauswahl bieten zwar bereits Kippenberg/Wewers (Hg.) im
«Textbuch zur neutestamentlichen Zeitgeschichte» (89-106), doch ist die vorliegende Textsamm-
lung ungleich ausfiihrlicher. Es ist zu hoffen, dass (nach dem Wunsch des Verfassers) dadurch die
Beschiftigung mit der Religionsgeschichte der Samaritaner weiter angeregt wird. Der Rezensent
hatte die Freude, Jiirgen Zangenberg, den Verfasser der Quellentext-Sammlung, im Rahmen des
archidologischen «Lehrkurses» 1994 in Jordanien und Israel personlich kennenzulernen und von
dessen grosser literaturgeschichtlichen wie archéologischen Kompetenz zu profitieren. Man darf
gespannt sein auf das Erscheinen seiner von Klaus Berger betreuten Dissertation iiber die Samarita-
ner (Arbeitstitel: «Frithes Christentum in Samariay).

Beat Weber, Linden

Barbara Thiering, Jesus von Qumran. Sein Leben — neu geschrieben. Aus dem Englischen iiber-

setzt, Giitersloher Verlagshaus 1993. 572 S.

Das Buch bietet nicht nur die 1001. Hypothese zur Deutung der Texte und der Archidologie von
Qumran, sondern auch einen Paulus-Roman und ein «Leben Jesu» im Stil des 19. Jh. («Jesus war
offenbar hochintelligent, dusserst schlagfertig und wortgewandst. .. In keiner Weise aber war er nach
unseren heutigen Masstiben mehr als ein normal begabtes menschliches Wesen. . .»). Die Essener
waren eine jiidische Weltorganisation zur Herstellung des Gottesreichs. Qumran hiess bei ihnen
Jerusalem. Eli, der Grossvater Jesu, war ein bedeutender Politiker. Auch Josef hat eine wichtige
politische Rolle gespielt. Der «Lehrer der Gerechtigkeit» war Johannes, der Taufer (identisch mit
dem «Mann, der von Jerusalem nach Jericho hinabzog» Luk 10, 30), der «Liigenpriester» war Jesus,
der «von einer Jungfrau geboren» war, weil die Essener von allen Verlobten sexuelle Askese ver-
langten. Josef war also bei seiner Braut der schwingernde heilige Geist. Die Geburt am Sonntag,
1. Mirz 9 v. Chr. war nicht in Bethlehem, sondern «in einem Haus ungeféhr 1 km siidlich der Hoch-
ebene von Qumrany. Die «Speisung der 5000» ist der Bericht tiber die erste Ordination von Laien



282 Rezensionen

zum Dienst in der christlichen Gemeinde. Jesus wurde am Freitag, 20. Mérz 33 n. Chr. um 8.55 Uhr
von Pilatus zur Hinrichtung verurteilt, in der Nihe von Qumran gekreuzigt und um 15.00 Uhr be-
wusstlos vom Kreuz abgenommen. Er wurde in Héhle 8 beigesetzt und dort durch Simon Magus mit
Hilfe von Aloé wiederbelebt. Er hatte dann noch ein recht abenteuerliches Leben und reiste schliess-
lich mit Paulus im Winter 61/2 (Wir-Bericht in Apg 27) nach Rom. «Er war im Jahre 64 70 Jahre alt,
und es ist wahrscheinlich, dass er irgendwann in Rom an Altersschwiche starb.»

Historisch belegen will die Verfasserin ihre Behauptungen durch die «Peschermethode», die sie
angeblich in den Kommentaren von Qumran gefunden hat. Dort assozieren die Kommentierenden
die biblischen Texte mit politischen oder religidsen Ereignissen ihrer Gegenwart. Die Verfasserin
aber assoziert die Texte frei und willkiirlich mit dem Bild der Zeit Jesu, das sie durch phantastische
Spekulationen vorher konstruiert hat. Kein Wunder, dass alle Belege bei ihr so gut stimmen! Das
Buch, das ein «Sachbuch» sein will, wird bei Lesern Gefallen finden, die Autoren schatzen, fur die
es keine unbeantwortbaren Fragen auf ihrem Wissensgebiet gibt und die nie mehrere mogliche
Hypothesen gegeneinander abwiigen, sondern immer die eigene Meinung als die einzige Wahrheit
verkiinden.

Walter Neidhart, Basel

Siegfried Sunnus, Nihe zu den Kirchenfernen. Gemeindeleitung, pastoraler Auftrag und Konfir-
mandenarbeit zwischen Getto und Volkskirche. Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 1994. 78 S.
Gegen Lahmung und Resignation wegen zunehmender Kirchenaustritte und Austrocknung des

kirchlichen Lebens bei PfarrerInnen ruft Sunnus dazu auf, die noch vorhandenen volkskirchlichen

Strukturen zu reaktivieren, die Kirchenfernen nicht als Aussenseiter und Abtriinnige anzusehen und

zu akzeptieren, dass es in der Kirche auch Passivmitglieder gibt. Ein neues Finanzierungssystem fiir

die Kirche muss gesucht werden, und sie darf sich nicht in ein frommes Getto zurlickziehen. Die

PfarrerInnen, die schon die «innere Kiindigung» vollzogen haben, ermutigt Sunnus, mit Einsichten

aus der Rollentheorie die Spannung zwischen Person und Rolle zu verstehen und neu ihre soziale

Identitdt im Kréfteparallelogramm zwischen Ich-Identitdt und Rollenerwartungen zu suchen. Ein

besonders verheissungsvolles Arbeitsfeld fiir die Weitergabe des christlichen Glaubens ist fiir Sun-

nus die Konfirmanden-Arbeit, in der auch die Eltern der Jugendlichen miteinbezogen sind. Hier
sollen die Lehrenden nicht bloss religiose Experten und Vertreter der Kirche, sondern erfahrbare

Mitmenschen und exemplarische Erwachsene sein. Die Arbeit muss aber allen Beteiligten mog-

lichst viel Freude machen. Die Lehrenden miissen bereit sein, auch selber von den Jugendlichen und

ihren Eltern (z.B. tiber deren Lebensprobleme) zu lernen. Im Zusammensein von Jugendlichen,

Eltern und Leitern kann etwas vom Christus-Leib mit seinen verschiedenen Gliedern erfahrbar

werden. Freilich, die PfarrerInnen «miissen viel von dem <einklammern», was als Minimum christli-

cher Wissensvermittlung gilt, auch manche dogmatische Korrektheiten lassen dann zu wiinschen
tibrig.»
Walter Neidhart, Basel

Martina Plieth, Die Seele wahrnehmen. Zur Geistesgeschichte des Verhiltnisses von Seelsorge und
Psychologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 1994. 278 S., DM 68.—
Ernst Lange hat 1968 mit seinen Uberlegungen zum «homiletischen Akt» der Theologie der
Predigt einen neuen Weg gewiesen: Kommunikation des Evangeliums, nicht Verkiindigung, der
Prediger ist Anwalt des Textes und Anwalt des Horers, Predigt als Versprechen von Tradition und



Rezensionen 283

Situation. Bisher hat m. W. niemand diesen Ansatz fiir eine Theologie der Seelsorge aufgenommen.
Das hat M. Plieth getan: Seelsorge ist das partnerschaftliche Bemiihen, Tradition und Situation
miteinander zu versprechen. Der Seelsorge Suchende soll, ohne die Realitéit auszublenden, bei der
Verheissung bleiben und umgekehrt, ohne die Verheissung aus dem Blick zu verlieren, bei der
Realitdt bleiben. Plieth beschreibt das mit dem Story-Konzept von D. Ritschl: Thema der Seelsorge
ist die Detail-Story des Seelsorge Suchenden. Sie soll in der Meta-Story Gottes, wie sie die Bibel
erzihlt, transparent gemacht werden. Medium ist dabei die menschliche Sprache, die «nicht nur
Wirklichkeit anzeigt und beschreibt, sondern auch produziert». Mit diesem neuen Seelsorge-Ver-
standnis hofft die Verfasserin, den Gegensatz zwischen der kerygmatischen und der pastoralpsy-
chologischen Seelsorge zu tiberbriicken und einen Dialog zwischen Seelsorge und Psychotherapie
herzustellen. Im Sinn von E. Lange betont sie, dass der Seelsorge Suchende nicht «den Glauben. ..
des Seelsorgers unassimiliert iibernehmen, sondern seinen eigenen Glauben (wieder) finden soll.»
Sie empfiehlt dem Seelsorger, « Kommunikationsformen wie Ermahnung, Ratschlag und Weisung
auszuschliessen und durch Redemuster mit Subjektbezug zu ersetzen (<«ich glaube...>, <ich den-
ke..., <ich stelle mir vor...)». Die Psychologie soll fiir die Theologie eine selbstindige Wissen-
schaft gleichen Ranges, nicht bloss eine Hilfswissenschaft sein, und fiir den Dialog mit der Psycho-
therapie will sie bereit sein, die eigene Wahrheitsauffassung selbstkritisch zu beleuchten und auch
von andern kritisch hinterfragen zu lassen.»

In welchem Mass ihr das gelungen ist, scheint mir fraglich. Sie weiss (unter Missachtung des
theologischen Pluralismus) Bescheid dariiber, dass das «Telos christlicher Seelsorge als in Jesus
Christus begriindetes eindeutig theologisch-christologisch bestimmt ist und als solches «zu Wort
kommen muss»>.» Sie kennt den trinitarischen Charakter des Wortes Gottes als des verkiindigten,
geschriebenen und fleischgewordenen Logos. Wie unhinterfragt thre dogmatischen Voraussetzun-
gen sind, wird aus den ersten beiden Teilen ihres Buches ersichtlich, in denen sie sich mit vielen
Autoren auseinandersetzt, die sich zum Thema Seelsorge-Psychotherapie gedussert haben (von
O. Pfister und E. Thurneysen iiber D. Stollberg, H. Tacke und evangelikale Seelsorgelehrer bis zu
K. Winkler). Sie ordnet die kontroversen Meinungen zum Thema in ein schon festgelegtes Raster
ein und beurteilt sie. Dabei scheint sie den Unterschied zwischen Zitieren und Interpretieren nicht
zu kennen. Thr Buch ist eine iiberaus reichhaltige Zitatensammlung (mit 1317 Anmerkungen, in
denen hauptsichlich zitiert wird). Aber sie macht die Autoren nicht aus threm theologie- und gei-
stesgeschichtlichen Zusammenhang verstindlich. Sie belegt zwar die feinen Unterschiede der Ur-
teile von Thurneysen tiber die Psychotherapie sorgfiltig mit Zitaten, aber fragt nicht nach der Story,
die zu diesen Verinderungen gefiihrt hat. Sie schweigt tiber den theologischen und geistigen Wan-
del, der die Opposition der Pastoralpsychologen gegen die kerygmatische Seelsorge ausgelost hat,
und geht nicht auf die Griinde der evangelikalen Reaktion gegen die Pastoralpsychologie ein.

Walter Neidhart, Basel

Horst E. Rupp, Religion — Bildung — Schule, Studien zur Geschichte und Theorie einer komplexen
Beziehung, Forum zur Pddagogik und Didaktik der Religion, Band 7, Deutscher Studien Verlag,
Weinheim 1994. 400 S.

Rupp stellt die Geschichte des Bildungsbegriffs von Eckhard iiber Luther und den Pietismus bis
zu W. von Humboldt dar, interpretiert ausfiihrlich das Verstindnis von Religion und Bildung in den
«Reden» von Schleiermacher und in dessen spiteren Schriften und behandelt die Frage, warum sich
bei Schleiermacher gegensitzliche Auffassungen {iber den schulischen Religionsunterricht finden.
Rupp bietet dann einen Lingsschnitt durch die Geschichte des niederen und des héheren Schulwe-
sens in Preussen als Modell fiir die verschiedenen Typen von Realisierung der Bildung im Kraftfeld
von Staatund Kirche. Schliesslich fiihrt er in die gegenwirtige Diskussion tiber den Bildungsbegritf



284 Rezensionen

ein, an der sich auch Theologen beteiligen. Er erinnert an den weltanschaulichen Pluralismus in
unserer Gesellschaft und diskutiert die Frage, welchen Beitrag zur Bildung vom schulischen Reli-
gionsunterricht zu erwarten ist. Dabei kommen auch die institutionellen Rahmenbedingungen die-
ses Fachs in Deutschland zur Sprache. In einer fairen Auseinandersetzung mit G. Otto lehnt er
dessen Postulat eines «allgemeinen Religionsunterrichts» ab und zeigt, wie Art. 7, Grundgesetz,
auch interpretiert werden kann im Sinn einer Mitarbeit der Kirchen an einem interreligiésen und
lebenskundlichen Unterricht.

Mit seinen historischen Ausfithrungen hat Rupp mir manche neue Einsicht vermittelt oder bis-
herige Erkenntnisse vertieft (z. B. iiber W. von Humboldt's Sicht der allgemeinen Bildung als Veran-
staltung fiir alle Schiiler ohne Riicksicht auf Stand und kiinftigen Beruf oder iiber den Zusammen-
hang von Religion und Bildung in den «Reden» Schleiermachers). An Rupp’s Uberlegungen zu
heutigen Bildungsproblemen beeindrucken mich seine vorbehaltlose Bejahung der pluralistischen
Situation (die Kirche hat keinen religiosen Alleinvertretungsanspruch mehr, und darum hat sie auch
keine Sonderstellung an den Schulen zu fordern) und seine Bemiihung, bei aller Anerkennung der
Autonomie der Padagogik auf die dem Nachdenken iiber Bildung inhidrente Bildvorstellung vom
Menschen hinzuweisen und damit an die religiose Dimension des Bildungsbegriffs zu erinnern.

Walter Neidhart, Basel

D.A. Carson (Hg.), Adoration and Action, Baker Book House, Michigan 1993. 256 S.

Als 5. Band der Tyndale Consultations, der Konferenzen der theologischen Kommission der
«World Evangelical Fellowship», sind hier Referate zum Thema Gottesdienst publiziert. Der Altte-
stamentler Y. Hattori (Japan) und der Neutestamentler D. Peterson (Australien) behandeln das bibli-
sche Gottesdienstverstiandnis in evangelikaler Sicht. Sie schliessen in thren Auslegungen jede Er-
wigung von historischer Kritik aus und vollziehen die christliche Annexion des Alten Testaments so
vorbehaltlos, dass es fiir sie keinen legitimen jiidischen Gottesdienst nach Christus mehr gibt. Uber
ihre je spezifische konfessionelle Tradition des Gottesdienstes referieren dann der Reformierte
K. Runia (Kampen), der Presbyterianer E. P. Clowney (Philadelphia), der Anglikaner R. Beckwith
(Oxford) und der Lutheraner N. Yri (Oslo). Der Gottesdienst in Freikirchen wird von P. Lewis (Not-
tingham), F. B. Houghton (Bolivien) und G. Méndez (Guatemala) dargestellt, der Gottesdienst von
charismatischen Gemeinden von A. Brown (Aberdeen). Uber Gottesdienste von evangelikalen Stu-
dentengruppen berichtet S. Brown (Harrow, England). Der Systematiker Ch. Volf (Kroatien) nimmt
zusammenfassend Stellung zum Verhiltnis von Anbetung und Aktion, von Gottesdienst im religio-
sen Sinn und Gottesdienst in der tdglichen Praxis des Christen. Er begriindet theologisch, warum
beide Formen wesensnotwendig sind und keine sich durch die andere ersetzen lédsst oder auch nur
geringer gewertet werden darf.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

