Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 3

Artikel: Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage
Autor: Schori, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Aufgabe religioser Erziehung
auf biblischer Grundlage

Vorbemerkung

Mit den folgenden Ausfiihrungen mochte ich versuchen, einen Gedanken von
seiner biblischen Grundlage bis zur praktisch-theologischen Handlung zu ver-
folgen. Um den konsequenten Zusammenhang zwischen biblisch- und prak-
tisch-theologischer Arbeit soll es darin gehen. Damit diese Absicht so deutlich
wie moglich hervortreten kann, habe ich aufalle komplizierenden Erorterungen
und Literaturdiskussionen verzichtet; im Bewusstsein, dass ich den LeserInnen
damit wenig Spielraum lasse, sich abwigend und widersprechend einem Ge-
danken anzundhern. Alle praktisch-theologischen Aussagen werden im Blick
auf die Religionspadagogik, oft sogar im Blick auf den Religionsunterricht for-
muliert. Es entspricht aber meiner Meinung, dass sie alle im Prinzip auch fiir
eine beliebige andere praktisch-theologische Fachrichtung formulierbar wiren.
Die Uberlegungen sind im wesentlichen ein Resultat der Auseinandersetzung
mit den Studenten und Studentinnen der Theologischen Fakultét der Universitit
Basel wihrend meiner Lehrtitigkeit in den letzten sieben Jahren. Fiir alle Ge-
spriache und kritischen Einwédnde mochte ich mich hier bedanken.

1. Problemstellung

Die Frage, die ich aufgreifen mochte, habe ich in den verschiedensten Situatio-
nen, unter Fachleuten und unter Laien, im akademischen und im kirchlichen
Kontext, in religionspidagogischen und anderen Arbeitsfeldern, immer wieder
angetroffen. Sie besteht in der Spannung zwischen dem Interesse an Freiheit und
Autonomie, an der Erziehung der Kinder zur Unabhéngigkeit und an der Ach-
tung des Eigenwertes der Kinder vor aller Erziechung auf der einen Seite, am
Interesse an einer inhaltlich bestimmten, christlichen Erziehung, bzw. an der
Forderung inhaltlich bestimmter christlicher Glaubensprozesse auf der andern
Seite.

Beschrankt man christliche Erziehung auf die Forderung und Unterstiitzung
der Autonomie der Kinder, darauf, dass die Kinder ihr eigenes Leben leben kon-
nen und sollen, dann haben viele Menschen den Eindruck, fiir eine solche Erzie-
hung sei der Name «religiose» oder gar «christliche» Erziehung nicht ange-
bracht; sie konne von vielen, und insbesondere auch ganz unreligiosen Men-



256 Kurt Schori, Die Aufgabe religiéser Erziehung auf biblischer Grundlage

schen angestrebt werden. Zwar wiirden viele damit nicht sagen wollen, in der
christlichen Erziehung hidtten Autonomie und Unabhingigkeit keinen Platz,
aber sie wiirden doch sagen, dass ihnen bei einer Beschrankung auf diese Lern-
ziele etwas fehle. Den weitaus grossten Teil der Vorschlage fiir religidse und
christliche Erziechung nehmen dementsprechend auch in der Literatur die Aus-
einandersetzungen mit der christlichen Tradition und das Eintiben in jene Mu-
ster religiosen Verhaltens ein, die in der Kirche und im Alltag kirchlicher Men-
schen praktiziert werden: das Beten, zu Hause vor dem Essen oder auch in der
Gemeinschaft, das Kennenlernen biblischer Geschichten, eine Beschiftigung
mit der biblischen Tradition, das akzentuierte Feiern von christlichen Festen und
Kindergottesdiensten etc.

Dabei empfinden aber wiederum viele Menschen ein Unbehagen, weil diese
Art religioser oder christlicher Erziehung etwas Einschrankendes hat und gera-
de die Autonomie und die Fahigkeit zu unabhangiger Entscheidung der Jugend-
lichen tendenziell zu beschneiden scheint. Und der Widerstand, den insbesonde-
re Jugendliche einer solchen christlichen Erziehung entgegenbringen — in Form
von Desinteresse oder in Form offener Ablehnung — unterstreicht dieses Unbe-
hagen nur noch.

Das Problem scheint darin zu bestehen, dass wir Miihe haben, dem Interesse
an der Autonomie und Unabhingigkeit der Kinder und den sozial- und human-
wissenschaftlichen Aussagen und Folgerungen, die diesem Interesse nachge-
hen, einen wirklichen theologischen Stellenwert einzurdumen, weil sie sich aus-
schliesslich an der Sache orientieren und nicht am christlichen Glauben; und
dass umgekehrt die theologischen Aussagen beziehungslos neben den sozial-
und humanwissenschaftlichen Aussagen stehen, die die konkreten Erfahrungen
der Kinder reflektieren. In welchem Verhiltnis stehen Sachorientierung und
Orientierung am christlichen Glauben? An dieser Frage entscheidet sich die
Identitét eines praktischen Theologen. Das systematisch-theologische Problem,
das damit angesprochen ist, ist das Verhéltnis von Glaube und Erfahrung bzw.
die Frage, wie Gott in der Welt prisent ist. Dabei stosse ich auch immer wieder
aufein Hindernis: die Idee, der christliche Glaube beinhalte primér das Akzep-
tieren bestimmter Aussagen bzw. das Nachahmen bestimmter Rituale ist tiefer
verwurzelt in uns, als wir das gerne annehmen mochten. Schon von daher miis-
sen wir wissen, ob es in christlicher Erziechung tatsdchlich um Autonomie und
Selbstindigkeit geht und ob sich dieses Ziel theologisch rechtfertigen ldsst, oder
ob im Gegenteil damit nur eine «menschliche Selbstverstandlichkeit» erreicht
wird, die mit dem biblischen Glauben, von dem ich hier ausgehe, noch gar nichts
zu tun hat. Denn mit jeder didaktischen Frage wird zugleich das gesamte Wirk-
lichkeitsverstindnis der Bibel thematisiert und aufs Spiel gesetzt. Und das muss
auch so sein, denn in jedem konkreten Verhalten muss sich zeigen, ob wir Chri-



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 257,

sten sind oder nicht — sonst géiibe es gar keine religiose Erziehung auf biblischer
Grundlage. Und darum muss der Zusammenhang zwischen dem biblischen
Wirklichkeitsverstandnis, das in Christologie, Soteriologie und Gotteslehre for-
muliert ist, zu den einzelnen Handlungsweisen und Erziehungsmassnahmen
auch explizit hergestellt werden. Meine These besteht dabei darin, dass sich so
etwas nur durchfiihren ldsst, wenn der Autonomieprozess, d.h. der Prozess, in
welchem die Menschen wirklich sich selber sind bzw. werden, in welchem sie zu
sich selber finden, selbst als Glaubensprozess verstanden wird. Ich méchte das
im folgenden versuchen.

2. Systematisch-theologische Voraussetzungen (Prdmissen)

Wenn im Blick auf das Folgende von Pramissen die Rede ist, so bedeutet das
nicht — wie in der Mathematik oder in der Logik —, dass diese Punkte indiskuta-
bel wiren. Im Gegenteil: Durch die sich daran anschliessenden Ausfiihrungen
zur Aufgabe der religiosen Erziehung soll erst konkretisiert werden, was die
Pramissen sind. Um der Systematik willen nenne ich sie hier zuerst. Der Lese-
vorgang konnte aber genausogut umgekehrt sein und wiirde dann etwa lauten:
«wenn wir das und das tun, uns so entscheiden und dies wollen, dann setzen wir
dabei voraus, dass alles sich so und so verhilt». Denn alles steht mit allem in
Zusammenhang, und jede Entscheidung, die wir treffen, hat sofort fiir alles an-
dere Konsequenzen und wirkt sich {iberall aus. Diese Schwierigkeit ist fiir alle
theologischen Fragen von grundsitzlicher Bedeutung. Wenn wir uns zu fragen
beginnen, was wir mit der religiosen Erziechung wollen, dann merken wir, dass
wir nicht nur sogleich in alle Bereiche der Religionspéidagogik gefiihrt werden,
sondern dass die Antworten, die wir uns in jedem dieser Bereiche geben wollen,
von allen andern Antworten abhdngig sind und also gar keine einzelnen Antwor-
ten separat gegeben werden kénnen. Das macht die Sache komplex: Was sind
unsere Adressaten fiir Kinder? Was ist der biblische Glaube? Welche Rolle soll
er in der Erziehung spielen? Worauf haben wir pddagogisch Riicksicht zu neh-
men? Was spielt es filir eine Rolle, welcher sozialen Schicht unsere Schiiler an-
gehoren? Was spielt das Alter fiir eine Rolle? Welche Funktion kann ich als
ErzieherIn oder LehrerIn iibernehmen, welche soll ich iibernehmen? usw. Alle
diese Fragen haben einen inneren Zusammenhang, und eine Antwort auf eine
von ithnen impliziert auch Antworten auf die anderen. Ich kann also gar nicht
anders beginnen, als ohne Umschweife denjenigen Punkt zu nennen, der mir fiir
die Konzipierung der Erzichung auf biblischer Grundlage am wesentlichsten
erscheint, um ihn dann im Blick auf die verschiedensten Fragen zu explizieren
und zu entfalten.



258 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

1. Wenn wir das Problem der christlichen Inhalte in der religisen Erziehung
und ihren Zusammenhang mit den Erfahrungen der Kinder wirklich aufgreifen
wollen, dann kommen wir nicht darum herum, christologisch zu beginnen:'

Gott hat in Jesus Christus die Welt mit sich versohnt —er hat im Christusereig-
nis gezeigt, wer er sein will, er hat sich offenbart —, das ist das einhellige Zeugnis
des Neuen Testaments. Ich unterscheide strikte zwischen dem Ereignis und den
Satzen, in welchen davon berichtet wird. Also nicht die Satze, die vom Christus-
ereignis berichten, versdhnen uns mit Gott, sondern das Ereignis selbst.

2. Die Frage, welche Rolle dabei die Siatze und Berichte, d.h. die Zeugnisse
spielen, ist eine sehr komplizierte Frage, sie betrifft das, was wir gemeinhin
Tradition nennen. Ich gehe hier nicht darauf ein” und will nur einen Punkt nen-
nen: Die Sitze und Berichte iiber das Christusereignis haben keinen soteriologi-
schen Wert, sondern einen kommunikativen. Nach der Bibel geht es im Glauben
nicht um das Kennen und Auswendiglernen von Sitzen iiber die Vers6hnung
Gottes mit der Welt in Jesus Christus, sondern es geht um die Teilhabe an diesem
Versohnungsereignis, um das Selber-verséhnt-Werden. Insofern als der kom-
munikativen Verstindigung liber dieses verséhnende Ereignis und iiber alle an-
dern Ereignisse eine gemeinschaftsbildende Funktion zukommt und insofern
als diese Verstindigung selbst Teil der Verséhnung ist, kommt natiirlich auch
den Sitzen eine soteriologische Bedeutung zu. Diese Bedeutung liegt aber mehr
im Vollzug der Kommunikation und ist insofern abgeleitet und nicht primér. Der
Vollzug der Kommunikation manifestiert bereits die Verséhnung.

' Die Wendung «wir kommen nicht darum herum» bedeutet folgendes: Wenn wir von der
biblischen Position her Erziehung begriinden wollen, dann kénnen wir uns nicht auf eine
allgemeine Religiositit etwa im Sinne von C. G. Jung oder im Sinne der Religionsgeschichte
abstiitzen. Die Einheit der Schrift wird nicht dadurch konstituiert, dass in ihr einer religidsen
Erfahrung oder einer religiosen Erziechung im Sinne eines liberalen Humanismus das Wort
geredet wird. Was die biblischen Schriften gemeinsam haben, ist das Zeugnis, dass Jesus der
Messias und Christus ist. Die neutestamentlichen Schriften bezeugen das explizit; die alttesta-
mentlichen Schriften kénnen insofern der gleichen Perspektive untergeordnet werden, als sich
in ihnen die Einsicht durchsetzt, dass sich die Versohnung Gottes mit den Menschen und die
Wiederherstellung der Schopfung im Kommen eines Messias vollzichen wird. Das Bild, wie
dieser Messias sein wird — ndmlich ein leidender Gottesknecht — ist in Deuterojesaia (Kp. 53)
fast ebenso prizise entworfen wie in den Evangelien. Im Hinblick auf die Tiefe der Einsicht
unterscheiden sich Deuterojesaia und die Evangelisten wenig.

Damit will ich nicht behaupten, man miisse das Zeugnis der biblischen Schriften — Jesus sei der
Messias und Retter, der Vollzug des Versohnungshandelns Gottes in der Welt — iibernehmen. Im
Gegenteil: es gibt keine Einsicht, die diskussionslos akzeptiert werden miisste und iiber die nicht
gesprochen werden diirfte. Und es gibt ein ausdriickliches Recht, sich dieser Einsicht zu verwei-



Kurt Schori, Die Aufgabe religidser Erziehung auf biblischer Grundlage 259

3. Was ist mit Teilhabe gemeint?

Die beiden Punkte 1. und 2. schliessen die Losung aus, dass wir durch das
Horen der Sitze selber versohnt werden. Die Wirklichkeit Jesu Christi ist das
Versohnende und nicht unser Wissen davon. Damit entsteht ein grundsitzliches
Problem: Wie kann ein einzelnes Ereignis (das Christusereignis) fiir alle andern
Ereignisse (vor und nach thm) von konstitutiver Bedeutung sein, wenn das nicht
durch Sitze und verallgemeinernde Behauptungen geschehen soll; so dass man
sagen kann und muss, dass alles Lebendige in diesem Ereignis seinen Grund
hat?

Per Verallgemeinerung (wie oft in der Ethik), per Vorbild (wie z.B. bei
D. Sélle) oder per Sprachereignis (wie in der hermeneutischen Schule bei
Fuchs, Ebeling oder Jiingel) ldsst sich dieses Problem nicht l6sen. In all diesen
Varianten ist das kognitiv-idealistische Missverstdndnis wirksam, es gehe pri-
maér um die Satze, Lehren oder Theorien im Glauben.

Ein Verbindung zwischen dem Christusereignis und allen andern Ereignis-
sen der Welt ist von allem Anfang her nur glaubwiirdig, wenn sie nicht auf der
kognitiven bzw. moralischen Ebene angesiedelt wird. Die Antwort muss lauten:
nach der Schrift konnen wir das Christusereignis nur als ontologische Grundla-
ge (als Voraussetzung der Moglichkeit) des Zustandekommens aller andern Er-
eignisse begreifen. In der systematischen Entfaltung dieser Aussage, der ich
hier nicht nachgehen kann, besteht die Christologie. Fiir unseren praktisch-theo-
logischen Zusammenhang ist ihre Umkehrung aber viel aufschlussreicher und
macht erst die Tragweite sichtbar: Wir konnen (und miissen) in jedem uns be-
gegnenden Ereignis die Versohnungswirklichkeit Gottes (= die Wirklichkeit Je-
su Christi) wiederfinden. Jedes (beliebige!) Ereignis konnen wir danach befra-

gern. Dieses Recht muss man gerade von einer biblischen Position her verteidigen: Jesus als Messi-
as zu bezeugen ist eben ein Zeugnis und impliziert eine Entscheidung bzw. basiert auf Freiwillig-
keit; das Recht, sich auch gegen diese Einsicht zu entscheiden, manifestiert und bewahrt damit
seinen Charakter als Zeugnis und bezeugt damit selbst die Freiheit.

Man muss also nicht Christ sein; und als Christ muss man das betonen. In erster Linie ist hier
vielleicht an die Juden zu denken, aber auch an viele andere Menschen, die dieses Recht in An-
spruch nehmen. Und insofern muss man auch keine religiése Erziehung auf biblischer Grundlage
konzipieren. Falls man das aber tun will, dann wird man von diesem einheitsstiftenden Zeugnis der
Messianitit, das im Neuen Testament explizit ist und auf das im Neuen Testament auch das Alte
Testament bezogen wird, nicht absehen kénnen. Wenn also im folgenden von religioser oder christ-
licher Erziehung die Rede ist, sind damit immer die Bezugnahmen auf dieses Zeugnis gemeint, ist
also immer Erziehung auf biblischer Grundlage intendiert. Insofern kann man die folgenden Aus-
fithrungen auch als Explikation dieses Zeugnisses lesen, damit einer, der dieses Zeugnis nicht teilt,

daraus entnehmen kann, wogegen er sich entscheidet.
? Vgl. dazu die Ausfithrungen in K. Schori (1992), S. 264-292.



260 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

gen, wie sich in ihm die Vergebungswirklichkeit Gottes zeigt. Von einer weniger
christologischen und mehr theologischen Perspektive her konnten wir dasselbe
so zum Ausdruck bringen: In allem und jedem, was uns begegnet, haben wir es
mit Gott und seinem Anspruch zu tun.

4. Damit ergibt sich nun eine Verdnderung der gewohnten Perspektive, die
nicht grundlegender sein kdnnte: Denn wenn es mit dem Zeugnis der Schrift
seine Richtigkeit hat, dann bedeutet das nicht nur, dass wir die Vergebungswirk-
lichkeit Gottes in allen Ereignissen suchen und finden kénnen, sondern es be-
deutet zusitzlich, dass wir die Ereignisse auch nur so wirklich verstehen (die
Ereignisse wirklich verstehen, bedeutet in diesem Zusammenhang, dass wir sie
als Lebendigkeit innovierende Ereignisse verstehen), d. h. als das verstehen, was
sie in Wirklichkeit sind bzw. was in ihnen geschieht. Und das bedeutet nun, dass
das ganze Gewicht der Frage des Glaubens darauf fillt, was das, was uns begeg-
net, in Wirklichkeit ist und was darin geschieht. Die Frage des biblischen Glau-
bens ist: Wie ist es (in Wirklichkeit)? Oder: Was sind die uns umgebenden Ge-
schehnisse und Ereignisse wirklich?

5. Die Frage «wie ist es?» setzt nun aber voraus, dass das nicht selbstverstand-
lich ist, dass es also einen Streit um diese Frage nicht nur geben kann, sondern
geben muss. Die Antwort auf die Frage «wie st es?» oder «was ist das, was uns
da begegnet?» ist umstritten — und daher kann die Frage nicht positivistisch
aufgefasst werden. Fiir den Positivismus gibt es an dieser Stelle keine Frage, nur
eine Selbstverstiandlichkeit — das macht sein Wesen aus.

«Wie ist es?» — meint keine neutrale Feststellung. Die Frage fordert dazu auf,
die Wirklichkeit parteiisch als Vergebungswirklichkeit (soteriologischer
Aspekt), als Freiheit herausfordernde Wirklichkeit (christologischer Aspekt),
als inanspruchnehmende/verpflichtende Wirklichkeit (ethischer Aspekt), als
Lebendigkeit innovierende Wirklichkeit (Auferstehungswirklichkeit) zu verste-
hen. Bereits die Erkenntnis der Wirklichkeit enthélt also eine Stellungnahme.

6. Nun wird die grundsitzliche Perspektive, unter der religidse Erziehung auf
biblischer Grundlage und iiberhaupt alle praktisch-theologische Arbeit aufzu-
fassen ist, bereits ersichtlich. Die grossten Schwierigkeiten sind iiberwunden,
wenn wir einmal zu der zentralen Frage vorgestossen sind: Was ist denn das, was
uns begegnet? Als Religionspddagogen, die im Sinne der Bibel religios erziehen
mochten, miissen wir uns gegen alles zur Wehr setzen, was die Wahrnehmung
und das Erleben der Wirklichkeit verhindert, verdreht, verdrangt, vereinfacht,
banalisiert, verharmlost, abschwicht, verniedlicht und weniger schmerzhaft
macht. Dabei geht es nicht um eine Veranderung, sondern um ein Freilegen der



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 261

Wirklichkeit und der Ereignisse, weil der Zugang dazu verstellt ist durch das
Bose. Damit ist allerdings erst eine formale Antwort gegeben, sie ist erldute-
rungsbediirftig. Und sie muss im Blick auf Lerngegenstande und Kinder kon-
kretisiert werden.

7. a) Eine der wichtigsten Folgerungen aus einer in dieser Weise konzipierten
religiosen Erziehung ist: sie fiihrt Kinder in der Auseinandersetzung mit der
Um- und Mitwelt in Lernprozesse. Gegenstand der religidsen Erziehung ist
nicht das Kind, sondern immer ein Ereignis und die Frage danach, was das ist,
was wir da erleben oder was sich da ereignet. Das bedeutet: was dieses Ereignis
fiir uns bzw. fiir das Kind ist, was es uns bzw. dem Kind bedeutet, als was wir es
auffassen sollen, miissen, diirfen. In dieser Frage — der Frage des Glaubens —
sind alle gleich kompetent. LehrerInnen oder ErzieherInnen haben dabei gegen-
tiber den Kindern kein Mehrwissen. Thre Funktion kann nur darin bestehen, den
Kindern zu helfen, eine fiir sie richtige Formulierung zu finden, sie zu verstehen,
in dem was sie genau meinen und zum Ausdruck bringen mdchten.

Um festzustellen, was etwas ist, braucht es die Erfahrung und Empfindung
vieler. Wir haben es mit einem «ekklesiologischen» Vorgang (d.h. einem Vor-
gang, der nur in Gemeinschaft sinnvoll vor sich gehen kann) zu tun, der zugleich
Grund und Resultat der Gemeinschaft 1st. Mit der Aussage, dass jedes Kind in
der Frage des Glaubens kompetent ist, soll also nicht gesagt sein, dass die Ant-
wort «so erlebe ich es und damit basta» die letztmdgliche ist. Trotzdem gilt: In
der gemeinsamen Suche danach, was etwas ist, darf das Erleben des Einzelnen
nicht untergehen, sondern muss sich bestitigen und vertiefen.

Ein Beispiel: In unserer Gesellschaft neigt man dazu, eine Krankheit als Stor-
faktor zu verstehen, evtl. noch als Resultat einer individualistisch verstandenen
Siinde. Man kann eine Krankheit aber auch als Lebenshilfe verstehen, als eine
«Lebendigkeit erzeugende Kraft», d.h. als Wort Gottes. In diesem Verstindnis
darf aber nicht das in den vorhergenannten Interpretationen enthaltene und auf-
genommene Empfinden, dass sie eine leidvolle Erfahrung ist, untergehen. Im
Gegenteil: Jetzt erst wird eigentlich verstehbar, warum es eine leidvolle Erfah-
rung ist, und dass es gar nicht anders sein kann.’

7. b) Wenn die Frage «was ist das, was da geschieht?» wirklich ins Rollen
kommt, dann beginnt ein beinahe unheimlicher Prozess der Verdnderung.
Nichts ist mehr einfach selbstverstédndlich, alles gerat in Bewegung. Und immer
wieder geschieht es, dass wir die Ereignisse genau dann als Elemente der Verge-

3 Vgl. dazu zum Beispiel die Art und Weise, wie Paulus in 1 Kor 11, 17-34 Krankheiten der
Korinther interpretiert.



262 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

bungswirklichkeit verstehen, wenn sie uns Leid und Schmerzen zufiigen. Wir
bekommen den Eindruck, dass hier etwas getan werden muss, wir bekommen
die Energie dazu, und wir bringen die Kraft auf, uns fiir das Gute einzusetzen.
Und darin liegt die Heilserfahrung. Nicht der Schmerz und das Leid ist das Heil,
sondern die Kraft, die wir daraus bekommen, und das Wissen und die Orientie-
rung, dass genau hier etwas getan werden muss. Wir sind dann von den Gescheh-
nissen in Anspruch genommen und haben so die Inanspruchnahme Gottes er-
fahren. Wir sind bereits mitten im Geschehen der Vergebungswirklichkeit. In-
dem wir zulassen, dass wir unter dem Bdsen, das sich in den Geschehnissen und
Ereignissen manifestiert, leiden, haben wir die Gotteswirklichkeit bereits bejaht
und eine neue Perspektive gewonnen.

Nehmen wir ein Beispiel zur Verdeutlichung. Ich denke etwa an einen Um-
weltunfall, wie er sich vor einigen Jahren in Schweizerhalle ereignet hat. Verste-
hen als Element der Vergebungswirklichkeit und damit als eine «Lebendigkeit
erzeugende Kraft» werden ihn diejenigen, die darunter leiden. Es gibt da zwar
einige Tduschungsmanover: Viele betonten ihr Leiden damals darum, weil es
thnen darum ging, einen Schuldigen zu finden — ein Stindenbock musste unbe-
dingt her. Aber die Moglichkeit solcher Tduschungsmandver soll mit meinen
Ausfithrungen ja nicht ausgeschlossen werden. Was ich sagen will ist: Wer sich
den Ereignissen nicht aussetzt und an ihnen, insofern sich in ihnen das Bose
manifestiert, auch leidet, wird sie nie als Heilsereignisse verstehen konnen.

Dasselbe gilt auch fiir die Kinder. Auch bei ihnen ist es so, dass das Sich-der-
Wirklichkeit-Aussetzen und das Leiden an den Ereignissen Lebendigkeit inno-
viert. Und auch bei Ihnen ist es so, das dieses Sich-Aussetzen schmerzhaft sein
kann, jain vielen Féllen schmerzhaft sein wird. Denn das Sich-der-Wirklichkeit-
Aussetzen ist eben zugleich ein Sich-dem-Bosen-Aussetzen, insofern, als das
Bose sich in den Ereignissen manifestiert. Ich habe schon darauf hingewiesen,
dass wir uns dagegen wehren miissen, dass die Wirklichkeit, wie sie ist, verstellt,
verdringt, verharmlost etc. wird. Aber gerade darum ist dieser Prozess oft auch
fur die Kinder schmerzhaft. Sie mit dem zu konfrontieren, was ist — in der Aus-
einandersetzung mit den andern und mit den Gegenstédnden und Ereignissen —
ist das, was ich unter einem religiosen Lernprozess verstehe. Das Sonderbare
dabei ist, dass dieser Vorgang auch ein Befreiungsprozess ist. Und das 1st der
Grund, warum Menschen tiberhaupt bereit sind, in diesen Prozess, in dem sie
danach zu fragen beginnen, was das eigentlich ist, was thnen begegnet, einzu-
steigen und das Abenteuer des Lebens — des lebendigen Lebens — zu beginnen,
d.h. zu glauben anfangen.

Mit diesem Resultat ist nun eine konkrete Perspektive fiir praktisch-theologi-
sche Arbeit gefunden. Wenn wir aber wirklich praktisch-theologisch arbeiten
wollen, dann miissen wir diese Perspektive jetzt weiter entfalten, bis sich Mog-



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 263

lichkeiten des konkreten erzieherischen Handelns ergeben. Zunéchst will ich
versuchen, den religiosen Lernprozess noch etwas zu verdeutlichen.

3. Der religiose Lernprozess

Beim religiosen Lernen handelt es sich um einen konkreten, alltdglichen Vor-
gang der Erneuerung des Lebens, in welchem Menschen die zwangshaften Ab-
hangigkeiten von ihrer Vergangenheit hinter sich lassen kdnnen.

Theologisch kann er als Uberwindung des Bosen formuliert werden. Das
Bose besteht im Raum der Geschichte in Form von Zwangsbezichungen. Alle
Zwangsbeziehungen machen es aus. Es kann tiberwunden und aus der Welt ge-
schafft werden, indem sich Menschen bewusst (entschieden, in Freiheit) einzel-
nem, bestimmtem Bosen stellen und dieses so an sich zum Austrag kommen
lassen, d. h. indem sie an ihm leiden und so zu einer neuen Perspektive des guten
Lebens gelangen. Damit vollziehen und erleben diese Menschen den konkreten
Vorgang von Tod und Auferstehung und haben Teil an Tod und Auferstehung
Jesu Christi.

Erkenntnistheoretisch handelt es sich dabei um einen Vorgang der Be-
wusstseinsveranderung. Ein Mensch lernt ein Stiick Welt und ein Stiick von sich
selbst kennen, das er vorher nicht oder nicht in derselben Weise sah. Er versteht
die Welt und sich selbst ein Stiick besser.

Psychologisch handelt es sich um einen Prozess der Verdnderung. Ein Zwang
(zugleich eine Abhéngigkeit) wird durchbrochen. Der Lernende erwirbt sich
durch sein Leiden an diesem Zwang hindurch seine Freiheit von ihm.

Effekt (nicht Ziel) des Vorgangs ist die dadurch neu entstehende Gemein-
schaft mit Gott und den Menschen. Religiose Lernprozesse kénnen darum zwar
vorbereitet, erleichtert oder verunmdoglicht, aber nicht gemacht werden im Sinne
einer technisch-didaktischen Verfiigbarkeit. Subjekt des religiésen Lernens ist
Gott. Das religiose Lernen ist Hingabe sowohl im Sinne eines Sich-Hingebens
in Leiden wie auch im Sinne einer Befreiung von Zwingen. Der grosste Zwang
besteht darum vielleicht im Zwang zur Schmerzvermeidung.

Mit der strukturellen Beschreibung der religiosen Lernprozesse ist die an-
thropologische Ebene erreicht. Folgende systematische Bemerkung soll den
Stellenwert dieser Aussagen verdeutlichen. Die beiden Alternativen, die fiir die
Verkniipfung des Christusereignisses und der Schiilerwirklichkeit unter anthro-
pologischer Perspektive zur Verfligung stehen, sind Verstehens- und Gewoh-
nungsprozesse. Diese beiden Varianten entsprechen den oben genannten chri-
stologischen Lésungen, nach welchen die Relevanz des Christusereignisses fiir
die Gegenwart sich durch Verallgemeinerungen bzw. durch Vorbildhaftigkeit



264 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

vollziehe. Dass religioses Lernen in Verstehensprozessen bestehe, beherrschte
die Religionspiddagogik im zwanzigsten Jahrhundert und wurde im Grunde erst
in der Wende in den siebziger Jahren, die sich im Handbuch der Religionspid-
agogik von E. Feifel u.a. (1974) am breitesten manifestierte, wirklich in Frage
gestellt. Die Mehrheit der Autoren bewegte sich im Anschluss an diese Wende
zur Position hin, religioses Lernen vor allem in Gewdhnungsprozessen verwirk-
licht zu sehen. Letzteres gilt vor allem fiir den Vorschulbereich, weil eine kogni-
tive Verkiirzung des religiosen Lernens hier am ehesten scheitern musste. Beide
Losungen sind aber theologisch nicht zufriedenstellend. Das bedeutet nicht,
dass im religiosen Lernen Verstehens- bzw. Gewohnungsprozesse keine Rolle
spielen. Sie spielen hier wie in allem Lernen sogar eine erhebliche Rolle. Aber
sie konnen nicht als konstitutives Merkmal von religiosem Lernen betrachtet
werden. Als dritte Moglichkeit bleibt, die als Hingabeprozesse beschriebenen
religiosen Lernprozesse als der anthropologische Vollzug des religidsen Ler-
nens zu verstehen. Die Begriindung habe ich oben dargelegt. Der Unterschied
des zuletzt beschriebenen religiosen Lernprozesses zu den beiden andern, den
Verstehens- und Gewohnungsprozessen, besteht darin, dass dieser Prozess der
einzige ist, der das Moment der Freiheit einschliesst. Dass wir auch missverste-
hen bzw. uns einer Gewohnung entgegensetzen kdnnen, besagt in diesem Zu-
sammenhang, dass Verstehensprozesse und Gewohnungsprozesse im Grunde
ebenfalls durch religiose Lernprozesse konstituiert sind.”

4. Lernen in Gemeinschaft

Wenn wir versuchen, uns Rechenschaft zu geben, welche konkreten didakti-
schen und erzieherischen Konsequenzen die formulierte Aufgabe der religiosen
Erziehung hat, dann miissen wir von Anfang an noch eine weitere Problematik

*Ich hiitte fiir das, was ich als religidsen Lernprozess oder Hingabeprozess bezeichne,
ebenfalls gerne einen griffigen, gut verstéindlichen Begriff wie es die Ausdriicke « Verstehens-
prozess» und «Gewohnungsprozess» sind. Leider habe ich bis jetzt keine Bezeichnung gefun-
den, die den Bedtrfnissen wirklich entspricht. Immerhin mochte ich darauf hinweisen, dass es
gute Griinde gibt, diesen Prozess als Opferprozess zu bezeichnen. Da das Wort Opfer in ver-
schiedenen wissenschaftlichen Kontexten und insbesondere auch in der Alltagssprache aber
anders verstanden wird, so scheint es mir unmdoglich, es fiir diesen Zusammenhang zu verwen-
den. Jedenfalls miisste man mehr dazu sagen konnen, als mir hier méglich ist. Viele Gespriche
haben mich davon liberzeugt, dass damit Missverstindnissen eher Vorschub geleistet wird, als
dass eine Kldrung entsteht. Das bedeutet nun auf der andern Seite aber auch, dass ich eben
keinen guten Ausdruck zur Bezeichnung religioser Lernprozesse zur Verfligung habe.



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 265

in den Blick nehmen: die Frage nach dem Gemeinschaftsbezug des religiosen
Lernens. Es gibt auch praktische — und nicht nur theologische — Griinde, diese
Frage von Anfang an miteinzubeziehen, denn ein Grossteil der religiosen Erzie-
hung, der Erziehung tiberhaupt, geschieht in Gruppen, d.h. in Gemeinschaft.

Um den Grundgedanken erdrtern zu konnen, ziehe ich noch einmal den
Abendmahlstext in 1 Kor 11,17-34 bei. Paulus bezichtigt dort einen Teil der Ko-
rinther der Verachtung der Gemeinde Gottes. Dieser Teil macht die Feier des
Abendmahls zur Farce. Wir diirfen annehmen, dass mit dem Ausdruck oi»
gotv nvpLaxov detmvov die Verunmoglichung der Gemeinschaft gemeint ist.
Mit andern Worten: Die Teilnahme am Abendmahl hitte eigentlich (unter ande-
rem) die Aufgabe, die Gemeinschaft unter den Korinthern herzustellen. Oder
umgekehrt: die Unmoglichkeit, Gemeinschaft zu haben, manifestiert die Un-
wiirdigkeit zur Teilnahme am Abendmahl. Der Grund: der angesprochene Teil
der Korinther ist nicht willens (und vielleicht auch nicht in der Lage) einen An-
spruch aufzugeben. Um welchen Anspruch es dabei im speziellen geht, braucht
uns hier nicht zu beschiftigen. Wesentlich ist der Zusammenhang, dass dieses
Aufgeben eines Anspruchs den am Abendmahl Teilnehmenden zur Gemein-
schaft befahigt.

Das bedeutet aber auch, dass unter dem Gesichtspunkt des religidsen Ler-
nens die Gemeinschaft zu einer Entweder/Oder-Frage wird. Die Gemeinschaft
ist hergestellt, sobald die Korinther ithren Anspruch aufgeben. Solange das nicht
geschieht, ist keine Gemeinschaft. Ein bisschen Gemeinschaft gibt es also aus
dieser Sicht nicht. Entweder ist Gemeinschaft oder sie ist nicht.

Ich will nun versuchen, dieses Problem in eine Lernsituation zu transformie-
ren, damit sichtbar wird, wie das religiose Lernen unter didaktischer Perspektive
zum Tragen kommt.

Aufgabenstellung:

«Im Hof des Wohnblocks Schneeburggasse 31c spielen vierzehnjihrige Kinder Handball. Sie
denken nicht daran, dass es den Punkt 17 der Hausordnung gibt, der das Ballspielen im Hof verbie-
tet. Eben kommt Herr Miiller durch den Hof. Was er zu den Kindern sagen wird? Hans Miiller, 38,
Vorarbeiter in einer Teigwarenfabrik, verheiratet, vier Kinder. (Folgt eine Biographie von 60 Zeilen:
Herkunft aus kinderreicher Bauernfamilie, mit 14 Jahren in die Stadt, technische Lehranstalt, nach
18 Monaten abgebrochene Ausbildung, Gelegenheitsarbeiter, Zusatzkurs ermdglicht «<Vorarbeiter,
bescheidene Dreizimmerwohnung)... Als er die Vierzehnjdhrigen im Hof beim Ballspielen sieht,
da denkt er: da weiss er nicht: dass er das auch denkt: (Folgt ein griibelnder Kopf mit je drei leeren
«Blasen» — fiir die Gedanken und fiir die nicht recht bewusst werdenden Hintergedanken.)

Was sagt er schliesslich zu den Kindern? (Folgt ein seitlich gezeichneter Kopf, mit offenem
Mund, mit leerer «Sprechblase»).»

«Protokoll aus einer 20kopfigen Klasse dreizehn- und vierzehnjahriger Buben und Médchen in
der Schule von Kastelruth (Stidtirol):

(a) Mehrere Gruppen haben sich auf das Ausfiillen der Sprech- und Denkblasen konzentriert.
Hier einige Eintragungen (Wortlaut der eingeschriebenen Texte):



266 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

Da denkt er; <Kindisches Getue heutzutage.»/<Mit dem Alter hatten wir schon ldngst eine Stel-
lung zum Arbeiten, und die...?»/<Dieses Geschrei.»

Da weiss er nicht, dass er das auch denkt: (Denen miisste man einen Spielplatz bauen.»/<Nir-
gends haben sie einen Platz zum Spielen, iiberall werden sie weggeschickt.»/<Wenn meine Kinder so
wiren, wiirde ich sie verpriigeln.»

Was sagt er schliesslich zu den Kindern? «Von mir aus gesehen, sollte Kindermachen verboten
sein. Oder es sollten geniigend Spielplitze gebaut werdeny.»’

Ich habe jetzt die Aufgabenstellung und einige Beispiele aus den Schiilerein-
tragungen zitiert, damit sichtbar wird, wie weit auseinander diese Eintragungen
liegen. Das macht sofort einsichtig, dass im anschliessenden Gesprich bereits
nach kurzer Zeit heftige Auseinandersetzungen in Gang kamen, die vor allem
die Interpretation des Hintergrundes des Hauswartes betrafen, seine Integritit,
und d.h. die Frage, ob er eine bestimmte Ausserung in der Tat hitte sagen kon-
nen oder nicht. Bei der Beurteilung dieser Fragen spielt nun natiirlich der ganze
Erfahrungshintergrund der SchiilerInnen selbst eine Rolle — sie assoziieren an-
dere Menschen, Verstehensspuren, eigene Erlebnisse etc. Und so geraten sie
bald an den Punkt, an welchem sie nicht miteinander einverstanden sind. Die
Kriterien der Gesprichsfiihrung, auf die ich hier nicht eingehen kann, verun-
moglichen nun dem Gesprichsleiter, hier helfend einzugreifen. Er darf nicht
harmonisierend einwirken, keine Vereinfachungen der Probleme vornehmen
(weil er sonst die biographischen Beziige der SchiilerInnen verkiirzen wiirde)
und das Gesprich nicht in eine bestimmte Richtung lenken. Wenn die SchiilerIn-
nen nun tatsidchlich in dieser Situation alleine gelassen werden, dann merken sie
sehr schnell, dass ihre Gemeinschaft des Suchens in einen Streit ibergeht, ein
Streit, der entstanden ist, weil jeder Schiiler und jede Schiilerin ihre eigenen
biographischen Voraussetzungen in das Gesprich eingetragen hat. Was bewirkt
ein solcher Vorgang?

In der Konfrontation mit den andern Gesprachsteilnehmern wird sich jeder
und jede dieser Voraussetzungen bewusst —oder hat zumindest die Chance dazu.
Ein dynamischer Prozess kommt in Gang —und zwar gerade dadurch, dass diese
Voraussetzungen gezielt und bewusst ins Gesprach eingefiihrt werden. Konflik-
te zwischen den Schiilern brechen auf, bedingt dadurch, dass jede/r ein/e ande-
re/r ist, und sie spiiren die Schwierigkeit, eine Einigung unter verschiedenen
Menschen herzustellen. Ich greife hier nur einen Aspekt des Prozesses heraus,
denjenigen, der in unserem Zusammenhang von Interesse ist. Moglicherweise
entsteht am Schluss eines solchen Lernprozesses die Beobachtung, dass die Ge-
meinschaft der Klasse gar keine Gemeinschaft ist. Die Schiiler merken, wie

* Das Beispiel stammt von H. Rumpf, Unterricht und Identitiit, Miinchen 1982, S. 92.



Kurt Schori, Die Aufgabe religidser Erziehung auf biblischer Grundlage 267

schwierig es ist, Gemeinschaft herzustellen, weil das eine Verzichtleistung und
das Aufeinander-Eintreten verlangen wiirde®. Und sie spiiren, dass Gemein-
schaft nicht etwas ist, das man hat — und das dann bleibt. Sondern dass es etwas
ist, das immer wieder neu hergestellt werden muss — oder eben nicht ist. Sie
merken, dass Gemeinschaft eine Entweder/Oder-Frage ist, wenn sie einmal von
allen Zwingen zur Gemeinschaft befreit ist, d.h. wenn keine institutionellen
oder anderen Vorgaben die Illusion von Gemeinschaft erzeugen, wo keine ist.

Die Skizzierung des Gesprichs, die ich eben vorgenommen habe, ist ein
idealer Verlauf. In Wirklichkeit ist das Gesprich nach dem Protokoll von
H. Rumpf nur ansatzweise so verlaufen. Wir sehen aber an diesem Beispiel, wie
ein Lernprozess, der das Verhiltnis von religiésem Lernen und Gemeinschaft
ernst nimmt, aussehen konnte. Und wir konnen auch eine erste didaktische
Schlussfolgerung ziehen: Wenn es in einer Auseinandersetzung zwischen Kin-
dern zum Punkt kommt, an dem sie feststellen, wie schwierig die Herstellung
von Gemeinschaft ist, dann ist dieses Resultat aus der hier vertretenen Perspekti-
ve mehr wert als die Aufrechterhaltung eines Scheins von Gemeinschaft. Die
SchiilerInnen lernen und sehen dabei, dass die Herstellung von Gemeinschaft
das Aufgeben von biographischen Abhidngigkeiten verlangt. Gerade dieses Auf-
geben macht gemeinschaftsfahig. Und wir miissen von ihnen diese Fihigkeit
nicht bereits erwarten, dazu sind sie SchiilerInnen, um sie zu lernen. Und wir alle
haben es immer wieder notig, diese Fihigkeit zu trainieren.

Wir konnen also zusammenfassend formulieren: Unter der Perspektive des
religiosen Lernens ist kein Zwang zur Gemeinschaft moglich. Eines der religio-
sen Erziehungsziele muss darin bestehen, solche zwangsweise aufrechterhalte-
ne [llusion von Gemeinschaft aufzudecken. Mit diesem Resultat konnen wir nun
versuchen, eine etwas allgemeinere Folgerung aus dem dargelegten Konzept zu
zichen.

® Damit will ich nicht sagen, dass Gemeinschaft in einer einheitlichen Meinung besteht —
im Gegenteil: unterschiedliche Meinungen, Empfindungen und Erfahrungen werden den Ge-
meinschaftsprozess des Suchens herausfordern und insofern die Gemeinschaft verstirken.
Der griechische Ausdruck xowvmvia bedeutet nur, dass sich eine Gruppe von Menschen zu-
sammengefunden hat, um etwas gemeinsam auszufiihren. Es sind daher nicht einmal gleiche
Interessen vorausgesetzt. Menschen in einem Bus sind ebenso eine xowvavia wie die Ekklesia
Jesu Christi. Natiirlich bestehen zwischen der Kirche und den Fahrgiisten eines Busses auch
Unterschiede. Aber diese Unterschiede beziehen sich nicht auf die Frage, ob eine Gemein-
schaft bestehe odernicht, sondern auf die Frage, was die gemeinsame Handlung ist. Worin eine
Gemeinschaft zur Ubereinstimmung kommen muss, um eine Gemeinschaft zu bleiben, ist ein
gemeinsames Tun. Das Kriterium ist die Handlungsfahigkeit.



268 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage
5. Die Aufgabe religioser Erziehung auf der Grundlage der Bibel

Die Frage des Glaubens ist die Frage nach dem, was uns umgibt und begegnet.
Indem wir das religiose Lernen als Hingabeprozess beschreiben, beschreiben
wir diesen Prozess des Suchens aus subjektiver Perspektive. Wesentlich an dem
zu initiierenden Prozess ist also, dass die Kinder in eine sie betreffende Ausein-
andersetzung mit irgendwelchen Ereignissen oder Sachverhalten gefiihrt wer-
den, in welcher sie Stellung beziehen miissen. Weder die subjektive noch die
objektive Seite diirfen dabei vernachlédssigt werden. Weder ist die Welt einfach
«so und so», noch die Reaktionsweise auf sie bzw. der Umgang mit ihr einfach
gegeben. Kompliziert wird dieser Prozess durch die Tatsache, dass es Hinde-
rungsgrinde gibt, sich der Wirklichkeit auszusetzen, Zwangsmechanismen,
Verdrangung: Dass wir — und auch die Kinder — dazu neigen, nicht sehen zu
wollen (und manchmal auch nicht sehen kdnnen), was ist. Unter theologischem
Gesichtspunkt — das habe ich oben erwihnt — ist damit das Problem des Bosen
angesprochen: Nicht sehen zu wollen, was ist, muss von daher als Siinde qualifi-
ziert werden. Unter psychologischem Gesichtspunkt konnen wir Verdringung
und Abwehr als diejenigen Mechanismen bezeichnen, die uns hindern, in der
Gegenwart zu leben. Sie wirken sich nicht nur auf unser emotionales Erleben,
sondern auch auf unsere Wahrnehmung — und damit auf unser Verhalten — aus.
Subjektives und Objektives haben hier einen Zusammenhang, und beides ist im
Blickfeld religioser Erzichung.

In Weiterfiithrung des oben Gesagten konnen wir daher auch sagen: Nicht nur
das Aufdecken der Illusion von Gemeinschaft ist ein Ziel religioser Erziehung,
sondern das Aufdecken von Scheinwirklichkeit und Scheinwirklichkeiten tiber-
haupt. Und zwar insbesondere im Blick auf diejenigen Tendenzen und Faktoren,
die zu Konflikten und Schwierigkeiten flihren, unangenehm sind und daher po-
tentiell vernachlissigt und verdringt zu werden drohen. Das Aufdecken von
Schwierigkeiten, das Festhalten von Problemen, Ungereimtheiten, Wider-
spriichlichkeiten, das Betonen von Vernachlassigtem, alle Komplizierung ist re-
ligionsdidaktisch gesehen immer mehr wert als das Anbieten einfacher oder
vereinfachender Losungen, Strategien und Resultate.

Diese Forderung scheint vielleicht auf den ersten Blick paradox zu sein. Ge-
meint ist natiirlich nicht, dass wir nun Kindern alles immer moglichst kompli-
ziert zu erkldren haben. Ganz im Gegenteil: Wenn es darum geht, einem Kind
oder einer Gruppe von Kindern einen Sachverhalt verstindlich zu machen, dann
hat das moglichst anschaulich, einfach und tibersichtlich zu geschehen. Mit der
obigen Formulierung befinden wir uns aber auf der existentiell-erlebnismassi-
gen Ebene; und keine darin bestehende Schwierigkeit soll verdrangt oder unter-
schlagen werden. Wenn Kindern auf dieser Ebene eine tatséchlich bestehende



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 269

Schwierigkeit zum Bewusstsein kommt, dann ist das nie ein negatives Zeichen
fiir den religiosen Lernprozess, sondern ein positives, das thnen — und uns als
Erzieherlnnen — die Gelegenheit gibt zur Auseinandersetzung.

Ein letztes strukturelles Merkmal religidser Lernprozesse soll hier noch ge-
nannt sein: Ob an threm Anfang eine Wahrnehmung eines Bereichs der Welt
bzw. eines Gegenstandes steht, die das Kind in die Lage versetzt, ihm bis jetzt
unbekannte Entdeckungen zu machen oder ob umgekehrt am Anfang eine
Selbstwahrnehmung steht, die es in die Lage versetzt, seine Weltwahrnehmung
zu veridndern, ist prinzipiell unwichtig. Im Zusammenhang dieses Prozesses
gibt es keine strikte Trennung zwischen Innen und Aussen, von Selbst- und
Weltwahrnehmung. Eine Verdanderung im Sinne eines Hingabeprozesses hat im-
mer die Verinderung sowohl der Selbst- wie der Weltwahrnehmung zur Folge.
Ebenso wie das Kind nicht Gegenstand der religiosen Erziehung ist, ist es auch
nicht «die Sache», unabhingig von unseren Adressatenlnnen. Genau da liegt der
springende Punkt: die Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit. Immer geht es
um das Arrangieren von Situationen, die im Kind eine erlebte Beziehung zwi-
schen einem Stlick Welt und seiner Reaktion darauf auslosen. Dies kann in di-
rekter Begegnung mit diesem Stiick Welt geschehen, es kann aber auch gesche-
hen, indem dieses Stiick Welt imaginiert (phantasiert), bzw. erinnert wird. We-
sentlich dabei ist, dass das Kind in eine Wechselwirkung zwischen der
Wahrnehmung des «Gegenstandes» und der Wahrnehmung der eigenen Reak-
tion auf den «Gegenstand» sowie Verdnderungen in beiden Bereichen eintritt.

6. Die erzieherische Handlung

Die Perspektive religioser Erziehung ist damit weiter konkretisiert. Das nidchste
Problem, das sich jetzt stellt, ist: Was bedeutet diese Formulierung im Blick auf
eine erzieherische Interaktion? Wir wissen jetzt zwar, worum es in den von uns
zu initiierenden Prozessen gehen soll, aber wir wissen noch nicht,wie wir das
machen sollen oder konnen. Es gibt dabei einige Probleme zu bedenken, die ich
hier zundchst nennen will.

1. Wir kénnen nicht davon ausgehen, dass nur das zu erziehende Kind nicht
weiss «wie es ist», wir als erziehende Erwachsene es thm darum beibringen
miissen. Die Frage des Glaubens, die Frage nach der Wirklichkeit wire damit
vOllig in ihr Gegenteil verkehrt — faktisch aus der Welt geschafft — und unsere
Erziehungspraktiken wiirden sich kaum von denjenigen der Schwarzen Pidago-
gik unterscheiden. In Wirklichkeit geht es bei dem Vorgang nicht um eine Beleh-
rung iiber die Wirklichkeit, sondern um eine Entleerung, nimlich um eine Ent-



270 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

leerung des Bewusstseins von Annahmen tiber die Wirklichkeit. Das Fragen
nach der Wirklichkeit der Ereignisse ist zwar auch der Weg religiosen Lernens,
aber es ist zugleich das Ziel. In ihm besteht religionspiddagogische Praxis.

2. Der Erziehungsvorgang ist ein Interaktionsvorgang. Wenn wir jetzt von
schonen Formulierungen iiber die Aufgabe der religiosen Erziehung weiter-
schreiten wollen zu einem konkreten Erziehungsverhalten, dann miissen wir
bedenken, dass der Interaktionsvorgang ein Vorgang ist, an dem (mindestens)
zwel Leute beteiligt sind. Das bedeutet: Unser Verhalten als Erzieherlnnen wird
vom Kind oder von den Kindern auch noch interpretiert. Das, was wir erreichen
wollen, geschieht nicht einfach bei unseren Adressaten nur darum schon, weil
wir es wollen.

3. In welchem Medium soll sich unser Verhalten abspielen? Konkrete erzie-
herische Massnahmen spielen sich entweder in der Form einer verbalen oder
nonverbalen Bedeutungsmitteilung oder in korperlich-direkten Eingriffen ab.
Obwohl letztere in der Religionspadagogik eher verpdnt sein diirften, so unter-
scheiden sie sich von den erstgenannten — dem Mitteilen von Bedeutungen —
nicht so grundsitzlich, wie das auf den ersten Blick der Fall zu sein scheint.
Auch korperlich-direkte erzieherische Interventionen wie Korperstrafen, Be-
rithrungen etc. vermitteln Bedeutungen.” Das Problem besteht vielmehr in fol-
gendem: Nach welchen Gesetzmaissigkeiten funktioniert das Mitteilen von Be-
deutungen?

Das oben (Pkt. 2) genannte Problem der Interaktionen und die Frage nach der
Funktionsweise von Bedeutungsvermittlungen (Pkt. 3) haben natiirlich einen
inneren Zusammenhang: Eben weil sich das religiose Erziehen in Interaktionen
vollzieht — zwischen verschiedenen Subjekten —, wird die Vermittlung von Be-
deutungen tiberhaupt zum Problem.

Im folgenden werde ich nicht auf alle drei Probleme eingehen konnen. Das
praktisch-theologische Anliegen besteht auch nicht darin, die Gesetzmassigkei-
ten der Kommunikation freizulegen. Es reicht, wenn wir angeben kénnen, wor-

7 Unter theologischem Gesichtspunkt kénnen wir formulieren: Es gibt keine Interaktionen
zwischen Menschen, an denen nicht in dieser oder jener Weise der Heilige Geist mitbeteiligt
ist — und das zeigt sich daran, dass sich alle Bezichungen in Form von Kommunikationen
abspielen. Das heisst: mein Kommunikationspartner muss die Bedeutungen, die ich ihm mit-
teilen will, auch noch verstehen. Vgl. dazu die ausfiihrliche Diskussion dieses Problems in: K.
Schori, Das Problem der Tradition, 1992, S. 244-251.



Kurt Schori, Die Aufgabe religiéser Evziehung auf biblischer Grundlage 271

auf es uns in einer Interaktion mit einem Kind ankommt, und wie wir das errei-
chen konnen. Jedenfalls konnen wir davon ausgehen, dass die gesuchte erziehe-
rische Intervention in der Mitteilung einer Bedeutung besteht. Diese Mitteilung
kann grundsitzlich verbal oder nonverbal sein, sie kann eine prizise Geste oder
auch ein Ausdruck eher unbestimmter Bedeutung sein. Solche Mitteilungen
konnen auch Rituale, Gebete, Geschichten oder andere Formen sogenannter
«religidser Praxis» sein, wie sie traditionellerweise insbesondere zur religiosen
Kleinkindererziechung gehoren. Ob es sich dabei um religiose Erziehung im bib-
lischen Sinne handelt, entscheidet sich nicht an der Form und entscheidet sich
auch nicht an den Sitzen, wenn solche dabei gesprochen werden. Es entscheidet
sich nur daran, welche Bedeutung mitgeteilt wird; oder noch priziser: welche
Bedeutung das Kind dem entsprechenden Verhalten gibt. Die Frage ist also, wie
man mit Hilfe einer Mitteilung eine Auseinandersetzung zwischen dem Adres-
saten und der Wirklichkeit bzw. gewissen Aspekten der Wirklichkeit auslosen
kann, so dass diese Auseinandersetzung zu einer Veranderung sowohl der Wahr-
nehmung der Welt wie auch der Selbstdefinition fiihrt.

Dazu miissen wir wissen, wie das Kind im Moment Wirklichkeit verarbeitet.
Robert Kegan spricht von einem «Bereich zwischen den Ereignissen und unse-
rer Reaktion auf sie». «An diesem Ort wird das Ereignis personlich verarbeitet,
hier bekommt es Bedeutung, hier wird es erst wirklich zum Ereignis fiir diese
Person» (R. Kegan 1981, S. 21). Das Entscheidende an diesem Entschliisse-
lungsprozess ist nun aber, dass er der Person, die da «Bedeutung konstruiert»,
nicht in vollem Umfang bewusst ist. D.h. sie weiss nicht, was sie alles tut und
warum sie es tut. Bedeutungskonstruktion ist ein nur zum Teil bewusster Vor-
gang. Und in diesen Konstruktionsvorgang greifen wir mit unserer Mitteilung
ein. Damit konnen wir auch in neuer Weise formulieren, was wir in der religio-
sen Erziehung beabsichtigen: Eine Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit
tritt dann ein, wenn der Adressat — das Kind — seine Bedeutungskonstruktion so
verdndert, dass ihm nach der Mitteilung mehr Handlungsméoglichkeiten zur Ver-
fiigung stehen. Das braucht nicht unbedingt zu geschehen. Die Mitteilung kann
auch eine vom Kind vorgenommene Bedeutungskonstruktion bestéitigen. Um
verstandlich zu machen, was dabei geschieht, ziehe ich ein Fallbeispiel heran.

Bruno Bettelheim erzihlt den Fall eines aggressiven Jungen, der wegen die-
ser Aggressivitit in therapeutische Behandlung geschickt wird. ««<Meine Mutter
ist gemein. Mein Vater ist gemein. Meine Mutter ist hdsslich. Meine Analytike-
rin ist hdsslich und grisslichy, und so weiter» (B. Bettelheim 1987, S. 101). Der
Junge hatte auch schon begriffen, dass es zur Pflicht der Analytikerin gehdrt, ihn
verstehend zu akzeptieren — er verlangt daher, dass eine weitere Person hinzuge-
rufen wird, die ihm bestétigt, dass man seine Aggressivitit nicht aushalten und
tolerieren kann. Denn die Erwachsenen aus seiner alltdglichen Umgebung hat-



272 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

ten stets mit Vorwiirfen reagiert und waren schockiert gewesen. Die Frau, die
sich dann die Geschichte, die der Junge da erzihlte, anhorte, reagierte nun nicht
in der gleichen Weise. Sie sagte: ««ch finde, dass es eine sehr traurige Geschich-
te ist> (...) weil daraus hervorgehe, wie wenig er sich selbst leiden konne, denn
man miisse sich schon sehr verabscheuen, wenn man in andern nur das Schlech-
te sehe und auf die ganze Welt so wiitend sei» (ebd. S. 101). Bettelheim schildert
den Fall als ein Beispiel einer Intervention, die dazu gefiihrt hat, dass der Junge
tasichlich begann, seine Bedeutungskonstruktion zu verindern. Er schildert die
Umstidnde und die genaue Szene nicht, so dass nicht verstiandlich wird, aufgrund
wovon die Frau zu ihrer «Deutung» kam. Aber der Fall veranschaulicht schon
den Unterschied in den Bedeutungskonstruktionen. Im Bewusstsein des Jungen
war die Welt, die thn umgebenden Menschen schlecht und er sehr aggressiv auf
sie. Mit seinem Unbewussten hatte er aber die Verurteilung seiner Person, die
ihm tagtiglich von den ihn umgebenden Erwachsenen zukam, selbst langst
tibernommen. In dieser unbewussten Selbstverurteilung lag der Zwang, der auf
thm lastete. Der Analytikerin hétte er eine solche Deutung nicht abnehmen kon-
nen, weil er ihr Verhalten als falsch «durchschaute», weil also seine Bedeutungs-
konstruktion im Blick auf die Welt starker war: Sie war ebenso schlecht, sie tat
nur so, als wire sie es nicht. Die neu hinzukommende Frau aber hatte gar keinen
dusseren Grund, nicht schlecht zu sein. Darum brachte sie seine «bewihrte Be-
deutungskonstruktion» zum Einsturz. Aber das ist noch gar nicht das Entschei-
dende. Wesentlich ist, dass die Frau die unbewusste Verkniipfung zwischen den
Vorwiirfen der Erwachsenen und seiner Selbstdefinition erkannte. Die Vorwiirfe
forderten 1thn immer auf, ein anderer zu sein als der, der er in Wirklichkeit war.
Frangoise Dolto schreibt, die Aufgabe des Analytikers sei, herauszufinden, «wo
das Kind die Realitit leugnet; oder umgekehrt, wo es zu sehr in der Realitit ist,
was es zwingt, sadistisch zu sein, so wie seine Umwelt es ist» (F. Dolto 1985,
S. 31). Nach dieser Aussage hat das Kind- wenn es bedroht ist— gar keine andere
Wahl, als sich entweder mit den Forderungen an es zu identifizieren und selbst so
zu werden, wie seine Verfolger oder die Realitit zu leugnen. Die Frau sagte dem
Jungen also, dass hinter — d.h. unbewusst fiir den Jungen — der Schlechtigkeit
der Welt seine eigene Verurteilung von sich selbst stecke. Aber indem sie das
sagte, sagte sie auch, dass sie diese Verurteilung nicht mitvollziehe, weil sie es
ihm verunmaogliche zu leben. Sie teilte damit dem Jungen mit —und das halte ich
fiir die Quintessenz dieser Fallgeschichte —, dass die Verurteilung zu unrecht
geschieht. So solidarisierte sie sich mit seinem Lebensrecht.

Wir konnen also aus dieser Fallgeschichte, wenn wir ihr glauben schenken
wollen, folgendes lernen:



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 273
1. Die gesuchte Intervention besteht in einer Deutung.

2. Diese Deutung muss so sein, dass sie dem lebendigen Subjekt® im Kind,
dem Lebenswillen — dem Begehren, wie F. Dolto es nennt — recht gibt, d. h. es
akzeptiert.

Eine Deutung, die das nicht erfiillt — und solche Deutungen gibt es viele —,
bestreitet dem Kind im Grunde genommen in dieser oder jener Form das Le-
bensrecht. Mit religiosen Lernprozessen kntipft die Person immer wieder an das
ihr geschenkte Lebensrecht an, das sie unverdusserlich hat.

3. Dieses Lebensrecht wird uns in jedem Fall geschenkt, d.h. es ist Resultat
einer Beziehung. Der Junge in der Fallgeschichte braucht die Frau, die in ihm
das leidende Subjekt — die eingeschrinkte Lebendigkeit — erkennt, um selbst zu
sich stehen zu konnen. Lebendigkeit ist ein Produkt von Beziehungen.

4. Die Deutung benennt den unbewussten Anteil der Bedeutungskonstruk-
tion. In der Fallgeschichte besteht der unbewusste Anteil in einem Konflikt zwi-
schen dem Interesse des Subjekts an Lebendigkeit und der Verurteilung dieses
Strebens. Die explizite Formulierung benennt allerdings nur die Selbstverurtei-
lung. Trotzdem muss fiir den Jungen in und durch diese Formulierung auch die
Solidaritdt mit seinem Interesse an Lebendigkeit spiirbar geworden sein.

5. Aufgrund von Pkt. 4 konnen wir sehen, dass die explizite Formulierung —
die in der Psychoanalyse «Deutung» genannt wird — nicht identisch ist mit der
«Mitteilung der Bedeutung» im oben beschriebenen Sinne. Die «Mitteilung der
Bedeutung» muss in jedem Fall diese Solidaritdt mit dem Lebensrecht des Kin-
des zum Ausdruck bringen. Das ist das Kriterium einer religionspidagogischen
Intervention, wenn sie im beschriebenen Sinne religioses Lernen initiieren soll.
Das kann, aber muss nicht in der expliziten Formulierung geschehen. Umge-
kehrt gilt auch: wenn diese Solidaritat mit dem Lebensrecht des Kindes fiir das
Kind spiirbar wird, dann spielt es keine Rolle, wie die explizite Formulierung
lautet.

Ich fiige jetzt noch zwei weitere Fallbeispiele an, um das Kriterium zu ver-
deutlichen. Das erste davon veranschaulicht das Missgliicken von religiosem
Lernen:

Melanie Klein erzihlt in ihrer Fallgeschichte des 10jdhrigen Richard von
einer Deutung, die sie dem Jungen in der ersten Stunde gibt. Dieser hat von
seinen nachtlichen f\ngsten, v.a. vor einem Einbrecher, erzihlt. Sie deutet da-

¥ Vgl. unten Anmerkung 9



274 Kurt Schori, Die Aufgabe religiéser Erziehung auf biblischer Grundlage

raufhin, er habe Angst, «dass, wenn seine Eltern zu Bett gingen, etwas zwischen
thnen geschehen konne mit ithren Genitalien, das seine Mummy verletzen kénn-
te» (1989, S. 21). Und sie fihrt fort: «Richard sah tiberrascht und erschreckt aus.
Er schien nicht zu verstehen, was das Wort «Genitale» bedeutet. (...) Bewusst
schien er keine Vorstellung von Geschlechtsverkehr zu haben noch einen Na-
men fiir die «Genitalien> (ebd.). In der traditionellen Psychoanalyse hat man
diese Art Deutungen als Tiefendeutungen bezeichnet — gegeniiber den Oberfla-
chendeutungen. Eine Oberflichendeutung wire hingegen etwa folgende: <Du
bist froh, dass du jetzt endlich von diesen Angsten vor dem Einbrecher erzihlen
kannst. Das Schweigen dariiber hat dich sehr belastet. Komm erzdhl mir einmal,
wie dieser Einbrecher aussieht und was er tut.» Nach psychoanalytischer Lehr-
meinung sind Oberflichendeutungen zwar die Voraussetzung fiir Tiefendeutun-
gen, aber eigentlich geht es doch letztlich um die Tiefendeutungen. Und noch H.
Kohut schreibt: «Jede Deutung und jede Rekonstruktion besteht aus zwei Pha-
sen; zuerst muss der Analysand merken, dass er verstanden worden ist; erst
dann, als zweiter Schritt, wird der Analytiker dem Analysanden die spezifischen
genetischen und dynamischen Faktoren zeigen, die den psychologischen Inhalt
erkldren, den er zuvor empathisch begritfen hatte» (H. Kohut 1981, S. 86). Ober-
flichendeutungen sollen also das Verstiandnis zum Ausdruck bringen, das der
Analytiker fiir das Erleben des Analysanden aufbringt, wihrend Tiefendeutun-
gen die «spezifischen genetischen und dynamischen Faktoren» benennen, die
zum momentanen Zustand fiihrten. Aber wie sollte der Vorgang des Deutens in
zwel Teile zerlegt werden konnen, in denen der Analytiker einmal empathisch-
menschlich mitbeteiligt ist, im andern aber zum neutralen Beobachter wird? Das
Beispiel zeigt meines Erachtens etwas ganz anderes: dass namlich — weil der
Vorgang des Deutens einen unbewussten Aspekt der Personlichkeit des Kindes
betrifft — ein Vertrauen auf seiten des Kindes da sein muss, dass die deutende
Person nicht zum Verfolger wird, dass sie einem nicht schaden will. Erst auf der
Voraussetzung, dass sie etwas Gutes will, kann sich das Kind — und auch der
Erwachsene — auf die Deutung einlassen. Aber die Deutung — jede Deutung,
auch die tiefste Tiefendeutung genetischer Faktoren — muss immer Verstindnis
zum Ausdruck bringen. Wenn sie das nicht tut, und wenn sie die deutende Person
als eine darstellt, die mehr weiss iiber das Innenleben des Kindes als das Kind
selbst, dann wird sie zu einem Unterdriickungsinstrument. Sie bestreitet dem
Analysanden oder dem Kind dann implizit sein Lebensrecht. Die Abwehr der
Deutung in Form von Aggression oder Riickzug geschieht dann zurecht. Und die
Beschreibung der Reaktion des Jungen durch Melanie Klein kénnte durchaus
aufgrund einer solchen Abwehr und des entsprechenden Riickzugs zustandege-
kommen sein. Die Analytikerin wire dann durch ihre Deutung zum Verfolger
fiir den Jungen geworden.



Kurt Schori, Die Aufgabe religidser Erziehung auf biblischer Grundlage 275

Eine weitere kleine Szene stammt aus dem Kindergarten: Zum Abschluss des
Morgens im Kindergarten darf immer ein Kind die Namen aller andern Kinder
aufsagen, und die Kinder verlassen dann in der genannten Reihenfolge den
Raum. Diese Aufgabe ist sehr beliebt — und die Kinder wollen immer moglichst
dafiir ausgewéhlt werden. Eines der Kinder, ein auslandischer Junge, spielt eine
sehr desintegrierte Rolle in der Gruppe und wird von dieser oft als Siindenbock
verwendet. Um seine Integration in die Gruppe zu stirken, hat sich nun die Kin-
dergirtnerin dazu entschlossen, dem Jungen die Aufgabe der Namensnennung
zum Schluss des Morgens fiir eine ganze Woche zu iibertragen. Die Kinder ver-
stehen das zuerst nicht, und sie setzen sich zur Wehr.

Die Kindergirtnerin erklédrt ihnen, dass zwar ihr Bediirfnis auch verstiandlich
und gut ist, dass es aber jetzt gerade wichtig ist, dass S. (der Junge) die Namen
nennen kann. Und zwar sei das nicht nur fiir ihn wichtig, sondern fiir alle. Alle
miuissten sich an diesem Entscheid beteiligen.

Die Kinder scheinen das sehr gut zu verstehen, sie nicken mit den Képfen und
akzeptieren es. Warum hilft eine solche Deutung?

Man kann bei dieser Frage zunichst daran denken, dass die verbale Erlduterung
das Problem bewusster macht — und das ist gewiss der Fall. Aber ist es die Be-
wusstwerdung, die es den Kindern ermdglicht, einen solchen Entscheid zu akzeptie-
ren, ja sogar thn mitzutragen? Warum sollte eine Bewusstwerdung des Problems
dem Kind helfen zu verstehen und zu akzeptieren, dass da ein anderes Kind ist, das
anders ist, und dass es fiir dieses Kind jetzt gerade wichtig ist, die Namen sagen zu
diirfen? Und trotzdem kann kein Zweifel bestehen, dass es funktioniert: Sobald man
den Kindern erklart hat, dass es beim andern anders ist als bei thnen, nicken sie mit
dem Kopf und gehen — und haben verstanden und akzeptiert.

Das Deuten niitzt darum, weil es eine Unterscheidung moglich macht: Ich bin
ich, und das ist der andere. Ich habe dieses Problem, und der andere hat ein
anderes. Wir sind nicht dieselben, haben nicht dieselben Probleme, und durch
den Entscheid der Kindergirtnerin wird keines der beiden Probleme desavouiert
oder fiir unwichtig erklirt. Beide sind wichtig. In dieser Anerkennung kann das
Kind den Aufschub akzeptieren, indem man es anerkennt und ihm sagt, was
wichtig ist. Bereits mit dieser Erldauterung konnen wir sehen, dass hier ein Ler-
nen am Werk ist, das die hindernde und fesselnde Scheingemeinschaft zwischen
den Kindern, die aufgrund der ausschliesslichen Orientierung an der Erlaubnis
der Kindergértnerin entsteht, aufdeckt und ausser Kraft setzt. Die Kinder lernen,
dass sie verschiedene Personen mit verschiedenen Schwierigkeiten sind, sie ler-
nen, sich von andern zu unterscheiden.

Aber es 1st noch nicht das Unterscheiden allein, das diesen Effekt hat. Son-
dern es muss ein Unterscheiden sein, in welchem zugleich klar wird, was wich-
tig ist und was nicht, worum es geht und worum es nicht — oder jetzt gerade nicht



276 Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage

—geht. Den Kindern zu sagen, was wichtig ist, gibt ihnen die Wiirde, ein Mensch
zu sein. Sie mussen erkennen konnen, dass das, was sie selbst sind und wollen,
wichtig ist; und dann muss man ihnen sagen, was wie warum jetzt gerade ge-
schehen muss. Dann konnen sie akzeptieren, weil sie als «andere» erkannt sind,
und darum konnen sie «andere» dann auch erkennen. Im Gegentiber — erkannt
als Gegentiber und im Erkennen des Gegeniibers — werden wir menschlich. Hier
entdecken wir bei allen Menschen die Liebe zum andern und zu den andern, das
Verstiandnis fiir Anderes.
Wir kdnnen also jetzt folgende Schliisse ziehen:

1. Verbale Interventionen sind wichtiger als nonverbale. Sie entreissen das
Geschehen dem unbewussten Ausgeliefertsein.

2. Eine solche verbale Intervention — eine Deutung — muss das Lebensrecht
des Kindes aufgreifen und bestétigen.

Das erste Beispiel hat uns gezeigt, wie schwierig das ist, weil das Kind davon,
was in seinem Leben zum Zuge kommen soll und muss, selbst nichts weiss. Das
Subjekt ist im Unbewussten verborgen — es tritt erst im Vollzug der Interaktion,
in der Begegnung mit einem Gegeniiber zutage. Das Wahrmehmungsorgan fiir
das Subjekt ist das eigene Unbewusste des Erziehers oder der Erzieherin.” Das
zweite Beispiel zeigt aber noch mehr: Wenn wir durch unser Verhalten oder
durch verbale Ausserungen ein Kind in seinem Lebensrecht frustrieren, ihm
dieses Lebensrecht implizit bestreiten, dann machen wir uns zu seinem Feind
und zum Feinde Gottes —und es zu unserem Feind.

? Das Verstiindnis des Subjekts in diesem Sinne stammt aus der Schule des franzdsischen
Psychoanalytikers J. Lacan. F. Dolto gibt in dem bereits erwihnten Buch «Praxis der Kinder-
analyse» eine kurze Erlduterung (vgl. ebd. S. 172ff).

Die Subjekte begegnen sich tief im Unbewussten. Von dieser Sacheinsicht her, die G. Devereux
in seinem Buch «Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften» (1984) ausgewertet und
epistemologisch fundiert hat, ergibt sich fiir jeden erziehenden Menschen die Aufgabe, mit seinem
Unbewussten in Kontakt zu kommen und sich in diesem Kontakt kontinuierlich zu schulen. Die
Wahrnehmung der Reaktionen des eigenen Unbewussten auf die Begegnung mit einem andern
Menschen ist der Zugang zum Subjekt dieses andern. Dieser Vorgang ist ausserordentlich kompli-
ziert. Er setzt voraus, dass wir als erziehende Personen vom Kind in einer mehr oder weniger be-
stimmten Rolle gesucht sind. Die Reaktion aus unserem Unbewussten zeigt diese Rolle an. Ein
einfaches Beispiel zeigt, was gemeint ist: Ein Kind tibertréigt hiufig seine moralischen, zurechtwei-
senden, verurteilenden Stimmen auf den Erwachsenen/Erzicher. Der Erwachsene verspiirt dann in
sich den Drang, das Kind zurechtzuweisen (Gegeniibertragung). Wenn er es tut, dann fordert er
damit die Spaltung zwischen dem Kinder-Ich und dem Uber-Ich beim Kind. Das Kind identifiziert
sich dann mit dem bdsen Kinder-Ich und delegiert das kontrollierende Uber-Ich. Die Rollen sind
verteilt. Auch eine Zurechtweisung ist dann im oben beschriebenen Sinn eine Deutung — eine Deu-
tung, die nun eine bestehende Bedeutungskonstruktion bestitigt.



Kurt Schori, Die Aufgabe religioser Erziehung auf biblischer Grundlage 277

Fiir den Rahmen der Psychoanalyse hat J. E. Gedo kiirzlich die Funktion der
Bedeutungsmitteilung wie folgt prizisiert: «Der innere Dialog wird zu mehr
Einsicht fithren, wenn eine der Stimmen — héufig ist es die Stimme, die der
Analytiker iibernommen hat — ein Bild der affektiven Situation wiedergibt, das
genauer gezeichnet ist, als dies bisher mdglich war» (J.E. Gedo 1993, S. 132).
Diese Funktionsbestimmung gilt fiir die Interaktion zwischen ErzieherInnen
und Kindern nicht ohne weiteres. Denn Kinder sind viel mehr auf Verbalisie-
rungen angewiesen, die nicht unbedingt die affektive Situation genauer nach-
zeichnen, sondern einfach diese affektive Situation liberhaupt festlegen. Fiir sie
besteht das wichtigste Problem darin, dass die affektive Situation hiufig (zu)
unbestimmt ist.

Wie dabei eine solche Intervention aussehen sollte bzw. welche Wirkungen
welche Arten von Interventionen haben, ist eine Frage, die im Blick auf Kinder —
unter Einschluss der unbewussten Teile der Personlichkeiten — bis heute nicht
systematisch untersucht worden ist. Ausserungen gegeniiber Kindern kénnen
unter Umstinden sehr konfrontativ sein; oder manchmal ist es hilfreich, sich in
Form einer bestimmten Stimme direkt an das Kind zu wenden und es so drama-
tisch in eine Rollenauseinandersetzung zu verwickeln. Im Rahmen dieser Arbeit
kann ich auf dieses Problem nur hinweisen."

Religiose Erziehung auf biblischer Grundlage kann jedenfalls kaum kontrol-
liert durchgefiihrt werden, ohne dass wir uns systematisch mit der Frage ausein-
andersetzen, wie die Interventionen in die Bedeutungskonstruktion der Kinder
eingreifen.

Bibliographie

Bettelheim B., Ein Leben fiir Kinder. Erziehung in unserer Zeit, Stuttgart 1987

Devereux G., Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften, Frankfurt 1984

Dolto F., Praxis der Kinderanalyse. Ein Seminar, Stuttgart 1985

Gedo J.E., Psychoanalytische Interventionen: Uberlegungen zur Form, in: Psyche (47) 1993, Heft 2
Feifel E. u.a., Handbuch der Religionspiddagogik, Giitersloh 1974

Kegan R., Die Entwicklungsstufen des Selbst, Miinchen 1991

Klein M., Narrative of a Child Analysis, London 1989

Kohut H., Die Heilung des Selbst, Frankfurt 1981

Miiller R., Sag ich’s meinem Kinde? Zum Problem der Deutung in der Kinderpsychoanalyse, in:
Journal 24/1991, hg. vom Psychoanalytischen Seminar Ziirich, S. 71-84

Rumpf H., Unterricht und Identitit, Miinchen 1982

Schori K., Das Problem der Tradition, Stuttgart 1992

Kurt Schori, Bremgarten

' J.E. Gedo diskutiert wichtige Uberlegungen zu diesem Problem im genannten Aufsatz.
Seine Arbeit ist allerdings auf den Rahmen der Psychoanalyse bezogen. Eine metatheoreti-
sche Erorterung zur Frage, inwiefern und wie Deutungen im Spiel mit Kindern eine Rolle
spielen findet sich bei R. Miiller 1990.



	Die Aufgabe religiöser Erziehung auf biblischer Grundlage

