
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 3

Artikel: Die Kontroverse um das Verhältnis von Kirche und politischer Obrigkeit
in der Schweizer Reformation ; für Johannes Wallmann zum 65.
Geburtstag

Autor: Gäbler, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kontroverse um das Verhältnis von Kirche und
politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation1

Für Johannes Wallmann zum 65. Geburtstag

Dieses Referat stellt sich eine bescheidene Aufgabe. Es geht darum, verschiedene,

wohlbekannte Kontroversen um das Verhältnis von Kirche und politischer
Obrigkeit in der Schweizer Reformation aufzureihen, um darauf aufbauend
einige generalisierende Schlussfolgerungen über die Regelung des Verhältnisses

von kirchlicher und weltlicher Obrigkeit in der Schweiz zu ziehen. Dabei
beschränke ich mich auf die evangelischen Kirchen und lasse Täufertum oder
Katholizismus ganz ausser Betracht.

1

Beginnen will ich mit einer Basler Episode.2 An der Basler Synode vom Frühjahr

1530 wurden Stimmen laut, in der Stadt würden Laster und Verfehlungen
nicht wirkungsvoll geahndet. Die Reformationsordnung vom April 1529 sei

nicht ausreichend. Die Pfarrerschaft monierte, es müsse eine bessere Regelung
des Kirchenbannes getroffen werden. In der Reformationsordnung war bloss

vorgesehen, Gemeindepfarrer und Diakon hätten «Lasterhafte» zu ermahnen.
Bis zur Besserung seien sie gegebenenfalls vom Abendmahl auszuschliessen.3

Durch wen dieser Ausschluss vorgenommen werden müsse, wird nicht gesagt.
Als Vertreter der Geistlichkeit trug daraufhin der Münsterpfarrer Johannes Oe-

kolampad dem Basler Rat die Forderung nach Einführung des Kirchenbanns

vor. In seiner Ansprache4 begründete der Antistes zuerst sorgfältig den Kirchenbann

mit der Anweisung Christi und mit dem urchristlichen Vorbild. Der Herr
habe den Jüngern die Vollmacht verliehen, Sünder und Gottesleugner aus der

1

Referat an der Tagung des Theologischen Arbeitskreises für Reformationsgeschichtliche
Forschung, Torgau, 3. Oktober 1994.

2 Siehe dazu J. Wayne Baker, Church Discipline or Civil Punishment: On the Origins of the

Reformed Schism, 1528-1531, in: AUSS 23 (1985), 3-18.
3 Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang

1534, Bd. III: 1528 bis Juni 1529, hrsg. v. Paul Roth, Basel 1937, 384,16-385,5; 394,15-395,2;
vgl. Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. Zum vierhundertjährigen Jubiläum der Basler

Reformation, bearbeitet v. Ernst Staehelin, Bd. II: 1527-1593, Leipzig 1934, 460.
4 Briefe und Akten, Bd. II, 448-461 (Nr. 750).



Kirche auszuschliessen. Allerdings sei diese Massnahme weniger Strafe als

vielmehr ein Erziehungsmittel. Die bürgerliche Obrigkeit hätte davon zu
unterscheidende Aufgaben. Sie habe mit Heiden, Juden und Exkommunizierten
nichts zu schaffen, solange diese den öffentlichen Frieden nicht störten. Die
Kirche hingegen könne diese in ihren Reihen nicht dulden. Oekolampad Hess

damit Unterscheidungen laut werden, die er bereits in seiner ersten reformatorischen

Schrift 1521 vorgebracht hatte. Etwa: Die Stadt strafe hart und grausam,
die Kirche hingegen versehe das Amt einer liebenden, erziehenden Mutter. Die
Stadt strafe zum Tode, die Kirche führe zum Leben.5

Oekolampad blieb seinem frühreformatorischen ekklesiologischen Ansatz
einer Unterscheidung von weltlicher und kirchlicher Aufgabe bis an sein
Lebensende treu. Gebildet haben dürfte er ihn unter dem Einfluss Luthers. Diese

prinzipiellen Äusserungen Oekolampads werden die vorsichtigen Basler
Ratsherren im Sommer 1530 noch nicht sehr beunruhigt haben. Aufhorchen Hess sie

wohl der damit einhergehende institutionelle Vorschlag. Die Verantwortung für
den Kirchenbann sollte nämlich ein neu zu schaffendes zwölfköpfiges Gremium

übernehmen. Entsprechend den vier Stadtgemeinden (Münster, St. Peter,
St. Leonhard, St. Theodor) sollten vier Pfarrer, vier Ratsherren und vier Ge-

meindeglieder als Älteste die Kirchenzuchtsbehörde bilden. Es war unübersehbar,

dass damit eine vom Rat unabhängige Institution, die von kirchlichen
Prinzipien auszugehen hatte, anvisiert war. In Oekolampads Ekklesiologie gehörte
neben Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung die Zucht zur unveräusserlichen

Aufgabe der Kirche.
Die Ratsherren Hessen sich mit ihrer Antwort Zeit. Sie entschieden nach

wochenlangem Drängen der Synode erst im Dezember 1530. Der Rat wies den

Vorschlag der Einrichtung einer zentralen kirchlichen Behörde unmissverständ-
lich zurück. Von einem solchen Zwölfergremium wollten die Politiker nichts
wissen. Immerhin erklärten sie sich dazu bereit, in den einzelnen Gemeinden
Pfarrern und Diakonen zwei Laien aus der Gemeinde und einen Ratsherrn als

Kirchenzuchtsbeauftragte hinzuzugesellen. Gemeindeweise sollte in Stadt und

Land die Kirchenzucht geregelt werden.6 Dabei wird allerdings zwischen Stadt

5

Quod non sit onerosa Christianis confessio paradoxon Ioannis Oecolampadii, Augsburg
1521, f. I y-4\

''Aktensammlung, Bd. V: Oktober 1530 bis Ende 1531, hrsg. v. Paul Roth, Basel 1945,

60,30-32; am 9. Juni 1531 gab sich der Rat das Recht zurück, in jedem Einzelfall über den

Abendmahisausschluss zu entscheiden, vgl. Walther Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer
Konsistorium, I: Das Zürcher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur
Zeit Zwingiis, Leipzig 1932, 295.



214 Ulrich Gabler, Die Kontroverse um das Verhältnis

und Landschaft ein Unterschied gemacht. In den vier Stadtgemeinden kann dieses

Gremium auch den Abendmahlsausschluss aussprechen. Die Landgemeinden

müssen sich dazu an die Kirchenzuchtsbehörde der Münstergemeinde wenden,

welche als «Mutterkirche»7 diese Aufgabe für die gesamte Landschaft
erfüllt. Überblickt man diese Episode insgesamt, so wird zweierlei deutlich:

1. Der Kirchenbann steht an der Schnittstelle von Kirche und politischer
Obrigkeit. An ihm entzünden sich nicht bloss in Basel, sondern auch darüber
hinaus Kontroversen und Konflikte. Das wird bis in das Konfessionelle Zeitalter
hinein so bleiben. Um der Klarheit und der leichteren Vergleichbarkeit willen
beschränke ich mich im folgenden auf die Kirchenzuchtsfrage.

2. Trotz aller Argumentationskunst eines Oekolampad erkannten die Stadtväter

mit sicherem Blick, dass ein zentrales Kirchenzuchtsgremium ihrem eigenen
Verständnis von Reformation widersprach. Sie sahen eine wesentliche Komponente

der Reformation in der Beendigung geistlicher Herrschaft oder zumindest
in der Beendigung der Herrschaft von Geistlichen. Den Beteuerungen Oeko-

lampads, eine recht gehandhabte Kirchenzucht sei etwas ganz anderes als die
früher herrschende «päpstliche Tyrannei», trauten sie nicht. Aufübergemeindlicher

Ebene wollte der Rat keine Institution dulden, die mit seiner eigenen
allumfassenden Kompetenz in kirchlichen Angelegenheiten hätte in Streit kommen
können. Immerhin - so ist hinzuzufügen: Trotz dieser Minimallösung in Basel

war Oekolampad nicht unzufrieden. Denn, so teilte er 1531 seinem Freund
Konrad Sam mit,8 die Exkommunikationssache sei gerettet, und «kein
Unternehmen reue ihn weniger, keines bringe grössere Frucht». Der ehemalige Poeni-
tentiarius des Basler Bistums blieb seinen ekklesiologischen Grundentscheidungen

treu.

II

Ich habe erwähnt, dass sich der Basler Rat bei seiner Entscheidung in der

Kirchenzuchtsfrage sehr viel Zeit Hess. Diese Verzögerung beruhte weniger auf
Saumseligkeit als auf politischer Sorgfalt. Oekolampad hatte nämlich versucht,
die Theologen und die Kirchenmänner der verbündeten protestantischen Städte,
wie Zürich und Bern, für seine Kirchenbann-Idee zu gewinnen. Damit sollte

7 Aktensammlung, Bd. V, 63,15.
8 Briefe und Akten, Bd. II, 5111. (Nr. 836), hier: 578.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 215

Druck aufden Basler Rat ausgeübt werden. Tatsächlich fand Oekolampad unter
den befreundeten Theologen einige Sympathie für seine Pläne, so dass an einer

Versammlung eben dieser verbündeten Städte in Aarau vom 27. September 1530

eine gemeinsame Regelung der Kirchenzuchtspraxis erörtert werden sollte.
Selbst Zwingli scheint seinem Basler Freund entgegengekommen zu sein.

Schon bei den Vorbereitungen auf diese Tagung folgte allerdings die kalte
Dusche. Offensichtlich hatte sich Zwingli mit den Zürcher Delegierten über die
Aarauer Tagung absprechen wollen. Die führenden Politiker bekamen von den

ihre Befugnisse beschneidenden Theologenvorschlägen Wind und handelten.

Zwingli wurde die Teilnahme an der Aarauer Tagung verboten - was übrigens
ein bezeichnendes Licht auf den beschränkten Handlungsspielraum des

Reformators wirft. Und an den Basler Rat schrieben die Zürcher einen sehr höflichen,
aber unmissverständlichen Brief.1' Eben erst seien in der Kirchenzuchtsfrage
neue Regelungen getroffen worden, und auch die umliegenden Gebiete stimmten

diesen zu. Von Seiten Zürichs bestehe an einer Änderung kein Bedarf.10 Eine

Erörterung dieser Frage in Aarau erübrige sich. Der überaus freundliche Ton des

Briefes kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass Zürich eine Warnung an Basel

ausgehen liess. Der Verweis aufdie Übernahme zürcherischer Praxis in anderen

Gebieten warnte Basel vor einem Sonderweg. Es spricht für die Liberalität der
Basler Ratsherren, dass sie ihrem Pfarrer Oekolampad trotzdem gestatteten, am
Aarauer Tag seine Auffassung des Verhältnisses von kirchlicher und weltlicher
Obrigkeit vorzutragen.

Angesichts der Zürcher Opposition stand der Antistes in Aarau natürlich auf
verlorenem Posten. An eine gemeinsame Aktion war überhaupt nicht zu denken.
So wollte Oekolampad wenigstens retten, was noch zu retten war. Wenn sich
eine gemeinsame Regelung als unmöglich erweisen sollte, möge man es den

einzelnen Städten freistellen, die Bannfrage nach eigenem Gutdünken zu
regeln. Aber selbst darüber war in Aarau keine Einigung zu erzielen. Erst im
November 1530 beschlossen die Burgrechtsstädte, es den einzelnen Mitgliedern
anheim zu stellen, ob sie den Kirchenbann einführen wollten oder nicht." Damit
war der Weg frei zum erwähnten Basler Beschluss vom Dezember 1530.

Ich ziehe ein kleines Fazit. Der Beschluss der Basler Obrigkeit zur Einführung

des Kirchenbanns vom Dezember 1530 schwächte den ursprünglichen Vor-

9 Aktensammlung, Bd. IV: Juli 1529 bis September 1530, hrsg. v. Paul Roth, Basel 1941,

596f. (Nr. 637).
10 Diese Haltung des Rates wurde durch die Zürcher Synode am 26. Oktober 1530 bestätigt,

Briefe und Akten, Bd. II, 522 (Nr. 793a).
" Aktensammlung, Bd. V, 46 (Nr. 54).



216 Ulrich Gabler, Die Kontroverse um das Verhältnis

schlag Oekolampads an entscheidender Stelle ab, da der Rat es nicht zuliess,
eine eigene Kirchenzuchtsbehörde zu errichten. Trotzdem nahm Basel mit der

Ordnung von 1530 unter den deutschschweizerischen protestantischen Städten
eine Sonderstellung ein. Denn es unterschied zwischen kirchlicher und
obrigkeitlicher Behandlung von Missetätern und erkannte damit der Kirche eine
selbständige Aufgabe zu. Oekolampad selbst handelte sich den Ruf ein, trotz Zwin-
glis Warnungen in rigider Weise den Abendmahlsausschluss betrieben zu
haben.12

Die ablehnende Behandlung der Basler Kirchenzuchtsvorschläge durch die

Burgrechtsstädte lässt einen prinzipiellen Aspekt der schweizerischen
Reformationsgeschichte sichtbar werden. Den einzelnen protestantischen Stadtstaaten

wird bei der Regelung ihrer kirchlichen und ihrer kirchenpolitischen
Angelegenheiten ein hohes Mass an Selbständigkeit eingeräumt. Insofern hat die
Reformation die kantonale Eigenständigkeit (wenn ich mich dieses Anachronismus

bedienen darf) eher noch gefordert als vermindert. Allerdings, um nicht das

Missverständnis aufkommen zu lassen, zwischen den protestantischen Städten
habe das Prinzip völliger Beliebigkeit geherrscht, sei erwähnt, dass Zwingli
1530 ausdrücklich feststellte, der protestantische Bund, das Christliche Burgrecht,

könne «zweierlei Lehre» nicht ertragen.13 Entsprechend intervenierten die
Zürcher beispielsweise in Schaffhausen wegen der angeblichen Irrlehre eines

dortigen Predigers. Wie auch immer - die Regelung der Kirchenbannfrage im
Jahre 1530 eröffnete den einzelnen evangelischen Stadtstaaten der Schweiz den

Weg zur Selbständigkeit in kirchlichen Angelegenheiten.

III

Noch von Aarau aus schrieb Oekolampad am 27. September 1530 an den der

Tagung ferngebliebenen Zwingli nach Zürich.14 Zuerst berichtete er ihm über
seine Ansprache und ortete zugleich die grössten Gegner seines Programms.
Am meisten Widerstand gebe es in Bern. Dort habe vor kurzem eine Synode die
Kirche gänzlich an die Politiker ausgeliefert.15 Der federführende Berner Theo-

12 Siehe Briefe und Akten, Bd. II, 605, Anm. 3.
13 Huldreich Zwingiis Sämtliche Werke, hrsg. v. Emil Egli, u.a., Bd. Vl/II, Zürich 1968,

840,7f. Zwingli kam zu dieser Stellungnahme in der Auseinandersetzung um den lutheranisie-
renden Schaffhauser Prädikanten Benedikt Burgauer.

14 Briefe und Akten, Bd. II, 498f. (Nr. 783); vgl. Oekolampads Briefan Vadian vom selben

Tage, Briefe und Akten, Bd. II, 499f. (Nr. 784).
15 Briefe und Akten, Bd. II, 488 (Nr. 776).



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 217

loge Kaspar Megander habe ihn wohl nicht recht verstanden. Ebenso wie sein

Kollege Berchtold Haller hätte er eine gründliche Unterweisung nötig. Mit dieser

Meinung wird Oekolampad den Bernern nicht gerecht, denn Haller empfand
durchaus Sympathie für die Basler Auffassung und befürwortete neben
obrigkeitlicher Bestrafung auch den besonderen Kirchenbann in Form des

Ausschlusses vom Abendmahl.16 Nach einigem Schwanken setzte sich in Bern

allerdings die zürcherische Linie durch. Den Ausschlag dafür gab die Haltung
der Berner Politiker, die von Kirchenzuchtsmassnahmen nichts wissen wollten.
Darüber hinaus beeindruckten Haller die Argumente des jungen Bremgartner
Prädikanten Heinrich Bullinger, wie er sie im Juli 1531 brieflich vorgelegt
bekam.

In seinem Brief an Haller17 argumentierte Bullinger vor allem mit der
Feststellung eines prinzipiellen Unterschiedes zwischen der neutestamentlichen
Situation und der eigenen Lage. Der durch die Apostel geübte Bann sei eine Not-
massnahme gewesen, da eine den christlichen Prinzipien verpflichtete Obrigkeit

in der urkirchlichen Zeit noch fehlte. Jetzt sei das grundsätzlich anders. Eine
besondere Kirchenstrafe sei hinfällig geworden. Die Übeltäter würden durch die

Obrigkeit bestraft, und das genüge. Eine zweite, eigene kirchliche Strafe sei

überflüssig. Zudem - und das ist der andere wesentliche Gedanke Bullingers -
werde durch den Abendmahlsausschluss als Strafmassnahme der Sinn der
Eucharistie verdreht. Sie sei doch für die Sünder da.18 Für wen dann Christus sein

Blut vergossen habe, wenn nur die Reinen zugelassen werden, - so fragt er
rhetorisch und nicht eben tiefsinnig. Bullinger verwirft Oekolampads Anschauung,
die Exkommunikation sei als besonderes kirchliches «Erziehungsmittel»
anzusehen. Die Kirche habe nichts anderes als Wort und Sakrament,19 und unter
Exkommunikation dürfe nichts anderes verstanden werden als eine öffentliche
Strafmassnahme zur Bewahrung von Ordnung und Sitte. Der von Bullinger mit
Nachdruck vertretene Standpunkt überzeugte schon 1531 in Bern. Oekolampad
und Basel blieben isoliert.

Noch im selben Jahr 1531 wurde nach Zwingiis Tod Bullinger dessen Nachfolger

in Zürich. Hinfort sollte er das Zürcher Kirchenwesen bestimmen. Von
den Grundprinzipien seiner Auffassungen zum Kirchenbann, wie er sie im Juli

16 Zwingiis Sämtliche Werke, Bd. XI, Leipzig 1935, 177-180 (Nr. 1112); vgl. Köhler, Zürcher

Ehegericht, I, 354. Anders Baker, Church Discipline, 11.
17 Heinrich Bullinger. Briefwechsel, Bd. 1: Briefe der Jahre 1524-1531, bearbeitet v. Ulrich

Gabler und Endre Zsindely, Zürich 1973, 205-216 (Nr. 39), bes. 207-214.
Ix Bullinger, Briefwechsel, Bd. 1, 211,18.
17

Bullinger, Briefwechsel, Bd. 1, 213,7-12.



218 Ulrich Gäbler, Die Kontroverse um das Verhältnis

1531 entwickelt hatte, wich er bis an sein Lebensende nicht mehr ab. Sie werden

künftig das Verhältnis von Kirche und Obrigkeit in Zürich und mittelbar auch in
Bern bestimmen. Seines Gegensatzes zu Oekolampad war sich Bullinger von
Anfang an bewusst, und noch als greiser Mann distanzierte er sich 1570 von der

Abendmahlspraxis Oekolampads.20

IV

Mit dem Zweiten Kappelerkrieg schienen sich die Verhältnisse in der Schweiz
konsolidiert zu haben, und auch die Frage des Kirchenbannes verlor ihre
Brisanz. Der Schein trog, denn Johannes Calvin setzte den Kirchenbann wiederum
aufdie Tagesordnung. Mehr als alle anderen Probleme beherrschte die
Kirchenzuchtsfrage sein Wirken in Genf bis weit in die fünfziger Jahre hinein.

Genf verdankte seine Reformation Bern. Im Jahre 1533 brachen in Genf
Tumulte aus, der Bischof verliess Genf, zur Wiederherstellung von dessen
Herrschaft griff der Herzog von Savoyen ein und belagerte die Stadt. Genf war mit
Bern durch einen Bündnisvertrag, ein sogenanntes Burgrecht, verbunden. Das

gab den Bernern den Rechtstitel, ihrerseits militärisch zu intervenieren. Sie
eroberten das Genf vorgelagerte Gebiet der Waadt und entsetzten die Stadt im
Februar 1536. Die Bajonette Berns sicherten die Reformation Genfs. Im Herbst
1536 nahm Calvin dort seine Tätigkeit auf. Schon nach wenigen Monaten ver-
fasste er Artikel zu Händen des Rates «betreffend die Organisation der Kirche
und des Gottesdienstes in Genf» (16. Januar 1537).

An die Spitze seiner Ausführungen setzt er die Exkommunikation, den
Kirchenbann.21 Dieser sei von Christus selber der Kirche befohlen worden.
Offenkundig Unwürdige mit einem anstosserregenden Leben sollen vom Abendmahl
ausgeschlossen werden. Ein vom Rat ernanntes zentrales Gremium hätte die

Aufgabe, in Zusammenarbeit mit dem Pfarrer den Lebenswandel zu prüfen und

gegebenenfalls die Exkommunikation auszusprechen. Es ist offenkundig, dass

dieser Vorschlag Calvins den Keim zu einer eigenen kirchlichen Organisation in
sich birgt. Die Kirche verfügt über eine von der bürgerlichen Obrigkeit
unterschiedene Jurisdiktion. Zu einer eigentlichen nota ecclesiae hat Calvin die
Kirchenzucht nicht gemacht. Das taten erst spätere calvinistische Bekenntnis-

20 Briefe und Akten, Bd. II, 605, Anm. 3.
21

Calvin-Studienausgabe, hrsg. v. Eberhard Busch, Alasdair Heron, Christian Link, Peter

Opitz, Ernst Saxer, Hans Scholl, Bd. 1: Reformatorische Anfänge (1533-1541), Neukirchen-
Vluyn 1994, 114,5-13; 118,13-124,15.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 219

Schriften, wie etwa das niederländische Bekenntnis von 1561, welches neben den

üblichen notae, nämlich Evangeliumsverkündigung und Sakramentsverwaltung,

als Drittes die Kirchenzucht hinzufügt.22
Zwischen Calvins Vorschlag zur Einführung des Kirchenbannes im Januar

1537 und Oekolampads Anregungen in Basel vom Jahre 1530 bestehen
offenkundige Parallelen. In der Calvinforschung ist allerdings strittig, ob tatsächlich

von Abhängigkeit gesprochen werden könne. Es gibt gute Gründe, einen Ein-
fluss Oekolampads anzunehmen.23 Calvin selber hatte unmittelbar vor seiner

Genfer Tätigkeit in Basel gelebt und auch sicherlich die Briefwechselausgabe
Oekolampads von 1536 zur Kenntnis genommen, wo die Kirchenzucht in
mehreren Texten behandelt wird.

Bekanntlich scheiterte Calvin 1537/1538 mit diesem Kirchenzuchtskonzept.
Wohl liess sich der Rat für die Einführung der Kirchenzucht gewinnen, doch
dessen Durchführung stiess auf derartigen Widerstand unter der Genfer
Bevölkerung, dass Calvin und Farel 1538 schliesslich entlassen wurden.

Diese Entwicklung erstaunt eigentlich weniger als die Rückkehr Calvins
nach Genf im Jahre 1541, übrigens mit ausdrücklicher Unterstützung Berns.

Man anerkannte dort «die Unentbehrlichkeit Calvins für die Sicherung der
Reformation in der Westschweiz»24 und nahm dafür seine abweichende ekklesiolo-
gische Haltung in Kauf. Calvin hatte ausdrücklich als Bedingung für seine

Rückkehr zugesichert bekommen, dass eine Kirchenordnung unter Einschluss
der Kirchenzucht erlassen werde. Mit der Schaffung des sogenannten
«Konsistoriums» durch die Kirchenordnung von 1541 bekam Genf dann tatsächlich
seine zentrale Kirchenzuchtsbehörde.25 Trotz ständiger Anfeindung beharrte
Calvin mit allem Nachdruck darauf, dass nur das Konsistorium und keine andere

Instanz das Recht zum Abendmahlsausschluss habe. Der Streit um die Kompetenz

des Kirchenbannes verschärfte sich noch dadurch, dass in dem benachbarten,

von Bern 1536 eroberten Gebiet der Waadt das übliche bernische, streng
obrigkeitliche Kirchensystem durchgesetzt wurde. Die dortigen Prädikanten
wie etwa Pierre Viret sympathisierten mit Genfs Kirchenzuchtsregelung und

22 Siehe Robert M. Kingdon, Calvin and the Establishment of Consistory Discipline in
Geneva: The Institution and the Men who directed it, in: NAKG 70-2 (1990), 161.

23 Paul Wemle, Calvin und Basel bis zum Tode des Myconius, 1535-1552, Basel 1909, lOf.;
J. Wayne Baker, Christian Discipline and the Early Reformed Tradition: Bullinger and Calvin,
in: Calviniana. Ideas and Influence of Jean Calvin, hrsg. v. Robert V Schnucker, Kirksville
1988 (Sixteenth Century Essays and Studies, Bd. X), 110f.

24 Kurt Guggisberg, Calvin und Bern, in: Festgabe Leonhard von Muralt zum siebzigsten
Geburtstag, hrsg. v. Martin Haas und René Hauswirth, Zürich 1970, 269.

25 Kingdon, Consistory Discipline, passim.



220 Ulrich Gäbler, Die Kontroverse um das Verhältnis

kritisierten immer wieder die bernische Obrigkeit. Das führte zu permanenten
Reibereien zwischen Calvin und Bern.

Die Kompromisslosigkeit des Genfer Reformators in dieser Frage lässt sich

nur mit dessen Furcht erklären, bei einem Nachgeben in der Exkommunikationsfrage

verliere die Kirche die ihr aufgetragene Eigenständigkeit. Zugleich
hat natürlich das Konsistorium Calvins Machtposition in Genf gesichert und so
die Voraussetzung für seinen internationalen Einfluss gelegt.26

F

Aus der langen Reihe von Calvins Auseinandersetzungen um die Eigenständigkeit

des Kirchenbannes und damit der Kirche überhaupt greife ich ein Beispiel
heraus, welches die gesamtschweizerische Perspektive unserer Frage nochmals
sichtbar werden lässt. Zu Anfang der fünfziger Jahre verstärkte der Genfer Rat
seine Anstrengungen, das Konsistorium unter seine Kontrolle zu bringen. Die
dabei treibende Kraft, Ami Perrin, stieg 1553 gar zum Bürgermeister auf.27

Anfang September 1553 annullierte der Rat die zwei Jahre zuvor vom Konsistorium
ausgesprochene und immer wieder erneuerte Abendmahlsausschliessung von
Philip Berthelier. Die Pfarrerschaft protestierte heftig. Doch beide Räte stellten
fest, das Recht des Kirchenbannes stehe allein dem Rate zu. Der Servet-Prozess
hatte bereits die Stimmung aufgeheizt, nun stieg die Spannung noch weiter an.

Zur Klärung der Kompetenzfrage wählte der Rat ein ähnliches Vorgehen wie im
Falle Servet. Man beschloss, die weltlichen Behörden Basels, Berns, Schaffhausens

und Zürichs um Gutachten in dieser Streitfrage zu bitten.28 Den Genfer
Politikern wird kaum verborgen geblieben sein, dass keine einzige dieser Städte
einen Kirchenbann à la Calvin kannte. Zweifellos erwartete der Rat eine
Unterstützung seines eigenen Standpunktes. Calvin handelte unverzüglich, setzte sich
mit den Amtskollegen dieser Städte in Verbindung und bat sie, auf günstige
Antworten der bürgerlichen Obrigkeiten hinzuwirken. Der Weg zu den

Stellungnahmen in den einzelnen Städten und natürlich diese Gutachten selbst werfen

ein scharfes Licht auf das Verhältnis von Kirche und politischer Gewalt in
den reformierten Orten.

26 Kingdon, Consistory Discipline, 166.
27 Zum folgenden siehe Uwe Plath, Calvin und Basel in den Jahren 1552-1556, Zürich 1974

(Basler Studien zur Historischen und Systematischen Theologie, Bd. 22), 94-111.
28 Plath, Calvin und Basel, 95.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 221

Die Antwort Berns war kurz und knapp. Bei ihnen gebe es keinen Kirchenbann.29

In Basel löste die Anfrage erst einmal eine Kontroverse zwischen dem Anti-
stes Simon Sulzer und dem Rat aus. Sulzer gab nämlich den gültigen Basler

Bestimmungen eine Interpretation im Sinne Calvins, also im Sinne der kirchlichen

Vollmacht zum Abendmahlsausschluss. Die Ratsherren reagierten entsetzt
und beschlossen unverzüglich einen Zusatz zur Bannordnung, womit allein dem

Rat das Recht eingeräumt wurde, den Bann als Strafe auszusprechen. Im Grunde

genommen hatte die Sache jedoch kaum praktische Bedeutung, denn seit Bestehen

der Bannordnung - und es gab sie immerhin schon zwanzig Jahre - wurde

nur ein einziges Mal ein Abendmahlsausschluss verfügt. In ihrer Antwort30 an

Genfenthielten sich die Basler jeder Stellungnahme, legten jedoch die einschlägigen

Ordnungen bei und überliessen damit den Genfern das Urteil.31

In Zürich sah sich Heinrich Bullinger vor eine heikle Situation gestellt. Zum
einen war seine Ablehnung des Kirchenbannes und die entsprechende zürcherische

Praxis bekannt, doch andererseits wollte er Calvin zu Hilfe kommen, dem

er seit dem Abschluss des Consensus Tigurinus von 1549 in besonderer Weise

verbunden war. Der Zürcher Rat - und in dessen Schlepptau auch der von
Schaffhausen - ging explizit aufdie Anfrage ein und drückte sich nicht um eine

deutliche Antwort.32 Im Sinne von Heinrich Bullingers Empfehlung stellt der
Rat fest, dass erstens wohl zwischen Zürich und Genf Unterschiede bestünden,
zweitens jeder Rat indes nach eigenem Urteil handeln könne, drittens die Genfer
Ordnung nicht im Widerspruch zur Heiligen Schrift stehe und viertens den Genfern

deswegen empfohlen sei, überhaupt nichts zu ändern. Bullinger war es also

gelungen, eine Desavouierung Calvins zu vermeiden. Der weitere Verlauf des

Streites in Genf ist rasch erzählt.
Sicherlich auch unter dem Eindruck der vier Gutachten verzichtete der Genfer

Rat aufdie Durchsetzung seines Standpunktes. Berthelier blieb exkommuniziert.33

Der Stern der Perrinisten begann zu sinken, im Jahr darauf waren sie

vollständig besiegt.
Bei einer Würdigung des Genfer Exkommunikationsstreites von 1553/1554

in gesamtschweizerischer Perspektive wird sich zweierlei feststellen lassen.

29 Johannes Calvin, Opera quae supersunt omnia, hrsg. v. Wilhelm Baum, Eduard Cunitz
und Eduard Reuss, Bd. XIV, Braunschweig 1875, 690f. (Nr. 1868).

30 Datiert 23.12.1553, gedruckt bei Plath, Calvin und Basel, 282 (Anhang 6).
31 Plath, Calvin und Basel, 108f.
32 Calvin, Opera omnia. Bd. XIV, 699f. (Nr. 1871).
33 Baker, Christian Discipline, 118.



222 Ulrich Gäbler, Die Kontroverse um das Verhältnis

Zum ersten wird in allen fünf Städten die bisherige Praxis bestätigt und verfestigt.

Damit werden aber zugleich auch - und das ist der zweite Aspekt - die
Unterschiede ausdrücklich anerkannt und jedem Territorium die selbständige
Regelung seiner kirchlichen Angelegenheiten anheimgestellt. Insofern bestätigte

sich die von den Burgrechtsstädten im November 1530 festgelegte Linie
gegenseitiger Nichteinmischung.

Abschliessend will ich das bisher Gesagte in einen grösseren Zusammenhang

stellen.
1. Beim Überblick über die Literatur fällt die schlechte Forschungslage auf.

In der schweizerischen Reformation gibt es keine andere Frage an der Schnittstelle

zwischen politischer Obrigkeit und Kirche, die so umstritten ist wie die
Kirchenzucht. Als Exponenten für die kirchliche Vollmacht zur Ausübung von
Bannmassnahmen stehen Johannes Oekolampad, Johannes Calvin und Simon
Sulzer. Bei keinem von ihnen sind Entstehung und Entwicklung der einschlägigen

ekklesiologischen Vorstellungen wirklich geklärt. Darüber hinaus fehlen,
trotz der Arbeiten von Walther Köhler und Wayne Baker, gründliche, vergleichende

Untersuchungen von Kirchenzuchtstheorie und Kirchenzuchtspraxis in
den reformierten Territorien der Schweiz im 16. und 17. Jahrhundert.34 Solange
solche Arbeiten fehlen, wird unsere Kenntnis des Verhältnisses von Kirche und

Obrigkeit im schweizerischen Ancien Régime bruchstückhaft bleiben.
2. So viel sei dennoch festgestellt: Die zürcherisch-bemische Regelung

definiert als kirchliche Aufgabe Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung.
Eine «kirchliche» Sittenzucht wird abgelehnt. Demgegenüber tritt in Genf das

Konsistorium als kirchliche Behörde auf. In rudimentärer Form lässt sich dieses

Modell auch in Basel finden, obwohl dort bereits zu Lebzeiten Oekolampads die
«kirchlichen» Kompetenzen wieder zurückgeschraubt wurden und zur
Jahrhundertmitte die Ratsherren das Heft fest in der Hand haben. Immerhin, wenn die

Linien weiter ausgezogen werden dürfen, so fallt auf, dass heutigentags von
allen schweizerischen Kantonen die weitestgehende Trennung von Kirche und
Staat ausgerechnet in den Kantonen Genf und Basel vollzogen worden ist.

34 In Kürze ist immerhin die Veröffentlichung einer umfangreichen Untersuchung von
Heinrich Richard Schmidt zur Kirchenzucht in zwei bernischen Gemeinden vom 16. zum
18. Jahrhundert zu erwarten. Siehe seine vorläufige Studie Die Christianisierung des
Sozialverhaltens als permanente Reformation. Aus der Praxis reformierter Sittengerichte in der
Schweiz während der frühen Neuzeit, in: Kommunalisierung und Christianisierung.
Voraussetzungen und Folgen der Reformation 1400-1600, hrsg. v. Peter Blickle und Johannes Ku-
nisch, Berlin 1989 (Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 9), 113-163.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 223

3. Innerhalb der schweizerischen Eidgenossenschaft haben diese
unterschiedlichen Regelungen von Kirche und Staat, wenn ich anachronistisch so

sagen darf, kaum zu weiterreichenden kirchlichen, kirchenpolitischen oder
politischen Spannungen und Auseinandersetzungen geführt. Allerdings haben die
beiden unterschiedlichen Modelle über die Grenzen der Schweiz hinaus wohl
gewirkt. Zu denken ist an die Konflikte um die Kirchenzucht in der Pfalz, in den

Niederlanden und in England. An allen drei Kontroversen haben sich schweizerische

Theologen von aussen beteiligt und für die eine oder andere Seite Stellung

bezogen. Insofern hat die Kontroverse um das Verhältnis von weltlicher und
kirchlicher Obrigkeit, welche Ende der zwanziger Jahre in der evangelischen
Schweiz aufbrach, durchaus eine die Grenzen der Eidgenossenschaft übersteigende

Bedeutung bekommen.
Ulrich Gabler, Basel


	Die Kontroverse um das Verhältnis von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation ; für Johannes Wallmann zum 65. Geburtstag

