Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 3

Artikel: Die Kontroverse um das Verhaltnis von Kirche und politischer Obrigkeit
in der Schweizer Reformation ; fir Johannes Wallmann zum 65.
Geburtstag

Autor: Gabler, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kontroverse um das Verhiltnis von Kirche und
politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation'

Fiir Johannes Wallmann zum 65. Geburtstag

Dieses Referat stellt sich eine bescheidene Aufgabe. Es geht darum, verschiede-
ne, wohlbekannte Kontroversen um das Verhiltnis von Kirche und politischer
Obrigkeit in der Schweizer Reformation aufzureihen, um darauf aufbauend ei-
nige generalisierende Schlussfolgerungen iiber die Regelung des Verhiltnisses
von kirchlicher und weltlicher Obrigkeit in der Schweiz zu ziehen. Dabei be-
schrinke ich mich auf die evangelischen Kirchen und lasse Taufertum oder Ka-
tholizismus ganz ausser Betracht.

Beginnen will ich mit einer Basler Episode.” An der Basler Synode vom Friih-
jahr 1530 wurden Stimmen laut, in der Stadt wiirden Laster und Verfehlungen
nicht wirkungsvoll geahndet. Die Reformationsordnung vom April 1529 sei
nicht ausreichend. Die Pfarrerschaft monierte, es miisse eine bessere Regelung
des Kirchenbannes getroffen werden. In der Reformationsordnung war bloss
vorgesehen, Gemeindepfarrer und Diakon hitten «Lasterhafte» zu ermahnen.
Bis zur Besserung seien sie gegebenenfalls vom Abendmahl auszuschliessen.’
Durch wen dieser Ausschluss vorgenommen werden miisse, wird nicht gesagt.
Als Vertreter der Geistlichkeit trug darauthin der Miinsterpfarrer Johannes Oe-
kolampad dem Basler Rat die Forderung nach Einfiihrung des Kirchenbanns
vor. In seiner Ansprache’ begriindete der Antistes zuerst sorgfiltig den Kirchen-
bann mit der Anweisung Christi und mit dem urchristlichen Vorbild. Der Herr
habe den Jiingern die Vollmacht verliehen, Siinder und Gottesleugner aus der

! Referat an der Tagung des Theologischen Arbeitskreises fiir Reformationsgeschichtliche
Forschung, Torgau, 3. Oktober 1994.

* Siehe dazu J. Wayne Baker, Church Discipline or Civil Punishment: On the Origins of the
Reformed Schism, 1528-1531, in: AUSS 23 (1985), 3—18.

3 Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang
1534, Bd. I11: 1528 bis Juni 1529, hrsg. v. Paul Roth, Basel 1937, 384,16-385,5; 394,15-395,2;
vgl. Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. Zum vierhundertjdhrigen Jubildum der Bas-
ler Reformation, bearbeitet v. Ernst Staechelin, Bd. IT: 1527-1593, Leipzig 1934, 460.

* Briefe und Akten, Bd. I1, 448-461 (Nr. 750).



Kirche auszuschliessen. Allerdings sei diese Massnahme weniger Strafe als
vielmehr ein Erziehungsmittel. Die biirgerliche Obrigkeit hitte davon zu unter-
scheidende Aufgaben. Sie habe mit Heiden, Juden und Exkommunizierten
nichts zu schaffen, solange diese den o6ffentlichen Frieden nicht storten. Die
Kirche hingegen konne diese in ithren Reihen nicht dulden. Oekolampad liess
damit Unterscheidungen laut werden, die er bereits in seiner ersten reformatori-
schen Schrift 1521 vorgebracht hatte. Etwa: Die Stadt strafe hart und grausam,
die Kirche hingegen versehe das Amt einer liebenden, erziechenden Mutter. Die
Stadt strafe zum Tode, die Kirche fithre zum Leben.’

Ockolampad blieb seinem frithreformatorischen ekklesiologischen Ansatz
einer Unterscheidung von weltlicher und kirchlicher Aufgabe bis an sein Le-
bensende treu. Gebildet haben diirfte er ihn unter dem Einfluss Luthers. Diese
prinzipiellen Ausserungen Oekolampads werden die vorsichtigen Basler Rats-
herren im Sommer 1530 noch nicht sehr beunruhigt haben. Aufhorchen liess sie
wohl der damit einhergehende institutionelle Vorschlag. Die Verantwortung fiir
den Kirchenbann sollte nimlich ein neu zu schaffendes zwoltkopfiges Gremi-
um iibernehmen. Entsprechend den vier Stadtgemeinden (Miinster, St. Peter,
St. Leonhard, St. Theodor) sollten vier Pfarrer, vier Ratsherren und vier Ge-
meindeglieder als Alteste die Kirchenzuchtsbehérde bilden. Es war uniiberseh-
bar, dass damit eine vom Rat unabhéngige Institution, die von kirchlichen Prin-
zipien auszugehen hatte, anvisiert war. In Oekolampads Ekklesiologie gehorte
neben Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung die Zucht zur unverius-
serlichen Aufgabe der Kirche.

Die Ratsherren liessen sich mit ihrer Antwort Zeit. Sie entschieden nach wo-
chenlangem Dringen der Synode erst im Dezember 1530. Der Rat wies den
Vorschlag der Einrichtung einer zentralen kirchlichen Behdrde unmissverstiand-
lich zuriick. Von einem solchen Zwdlfergremium wollten die Politiker nichts
wissen. Immerhin erklirten sie sich dazu bereit, in den einzelnen Gemeinden
Pfarrern und Diakonen zwei Laien aus der Gemeinde und einen Ratsherrn als
Kirchenzuchtsbeauftragte hinzuzugesellen. Gemeindeweise sollte in Stadt und
Land die Kirchenzucht geregelt werden.® Dabei wird allerdings zwischen Stadt

* Quod non sit onerosa Christianis confessio paradoxon loannis Oecolampadii, Augsburg
1521, f. 13"4".

® Aktensammlung, Bd. V: Oktober 1530 bis Ende 1531, hrsg. v. Paul Roth, Basel 1945,
60,30-32; am 9. Juni 1531 gab sich der Rat das Recht zuriick, in jedem Einzelfall {iber den
Abendmahlsausschluss zu entscheiden, vgl. Walther Kohler, Ziircher Ehegericht und Genfer
Konsistorium, I: Das Ziircher Ehegericht und seine Auswirkung in der deutschen Schweiz zur
Zeit Zwinglis, Leipzig 1932, 295.



214 Ulrich Gdbler, Die Kontroverse um das Verhdltnis

und Landschaft ein Unterschied gemacht. In den vier Stadtgemeinden kann die-
ses Gremium auch den Abendmahlsausschluss aussprechen. Die Landgemein-
den miissen sich dazu an die Kirchenzuchtsbehorde der Miinstergemeinde wen-
den, welche als «Mutterkirche»’ diese Aufgabe fiir die gesamte Landschalft er-
fiillt. Uberblickt man diese Episode insgesamt, so wird zweierlei deutlich:

l. Der Kirchenbann steht an der Schnittstelle von Kirche und politischer
Obrigkeit. An ihm entziinden sich nicht bloss in Basel, sondern auch dariiber
hinaus Kontroversen und Konflikte. Das wird bis in das Konfessionelle Zeitalter
hinein so bleiben. Um der Klarheit und der leichteren Vergleichbarkeit willen
beschrinke ich mich im folgenden auf die Kirchenzuchtsfrage.

2. Trotz aller Argumentationskunst eines Ockolampad erkannten die Stadtva-
ter mit sicherem Blick, dass ein zentrales Kirchenzuchtsgremium ihrem eigenen
Verstidndnis von Reformation widersprach. Sie sahen eine wesentliche Kompo-
nente der Reformation in der Beendigung geistlicher Herrschaft oder zumindest
in der Beendigung der Herrschaft von Geistlichen. Den Beteuerungen Oeko-
lampads, eine recht gehandhabte Kirchenzucht sei etwas ganz anderes als die
frither herrschende «pépstliche Tyrannei», trauten sie nicht. Aufiibergemeindli-
cher Ebene wollte der Rat keine Institution dulden, die mit seiner eigenen allum-
fassenden Kompetenz in kirchlichen Angelegenheiten hétte in Streit kommen
konnen. Immerhin — so ist hinzuzufiigen: Trotz dieser Minimallosung in Basel
war Oekolampad nicht unzufrieden. Denn, so teilte er 1531 seinem Freund
Konrad Sam mit,* die Exkommunikationssache sei gerettet, und «kein Unter-
nehmen reue ihn weniger, keines bringe grossere Frucht». Der ehemalige Poeni-
tentiarius des Basler Bistums blieb seinen ekklesiologischen Grundentschei-
dungen treu.

1

Ich habe erwihnt, dass sich der Basler Rat bei seiner Entscheidung in der Kir-
chenzuchtsfrage sehr viel Zeit liess. Diese Verzogerung beruhte weniger auf
Saumseligkeit als auf politischer Sorgfalt. Oekolampad hatte namlich versucht,
die Theologen und die Kirchenminner der verbiindeten protestantischen Stédte,
wie Ziirich und Bern, fiir seine Kirchenbann-Idee zu gewinnen. Damit sollte

7 Aktensammlung, Bd. V, 63,15.
¥ Briefe und Akten, Bd. II, 577f. (Nr. 836), hier: 578.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 215

Druck auf den Basler Rat ausgeiibt werden. Tatsdchlich fand Oekolampad unter
den befreundeten Theologen einige Sympathie fiir seine Pléne, so dass an einer
Versammlung eben dieser verbiindeten Stidte in Aarau vom 27. September 1530
eine gemeinsame Regelung der Kirchenzuchtspraxis erortert werden sollte.
Selbst Zwingli scheint seinem Basler Freund entgegengekommen zu sein.
Schon bei den Vorbereitungen auf diese Tagung folgte allerdings die kalte Du-
sche. Offensichtlich hatte sich Zwingli mit den Ziircher Delegierten tiber die
Aarauer Tagung absprechen wollen. Die fiihrenden Politiker bekamen von den
ihre Befugnisse beschneidenden Theologenvorschligen Wind und handelten.
Zwingli wurde die Teilnahme an der Aarauer Tagung verboten — was iibrigens
ein bezeichnendes Licht auf den beschrinkten Handlungsspielraum des Refor-
mators wirft. Und an den Basler Rat schrieben die Ziircher einen sehr hoflichen,
aber unmissverstindlichen Brief.” Eben erst seien in der Kirchenzuchtsfrage
neue Regelungen getroffen worden, und auch die umliegenden Gebiete stimm-
ten diesen zu. Von seiten Ziirichs bestehe an einer Anderung kein Bedarf.’ Eine
Erorterung dieser Frage in Aarau ertibrige sich. Der iiberaus freundliche Ton des
Briefes kann nicht dariiber hinwegtduschen, dass Ziirich eine Warnung an Basel
ausgehen liess. Der Verweis auf die Ubernahme ziircherischer Praxis in anderen
Gebieten warnte Basel vor einem Sonderweg. Es spricht fiir die Liberalitit der
Basler Ratsherren, dass sie ihrem Pfarrer Oekolampad trotzdem gestatteten, am
Aarauer Tag seine Auffassung des Verhiltnisses von kirchlicher und weltlicher
Obrigkeit vorzutragen.

Angesichts der Ziircher Opposition stand der Antistes in Aarau natiirlich auf
verlorenem Posten. An eine gemeinsame Aktion war iberhaupt nicht zu denken.
So wollte Oekolampad wenigstens retten, was noch zu retten war. Wenn sich
eine gemeinsame Regelung als unmoglich erweisen sollte, moge man es den
einzelnen Stddten freistellen, die Bannfrage nach eigenem Gutdiinken zu re-
geln. Aber selbst dariiber war in Aarau keine Einigung zu erzielen. Erst im No-
vember 1530 beschlossen die Burgrechtsstadte, es den einzelnen Mitgliedern
anheim zu stellen, ob sie den Kirchenbann einfithren wollten oder nicht."" Damit
war der Weg frei zum erwdhnten Basler Beschluss vom Dezember 1530.

Ich ziehe ein kleines Fazit. Der Beschluss der Basler Obrigkeit zur Einfiih-
rung des Kirchenbanns vom Dezember 1530 schwichte den urspriinglichen Vor-

’ Aktensammlung, Bd. I'V: Juli 1529 bis September 1530, hrsg. v. Paul Roth, Basel 1941,
596f. (NI. 637).

' Diese Haltung des Rates wurde durch die Ziircher Synode am 26. Oktober 1530 bestiitigt,
Briefe und Akten, Bd. II, 522 (Nr. 793a).

"' Aktensammlung, Bd. V, 46 (Nr. 54).



216 Ulrich Gdbler, Die Kontroverse um das Verhdltnis

schlag Oekolampads an entscheidender Stelle ab, da der Rat es nicht zuliess,
eine eigene Kirchenzuchtsbehorde zu errichten. Trotzdem nahm Basel mit der
Ordnung von 1530 unter den deutschschweizerischen protestantischen Stadten
eine Sonderstellung ein. Denn es unterschied zwischen kirchlicher und obrig-
keitlicher Behandlung von Missetitern und erkannte damit der Kirche eine selb-
standige Aufgabe zu. Oekolampad selbst handelte sich den Rufein, trotz Zwin-
glis Warnungen in rigider Weise den Abendmahlsausschluss betrieben zu ha-
ben."

Die ablehnende Behandlung der Basler Kirchenzuchtsvorschlige durch die
Burgrechtsstidte ldsst einen prinzipiellen Aspekt der schweizerischen Refor-
mationsgeschichte sichtbar werden. Den einzelnen protestantischen Stadtstaa-
ten wird bei der Regelung ihrer kirchlichen und ihrer kirchenpolitischen Ange-
legenheiten ein hohes Mass an Selbstindigkeit eingerdumt. Insofern hat die
Reformation die kantonale Eigenstandigkeit (wenn ich mich dieses Anachronis-
mus bedienen darf) eher noch geférdert als vermindert. Allerdings, um nicht das
Missverstindnis aufkommen zu lassen, zwischen den protestantischen Stidten
habe das Prinzip volliger Beliebigkeit geherrscht, sei erwihnt, dass Zwingli
1530 ausdriicklich feststellte, der protestantische Bund, das Christliche Burg-
recht, konne «zweierlei Lehre» nicht ertragen.” Entsprechend intervenierten die
Ziircher beispielsweise in Schaffhausen wegen der angeblichen Irrlehre eines
dortigen Predigers. Wie auch immer — die Regelung der Kirchenbannfrage im
Jahre 1530 eroffnete den einzelnen evangelischen Stadtstaaten der Schweiz den
Weg zur Selbstindigkeit in kirchlichen Angelegenheiten.

I

Noch von Aarau aus schrieb Oekolampad am 27. September 1530 an den der
Tagung ferngebliebenen Zwingli nach Ziirich.'" Zuerst berichtete er ihm iiber
seine Ansprache und ortete zugleich die grossten Gegner seines Programms.
Am meisten Widerstand gebe es in Bern. Dort habe vor kurzem eine Synode die
Kirche ginzlich an die Politiker ausgeliefert.” Der federfiihrende Berner Theo-

12 Siche Briefe und Akten, Bd. 11, 605, Anm. 3.

Y Huldreich Zwinglis Simtliche Werke, hrsg. v. Emil Egli, u.a., Bd. VI/II, Ziirich 1968,
840,7f. Zwingli kam zu dieser Stellungnahme in der Auseinandersetzung um den lutheranisie-
renden Schaffhauser Pridikanten Benedikt Burgauer.

'“ Briefe und Akten, Bd. 11, 498f. (Nr. 783); vgl. Oekolampads Brief'an Vadian vom selben
Tage, Briefe und Akten, Bd. 11, 499f. (Nr. 784).

5 Briefe und Akten, Bd. II, 488 (Nr. 776).



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 217

loge Kaspar Megander habe ihn wohl nicht recht verstanden. Ebenso wie sein
Kollege Berchtold Haller hiitte er eine griindliche Unterweisung nétig. Mit die-
ser Meinung wird Oekolampad den Bernern nicht gerecht, denn Haller empfand
durchaus Sympathie fiir die Basler Auffassung und befiirwortete neben obrig-
keitlicher Bestrafung auch den besonderen Kirchenbann in Form des Aus-
schlusses vom Abendmahl.' Nach einigem Schwanken setzte sich in Bern
allerdings die ziircherische Linie durch. Den Ausschlag dafiir gab die Haltung
der Berner Politiker, die von Kirchenzuchtsmassnahmen nichts wissen wollten.
Dariiber hinaus beeindruckten Haller die Argumente des jungen Bremgartner
Pradikanten Heinrich Bullinger, wie er sie im Juli 1531 brieflich vorgelegt be-
kam.

In seinem Brief an Haller' argumentierte Bullinger vor allem mit der Fest-
stellung eines prinzipiellen Unterschiedes zwischen der neutestamentlichen Si-
tuation und der eigenen Lage. Der durch die Apostel getibte Bann sei eine Not-
massnahme gewesen, da eine den christlichen Prinzipien verpflichtete Obrig-
keit in der urkirchlichen Zeit noch fehlte. Jetzt sei das grundsétzlich anders. Eine
besondere Kirchenstrafe sei hinfillig geworden. Die Ubeltiter wiirden durch die
Obrigkeit bestraft, und das geniige. Eine zweite, eigene kirchliche Strafe sei
liberfliissig. Zudem —und das ist der andere wesentliche Gedanke Bullingers —
werde durch den Abendmahlsausschluss als Strafmassnahme der Sinn der Eu-
charistie verdreht. Sie sei doch fiir die Siinder da." Fiir wen dann Christus sein
Blut vergossen habe, wenn nur die Reinen zugelassen werden, — so fragt er rhe-
torisch und nicht eben tiefsinnig. Bullinger verwirft Oekolampads Anschauung,
die Exkommunikation sei als besonderes kirchliches «Erziehungsmittel» anzu-
sehen. Die Kirche habe nichts anderes als Wort und Sakrament,'” und unter Ex-
kommunikation diirfe nichts anderes verstanden werden als eine Offentliche
Strafmassnahme zur Bewahrung von Ordnung und Sitte. Der von Bullinger mit
Nachdruck vertretene Standpunkt tiberzeugte schon 1531 in Bern. Oekolampad
und Basel blieben isoliert.

Noch im selben Jahr 1531 wurde nach Zwinglis Tod Bullinger dessen Nach-
folger in Ziirich. Hinfort sollte er das Ziircher Kirchenwesen bestimmen. Von
den Grundprinzipien seiner Auffassungen zum Kirchenbann, wie er sie im Juli

' Zwinglis Simtliche Werke, Bd. X1, Leipzig 1935, 177-180 (Nr. 1112); vgl. Kéhler, Ziir-
cher Ehegericht, I, 354. Anders Baker, Church Discipline, 11.

"7 Heinrich Bullinger. Briefwechsel, Bd. 1: Briefe der Jahre 15241531, bearbeitet v. Ulrich
Gibler und Endre Zsindely, Ziirich 1973, 205-216 (Nr. 39), bes. 207-214.

¥ Bullinger, Briefwechsel, Bd. 1, 211,18.

" Bullinger, Briefwechsel, Bd. 1, 213,7-12.



218 Ulrich Gdbler, Die Kontroverse um das Verhdltnis

1531 entwickelt hatte, wich er bis an sein Lebensende nicht mehr ab. Sie werden
kiinftig das Verhiltnis von Kirche und Obrigkeit in Ziirich und mittelbar auch in
Bern bestimmen. Seines Gegensatzes zu Oekolampad war sich Bullinger von
Anfang an bewusst, und noch als greiser Mann distanzierte er sich 1570 von der
Abendmahlspraxis Oekolampads.*

v

Mit dem Zweiten Kappelerkrieg schienen sich die Verhiltnisse in der Schweiz
konsolidiert zu haben, und auch die Frage des Kirchenbannes verlor ihre Bri-
sanz. Der Schein trog, denn Johannes Calvin setzte den Kirchenbann wiederum
auf die Tagesordnung. Mehr als alle anderen Probleme beherrschte die Kirchen-
zuchtsfrage sein Wirken in Genf bis weit in die flinfziger Jahre hinein.

Genf verdankte seine Reformation Bern. Im Jahre 1533 brachen in Genf Tu-
multe aus, der Bischof verliess Genf, zur Wiederherstellung von dessen Herr-
schaft griff der Herzog von Savoyen ein und belagerte die Stadt. Genf war mit
Bern durch einen Biindnisvertrag, ein sogenanntes Burgrecht, verbunden. Das
gab den Bernern den Rechtstitel, ihrerseits militdrisch zu intervenieren. Sie er-
oberten das Genf vorgelagerte Gebiet der Waadt und entsetzten die Stadt im
Februar 1536. Die Bajonette Berns sicherten die Reformation Genfs. Im Herbst
1536 nahm Calvin dort seine Tétigkeit auf. Schon nach wenigen Monaten ver-
fasste er Artikel zu Handen des Rates «betreffend die Organisation der Kirche
und des Gottesdienstes in Genf» (16. Januar 1537).

An die Spitze seiner Ausfiihrungen setzt er die Exkommunikation, den Kir-
chenbann.” Dieser sei von Christus selber der Kirche befohlen worden. Offen-
kundig Unwiirdige mit einem anstosserregenden Leben sollen vom Abendmahl
ausgeschlossen werden. Ein vom Rat ernanntes zentrales Gremium hitte die
Aufgabe, in Zusammenarbeit mit dem Pfarrer den Lebenswandel zu priifen und
gegebenenfalls die Exkommunikation auszusprechen. Es ist offenkundig, dass
dieser Vorschlag Calvins den Keim zu einer eigenen kirchlichen Organisation in
sich birgt. Die Kirche verfiigt {iber eine von der biirgerlichen Obrigkeit unter-
schiedene Jurisdiktion. Zu einer eigentlichen nota ecclesiae hat Calvin die Kir-
chenzucht nicht gemacht. Das taten erst spitere calvinistische Bekenntnis-

20 Briefe und Akten, Bd. I1, 605, Anm. 3.

! Calvin-Studienausgabe, hrsg. v. Eberhard Busch, Alasdair Heron, Christian Link, Peter
Opitz, Ernst Saxer, Hans Scholl, Bd. 1: Reformatorische Anfinge (1533-1541), Neukirchen-
Vluyn 1994, 114,5-13; 118,13-124,15.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 219

schriften, wie etwa das niederlindische Bekenntnis von 1561, welches neben den
tiblichen notae, nimlich Evangeliumsverkiindigung und Sakramentsverwal-
tung, als Drittes die Kirchenzucht hinzufiigt.*

Zwischen Calvins Vorschlag zur Einfithrung des Kirchenbannes im Januar
1537 und Oekolampads Anregungen in Basel vom Jahre 1530 bestehen offen-
kundige Parallelen. In der Calvinforschung ist allerdings strittig, ob tatsidchlich
von Abhéngigkeit gesprochen werden konne. Es gibt gute Griinde, einen Ein-
fluss Oekolampads anzunehmen.” Calvin selber hatte unmittelbar vor seiner
Genfer Tatigkeit in Basel gelebt und auch sicherlich die Briefwechselausgabe
Oeckolampads von 1536 zur Kenntnis genommen, wo die Kirchenzucht in meh-
reren Texten behandelt wird.

Bekanntlich scheiterte Calvin 1537/1538 mit diesem Kirchenzuchtskonzept.
Wohl liess sich der Rat fiir die Einfiihrung der Kirchenzucht gewinnen, doch
dessen Durchfiihrung stiess auf derartigen Widerstand unter der Genfer Bevol-
kerung, dass Calvin und Farel 1538 schliesslich entlassen wurden.

Diese Entwicklung erstaunt eigentlich weniger als die Riickkehr Calvins
nach Genf im Jahre 1541, {ibrigens mit ausdriicklicher Unterstiitzung Berns.
Man anerkannte dort «die Unentbehrlichkeit Calvins fiir die Sicherung der Re-
formation in der Westschweiz»** und nahm dafiir seine abweichende ekklesiolo-
gische Haltung in Kauf. Calvin hatte ausdriicklich als Bedingung fiir seine
Riickkehr zugesichert bekommen, dass eine Kirchenordnung unter Einschluss
der Kirchenzucht erlassen werde. Mit der Schaffung des sogenannten «Konsi-
storiumsy» durch die Kirchenordnung von 1541 bekam Genf dann tatsidchlich
seine zentrale Kirchenzuchtsbehdrde.” Trotz stindiger Anfeindung beharrte
Calvin mit allem Nachdruck darauf, dass nur das Konsistorium und keine andere
Instanz das Recht zum Abendmahlsausschluss habe. Der Streit um die Kompe-
tenz des Kirchenbannes verschirfte sich noch dadurch, dass in dem benachbar-
ten, von Bern 1536 eroberten Gebiet der Waadt das tibliche bernische, streng
obrigkeitliche Kirchensystem durchgesetzt wurde. Die dortigen Pridikanten
wie etwa Pierre Viret sympathisierten mit Genfs Kirchenzuchtsregelung und

*? Siehe Robert M. Kingdon, Calvin and the Establishment of Consistory Discipline in
Geneva: The Institution and the Men who directed it, in: NAKG 70-2 (1990), 161.

* Paul Wernle, Calvin und Basel bis zum Tode des Myconius, 15351552, Basel 1909, 10f.;
J. Wayne Baker, Christian Discipline and the Early Reformed Tradition: Bullinger and Calvin,
in: Calviniana. Ideas and Influence of Jean Calvin, hrsg. v. Robert V. Schnucker, Kirksville
1988 (Sixteenth Century Essays and Studies, Bd. X), 110f.

* Kurt Guggisberg, Calvin und Bern, in: Festgabe Leonhard von Muralt zum siebzigsten
Geburtstag, hrsg. v. Martin Haas und René Hauswirth, Ziirich 1970, 269.

* Kingdon, Consistory Discipline, passim.



220 Ulrich Gdbler, Die Kontroverse um das Verhdltnis

kritisierten immer wieder die bernische Obrigkeit. Das fithrte zu permanenten
Reibereien zwischen Calvin und Bern.

Die Kompromisslosigkeit des Genfer Reformators in dieser Frage ldsst sich
nur mit dessen Furcht erkldren, bei einem Nachgeben in der Exkommunika-
tionsfrage verliere die Kirche die ihr aufgetragene Eigenstiandigkeit. Zugleich
hat natiirlich das Konsistorium Calvins Machtposition in Genf gesichert und so
die Voraussetzung fiir seinen internationalen Einfluss gelegt.”®

V

Aus der langen Reihe von Calvins Auseinandersetzungen um die Eigenstindig-
keit des Kirchenbannes und damit der Kirche tiberhaupt greife ich ein Beispiel
heraus, welches die gesamtschweizerische Perspektive unserer Frage nochmals
sichtbar werden ldsst. Zu Anfang der fiinfziger Jahre verstiarkte der Genfer Rat
seine Anstrengungen, das Konsistorium unter seine Kontrolle zu bringen. Die
dabei treibende Kraft, Ami Perrin, stieg 1553 gar zum Biirgermeister auf.”” An-
fang September 1553 annullierte der Rat die zwei Jahre zuvor vom Konsistorium
ausgesprochene und immer wieder erneuerte Abendmahlsausschliessung von
Philip Berthelier. Die Pfarrerschaft protestierte heftig. Doch beide Rite stellten
fest, das Recht des Kirchenbannes stehe allein dem Rate zu. Der Servet-Prozess
hatte bereits die Stimmung aufgeheizt, nun stieg die Spannung noch weiter an.
Zur Klarung der Kompetenzfrage wihlte der Rat ein dhnliches Vorgehen wie im
Falle Servet. Man beschloss, die weltlichen Behorden Basels, Berns, Schafthau-
sens und Ziirichs um Gutachten in dieser Streitfrage zu bitten.”® Den Genfer
Politikern wird kaum verborgen geblieben sein, dass keine einzige dieser Stadte
einen Kirchenbann a la Calvin kannte. Zweifellos erwartete der Rat eine Unter-
stiitzung seines eigenen Standpunktes. Calvin handelte unverziiglich, setzte sich
mit den Amtskollegen dieser Stidte in Verbindung und bat sie, auf giinstige
Antworten der biirgerlichen Obrigkeiten hinzuwirken. Der Weg zu den Stel-
lungnahmen in den einzelnen Stiadten und natiirlich diese Gutachten selbst wer-
fen ein scharfes Licht auf das Verhiltnis von Kirche und politischer Gewalt in
den reformierten Orten.

* Kingdon, Consistory Discipline, 166.

2T Zum folgenden siche Uwe Plath, Calvin und Basel in den Jahren 15521556, Ziirich 1974
(Basler Studien zur Historischen und Systematischen Theologie, Bd. 22), 94-111.

# Plath, Calvin und Basel, 95.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 221

Die Antwort Berns war kurz und knapp. Bei ithnen gebe es keinen Kirchen-
bann.”

In Basel 16ste die Anfrage erst einmal eine Kontroverse zwischen dem Anti-
stes Simon Sulzer und dem Rat aus. Sulzer gab niamlich den giiltigen Basler
Bestimmungen eine Interpretation im Sinne Calvins, also im Sinne der kirchli-
chen Vollmacht zum Abendmahlsausschluss. Die Ratsherren reagierten entsetzt
und beschlossen unverziiglich einen Zusatz zur Bannordnung, womit allein dem
Rat das Recht eingerdumt wurde, den Bann als Strafe auszusprechen. Im Grunde
genommen hatte die Sache jedoch kaum praktische Bedeutung, denn seit Beste-
hen der Bannordnung — und es gab sie immerhin schon zwanzig Jahre — wurde
nur ein einziges Mal ein Abendmahlsausschluss verfiigt. In ihrer Antwort™ an
Genfenthielten sich die Basler jeder Stellungnahme, legten jedoch die einschla-
gigen Ordnungen bei und iiberliessen damit den Genfern das Urteil.”

In Ziirich sah sich Heinrich Bullinger vor eine heikle Situation gestellt. Zum
einen war seine Ablehnung des Kirchenbannes und die entsprechende ziircheri-
sche Praxis bekannt, doch andererseits wollte er Calvin zu Hilfe kommen, dem
er seit dem Abschluss des Consensus Tigurinus von 1549 in besonderer Weise
verbunden war. Der Ziircher Rat — und in dessen Schlepptau auch der von
Schaffhausen — ging explizit auf die Anfrage ein und driickte sich nicht um eine
deutliche Antwort.”” Im Sinne von Heinrich Bullingers Empfehlung stellt der
Rat fest, dass erstens wohl zwischen Ziirich und Genf Unterschiede bestiinden,
zweitens jeder Rat indes nach eigenem Urteil handeln konne, drittens die Genfer
Ordnung nicht im Widerspruch zur Heiligen Schrift stehe und viertens den Gen-
fern deswegen empfohlen sei, iiberhaupt nichts zu andern. Bullinger war es also
gelungen, eine Desavouierung Calvins zu vermeiden. Der weitere Verlauf des
Streites in Genf ist rasch erzihlt.

Sicherlich auch unter dem Eindruck der vier Gutachten verzichtete der Gen-
fer Rat auf die Durchsetzung seines Standpunktes. Berthelier blieb exkommuni-
ziert.** Der Stern der Perrinisten begann zu sinken, im Jahr darauf waren sie
vollstandig besiegt.

Bei einer Wiirdigung des Genfer Exkommunikationsstreites von 1553/1554
in gesamtschweizerischer Perspektive wird sich zweierlei feststellen lassen.

* Johannes Calvin, Opera quae supersunt omnia, hrsg. v. Wilhelm Baum, Eduard Cunitz
und Eduard Reuss, Bd. X1V, Braunschweig 1875, 690f. (Nr. 1868).

0 Datiert 23.12.1553, gedruckt bei Plath, Calvin und Basel, 282 (Anhang 6).

3! Plath, Calvin und Basel, 108f.

32 Calvin, Opera omnia, Bd. XIV, 699f. (Nr. 1871).

3 Baker, Christian Discipline, 118.



222 ) Ulrich Gdbler, Die Kontroverse um das Verhdlinis

Zum ersten wird in allen flinf Stiadten die bisherige Praxis bestatigt und verfe-
stigt. Damit werden aber zugleich auch — und das ist der zweite Aspekt — die
Unterschiede ausdriicklich anerkannt und jedem Territorium die selbstidndige
Regelung seiner kirchlichen Angelegenheiten anheimgestellt. Insofern besti-
tigte sich die von den Burgrechtsstadten im November 1530 festgelegte Linie
gegenseitiger Nichteinmischung.

Abschliessend will ich das bisher Gesagte in einen grosseren Zusammen-
hang stellen.

1. Beim Uberblick iiber die Literatur fillt die schlechte Forschungslage auf.
In der schweizerischen Reformation gibt es keine andere Frage an der Schnitt-
stelle zwischen politischer Obrigkeit und Kirche, die so umstritten ist wie die
Kirchenzucht. Als Exponenten fiir die kirchliche Vollmacht zur Ausiibung von
Bannmassnahmen stehen Johannes Oekolampad, Johannes Calvin und Simon
Sulzer. Bei keinem von ihnen sind Entstehung und Entwicklung der einschlégi-
gen ekklesiologischen Vorstellungen wirklich geklart. Dariiber hinaus fehlen,
trotz der Arbeiten von Walther Kohler und Wayne Baker, griindliche, verglei-
chende Untersuchungen von Kirchenzuchtstheorie und Kirchenzuchtspraxis in
den reformierten Territorien der Schweiz im 16. und 17. Jahrhundert.”* Solange
solche Arbeiten fehlen, wird unsere Kenntnis des Verhiltnisses von Kirche und
Obrigkeit im schweizerischen Ancien Régime bruchstiickhaft bleiben.

2. So viel sei dennoch festgestellt: Die ziircherisch-bernische Regelung defi-
niert als kirchliche Aufgabe Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung.
Eine «kirchliche» Sittenzucht wird abgelehnt. Demgegentiiber tritt in Genf das
Konsistorium als kirchliche Behorde auf. In rudimentarer Form lésst sich dieses
Modell auch in Basel finden, obwohl dort bereits zu Lebzeiten Oekolampads die
«kirchlichen» Kompetenzen wieder zurtickgeschraubt wurden und zur Jahrhun-
dertmitte die Ratsherren das Heft fest in der Hand haben. Immerhin, wenn die
Linien weiter ausgezogen werden diirfen, so féllt auf, dass heutigentags von
allen schweizerischen Kantonen die weitestgehende Trennung von Kirche und
Staat ausgerechnet in den Kantonen Genf und Basel vollzogen worden ist.

*In Kiirze ist immerhin die Verdffentlichung einer umfangreichen Untersuchung von
Heinrich Richard Schmidt zur Kirchenzucht in zwei bernischen Gemeinden vom 16. zum
18. Jahrhundert zu erwarten. Siche seine vorldufige Studie Die Christianisierung des Sozial-
verhaltens als permanente Reformation. Aus der Praxis reformierter Sittengerichte in der
Schweiz wihrend der frithen Neuzeit, in: Kommunalisierung und Christianisierung. Voraus-
setzungen und Folgen der Reformation 1400-1600, hrsg. v. Peter Blickle und Johannes Ku-
nisch, Berlin 1989 (Zeitschrift fiir Historische Forschung, Beiheft 9), 113-163.



von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation 223

3. Innerhalb der schweizerischen Eidgenossenschaft haben diese unter-
schiedlichen Regelungen von Kirche und Staat, wenn ich anachronistisch so
sagen darf, kaum zu weiterreichenden kirchlichen, kirchenpolitischen oder poli-
tischen Spannungen und Auseinandersetzungen gefiihrt. Allerdings haben die
beiden unterschiedlichen Modelle iiber die Grenzen der Schweiz hinaus wohl
gewirkt. Zu denken ist an die Konflikte um die Kirchenzucht in der Pfalz, in den
Niederlanden und in England. An allen drei Kontroversen haben sich schweize-
rische Theologen von aussen beteiligt und fiir die eine oder andere Seite Stel-
lung bezogen. Insofern hat die Kontroverse um das Verhiltnis von weltlicher und
kirchlicher Obrigkeit, welche Ende der zwanziger Jahre in der evangelischen
Schweiz aufbrach, durchaus eine die Grenzen der Eidgenossenschaft tiberstei-
gende Bedeutung bekommen.

Ulrich Gdbler, Basel



	Die Kontroverse um das Verhältnis von Kirche und politischer Obrigkeit in der Schweizer Reformation ; für Johannes Wallmann zum 65. Geburtstag

