
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Oswald Bayer, Theologie. Handbuch Systematischer Theologie Bd. 1, Gütersloh 1994. 548 S.

Oswald Bayers neues Lehrbuch zum Begriff der Theologie erweitert nicht nur das «Handbuch

Systematischer Theologie» um einen eindrucksvollen Band, sondern gibt auch einen kräftigen
Impuls zur Belebung der fundamentaltheologischen, wissenschaftstheoretischen Diskussion, die in
den vergangenen Jahren merklich abgeebbt ist. Angesichts der fortschreitenden Zersplitterung und
des zunehmenden Relevanzverlustes von Theologie und Kirche ist zu wünschen, dass Bayers
Versuch einer eigenständigen, vor allem an der Theologie Luthers gewonnenen Antwort auf die Frage
nach Aufgabe, Gegenstand und Ort der Theologie die gebührende Beachtung findet.

Bayers neues fundamentaltheologisches Lehrbuch bündelt die Hauptlinien seiner bisherigen
Arbeit. Es spannt den Bogen von Bayers einschlägiger Dissertation über Luthers Verständnis der
Promissio (1971,21989) und seiner wissenschaftstheoretischen Skizze: «Was ist das: Theologie?»
(1973), die weitgehend in den Schlussteil seines Theologiebuches Eingang gefunden hat, bis zu

Bayers Aufsatzsammlung «Autorität und Kritik» (1991), welche als Grundlegung wie Vertiefung
seiner in dem vorliegenden Buch gebotenen wissenschaftstheoretischen Überlegungen gelesen
werden kann. Bayers Theologieverständnis stellt eine Herausforderung dar. Entsprechend seiner

eigenen Definition von Theologie als «Konfliktwissenschaft» (115,505 u.ö.) hat Bayer ein streitbares

Buch geschrieben, das zur Stellungnahme herausfordert. Seine «Metakritik» (393) neuzeitlichen

Denkens und neuzeitlichen Theologieverständnisses bedarf einer ausfuhrlichen Diskussion.

Bayers Verdienst ist es in jedem Fall, Grundfragen theologischer Arbeit und zugleich christlichen
Glaubens scharf herausgearbeitet und eindringlich gestellt zu haben.

Entsprechend der üblichen Einleitung der Bände des Handbuchs Systematischer Theologie
behandelt Bayer nach einer Übersicht über Hauptmomente der Geschichte des Theologieverständnis-
ses (20-32) in einem ersten Hauptteil das Theologieverständnis Luthers, Melanchthons und Calvins

(35-182). Die Darstellung Luthers nimmt bei weitem den meisten Raum ein. Der Grund hierfür ist

nicht nur in der theologiegeschichtlichen Bedeutung Luthers zu suchen. Luthers Theologieverständnis

hat vielmehr für Bayer normativen Rang und bildet durchgängig den Massstab für seine

systematisch-theologischen Urteile, die zum Teil durch grosse Schärfe auffallen, sowie für seinen

eigenen Begriff der Theologie. Bayer lässt Luther ausführlich zu Wort kommen und teilweise
unmittelbar in unsere Gegenwart hinein sprechen. Wir sehen einen Autor vor uns, der mit Luther im

lebendigen Gespräch ist, mit ihm und von ihm her theologisch zu denken versucht. Bisweilen tritt
dabei der historische und problemgeschichtliche Abstand völlig in den Hintergrund, so etwa, wenn

Bayer erklärt: «Eine Reihe von Luthertexten können wir heute nicht anders denn als unmittelbar

gegen Barth gerichtet lesen und hören; es hat also nicht nur Barth gegen Luther geschrieben,
sondern schon Luther gegen Barth» (382). Hermeneutisch stellt sich allerdings die Frage nach den

Bedingungen dessen, was H.-G. Gadamer als Horizontverschmelzung bezeichnet hat. Wie ist die

heutige Fremdheit Luthers, welche Bayer selbst konstatiert (vgl. 105), hermeneutisch wie theologisch

zu beurteilen und zu überwinden? Inwieweit ist diese Fremdheit die Folge von überwindbaren

Missverständnissen, inwieweit von irreversiblen historischen Umbrüchen?

Bayer jedenfalls verdankt der intensiven Beschäftigung mit Luther die Grundzüge seines eigenen

Theologieverständnisses. Allgemein unterscheidet Bayer zwischen einem monastischen und
einem scholastischen Typus von Theologie (27ff.). Nachdem beide Dimensionen im Hoch- und

Spätmittelalter voneinander getrennt wurden, sei es das Verdienst Luthers gewesen, beide Momente
aufneue Weise miteinander zu verbinden. In der altprotestantischen Orthodoxie, vor allem aber seit

J.S. Semler seien beide Aspekte wieder völlig auseinandergebrochen. Eines der wichtigen Anliegen
Bayers besteht darin, im Anschluss an Luther das monastische Element innerhalb der Universitäts-



Rezensionen 175

théologie neu zur Geltung zu bringen und auf diese Weise die Trennung zwischen einer
wissenschaftlichen und einer Gemeindetheologie im Ansatz zu überwinden. Entgegen neuzeitlichen

Bestimmungen fasst Bayer den Glauben nicht als Gegenstand theologischer Forschung, sondern

umgekehrt die Theologie als Vollzug des Glaubens, und zwar nicht etwa nur als dessen kognitiven,
sondern als dessen existentiellen Vollzug. Christsein und Theologesein sind zwei Seiten ein und
derselben Medaille. An wichtigen Texten Luthers, vor allem an dessen Auslegung von Psll9, zeigt
Bayer die Relevanz der Regeln Luthers für das Studium der Theologie, nämlich der oratio, der

meditatio und der tentatio auf. Bei Luther sieht Bayer in revolutionärer Weise den wissen-
schaftstheoretisehen Dualismus von Theorie und Praxis überwunden. Neben der vita activa und der

vita contemplativa steht die vitapassiva des Glaubens, so dass nun auch die Theologie als reflexiver
und existentieller Vollzug einer grundlegenden Passivitätserfahrung gedeutet wird, die mit dem

Rechtfertigunsgeschehen synonym ist. Was aber ist nach Luther ein Theologe? «In Kürze lassen

sich Luthers» und im Grunde auch Bayers «Ausführungen so zusammenfassen: Ein Theologe ist,

wer von der Heiligen Schrift ausgelegt wird, sich von ihr auslegen lässt und sie als von ihr Ausgelegter

anderen Angefochtenen auslegt» (61). Für Bayer ist im Anschluss an Luther nicht ein unmittelbar

zu beschreibender Glaube, freilich auch nicht die vom Text der Bibel abgelöste Grösse des

Wortes Gottes, sondern einzig und allein die Bibel als Heilige Schrift das Apriori aller Theologie,
nämlich «ein historisches Apriori, ein Apriori, das a priori zufallig und a posteriori notwendig ist»

(62). Richtungsweisend ist das Theologieverständnis Luthers für Bayer aber auch, dass es aufgrund
seiner Unterscheidung von Gesetz und Evangelium das Verhältnis zwischen Gott und Mensch «jenseits

von Diastase, Identifikation und Analogie» (117) bestimmt. Die jenseits der Unterscheidung
von Gesetz und Evangelium aufbrechende Erfahrung der Verborgenheit Gottes führt Bayer unter

Berufung aufLuther zur Absage an jeden Versuch, Theologie als Theorie von der letzten Einheit der

Wirklichkeit zu begründen.
Im Verhältnis zur Darstellung des Theologieverständnisses Luthers fallt die Behandlung Me-

lanchthons und Calvins einigermassen knapp aus. Unbeschadet seiner lehre vom tertius usus legis,
die Bayer ablehnt, und seiner humanistischen Prägung wird Melanchthon attestiert, sein
Theologieverständnis sei «durch und durch» lutherisch (155; vgl. 130). Kritik übt Bayer allerdings an Me-
lanchthons Begriff der theoretischen Gewissheit, den dieser aus der Mathematik auf die Theologie
übertragen hat. Anders als Luther bringt Melanchthon die Glaubenserfahrung der Anfechtung
«erstaunlicherweise wissenschaftstheoretisch nicht zu Geltung» (149). Darum aber bemüht sich Bayer
in seiner eigenen Grundlegung evangelischer Theologie. Entsprechend seiner theologiegeschichtlichen

Bedeutung hätte Calvins Theologieverständnis wohl eine ausführlichere Würdigung verdient,
als ihr in Bayers Lehrbuch zuteil wird. Calvin wird in erster Linie als Schüler Luthers, Melanch-
thons und Bucers interpretiert. Trotz Kritik an seiner Prädestinationslehre vermerkt Bayer positiv,
man könne von Calvin «nicht sagen, dass er durchgehend apriorisch konstruiert habe» (170).

Allerdings kritisiert Bayer, dass sich das theologische Hauptaugenmerk bei Calvin gegenüber
Luther von der Rechtfertigung auf die Heiligung verlagert und «faktisch - entgegen der theozentri-
schen Ausrichtung - eine Anthropologisierung» der Theologie befördert habe (181).

Der zweite Hauptteil (185-388) ist dem Theologieverständnis wichtiger Vertreter des Protestantismus

im 20. Jahrhundert gewidmet. Die Durchsicht der Konzeptionen von Tillich, Eiert und Barth

fallt überwiegend kritisch aus. Am ehesten noch kann Eiert bei Bayer streckenweise mit Zustimmung

rechnen, hält es dieser doch für Elerts «grosses Verdienst, die im Neuprotestantismus weithin

vergessene oder zumindest verharmloste dunkle Seite der Gottesbegegnung nicht verdrängt zu
haben» (300). An die Stelle der von Luther geforderten Kunst der Unterscheidung trete bei Eiert
freilich die Diastase, die es ebenso theologisch zu kritisieren gilt wie jeden Versuch theoretischer

Vermittlung oder Synthese. Kritik übt Bayer daher vor allem an Elerts Verständnis des Gesetzes,

welches «fast nur Gottes Judikatur», nicht aber dessen Legislatur sieht und deshalb den ususpoliti-



176 Rezensionen

eus legis theologisch funktionalisiert und dem usus elenchticus unterordnet, was bei Eiert zu den

hinlänglich bekannten fatalen politischen Konsequenzen geführt hat.

Äusserst kritisch fällt die Darstellung Tillichs aus, der, wie auch später Barth, vor allem mit
Luther verglichen wird. «In solchem Vergleich wird sich zeigen, worin die Schwierigkeiten liegen,
die wir heute mit Luthers Theologie haben, aber auch, was diese Theologie leistet und bleibend zu
denken gibt» (185). Bayer hält Tillich vor, dassdie Unterscheidung von Gesetz und Evangelium bei

ihm keine Rolle spiele (220). Mit A. Peters ist m.E. jedoch zu fragen, ob nicht gerade Paul Tillich zur
Wiedergewinnung einer erneuerten und wirklichkeitsnahen Lehre von Gesetz und Evangelium
wichtige Gesichtspunkte beigetragen hat (vgl. A. Peters, Gesetz und Evangelium, HST 2, Gütersloh
1991, 145ff.). M.E. ist die Theologie Tillichs insgesamt differenzierter zu beurteilen, als dies bei

Bayer geschieht. Das gilt nicht zuletzt für die Methode der Korrelation, welche auf ihre Weise die

Unterscheidung und Zuordnung von Gesetz und Evangelium fundamentaltheologisch neu zur Sprache

gebracht hat, von theologischen Kritikern aber nicht selten an der falschen Stelle kritisiert
worden ist. Zustimmung verdient jedoch die Feststellung Bayers, dass ein theologisches Urteil über

Tillichs Denken im entscheidenden Punkt hamartiologisch sein muss (226). Bayer würdigt die
Intention Tillichs, die reformatorische Rechtfertigungslehre unter neuzeitlichen Bedingungen neu zur
Geltung zu bringen, bestreitet aber, dass Tillichs Theologie als sachgerechte Reformulierung der

Rechtfertigungslehre gelten kann. Neben Tillichs unzureichendem Sündenbegriff kritisiert Bayer,
dass Tillich die Bindung der Theologie an jedes konkrete Wort aufgegeben habe. «Eine auf Wort
und Glaube und damit auf Unterscheidung, Beziehung und Begegnung von Gott und Mensch, des

homo peccator und des deus iustificans, konzentrierte und sich konzentrierende Theologie wie die
Luthers einerseits und eine seinsmystisch-identitätsphilosophische Theologie wie die Tillichs
andererseits lassen sich dem Grundtypus nach nicht vereinbaren» (273, im Original kursiv).

Unvereinbarkeit mit Luthers Theologieverständnis ist auch das Resultat von Bayers
Barth-Interpretation. Unbeschadet ihrer Selbstbeschreibung als Theologie des Wortes Gottes müsse sich die

Theologie Barths die (schon von H.U. von Balthasar aufgeworfene) Frage gefallen lassen, ob sie

nicht eine neuzeitliche Gestalt von Gnosis sei (350f.). Barth erweise sich nicht als ein dem neuzeitlichen

Denken widerstehender, sondern diesem ganz entsprechender Theologe, «durch und durch»
als «Zeitgenosse Kants und Hegels» (333), der vor allem beim Problem der natürlichen Theologie
die Weichen falsch gestellt und in Hegeischen Bahnen das Kreuz und mit ihm das Evangelium
naturalisiert und zur blossen Idee verallgemeinert habe (351ff.). Im Gegensatz zu Luther habe Barth
das Wort Gottes «theoretisiert»: «Wie in Barths Theoretisierung des Wortes, in seinem Spriritualis-
mus, ein typisch neuzeitlicher Zug liegt, so ist auch die dieser Theoretisierung entsprechende Ethi-
sierungbzw. Moralisierung typisch neuzeitlich; sie bewegt sich in der Tradition Kants» (376). Bayer
konstatiert also einen theologischen Gegensatz zwischen Barth und Luther, der nicht etwa nur
einzelne Aspekte, sondern das Fundament betrifft und unüberbrückbar ist. Dass diese Barth-Interpretation

nicht mit ungeteilter Zustimmung rechnen kann, liegt aufder Hand. Für Bayers eigenes
Theologieverständnis aber ist die Kritik an Barth von zentraler Bedeutung.

Dessen Entfaltung ist dem dritten Hauptteil (391-531) vorbehalten. Innerhalb seiner eigenen

Grundlegung der Theologie führt Bayer nicht nur die Auseinandersetzung mit den schon besprochenen

Positionen der Neuzeit fort. Sein eigenes Theologieverständnis formuliert Bayer vor allem
im kritischen Bezug auf Schleiermacher (vgl. 490ff.). In Anknüpfung und Widerspruch zu den

Paragraphen 5 bis 8 in Schleiermachers: «Kurzer Darstellung des Studiums der Theologie» formuliert

Bayer seinen Begriffvon Theologie in zwei Thesen. Die erste besagt: «Was theologische
Wissenschaft zu Theologie macht, ist ihre Beziehung aufjene elementaren Sprachhandlungen, in denen

Gesetz und Evangelium konkret - verpflichtend und freimachend - wirken; diese Beziehung wird
in dem Bekenntnis wahrgenommen, von ihnen schlechthin abhängig zu sein, und in dem Willen, in
ihnen tätig zu werden» (498, im Original kursiv). Die zweite These lautet: «Was theologische Wis-



Rezensionen 177

senschaft zur Wissenschaft macht, ist ihr Vollzug in den wissenschaftlichen Methoden ihrer Zeit,
die die Sache der Theologie nicht legitimieren oder konstituieren, wohl aber den nicht zuletzt zur
Verarbeitung der Häresie notwendigen Umgang mit dieser Sache regulieren» (500, im Original
kursiv). Im Anschluss an J.G. Hamann einerseits und die Sprachanalytische Philosophie des 20.

Jahrhunderts andererseits begreift Bayer die Theologie als Sprachanalyse, deren Resultat nicht
theologische Sätze, sondern «das Klarwerden von Sätzen der Verkündigung in ihrem bestimmten
Sitz im Leben» ist (439), bzw. als «Grammatik zur Sprache der heiligen Schrift» (Hamann; 486).

Dieses Theologieverständnis impliziert nicht nur Kritik an Kant, dem die Ethisierung des

Christentums vorgeworfen wird (456ff.), an Hegels «Theoretisierung» (458ff.) sowie der «Existentiali-
sierung» des Christentums bei Schleiermacher und in der existentialen Interpretation der Bultmannschule,

sondern auch an der wissenschaftstheoretischen Konzeption Pannenbergs. Überhaupt kann

Bayers Werk als Gegenentwurf zum Theologiekonzept Pannenbergs gelesen werden (vgl. 59, 396,

517ff.). Bekanntlich versteht Pannenberg unter wissenschaftlicher Theologie «Religionswissenschaft,

insofern sie Wissenschaft von Gott ist» (W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie,

1977,317). Nun entwickelt auch Bayer seinen Theologiebegriff als den einer besonderen Form
der Religionswissenschaft, freilich so, dass dieser das Wesen von Religion als Gottesdienst
bestimmt (395ff.), den Zugang zu diesem Phänomen aber nicht über die Beschreibung desselben,
sondern durch die Teilhabe an diesem in seiner spezifischen christlichen Form sucht (397ff.). Wenn

Bayer die These aufstellt, Theologie komme vom Gottesdienst her und gehe auf ihn hin (403), so ist
dies im Sinne der Teilhabe am Vollzug des christlichen Gottesdienstes gemeint. Theologie ist demnach

«Teilmoment des hörenden Glaubens»: «Umfassend verstanden ist die Theologie mit dem

Glauben identisch» (403).
Dem Glauben, zu dem neben oratio und meditatio die Anfechtung als wesentliches Moment

gehört, ist aber jedes Einheitsdenken, und sei es auch in Form theoretischer Antizipation, versagt.
Nach Bayer scheitern alle neuzeitlichen Versuche spekulativer «Totalvermittlung» (411) letzlich an
Gott selbst. Gegen jeden Begriffvon Identität oder Analogie stellt Bayer die für sein Theologieverständnis

fundamentale These auf: «Gott entspricht sich nicht. Gott widerspricht sich» (416; vgl. 326,

506), was zu Folge hat, dass jede theologische Theoriebildung aporetisch bleiben muss, sofern sie
sich entsprechend der biblischen Rede von Gott weigert, das Sein Gottes theoretisch zu rechtfertigen.

Theologie unter dem Wort verzichtet aufjede Theodizee (406). Sie ist insofern nicht Wissenschaft,

sondern «metakritische Weisheit» (430ffi).
Zweifellos hat Bayer mit dieser Zuspitzung die Differenz zwischen der für ihn massgeblichen

Theologie Luthers und dem neuzeitlichen Denken scharf herausgearbeitet. Das Verhältnis
zwischen einer in der aporetischen Gotteserfahrung als Konfliktwissenschaft begründeten Theologie
und dem neuzeitlichen Denken bedarf aber weiterer Diskussionen. Bayer erklärt bezeichnenderweise,

dass seine theologische Metakritik der Neuzeit zum einen in gewisser Nähe zur sogenannten
Postmoderne stehe, andererseits aber auch «prämodem» sei (433). Diese Verhältnisbestimmung zur
Moderne bleibt aber in mancher Hinsicht unklar. Dies liegt vor allem daran, dass der Begriff der
Postmoderne und ihr Verhältnis zur Moderne nicht wirklich geklärt wird. Ob die heute nicht nur von
theologischer, sondern auch von philosophischer Seite heftig kritisierte Moderne an ihr Ende

gelangt sei, ist keineswegs schon ausgemacht. Mehr noch ist zu fragen, ob die postmoderne Kritik der
Moderne nicht geradezu ein Teilmoment derselben ist, zumal die Kritik der Moderne ein konstitutives

Element ihrer Geschichte seit ihren Anfangen ist. Wie also ist es um die Selbstkritik siner
theologischen Metakritik der Moderne bestellt? Begreift sie wirklich das Ausmass jener epoche, welche
die Moderne heraufgeführt hat? Lässt sich die neuzeitliche Theologiegeschichte derart erklären und

kritisieren, dass einzelne Theologen wie J.S. Semler an ihrem Beginn «die Weichen falsch gestellt»
haben (393)? Und kann, um im Bild zu bleiben, der Zug der Geschichte zu dieser Abzweigung
zurückfahren, um noch einmal einen anderen Weg einzuschlagen? Auch Bayer ist sichja darüber im



178 Rezensionen

klaren, dass sich eine Metakritik neuzeitlicher Philosophie und Theologie nicht in der assertorischen

Wiederholung vormoderner Gedanken erschöpfen kann.

Was aber bedeutet es für die Begründungsproblematik theologischer Wissenschaft, wenn die

Erfahrung ihres Grundes, wie es ja die These von dem Selbstwiderspruch Gottes behauptet, prinzipiell

aporetisch ist? Wird nicht im Grunde jegliche Möglichkeit des Verstehens und Erkennens und
also auch jeder Kritik bestritten, wenn die Frage nach dem Gegenstand- und das heisst doch dem

Erkenntnisgrund der Theologie - in eine Aporie mündet (vgl. 416)? Wie lässt sich dann dem
Einwand begegnen, die behauptete schlechthinnige Abhängigkeit von jenen elementaren Sprachhandlungen,

in welchen Gesetz und Evangelium konkret wirken sollen, sei ganz einfach das Resultat
einer dezisionistischen Wahl? Könnte der Hinweis aufdie grundlegende Aporie aller theologischen
Theoriebildung nicht gerade zur Legitimierung jener postmodernen Verabschiedung der
Wahrheitsfrage dienen, gegen die sich Bayer mit Entschiedenheit wendet? Nötigt die Frage nach der

Wahrheit also zur Kritik der Metakritik?
Virulent werden die genannten Fragen spätestens beim Methodenproblem der Theologie. Wie

verträgt sich die Forderung einer Metakritik neuzeitlichen Denkens mit derjenigen nach einem Vollzug

theologischer Reflexion «in den wissenschaftlichen Methoden ihrer Zeit» (500)? Auch wenn
Bayer darauf insistiert, dass die Methoden «die Sache der Theologie» nicht legitimieren oder
konstituieren, sondern lediglich regulieren sollen, besteht hier doch ein erkenntnistheoretisches
Problem von erheblichem Gewicht, weil die Methoden neuzeitlicher Wissenschaften erkenntnistheoretische

Prämissen implizieren, deren Geltung durch jene von Bayer intendierte Metakritik gerade
bestritten wird. Wie geht die Metakritik an ihren erkenntnistheoretischen Voraussetzungen mit dem

theologischen Gebrauch neuzeitlicher Wissenschaftsmethoden zusammen, ohne in schwerwiegende

Aporien zu führen?
Ich stelle diese Fragen, gerade weil ich mich mit dem Verfasser darin einig weiss, dass der Ort

christlicher Theologie als einer Gestalt geschichtlicher - und das heisst sterblicher - Vernunft
zwischen Mythos und neuzeitlicher Metaphysik (vgl. 26ff., 505ff.) noch einmal neu zu bestimmen ist

und unser theologisches Reden und Denken heute ganz neu aus den Texten der Bibel geboren werden

muss oder aber zum Verstummen verurteilt ist. In dürftiger Zeit den Blick der
wissenschaftstheoretischen Diskussion auf diese Texte, ihre Sprachgestalt und schriftformige Materialität
zurückzulenken, macht die grosse Bedeutung des vorliegenden Werkes aus.

Ulrich H.J. Körtner, Wien

Augustinus-Lexikon. Herausgegeben von Cornelius Mayer et al. Vol. 1: Aaron - Conuersio. Einlei¬

tung und Fase. 1-8 in einem Band 1994. Schwabe & Co. AG, Verlag, Basel. LX, 1294 Spalten.
Leinen. Fr. 294.-/DM 358.-
Der erste Band des aufvier Text- und einen Registerband geplanten Augustinus-Lexikons liegt

jetzt vor. Aufdie Faszikel 1-3 wurde schon inThZ44 (1988) 379 f. hingewiesen. Das internationale

Herausgebergremium konstituierte sich 1978. Als Vorarbeit wurde eine vollständige augustinische
Wortkonkordanz erstellt (etwa 5 025 000 Wörter!). Diese steht Interessenten zur Verfügung. Adresse:

Augustinus-Institut der deutschen Augustiner, Steinbachtal 2a, D-97082 Würzburg. Die
Konkordanz wird bald auf CD-Rom im Handel erhältlich sein.

Das Lexikon wird nach seiner Fertigstellung den vorläufigen Schlusspunkt in der langen Reihe

von Versuchen darstellen, das Denken Augustins zusammenzufassen und zu vermitteln. Prosper

von Aquitanien exzerpierte um 450 aus den Schriften Augustins 390 Lehrmeinungen in Form von
Sentenzen. Durch die Jahrhunderte hindurch folgten sich weitere Unternehmen bis hin zu der weit
verbreiteten Ausgabe der Mauriner, die einen doppelten Index erstellen.



Rezensionen 179

Rund 1200 Artikelstichwörter sind vorgesehen. In Band 1 sind davon rund 200 bearbeitet.
Die lateinischen Lemmata sind den Schriften Augustins entnommen und bieten somit ein hohes

Mass an Authentizität. Die Artikel sind in deutscher, englischer oder französischer Sprache ver-
fasst. In anderen Sprachen geschriebene Beiträge werden in eine der genannten Sprachen übersetzt.
Behandelt werden a) Personen aus dem Umkreis Augustins. b) Orte, Sachen und Sachverhalte von
gesellschaftlicher, politischer, kultischer und kultureller Bedeutung, c) Werke Augustins. d)
Begriffe, die für sein Denken wichtig sind. Am Anfang jedes Artikels wird die Gliederung angegeben.

Am Schluss findet sich jeweils das Literaturverzeichnis. Der Leser kann sich rasch zurechtfinden.

Der Registerband wird ausser einem lateinischen Verzeichnis der in den Artikeln behandelten

Personen, Sachen und Begriffe auch Verzeichnisse in deutscher, englischer und französischer Sprache

bringen, die es ermöglichen, das Lexikon auch unter modernen Fragestellungen wie Ethik,
Gesellschaft, Politik etc. zu konsultieren. Der Registerband wird damit zu einem Schlüssel, der
viele Schätze auftun wird, die jetzt unter einem Lemma ruhen, hinter dem der Leser jedenfalls nicht
auf Anhieb ein gesuchtes Thema vermutet.

Die Wortkonkordanz wie auch die ebenfalls mit EDV erfasste Augustinusliteratur (rund
50000 Titel) bieten den Bearbeitern der Stichworte die Möglichkeit, in einer umfassenden Weise

vorzugehen. Das Resultat ist denn auch erfreulich: in vielen Fällen sind die im vorliegenden Band
enthaltenen Artikel eigenständige Beiträge zur Forschung.

Für den nun abgeschlossenen ersten Band wurden die einleitenden Seiten V-LX neu gesetzt,
Druckfehler korrigiert, neue Ausgaben wie die sermones Dolbeau eingefügt (XXXIX).

Ein paar kritische Beobachtungen seien hier mitgeteilt. Im grossen, ausserordentlich informativen

Artikel «Africa» (180-219) wird der schon 1901 von Monceaux hervorgehobene wichtige jüdische

Einfluss zur Zeit Augustins nicht erwähnt. Die recht zahlreiche Judenschaft Nordafrikas ist
vielfach bezeugt, gerade auch von Augustin: Sermo 196,4; Sermo Denis 17, 9; Ep. 71, 3.5. Näheres
bei A. Schindler, Art. Afrika I in TRE 1 (1977) 669, ferner bei Johannes van Oort in seiner umfangreichen

Rezension des Augustinus-Lexikons in VigChr 45 (1991) 376-387, 381.

Der Hauptherausgeber C. Mayer unterstreicht in der Einleitung zu Recht, dass Augustin nicht
nur die Theologie und die Philosophie beeinflusst habe, sondern «auch andere Fachgebiete wie die
der Psychologie, der Linguistik, der Politikwissenschaften ganz allgemein - um nur einige zu
nennen» (IV). In der Tat ist der Einfluss seines Denkens z. B. auf die Psychologie gross. Er ist zudem der

erste Autor, der uns in seinen Confessiones analytisch aufschlüsselbares Material hinterlassen hat.

Darum erstaunt es, dass im Artikel Augustinus (uita) jeder Hinweis auf psychohistorische Ansätze
in der Augustinforschung fehlt.

«Baptismusparuulorum»: Sq. 596: das von Augustin inc. Jul. 22 angeführte Chrysostomuszitat
findet sich nicht wie behauptet in hom. 10 in Rom. 2 sp., sondern in der Taufkatechese 2/4, 6:

Et)koYt|TÔç Kaczynski I, 258.

Die Herausgeber haben sich entschlossen, «aus Gründen des vielfältigen, noch nicht überschaubaren,

weil von der Forschung erst teilweise aufgearbeiteten Einflusses Augustins auf die Nachwelt»

(VII), die Wirkungsgeschichte auszuklammern. Diese Überlegung lässt sich leicht nachvollziehen.

Zurück bleibt aber gleichwohl das Bedauern über diese Beschränkung. Ich wiederhole
darum noch einmal den schon in ThZ 44 (1988) 380 gemachten Vorschlag. Könnten nicht allenfalls in
einem Supplementband die herausragenden Lemmata noch einmal aufgegriffen und längsschnittartig

wichtige Stationen ihrer über Jahrhunderte dauernden Wirkung skizziert werden?

Eines steht jetzt schon fest: das Augustinus-Lexikon wird nicht nur das Studium des grossen
Kirchenvaters und -lehrers mächtig fordern, sondern auch entscheidende Impulse für die
Erforschung seiner unvergleichlichen Wirkung geben. Damit aber wird das Lexikon seine Bedeutung
auch für die NichtSpezialisten gewinnen. Wer z.B. der Wirkung Augustins auf Luther, Karlstadt,



180 Rezensionen

Zwingli und Calvin, die sich ja alle vier auf den afrikanischen Bischof berufen haben, nachgehen

will, wird aus dem Studium der einschlägigen Artikel wichtige Anregung bekommen.
Das Augustinus-Lexikon erscheint in prächtiger Ausstattung und ist editorisch aufs beste

betreut. Es reiht sich damit würdig ein in die lange Reihe der Publikationen des Schwabe Verlags,
dessen verlegerische Tradition als Erbe der Petri, Amerbach und Froben bis in die Anfange der
Buchdruckerkunst zurückreicht. Er hat übrigens auch die erste Augustinus-Gesamtausgabe
veröffentlicht (1506).

RudolfBrändle, Basel

Gerd Theissen (et alii), Le défi homilétique. L'exégèse au service de la prédication. Textes édités par
Henry Mottu et Pierre André Bettex, Labor et Fides, Genève 1994. 321 S.

Wie soll heute, da der Graben zwischen wissenschaftlicher Exegese und Predigt sich ständig
vertieft, gepredigt werden? Der Sammelband bietet die Vorlesungen zu diesem Thema bei einer

Lehrveranstaltung der theologischen Fakultäten der Suisse romande. Für G. Theissen, dessen

Ausführungen einen Drittel des Buchs ausmachen, ist «Predigt eine in den Gottesdienst integrierte
Rede, in welchem ein Gemeindeglied als Wortführer der andern durch einen biblischen Text die

Zeichenwelt vergegenwärtigt, auf welche sich dieser bezieht. Dies geschieht in der Hoffnung, dass

die Hörer in einen Dialog mit Gott treten und dadurch für ihr Leben etwas gewinnen.» Die Predigt
hat eine historische, eine theologische, eine existentielle und eine kommunikative Dimension.
Theissen führt die Zeichenwelt der Bibel auf 14 Grundthemen (u. a. Schöpfung, Weisheit, Exodus,

Rechtfertigung, Gericht) zurück. Ein biblischer Text nimmt je wieder anders eines oder mehrere
dieser Grundthemen auf und ist das generative Prinzip, das auf verschiedenen Ebenen neue, die
Probleme der Gegenwart aufnehmende Variationen der Grundthemen ermöglicht. Theissen bietet

Beispiele für solche Variationen. Er möchte eine Predigtweise, die nicht fundamentalistisch oder
biblizistisch ist, wohl aber dem Geist der Bibel entspricht. Das Ziel der Predigt, dass der Dialog mit
Gott in Gang kommt, ist nicht methodisierbar, aber lässt sich als Hoffnung umschreiben. Die erhoffte

Gotteserfahrung besteht darin, dass uns die letzte Einheit von Sein und Sinn, von Allmacht und

Güte Gottes offenbar wird. Theissen empfiehlt dem Prediger, reichlich von Bildern und narrativen
Elementen Gebrauch zu machen. Biblische Symbole werden lebendig, indem sie in der Fülle ihrer
Bedeutungen ausgeschöpft werden. Der Prediger muss grundlegende Einsichten der Rhetorik
beachten, persönlich echt sein, seine Hörer achten und lieben und die Divergenzen zwischen ihm und
den Hörern zu überbrücken suchen. So hilft er auch zum Verständnis von Wahrheit, die uns im
mythologischen Gewände entgegentritt.

Der Patristiker J.-M. Poffet ruft die heutigen Prediger auf, das Auslegen der Schrift neu bei den

Kirchenvätern zu lernen. Er preist die Exegese von Gregor, dem Grossen, nach dem vierfachen
Schriftsinn als modern, weil nur sie (und nicht die historisch-kritische Exegese) die Fülle des Sinnes

der Schrift erkennen lasse. «Die Schrift muss in dem Geist, in dem sie geschrieben wurde, interpretiert

werden.» Der Patristiker E. Junod beschreibt ferner die Unterschiede zwischen den Kommentaren

und den Homilien von Origenes. Diese wählen den Stoff im Blick auf die kurze, im Gottesdienst

zur Verfügung stehende Zeit aus, nehmen Rücksicht aufdie Fassungskraft der Hörer und auf
das, was sie erbaut. Jene erklären den Text vollständig in allen Einzelheiten und wenden sich an die

im Glauben Fortgeschrittenen.
H. Mottu nimmt Stellung zur Predigt über Texte aus dem AT. Die christologische Deutung

kommt für ihn nicht mehr in Frage, wohl aber das Modell der strukturellen Analogie zwischen den

beiden Testamenten. Dabei beruft er sich aufAussagen des späten Bonhoeffer über die Weltlichkeit
und die Diesseitigkeit des Alten Testamentes und seine Bedeutung für den christlichen Glauben.
P.-L. Dubiederläutert einige Begriffe aus Linguistik und Kommunikations-Wissenschaft und deren



Rezensionen 181

Bedeutung fur die Predigt. Nach ihm besteht die Aufgabe der Predigt «nicht zuerst darin, den Sinn
eines Textes (seinen semantischen Gehalt) zu übermitteln, sondern dessen Wirkung neu zu erzeugen,

wohl wissend, dass die gleiche linguistische Form in einer ganz andern Situation nicht zwingend

denselben Wert hat.» A.-C. Berthoud beschreibt die Typen möglicher Eröffnungen eines

Gesprächs und einer Rede und analysiert mit dieser Typologie die ersten Sätze von 15 vorliegenden
Predigten. Daraus ergeben sich Empfehlungen für bessere Weisen des Anfangs. B. Reymond untersucht

den grundlegenden Unterschied zwischen Schreiben-Lesen eines Textes und Sprechen-Hören
einer Predigt. Obwohl Theologie, auch Exegese, sich fast ganz auf dem Niveau Schreiben-Lesen

abspielt, hat die Oralität der Predigt besondere Chancen, freilich auch Gefahren. J. Coltin referiert
kritisch über die «Bildpredigt», wie sie von H. Schwebel, H.-U. Schmidt und andern in den letzten
Jahren empfohlen und praktiziert wird. Die Predigt erhält dadurch einen zweiten Brennpunkt. Neben

den Text tritt, ihm gleichwertig, die menschliche Erfahrung, für die das Bild ein Ausdruck ist.

Für Cottin bleibt dadurch der Primat des Wortes unangetastet. J.-M. Sordet wertet die Video-Aufnahmen

von vier Predigten aus hinsichtlich aller nicht-verbalen Kommunikationsformen (Körperhaltung,

Hände, Minenspiel, Stimmgebung) und reflektiert über diese Dimension des Predigtgeschehens.

M. Donzé charakterisiert den katholischen Predigtstil nach dem II. Vatikanum, vergleicht
neuere Predigtanleitungen zum gleichen Text von drei verschiedenen Autoren und leitet den Prediger

zum sinnvollen Gebrauch solcher Hilfsmittel an.

Der Systematiker P. Gisel ist der einzige Autor, der eindeutig das kerygmatische Predigtverständnis

ablehnt. Man überfordert die Predigt, wenn man von ihr die Vermittlung von Gottes Wort
oder die Aktualisierung des Evangeliums erwarte. Die Predigt habe vor allem eine priesterlich-
sakramentale Funktion. Als Teil des Kultes helfe sie, durch Symbole zur Welt Distanz zu bekommen
und diese religiös zu deuten. Von niemandem in diesem reichhaltigen Band werden Zweifel daran

geäussert, dass die Predigt mit ihrer monologischen Struktur auch eine für die Moderne geeignete
Form der Vermittlung von religiösen Inhalten sei.

Walter Neidhart, Basel

Werner Thiede (Hg.), Reihe: Apologetische Themen, Band 1-3: Scientology, Theosophie, Anthro¬

posophie, Fr. Bahn-Verlag Konstanz 1992/93.

Die drei ersten Bände der Reihe «Apologetische Themen» möchte ich in umgekehrter Reihenfolge

durchgehen, weil ich dadurch zum einen der Wirksamkeit gerecht zu werden meine und weil
zum anderen die Apologetik im Sinne von Ablehnung seitens der christlichen Autoren zunimmt.

Der bekannte emeritierte Konfessionskundler Friedrich Heyer stellt die Anthroposophie
einfühlsam und dialogisch vor als einen möglichen Lebensentwurf. Er zeigt den Weg Steiners von einer
sektenhaften Theosophie etwa der Frau Blavatzky hin zur anthroposophischen Verbindung von
Materie und Geist (Begründung der «Allgemeinen Anthroposophischen Gesellschaft» an Weihnachten
1923 in Dornach/Schweiz). Sowohl das «System» mit seiner Erkenntnistheorie der Selbst-Erkenntnis

und Selbst-Entwicklung, der androgynen Anthropologie des Astral-, des kontingenten Äther-
und physischen Leibes und des Ich, der Periodisierung der Geschichte in der nur für Eingeweihte
lesbaren Akasha-Chronik, mit der Ablehnung des Schöpfungsgedankens zugunsten einer kosmischen

Evolution, mit dem kosmischen Christus, der nach seinem Tod in die «Erden-Aura» wirksam
ausgeflossen ist und das karmische Richteramt erhält, mit Mysterienspielen und dem 1928 neu
errichteten Goetheanum in Domach - als auch die vielen lebensreformerischen Anstösse von Steiner

kommen zur Sprache: Waldorfpädagogik, biologisch-dynamische Landwirtschaft, Sprachgestaltung,

Medizin usw. Heyer hält die Anthroposophie mit aller Kritik im Detail für eine Bewegung,
die manche Menschen näher zu Christus hinführt ohne «zudringliche Missionierung», aber
vielleicht mit etwas «elitärer Besserwisserei» (104).



182 Rezensionen

Unter «Theosophie» laufen: einerseits eine christliche Strömung von Hildegard von Bingen
über Böhme bis zu heutigen Mystiker/innen u.a., andererseits die 1875 gegründete Theosophische
(n) Gesellschaft(en) auf dem Boden von Okkultismus und Spiritismus, etabliert von Frau Blavatzky
(1831-1891) als «dritter Weg» neben der modernen Wissenschaft und der traditionellen Religion.
Die Vorstellungen von Gott und Welt, von Geist und Materie, vom Menschen und seinem Übermenschentum

sind hier monistisch und synkretistisch gefasst. Grundpostulate sind: Besitz der Ur-Gno-
sis als «Geheimlehre»; eine pantheistische Gottes-Idee; ein gnostisches Gottesbild mit Reinkarna-
tions- und Fortschrittsgedanken; eine okkulte Rassentheorie und ein pädagogischer Evolutionismus.

Die Nähe zum ebenfalls monistischen New Age ist deutlich, vor allem zur amerikanischen
Variante von Ellis Bailey (1880-1949). Als parareligiöse Bewegung sind die Spielarten der Theosophie

kritisch zu sehen: mit ihrer Selbststilisierung zur «Theosophischen Verbrüderung» aller
Religionen und Menschen, mit ihrer selbst von christlichen Esoterikern bemängelten Nivellierung des

Christlichen (85), mit ihrer Aufweichung, Umdeutung und synkretistischen Fortführung des Christlichen.

Schade ist freilich, dass Symbole wie der Kosmische Christus, pantheistische Gottesbilder
(z. B. auch das Bild von der göttlichen Mutter im theosophischen Vaterunser, 105), Ansätze eines

offeneren Menschenbildes vom Verfasser, Hans-Jürgen Ruppert, nicht wirklich diskutiert werden.

Höchst lobenswert sind der Text-Anhang und die Literaturhinweise.
«Szientologen» sind durch Zeitschriftartikel, Reportagen und Talkshows bis in Chefetagen

grosser Unternehmen hinein geoutet worden, von Bundestagsabgeordneten als «Kreuzung von Stasi

und Mafia» abgetan und von manchen umgekehrt als «Kirche» zum persönlichen Rettungsanker
hochstilisiert worden. Der Verfasser Werner Thiede versucht in soziokultureller, religions- und

tiefenpsychologischer Perspektive der «Geistmagie» des L.R. Hubbard (1911-1986) im modernen
Kontext von Wissenschafts- und Fortschrittsglauben auf die Spur zu kommen. Der Begriff der

«Geistmagie» ist natürlich gewollt: So wird den «Wissenden» die Prädikation (und Zulassung) als

Religion oder gar als Kirche entzogen; zugleich wird die «Wissenschaft» eben als sektenhaft
organisierte (1951 gegründete und 1954 als Kirche benannte) «Magie des Geistes» mit einer Feinbild-
Ethik entlarvt (115f.). Dies lässt aber zu, dass Szientologen ihr weltanschauliches Bekenntnis,
sofern es mit dem Grundgesetz nach Art. 4 u.a. vereinbar ist, offerieren dürfen - aber eben nicht als

Religion im Sinne von GG Art. 7,3. Im Schlussabschnitt wird das szientologische Freiheitsverständnis

als Vorstellung von Selbsterlösung insofern mit Recht kritisiert, als dort die am vollkommensten
«Freien» am freizügigsten «von ihrer Macht Gebrauch machen und bei Strafe womöglich totalen
Gehorsam fordern» (132). Schade ist aber, dass der Verfasser einseitig kirchlich-traditionell
gegenargumentiert und sich nicht die Mühe macht, etwa von einem befreiungstheologischen, nachtheisti-
schen Theologisieren her (das er selbst ja gar nicht vertreten müsste) ins kritische Gespräch zu
kommen.

Insgesamt ist diesem Unternehmen höchstes Lob zu zollen, und das Erscheinen weiterer Bände

zu modernen Strömungen und Themen wie Moon, Adventisten bzw. Taufe, Reinkarnation usw. ist

zu begrüssen. Schön wäre es natürlich, wenn parallel Text-Bändchen herausgegeben werden könnten,

weil hier in Erwachsenenbildung, Oberstufenkursen, Seminaren usw. Informationsbedarf aus

erster Hand besteht, so dass die vorliegenden Diskussionsbände als hervorragende Orientierungshilfen

dienen könnten.
Uwe Gerber, Darmstadt


	Rezensionen

