
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Artikel: De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Autor: Ohst, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De Wette als theologischer Ethiker neben
Schleiermacher1

Die Ethik ist sicherlich insgemein diejenige theologische Disziplin, deren
Geschichte am schlechtesten erforscht ist.2 Diese Beobachtung gilt noch einmal
in besonderem Masse für das frühe 19. Jahrhundert. Als ob eine «Sintflut <...>

alle andern Dokumente des <theologisch-ethischen> Denkens» jener Zeit
«verschlungen hätte»3, findet aus jenen Jahren allein noch Schleiermachers «Christliche

Sitte», die erst knapp zehn Jahre nach dessen Tode durch den Druck
zugänglich wurde4, bis heute Leser und Interpreten.5

Will man sich klarmachen, warum diesem Werk solche epochale Bedeutung
zuwuchs und auch explizit6 zugesprochen wurde, dann muss man andere gleichzeitige

Gesamtdarstellungen der protestantischen Ethik mit der Fragestellung
durchmustern, worin ihnen gegenüber der Plausibilitätsüberschuss von
Schleiermachers Entwurf besteht.

Für einen solchen exemplarischen Blick in den Entstehungskontext von
Schleiermachers «Christlicher Sitte» bieten sich in herausragender Weise W. M.
L. De Wettes (1780-1849)7 ethische Arbeiten8 an. De Wette kam 1810 aus
Heidelberg an die Theologische Fakultät der Berliner Universität und wirkte dort

1 Dieser Aufsatz war ursprünglich Bestandteil einer Festschrift mit dem Titel «Den Glauben

verantworten», die Prof. Dr. D. Lange/Göttingen am 2. April 1993 zum 60. Geburtstag
überreicht wurde.

2 Vgl. Fr. W. Graf, Konservatives Kulturluthertum. Ein theologiegeschichtlicher Prospekt,
in: ZThK 85 (1988) 31-76, bes. 36.

3 Das Bild benutzt in anderem Zusammenhang Em. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen

Theologie Bd. IV (1952), 411.
4 Die christliche Sitte nach den Grundlehren der evangelischen Kirche im Zusammenhange

dargestellt, ed. Ludwig Jonas, SW 1/12 (1843). Zu Schleiermachers langgehegten
Veröffentlichungsplänen vgl. H.-J. Birkner, Schleiermachers christliche Sittenlehre im Zusammenhang

seines philosophisch-theologischen Systems, TBT 8 (1964) 12-15.
5

Vgl. zuletzt D. Lange, Das fromme Selbstbewusstsein als Subjekt teleologischer Religion

bei Schleiermacher, in: G. Meckenstock/J. Ringleben (Hg.), Schleiermacher und die
wissenschaftliche Kultur des Christentums, TBT 51 (1991) 187-205.

6 Vgl. in Kürze H.-J. Birkner (wie Anm. 4), 23f.
7 Ausser in den Gesamtdarstellungen der Theologiegeschichte hat De Wette hauptsächlich

bei Exegeten Beachtung gefunden, vgl. R. Smend, Wilhelm Martin Leberecht De Wettes
Arbeit am Alten und Neuen Testament (1958). Ders., W.M.L. De Wette, in: M. Greschat (Hg.),
Theologen des Protestantismus im 19. und 20. Jahrhundert, Bd. 1 (1978), 44-58. John W. Ro-

gerson, W. M. L. de Wette, Founder of Modem Biblical Criticism, Journal for the Study of the
Old Testament Supplement Series 126 (1992). Rogerson hat sorgfältig De Wettes Lehrroman



152 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

bis zu seiner spektakulären Entlassung im Jahre 18199 als Schleiermachers Kollege

- zunächst in einem von gegenseitigem Misstrauen geprägten Verhältnis
der Rivalität, ab 1816 in werdender Freundschaft10, die dann auch die räumliche

Trennung überdauerte, wie neben vielen freundschaftlichen Briefen eine spätere

Erinnerung Paul de Lagardes bezeugt: «... sein Bild hing als einziges in
Schleiermachers Studier<stube»>."

Auf den folgenden Seiten werden zunächst kurz einige erkenntnis- und
religionstheoretische Grundlinien von De Wettes systematisch-theologischer
Arbeit angedeutet (I.). Dann wird (II.—VII.) seine ethische Prinzipienlehre analysiert

und (VIII.) im oben angegebenen Sinne mit der Schleiermachers verglichen.

/.

In seiner Programmschrift «Über Religion und Theologie»12 hat de Wette die

epistemologischen und bewusstseinstheoretischen Grundlagen seiner gesamten
theologischen Arbeit dargelegt.

Die erste Art von Wissen erwirbt der Mensch durch sinnliche Wahrnehmung
(vgl. 2f.).

«Theodor oder des Zweiflers Weihe» (2 Bde., '1822; 21828) auf seinen autobiographischen
Gehalt hin untersucht und dabei unsere Kenntnis von De Wettes Lebensgang erheblich präzisiert.

8
Grundlegend ist die grosse «Christliche Sittenlehre», 3 Bd.e in 4 (1819-1823). Die dort

für die Fachwelt niedergelegten systematischen Anschauungen hat De Wette dann gleich nach
seiner Anstellung in Basel in öffentlichen Vorträgen popularisiert, die unter dem Titel «Vorlesungen

über die Sittenlehre» in 2 Bd.en in 4 (1823/24) im Druck erschienen. Im Interesse
seiner Studenten hat er dann die Hauptzüge des grossen Werks noch einmal zu einem kurzen
akademischen Kompendium zusammengefasst (Lehrbuch der christlichen Sittenlehre und der
Geschichte derselben (1833)). Das Erscheinen des opus magnum hat De Wette mit zwei grossen

Artikeln in der von ihm mitherausgegebenen «Theologischen Zeitschrift» publizistisch
vorbereitet («Kritische Übersicht der Ausbildung der Sittenlehre in der evangelisch-lutherischen

Kirche seit Calixtus», 1. Teil Jg. 1 (1819), 247ff.; 2. Teil Jg. 2 (1820), S. Iff.).
9 Vgl. hierzu immer noch grundlegend: Max Lenz, Zur Entlassung De Wettes, in: Philote-

sia, Fschr. Paul Kleinert (1907), 337-388.
10 Über das persönliche Verhältnis Schleiermacher-De Wette vgl. Rogerson (wie Anm. 7),

125-149 mit interessanten neuen Einzelzügen, v.a. über die Rolle Fr. Lückes. - S. auch E.

Mühlenberg, Der Universitätslehrer, in: D. Lange (Hrsg.), Friedrich Schleiermacher 1768 -
1834 (1985), 24M6, bes.40f.

11 Über einige Berliner Theologen, und was von ihnen zu lernen ist (1890), in: Ders., Schriften

für das deutsche Volk, hrsg. von P. Fischer (1924), 27-88, Zitat: S. 33.
121. Aufl. 1815; ich zitiere im folgenden die zweite Auflage (1821) unter Angabe der Seitenzahlen

im Text.



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 153

Das so sich ergebende Mosaik bestimmter Sequenzen von Einzelbildern
verknüpft der Verstand mittels seiner Kategorien schliessend, urteilend und Begriffe

bildend zu «allgemeinen Erkenntnissen» (4), endlich zu dem «allumfassenden

Begriff einer Welt» (5).
Diese durch verständiges Wissen erzeugte Selbst- und Weltsicht weist dem

Menschen keinen festen Standort im äusserlichen Geschehenszusammenhang

an, er kann «sich selbst nur als das Werk einer blinden Nothwendigkeit erscheinen,

und einen Abgrund des Nichts vor sich erblicken, vor welchem er mit
Entsetzen zurückbebte» (8). Aber diese Situation ist nicht ausweglos: Auf transzendentalem

Wege lassen sich - entschränkend und negierend - «Einheit, Vollendung

und Unbedingtheit» (9) finden, die der Verstand in der Erscheinungswelt
vergeblich gesucht hat. Diese transzendental erworbenen Einsichten bezeichnet
De Wette im Gegensatz zum verständig erworbenen Wissen als «Glauben».

Das zunächst einmal nur durch den Überbietungsanspruch gegensätzlich
verfasste Verhältnis von Wissen und Glaube bleibt jedoch aporetisch: Wie sollen
die transzendentalen Ideen, «der Glaube», dem Widerspruch standhalten, mit
dem sie die Erfahrungswelt permanent konfrontiert? Diese Plausibilitätslücke
füllt eine dritte Weise der Wahrnehmung von Wirklichkeit, das «Gefühl» oder
die «Ahnung», aus. Ihr nämlich wird die empirische Welt aufdie transzendentalen

Einsichten hin transparent: «In der Schönheit und Erhabenheit der Natur und
des geistigen Menschenlebens tritt der religiösen Ahnung die Erscheinung des

wahren Seyns und des ewigen Zweckes der Dinge entgegen:...» (12) Strukturell
arbeitet das Gefühl also dem Verstände analog, indem es Sinneswahrnehmungen

unter Kategorien subsumiert. Nur sind das diesmal die transzendental

gewonnenen Inhalte des Glaubens.
Ihrem Gewissheitsgrad nach sind die drei «Überzeugungsweisen» (14) Wissen,

Glaube und Ahnung einander prinzipiell gleichrangig. Selbst das

historisch-mathematische Wissen kann für sich keine echte Überlegenheit geltend
machen, beruht es doch seinerseits aufder axiomatischen, unbeweisbaren

Überzeugung von der Realität der Aussenwelt. Auch die Wahrnehmung der Aussen-
welt, wie sie das Wissen er- und verarbeitet, beruht so letztlich auf einer und
derselben Grundlage wie der Glaube und die diesen in die Sinnenwelt projizierende

Ahnung, nämlich auf dem «Selbstvertrauen der Vernunft zu sich selbst»

(18).
Die Religion hat also ihren Ort im Gebiet der Ahnung, im Gebiet der

transzendentalen Ideen und ihrer subjektiv-intuitiven Verifikationen in der
gegenständlichen Welt.13

13 Der Gottesgedanke hat bei de Wette seinen transzendentalen Haftpunkt bei der Frage
nach der Herkunft menschlich-endlicher Freiheit; jede Fassung des Gottesgedankens ist somit



154 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Das Gefühl hat dabei keinen wirklich eigenen Erkenntnisbereich und
Wahrheitswert, sondern es macht lediglich die transzendentalen Erkenntnisse der
Vernunft und die empirische Wirklichkeitserfahrung aufeinander beziehbar.
Dieser unselbständige status indiziert jedoch gerade die lebenspraktische
Bedeutung der als Gefühl verstandenen Religion: Weder in spekulativer noch in

verständiger Erkenntnis kann der Mensch je ein stimmiges Weltganzes aufbauen.

Die lebendige Religion erst bringt spekulative Erkenntnis und Erfahrungswissen

in fruchtbaren Austausch: «Sie ist es also, die von Seiten der Erkenntniss
das Räthsel des Lebens löst, die Mittlerin der endlichen und ewigen Welt macht,
und den Menschen den Frieden sichert.» (70)

II.

De Wettes theoretische Grundlegung der christlichen Ethik im 1. Band seiner
Sittenlehre14 knüpft an die eben wiedergegebenen Grundgedanken der Schrift
über Religion und Theologie an, indem sie herausarbeitet, welche Bedeutung
die so verstandene Religion für das menschliche Ethos hat, indem sie nämlich
die Erkenntnisse und Forderungen der praktischen Vernunft einerseits und
menschlich-sittliches Leben in seiner faktischen Gebrochenheit anderseits
konstruktiv aufeinander bezieht.

Zunächst bestimmt de Wette einleitend das wissenschaftssystematische
Verhältnis der spezifisch christlichen Sittenlehre zur allgemein-philosophischen.
Er fasst die Differenz in ihrer grösstmöglichen Allgemeinheit auf: Unter
philosophischer Sittenlehre versteht er ganz allgemein jede Ethik, die aus der
Selbstanalyse der praktischen Vernunft entwickelt ist, während sich demgegenüber
die christliche Sittenlehre auszeichnet durch «das Bestreben, die Gesetze des

menschlichen Handelns aus der christlichen Offenbarung zu schöpfen und in
Einheit und Zusammenhang darzustellen» (9). Dass hier kontradiktorische
Differenzen nicht wirklich statthaben können (ibd), versteht sich nach De Wettes

Ausführungen über das Verhältnis von Wissen und Glauben zur religiösen Ah-

daran zu prüfen, ob sie der strikten Überweltlichkeit Gottes gerecht wird, in der allein die den
Menschen über den empirischen Weltlauf heraushebende Freiheit gründen kann. Diese
Verbindung der beiden Themen weist aufAlbrecht Ritsehl voraus; vgl. «Die christliche Lehre von
der Rechtfertigung und Versöhnung» Bd. III (31888), 575ff. sowie die positive Würdigung De
Wettes Bd. I (21882) 478—483.

14 Der zweite Band bietet (in zwei starken Teilbänden) die «Allgemeine Geschichte der
christlichen Sittenlehre». Der dritte Band handelt neben der speziell christlich gefassten
Tugend- und Pflichtenlehre endlich «Von der sittlichen Erziehung und Übung».



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 155

nung (s.o.S. 59f.) von selbst. Ist die Differenz also letztlich rein zufällig und

prinzipiell bedeutungslos?
Hier schafft De Wette Klarheit, indem er das Verhältnis von Vernunft und

Offenbarung so bestimmt, dass beide strikt aufeinander bezogen bleiben, aber
nicht aufeinander reduzierbar sind. Materialiter sind sie zwar einander gleich:
Offenbarung ist «nichts als die geschichtlich abgespiegelte und in die Erscheinung

getretene Vernunft» (10). Zwischen der Offenbarung und denjenigen, die
sie in einem Vernunfturteil als solche (an)erkennen, findet also ein quantitativer,
aber kein qualitativer Unterschied statt. Die menschliche Vernunft wird in einer
Offenbarung zwar im Modus des Gefühls und der Ahnung über ihre faktische
Zuständlichkeit hinausgehoben, indem sie mit einer höheren Entwicklungsstufe
ihrer selbst konfrontiert wird. Sie erfährt aber keine qualitative Neubestimmung.

Philosophie als vernünftig-autonome Selbstauslegung des Menschen
und Offenbarung, verstanden als Chiffre für Geschichtsereignisse, in denen die

autonome Vernunft über ihre faktische Verfasstheit herausgehoben wird, stehen

somit nicht in inhaltlichem Widerstreit, sondern verhalten sich zueinander «wie
mittelbares Denken zum unmittelbaren Glauben, Gefühl und Tun» (12): Die
Philosophie empfängt eben ihre Inhalte immer von der Vernunft, die als
geschichtliche Grösse stets durch Offenbarung modifiziert ist.

Hiernach unterscheiden sich philosophische und theologische Ethik
zunächst einmal nach ihrer Arbeitsweise: Die philosophische Ethik verfährt
synthetisch, indem sie die einzelnen Elemente sittlichen Lebens begrifflich auffasst
und aus ihnen ein - abstraktes - Gesamtbild konstruiert, während die theologische

Ethik das «Urbild» (12 u.ö.) aller Sittlichkeit in der Christus-Offenbarung
immer schon als religiös, also in der Ahnung und im Gefühl, gegeben voraussetzt

und es nun unternimmt, die ethisch-theoretische und lebenspraktische
Bedeutung dieses Urbildes vernünftig darzutun - das Vorgehen der christlichen
Sittenlehre bezeichnet De Wette folglich formelhaft als analytisch (vgl. 12).

Philosophische und christliche Ethik bleiben so in engstem gegenseitigem
Verweisungszusammenhang: Das analytische Verfahren der christlichen Ethik bedarf
ja nicht nur der philosophischen Ethik als Lieferantin für ihr begriffliches
Handwerkszeug, sondern die die Offenbarung in ethischer Absicht analysierende
Vernunft ist ja auch diejenige Instanz, die immer neu festlegt und entscheidet,
worin denn jeweils der besondere Qt/fenèarungscharakter der Christus-Tatsache

besteht; m.a.W.: Die Offenbarung wird erst im qualifizierten Sinne zur
Offenbarung, wenn und sofern die Vernunft sie als solche anerkennt. Dieses

Bedingungsverhältnis ist jedoch seinerseits wieder nicht einlinig zu verstehen: In der

Offenbarung findet die Vernunft sich ja nicht so wieder, wie sie faktisch ist,
sondern eine Antizipation ihrer eigenen Vollendung, und so wird sie durch die

Offenbarung um den ahnenden Ausblick auf ihr eigenes Werdeziel bereichert.



156 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Damit sind die wesentlichen Leitpunkte De Wettes für die christliche Ethik
gegeben: Sie ist nicht zu verstehen «als ein Aggregat von positiven todten
Vorschriften unter der Sanction einer Autorität», sondern sie ist so zu konstruieren,
«dass wir die Übereinstimmung derselben mit unserer Vernunft einsehen, und
die Bedürfnisse unseres Herzens durch sie befriedigt, und unsere innersten
besten Regungen in ihr deutlich gemacht finden.» (26)

III.

Das Doppelpostulat, in dem diese einleitenden Überlegungen gipfeln, die mate-
riale Übereinstimmung der spezifisch-christlichen Ethik mit der autonom-philosophischen

und der religiös-ästhetische Plausibilitätsüberschuss gegenüber
dieser, zeichnet den Fortgang der weiteren Erörterungen vor.

Zunächst wird in einem ersten Schritt unter dem Titel «Anthropologie» die

«Anlage und Bildungsfähigkeit des Menschen zur Sittlichkeit» (Cap. I, S.l-
148) dargelegt.15

Die synthetische Konstruktion der menschlichen Sittlichkeit hat zu ihrer
Grundlage die Analyse der aus dem Vermögen der Wertgebung erwachsenden
«Triebe».

Die verschiedenen Triebe liegen im Streit miteinander. Nicht der sinnliche
Trieb als solcher ist minderwertig oder gar sündhaft, sondern nur sofern er unter
Missachtung der höheren nach der alleinigen Herrschaft über die menschliche

Lebensführung trachtet. Hiergegen machen wiederum die höheren Triebe ihre

Ansprüche geltend.

15 Für diese Analyse natürlich-menschlicher Sittlichkeit ist der durch Fries vermittelte
kritische Anschluss an Kant charakteristisch. De Wette hat seine Kant-Rezeption im zweiten Teil
des Aufsatzes «Kritische Übersicht der Ausbildung der theologischen Sittenlehre...», 1-13

(s.o. Anm. 8, sachlich gleich, aber knapper und weniger pointiert wiederholt in Sittenlehre
II/2, 353-357) in Bejahung und Verneinung klar dargelegt: Es gebührt Kant das Verdienst, im
kategorischen Imperativ die Autonomie der praktischen Vernunft erwiesen und so die Ethik
aus allen heteronomen Einbindung in Klugheits- und Glückseligkeitserwägungen befreit zu
haben. Aber dieser Gewinn ist bei Kant durch vermeidbare Einseitigkeiten erkauft. Er hat den

Kategorischen Imperativ rein formal gefasst, ohne eine innersubjektive Instanz aufzuweisen,
an der dieses Gesetz überhaupt Widerhall finden kann, nämlich die «Liebe», die De Wette dem
rein formalen Sittengesetz als Inhalt supplier! In engem Zusammenhang hiermit steht ein
zweiter Kritikpunkt: Kant nimmt seinen Ausgang beim Gesetz, das doch immer nur ein
«Mittelbares» ist, dem ein «Unmittelbares» zugrundeliegt. Zu der unmittelbaren Triebfeder allen
Handelns drang Kant nicht vor, «weil er seine Speculation nicht aufdie Selbsterkenntniss der



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 157

Zwischen den widerstreitenden Impulsen der Triebe und der Tat steht als

Schiedsinstanz der Wille, der unter Einbeziehung der Erkenntnis die Entscheidung

trifft. Der Wille selbst ist wiederum - analog zu den Trieben - eher
naturhaft-sinnlich oder geisthaft-selbständig geartet. Erst der Wille auf der letzten,
der selbständigen Stufe ist wahrhafter Wille, der seiner herausgehobenen
Orientierungsfunktion im Ensemble der sittlichen Potenzen gerecht zu werden

vermag (vgl. 56).
Zunächst einmal verbindet sich der Wille mit dem Erkenntnisvermögen

zum «Verstand», der, sofern er sich auf das Subjekt selbst richtet, sich als

«Selbstverständniss» modifiziert. Das menschliche Selbstverständnis durchläuft

- analog den Modifikationen des Willens - die Stufen von Sinnlichkeit,
Gewohnheit und Selbständigkeit (vgl. 58f.) und kulminiert im Zielbild der
Weisheit: «Wenn <der Mensch; M.O.> nun in freyem Selbstverständniss die wahre

Selbstgesetzgebung der Natur gefasst, sie in der allseitigen einstimmigen
Entfaltung des geistigen Lebens gefunden, und in dieser den höchsten Werth und
höchsten Zweck anerkannt hat: dann nennen wir ihn weise.» (59) Die äusser-
lich-tathafte Umsetzung dieses Höchststandes menschlicher Sittlichkeit ist die
Tugendhaftigkeit.

Der sittliche Verstand ist - anders als die elementaren Triebe - bildungsfähig
und -bedürftig, und dieser Bildungsprozess kann sich allein im Rahmen der
Gemeinschaft vollziehen. Mit der Bildungsfähigkeit des Verstandes ist zugleich
seine Irrtumsfähigkeit gesetzt, und zwar einmal dadurch, dass er sich
ausschliesslich oder überwiegend durch den sinnlichen Trieb leiten lässt (vgl. 64fi),
dann aber auch dadurch, dass er dessen legitime Ansprüche unterdrückt
(vgl. 66-69).

Das mit dem Willen zum Verstand verknüpfte Erkenntnisvermögen wird in
einem zweiten Schritt nun auch unmittelbar praktisch, sofern es als «Klugheit»

Anthropologie gründete, und namentlich bei der praktischen Philosophie nicht ausging von
der Untersuchung der praktischen Vermögen.» (6f.) - Dass die praktische Philosophie Kants
ihren dem unmittelbaren Leben gegenüber bleibend sekundären Status (vgl. 8) eskamotierte,
rächte sich sodann dadurch, dass sie die Religion (9f.) wie auch die Geschichte (10f.), zwei
wesentliche Faktoren für die Konstitution gelebten Ethos, völlig vernachlässigte. So hat Kant
zwar nach De Wette der Ethik den unschätzbaren Dienst erwiesen, ihre Selbständigkeit wieder
fest begründet zu haben, durch seinen Einsatz bei der monistisch-einseitig gefassten Vernunft
jedoch in ruinöser Weise den Verweisungszusammenhang zwischen gelebter Sittlichkeit und
ethischer Spekulation zerstört. De Wette beansprucht nun also, den von Kant erzielten
Fortschritt zu bewahren, ohne dessen Fehler mit in Kauf zu nehmen, und dies ist die Zielsetzung
hinter der eigentümlichen Mischung aus empirischer Anthropologie und transzendentalphilosophischer

Ethik, als die sich die philosophisch-ethische Grundlegung seiner Christlichen
Sittenlehre darstellt.



158 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

(73) die Vermittlung zwischen den durch Willen und Erkenntnis in der Weisheit

hervorgebrachten sittlichen Zielsetzungen und den gegebenen faktisch-äusser-
lichen Möglichkeiten ihrer Verwirklichung leistet. Sie entfaltet sich als Selbst-,
Natur- und Welterkenntnis und durchläuft - wie der Wille-die Stufen der
Sinnlichkeit, Gewohnheit und Selbständigkeit. Auch ihr Bildungsweg kann allein
innerhalb der Gemeinschaft verlaufen. Ihre Globalziele sind, in Anlehnung an
die Trias der sittlichen Triebe, «Wohlstand, Geistesbildung und Recht», zu deren

Erreichung sie die unterschiedlichen wissenschaftlich-technischen Mittel
hervorbringt und benutzt. Sie bestimmt demzufolge auch die Einteilung der Gesellschaft

in Nähr-, Wehr- und Lehrstand (vgl. 77).
Auch die Klugheit hat ihre eigene Art der Irrtumsfahigkeit: Einmal geschieht

es, dass ihre «Räthe», die immer nur hypothetische, nach Massgabe der kategorischen

«Gebote» der Weisheit bemessene Geltung beanspruchen können, sich
ihrerseits kategorischen Rang anmassen; so erlangen etwa bestimmte blosse

Konventionen unverbrüchliche Geltung (vgl. 84f.). Hieraus erwächst dann eine

Moral, die den Menschen allein nach seiner Stellung zu den einmal gegebenen

gesellschaftlichen Konventionen bemisst.

Mit der Klugheit ist das Feld derjenigen Instanzen durchmessen, die in jedem
Menschen die «sittliche Überzeugung <...> oder das System von Regeln, nach

welchen der Mensch sein Leben ordnet, und beurtheilt, was recht und unrecht,
erlaubt und unerlaubt sey», ausmacht (86). Als «Gewissen«. .> oder besser sittliches

Gefühl» (90) soll es ihm jede Lebenssituation so deuten, dass er weiss, wie
er in ihr zu handeln hat. Das Gewissen ist bildungsfähig und -bedürftig. Es

macht jedoch nicht nur gegebene Situationen auf das in ihnen latente Pflichtgebot

hin durchsichtig, sondern es bezeugt dem Menschen auch im nachhinein, ob

er in der Entscheidungssituation seiner Stimme gefolgt ist. Vom Zeugnis des

Gewissens hängt «die Zufriedenheit des Menschen mit sich selbst», seine

«Seligkeit» (92) ab.

Das nachfolgende Gewissen vollzieht die Zurechnung von Handlungen,
führt also aufdie Frage nach der Freiheit. Das Gewissensurteil kann sich niemals
auf die empirische Gestalt von Handlungen oder gar auf ihre Folgen beziehen,
weil diese ja vielfach imponderablen Bedingungen unterliegen und von zufälligen

Umständen abhängig sind, so dass sie nicht als Werke der menschlichen
Freiheit in Anspruch genommen werden können. Was das Gewissen jedoch der
Freiheit zurechnen kann, sind die Willensentschlüsse.

Der von De Wette hier zugrundegelegte Freiheitsbegriff ist also rein innerlich
-transzendental; er besagt, dass der Wille unabhängig vom sinnlichen Trieb auf
der Grundlage der selbständigen Triebe Entscheidungen fällen kann. Dieser
Annahme steht zwar der empirische Befund entgegen, dass der Wille nie wirklich
autonom sich entscheidet, sondern dass er immer mitgeprägt und -bewegt wird



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 159

von sinnlichen Antrieben, und sei es auch nur im Modus der Konzession und der

Rücksichtnahme, allein: Die Tatsache, dass das Gewissen unablässig Zurechnungen

vornimmt, die nur unter der Voraussetzung der Willensfreiheit plausibel
sind, ist und bleibt die Brücke, auf der der Mensch zum Glauben an die empirisch

höchst problematische Willensfreiheit gelangt: «Der Mensch ist nicht
wirklich frey, aber er glaubt sich frey. Dieser Glaube aber ist kein leerer Wahn
oder die Einbildung eines irren Verstandes, sondern er hat die höchste Wahrheit,
eine höhere als die Erfahrung, denn er entspringt aus dem innersten Wesen der

Vernunft, der Quelle aller Wahrheit, aus der auch unser Glaube an Gott und

Ewigkeit herfliesst.» (106)
Hiermit ist nun auch die Grundlage für die Bestimmung des «Bösen»

erreicht: Es «liegt bloss und allein im Entschluss des Willens, nämlich in der

vernunftwidrigen Bestimmung der Handlung durch sinnliche Antriebe, da sie nur
durch nothwendige Regeln bestimmt werden sollte.» (107) Empirisch nun findet
der Mensch sich als immer schon mitbestimmt durch sinnliche Antriebe vor, er
erlebt an sich nie die restlose, vollständige Befriedigung des Tugendtriebes, hat
also nie ein vollständig gutes Gewissen (118f.). Jeder seiner Handlungen haften
sinnliche Motivationen an, und dies macht den Rückschluss auf seinen «sittlichen

Charakter» überhaupt zwingend: «Er hat einen Hang zur Sinnlichkeit»
(120), dessen einzelne Manifestationen sich das Gewissen jedoch immer als

freie Taten wird zurechnen müssen, wenn er sich nicht als freiheitsloses blosses

Sinnenwesen verstehen will: «Das ist die biblische Lehre von dem angebornen
Verderben und der Unwürdigkeit der menschlichen Tugend.» (121f.)

Diese Erkenntnis, dass allen bösen Einzelhandlungen ein ursprünglich frei
verschuldeter «Hang» (135) zugrunde liegt, verfestigt und radikalisiert die sittliche

Selbstbeurteilung des Menschen. Der Verstand registriert und analysiert die
einzelnen Fehlleistungen, während die religiöse Gefühlsansicht die Reue und
das Besserungsstreben hervorruft (vgl. 135-138). Ferner modifiziert das Wissen

um die umfassende Sündhaftigkeit auch die sinnlich vermittelte Welterfahrung.
Die durch die Nichtbefriedigung des sinnlichen Triebs hervorgerufene
«Unzufriedenheit mit dem Schicksal» verfeinert sich unter der Potenz des Wissens um
die Sündhaftigkeit zur Deutung des Übels als Sündenstrafe (138f.). Endlich
erweitert sich diese Beurteilung auch über das einzelne Subjekt hinaus; «Wir
schreiben nämlich den andern denselben Hang zum Bösen zu, den wir selber in
uns tragen...» (140)- ein Urteil, das freilich nur im religiös-ästhetischen Modus
der Ahnung Gültigkeit beanspruchen kann.

Die unterschiedlichen Varianten der Wahrnehmung der faktischen
Gebrochenheit alles menschlichen Ethos vereinigen sich im Gefühl der «Demuth»
(141), die unverhüllt den Widerspruch zwischen Ist- und Sollzustand mit allen
seinen Folgen wahrnimmt. Aber dieses Gefühl der Demut hat wiederum sein



160 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Widerlager im Gefühl des «Vertrauens aufGott»; Trotz seiner ganzen faktischen

Unzulänglichkeit weiss sich der Mensch doch intuitiv über seinen empirischen
Zustand hinausgehoben: «Ob wir uns gleich einen selbstverschuldeten Hang zur
Sünde zuschreiben, so können wir denselben doch nur als ein unserm geistigen
Wesen eingedrücktes Verderben, nicht als unser Wesen selbst ansehen. Dem
Wesen nach sind wir gut, wir sind aus der Hand der ewigen Liebe hervorgegangen,

Gottes Söhne.» (142)
Damit ist die Analyse der sittlichen Befindlichkeit des natürlichen Menschen

in De Wettes System abgeschlossen. Der Mensch ist sich seines sittlichen Sollens

ebenso bewusst wie seines sittlichen Seins, das zu jenem in faktisch unauf-
hebbarem Widerspruch steht. Trotz dieser Gespaltenheit weiss er sich auf
geheimnisvolle Weise über diesen seinen faktischen Zustand herausgerufen, und

trotz der faktischen Verfehlung seiner selbst weiss er sich von seinem
göttlichtranszendenten Urgrund auf überschwängliche Weise bejaht und gehalten. Die
philosophische Analyse der menschlichen Sittlichkeit endet also im Aufweis
einer dreigestaltigen Aporie, in der sich das «Bedürfniss nach Erlösung» (144-
148) bekundet, das dann seinerseits den Anknüpfungspunkt der christlichen
Offenbarung in der sich selbst hinreichend tief verstehenden praktischen Vernunft
markiert.

IV.

Die Erlösung, deren Notwendigkeit der Aufweis der dreigestaltigen Aporie
der natürlichen Sittlichkeit dargetan hat, ist zu denken als ein Bildungsprozess,
in dessen Fortgang die vorhandenen sittlichen Fähigkeiten und Einsichten des

Menschen so aus- und durchgebildet werden, dass sie «die Herstellung und
Behauptung seiner ursprünglichen geistigen Selbstständigkeit, sowohl im Verhält-
niss zur äussern, als zur eignen, innern Natur» (144) bewirken können: Der
Verstand muss so weit gesteigert werden, dass er die sittliche Aufgabe restlos und
klar erkennt, Wille und Tatkraft müssen sich dieser Erkenntnis gänzlich konformieren

und endlich muss die Last des Schuldbewusstseins vom Menschen

genommen werden, damit sein Verhältnis zu seinem göttlichen Grund von jeder
Ambivalenz frei werde.

Dieser Bildungsprozess kann nur innerweltlich im Rahmen einer Gemeinschaft

stattfinden, und Gemeinschaften werden durch überragende menschliche
Individuen gestiftet. Die in den Aporien des menschlichen Gottes-, Welt- und
Selbstverhältnisses als notwendig erahnbare Erlösung jedoch übersteigt nicht
nur die Kräfte eines jeden menschlichen Individuums, sondern auch die der
Gattung als ganzer. Die Erlösung muss sich also als ein innerweltlicher Prozess



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 161

vollziehen, jedoch von ausserhalb der in sich erlösungsunfähigen menschlichen

Gattung her ins Werk gesetzt werden. Die so nachkonstruierte Erwartung hat

ihre Erfüllung in Jesus Christus gefunden: «In ihm hat sich alles Streben der
Menschen vollendet; seit er auf Erden erschienen, schauen sie nicht mehr
sehnend und suchend, nach dem, was da kommen soll, sie haben, indem sie mit ihm
in den Bund der Gemeinschaft getreten, den Haltpunkt gefunden, auf welchen

gestützt, sie nicht mehr wanken können.» (148)
Die Offenbarung in Christus ist hier, getreu den oben (S. 61) nachgezeichneten

prinzipientheoretischen Rahmenbedingungen, so gefasst, dass in ihr das in
der natürlich-menschlichen Sittlichkeit immer schon anvisierte Hochziel
menschlichen Lebens seine Erfüllung findet. Die «Offenbarung» geht damit
zwar quantitativ über den religiös-sittlichen Zustand der natürlichen Menschheit

hinaus, aber sie bringt doch lediglich das von ihr immer schon Intendierte
aufdem Gebiet der Ahnung und des Gefühls wirklich zur Geltung. Die synthetische

Darstellung faktischer menschlicher Sittlichkeit wird von ihr nicht qualitativ

überholt, sondern lediglich auf die Überwindung der Aporien ihrer
faktischen Verfasstheit hin durchsichtig gemacht.

Die Christus-Offenbarung verändert prinzipiell die Glaubenserkenntnis

ebensowenig wie die Sinneserkenntnis, sondern sie belebt und bereichert das

zwischen diesen beiden (festen) Polen oszillierende religiös-ästhetische Gefühl,
das diese beiden unumkehrbar zu seiner Voraussetzung hat, aber weder aufeines

von beiden noch auf beide miteinander reduzierbar ist. In der Christus-Offenbarung

tritt keine qualitativ neue Stufe menschlicher Sittlichkeit ins Dasein,
sondern die dem Menschen eigene qualitativ gleichbleibende Sittlichkeit kann
das ihr selbst inhärente Hochziel nun als schon verwirklichtes ins Auge fassen

und ihm nacheifern.
Nachdem hiermit vorab geklärt ist, welchen erkenntnistheoretischen Status

die Aussagen über die Offenbarung in Christus in De Wettes System haben, soll
diese in ihrem spezifisch ethischen Sinn nach in ihren Hauptzügen noch etwas

genauer in den Blick genommen werden.
Zunächst gewinnt De Wette mit der Prädikation Christi als des «göttlichen

Verstandes» terminologisch Anschluss an den Logos-Begriff und damit an die
klassische christologische Lehrbildung. Diese Prädikation ist bezogen auf die
Gotteserkenntnis als das Zentrum und den Gipfelpunkt aller menschlichen
Erkenntnis überhaupt (vgl. 150). Christus bezeichnet den vollendenden Höhepunkt

der langen Reihe von gottbegeisterten Menschen, die die in jedem
Menschen liegende innere Gottesoffenbarung nach und nach ins wache Bewusstsein

gerufen haben. Die Vollendung besteht darin, dass er das «Unmittelbare» im
Menschen, Glauben und Tugend, in unüberbietbarer Authentizität gelebt und

sprachlich vermittelt dargestellt hat, und damit zur wirklichen Personifikation



162 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

des sonst nur in transzendentaler Abstraktheit zugänglichen Göttlichen geworden

ist, «und so die Einheit des Göttlichen und Menschlichen in sich als ewiges
Vorbild dargestellt hat.» (156) - Insbesondere ist Christus als schlechthin
authentischer Künder des göttlichen Willens als unsere «Weisheit» (156)
anzusprechen, d.h. als derjenige, in dem menschliche Weisheit ihr immer nur
intendiertes Hochziel als verwirklicht erblicken kann. Besonders deutlich wird dies

am Freiheitscharakter des durch Christus inaugurierten Ethos, das sich aus allen
Banden der Sinnlichkeit und der Gewohnheit (s.o. S. 63f.) losgerungen und sich

so auf die Ebene der reinen Tugend emporgeschwungen hat.

Christi Bedeutung als göttlicher Verstand zeigt sich auch in seiner Klugheit,
in der Auswahl der seinem Zweck, der Stiftung des Gottesreiches, angemessenen

Mittel, nämlich des Wortes wie des Abendmahls und der Taufe als symbolischer

Handlungen (161-166).16

In dem schon Gesagten ist enthalten, dass Jesus «von aller Sünde frey» (166)

war, denn die in jedem Menschen liegende Wahrheit war in ihm ungetrübt von
jeglicher «sinnlicher Befangenheit» (167).

Diese Willensreinheit, diese Sündlosigkeit ist der innere Grund seiner Freiheit

und Weltherrschaft. Weil Christus den Gotteswillen nicht nur vollständig
kannte, sondern ihn auch mit vollendetem Gehorsam vollzog, ist er der «Heilige».

Dies wird besonders an seinem Tode deutlich: Er symbolisiert die restlose

Hingabe aller irdischen Güter und Vorteile um der «Idee» willen 176f.), und so

gibt sich paradoxerweise der Tod Jesu als die höchste Vollendung seiner
Weltherrschaft zu erkennen. Der Tod Jesu ist als Untergang seiner menschlich-irdisch

beschränkten Individualität zugleich seine «Verklärung» (178f.). Diese

Bedeutung kommt dem Tode Jesu zu, sofern er den Todesweg «in der Besonnenheit

und Freyheit des Entschlusses» (179) ging.
Mit dem in den Prädikationen als «Heiliger» und als «göttlicher Verstand»

Gesetzten sind noch nicht alle Facetten menschlicher Erlösungssehnsucht
abgedeckt. Das Bild des einen vollkommenen Menschen kann als solches noch nicht
die Spannungen lösen, unter denen die Existenz des Einzelnen leidet, nämlich

16 Hier liegt offenkundig eine Reminiszenz an F. V Reinhards «Versuch über den Plan,
welchen der Stifter der christlichen Religion zum Besten der Menschen entwarf» (1780, ich zitiere
die von H. L. Heubner besorgte Ausgabe von 1830). Gegen die Hypothese, Jesus habe als

Exponent einer geheimen Gesellschaft mit unlauteren Mitteln operiert, weist Reinhard nach,

er habe sich nur solcher Mittel bedient, die seinem Zweck sittlich angemessen waren, «nämlich:

überzeugender Unterricht, mit Anstalten verknüpft, welche das sittliche Gefühl anregen,
den menschlichen Geist zum Nachdenken über seine wichtigsten Angelegenheiten reizen, und
ihn zu einem lebendigen Eifer für die Erreichung seiner wahren Bestimmung erwärmen
sollen» (164); hierzu zählen nach Reinhard eben auch Taufe (169f) und Abendmahl (170f).



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 163

das Schuldbewusstsein und das Ausgeliefertsein an die Wechselfälle des
empirischen Geschicks. Die zweitgenannte Lebensminderung erfährt ihre Bewältigung

durch die in Christus urbildlich-vollkommene Herrschaft des Geistes über
alle Wechselfälle des natürlich-irdischen Lebens (vgl. 194f.).

Das Schuldgefühl, welches der Mensch immer schon in einem diffus-unre-
flektierten Vertrauen auf die göttliche Schöpferliebe überwindet, findet seine

vollkommene Bewältigung im Blick auf das Kreuz Christi: Einmal wird hier in
erschütternder Eindeutigkeit klar, dass unter den Bedingungen irdischen Lebens
Tun und Ergehen immer schmerzlich auseinanderklaffen. Zum andern ist dieser
Kreuzestod durch die göttliche Liebe motiviert, und dieses Zeugnis der sich bis
ins letzte aufopfernden Liebe versichert den Menschen der göttlichen Vergebung,

derer er bisher nur undeutlich ansichtig geworden ist: «Denn obgleich
diese Gefühle schon in uns selbst Realität haben, so gehört doch zu dem
vollkommenen Innewerden derselben eine äussere Gewähr, die wir, wie für alles
sittliche Gefühl, nur in wirklicher sittlicher Gemeinschaft mit den Menschen
finden.» (196)

V.

Diesen Aussagen über Christus als den Erlöser, der in sich die dreifache Aporie
der natürlichen Sittlichkeit religiös aufhebt, folgen Ausführungen über die
Vermittlung der durch Christus vollbrachten Erlösung. Das bisher entwickelte an-
thropologisch-christologische Grundschema strukturiert auch die Analyse der
christlichen Gemeinschaft, innerhalb derer und mittels derer die Christus-Offenbarung

fortwirkt. Sie wird konstituiert durch den Glauben17, der unmittelbar
ins Gebiet des Gefühls gehört, dem jedoch in Christus der Inbegriffvollendeten
Menschseins aufgeht und somit «die Erkenntniss der höchsten Wahrheit, und, in
nächster Beziehung auf das sittliche Leben gefasst, <der> Inbegriff aller sittlichen

Zwecke, oder <die> höchste Regel alles sittlichen Handelns.» (203)
Die beiden Instanzen, die im Einzelnen bewirken, dass die im Gefühl

angeeignete Christus-Offenbarung den Vernunftidealen konkrete Gestalt verleiht,
sind der Heilige Geist (204-217) und die «Gemeine» (217-230).

Das Zum-Glauben-Kommen des Einzelnen ist, logisch betrachtet, ein Urteil,
in dem der Einzelne das, was er selbst in sich immer schon erahnt und erstrebt

hat, nun ausserhalb seiner, in der Christus-Offenbarung, als gegeben anerkennt.

17 Hier nun nicht im transzendentalphilosophisch-erkenntnistheoretischen, sondern im
religiösen Sinne verstanden.



164 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Es liegt hier also eine exakte Ausprägung des von De Wette entwickelten
Widerspiels zwischen Vernunft und Offenbarung (s.o.S. 61) vor: Nur wer der
Vernunft schon teilhaftig ist, kann die äussere Offenbarung als solche erkennen
und anerkennen. In diesem Zusammenhang nun identifiziert De Wette die
Vernunft als innere Offenbarung mit dem Hl. Geist und gewinnt so Anschluss an
den biblisch-kirchlichen Sprachgebrauch, freilich mit der bedeutenden Abweichung,

dass nach seinem System der Hl. Geist dem Menschen nicht erst in und
mit dem Glauben an die Offenbarung verliehen wird, sondern dass er geradezu
das organon leptikon der Offenbarung ist (vgl. 204f.).

Das Glaubensurteil über Jesus Christus ist die Wirkung des Hl. Geistes

schlechthin, die den Christen konstituiert (209). Aber dieses Anerkennungsurteil
nivelliert noch nicht die individuellen und kulturellen Differenzen zwischen

den Menschen, die Christen werden, sondern es setzt eine unübersehbare

Mannigfaltigkeit der Aneignungsweisen frei (vgl. 212-215).
Der Glaube stellt den Einzelnen in die Gemeinde hinein. So ist diese zugleich

der Ort, an dem die Christus-Offenbarung vom Einzelnen empfangen und
angeeignet wird, als auch zugleich Vorform und Hinweis auf das Endziel des göttlichen

Willens in Christus, der nicht «für den Einzelnen gegeben [ist], sondern für
ein Reich der Geister, für das Reich Gottes.» (217) Nicht zufällig ist die Ausbildung

einer vom Staat spezifisch verschiedenen Kirche, ein christliches Spezifi-
kum (vgl. 217-220).

VI.

Nachdem damit unter den Stichworten «Glaube» und «Gemeinschaft» die

Bedingungen für die Aneignung und Ausbreitung der christlichen Offenbarung
umrissen sind, kommt nun die «christliche Sittengesetzgebung» zur Darstellung.

Sie beschreibt, wie sich die Grundstrukturen sittlichen Lebens - Weisheit,
Klugheit und das Verhältnis des Subjekts zu seinen Handlungen («Gewissen
und Zurechnung») - unter der Potenz der christlichen Offenbarung gestalten
und führt damit in Grundzügen aus, wie im Wirkungsbereich Christi die drei

Grundaporien humaner Sittlichkeit religiös überwunden werden.
Unter dem Titel «Die christliche Weisheit» (S. 230-276) untersucht De Wette,

wie sich im Wirkungsbereich der christlichen Offenbarung «die verständige
Erkenntniss des Menschen von der Zweckgesetzgebung seiner Natur» (230)
gestaltet.

Wer zum Christusglauben gekommen ist, der muss das, was in diesem Sinne
wahre Weisheit ist, nicht mehr primär synthetisch aus dem sittlichen Be-
wusstsein heraus extrapolieren, sondern er sieht im Modus des Gefühls die voll-



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 165

endete Weisheit in Christus als gegeben an, und ihm ist nur mehr die Aufgabe
gestellt, das ihm gegebene Vorbild dergestalt verständig anzueignen, dass es für
seine eigene Lebensführung praktikable Leitlinien hergibt (vgl. 230f); der
Gefühlseindruck muss also in klare Verstandesaussagen umgesetzt werden

(vgl.236f.). Geschieht diese Umsetzung auf die Verstandesebene nicht, dann

können die drei «Gattungen» des religiös-ästhetischen Gefühls, Begeisterung,
Andacht und Demut, sich nicht lebenspraktisch bewähren, sondern binden den

Menschen in passiv-eskapistische Empfindelei (vgl. 272-276). Was das Gefühl
an Jesus hinnimmt, ist der Eindruck des Gehorsams, der mit dem Gottvertrauen
restlos verschmolzen ist (vgl. 237f.). In die ethische Begriffssprache umgesetzt
heisst dies: In ihm ist der Tugendtrieb zur vollkommenen Herrschaft gelangt, zu
einer Herrschaft, die auch im sittlichen Bewusstsein des natürlichen Menschen
immer schon intendiert, aber faktisch doch unerreichbar ist. Der vollendete
Tugendtrieb ist die «Liebe <.. »als das Gefühl der Menschenwürde oder der
Selbstständigkeit in der eigenen Person und in der fremden» (242). Die höchstmögliche

Ausprägung menschlicher Tugend hat Jesus im Doppelgebot der Gottes-
und Nächstenliebe vorgelebt und kodifiziert (257). Das in diesem Gebot
ausgedrückte Zielbild menschlicher Vollkommenheit wird zum Motor spezifisch
christlichen Vervollkommnungsstrebens (258f.). Mit dem Liebesgebot also ist
im Christentum das allgemeinmenschliche Ideal der vollkommenen Herrschaft
des Tugendtriebes in höchstmöglicher Reinheit aufgefasst (vgl. 262-265).

Auch die Klugheit hat für den Christen ihr aufdem Gefühlsstandpunkt
wahrnehmbares Ur- und Leitbild in Jesus Christus (s.o.S. 68). Verständig auseinandergelegt

gibt dieses Ur- und Vorbild eine Reihe von Regeln an die Hand, die
das, was auch dem natürlichen Menschen einleuchtet, noch einmal besonders
eindrücklich machen: Die Befriedigung des sinnlichen Triebes ist so zu bemessen,

dass dieser weder durch Mangel und Unterdrückung noch auch durch

unangemessene Vorherrschaft die anderen in den Hintergrund drängen kann: Die
irdischen Güter und Bedürfnisse müssen «zur Erlangung der ewigen» verständig

erworben, disponiert und eingesetzt werden (278). Es ist also ein Gebot gerade

auch der christlichen Klugheit, zu diesem Zweck die wissenschaftlich -
technische Weltbeherrschung zu bejahen und auszubauen (vgl. 278ff.). Als Kautele
ist freilich einzuschärfen, dass zum sittlichen Zweck unter keinen Umständen
unsittliche Mittel verwandt werden dürfen (279).

Das Globalziel der Klugheit verweist den Einzelnen sodann auf die
Sozialformen und aufderen Förderung, «denn in keinem Einzelnen kann sich das ganze

menschliche Leben zu seiner Fülle und Harmonie entfalten» (281). Gerade
hierdurch nun wird der Einzelne genötigt, sich in seiner Tätigkeit auf einen
bestimmten Lebenskreis in Familie, Freundschaft und Beruf zu beschränken

(vgl. 281-284).



166 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Besondere Aufmerksamkeit widmet die christliche Klugheit der Kirche als

dem Inbegriffaller der Mittel, durch die Glaube und Liebe fortgepflanzt werden.
An der Tauglichkeit zu diesem einen Zweck haben sich alle ihre Bräuche und
Institutionen zu legitimieren, und nach dieser Massgabe sind sie alle prinzipiell
veränderlich und reformabel (vgl. 284f.).

Die Einzelpflichten des Christen sind allesamt teleologisch auf das Reich
Gottes, verstanden als die «sittliche Weltordnung» (289), zu beziehen. Der
Glaube an das ewige, dem religiösen Gefühl von Gott zugesagte und verbürgte
Gottesreich ist somit unmittelbar praktisch-ethisch relevant, sofern er zum Handeln

für das Reich Gottes auf Erden motiviert (ibd.). Das Grundgesetz dieses

Reiches ist - im Modus des Gefühls ausgedrückt - die Liebe (vgl. 290). Die
Liebe des Menschen zu sich selbst als sittlicher Persönlichkeit und zum Nächsten

begründet die Gleichheit der Würde aller zum Reiche Gottes Berufenen

(293), auch wenn diese im empirischen Leben nicht vollständig in die Tat
umsetzbar ist.

Die Gesetze des Reiches Gottes markieren ein ethisches Sollen, das in der

empirischen Welt allererst ins faktische Sein zu überführen ist (vgl. 294-297).
Zwischen diesen beiden Polen, der Verpflichtung zur Nächstenliebe und der

Einsicht, dass die empirische Welt nach Massgabe dieser Verpflichtung allererst

gestaltet werden muss, spannt sich das Netz der einzelnen Pflichtgrundsätze aus

(Ehre, Gerechtigkeit, Recht, Tugend, Gesetzlichkeit); (vgl. 297-300), die dann
in Bd. III unter Bezugnahme auf die individuelle und soziale Lebenswirklichkeit

näher entfaltet werden.
Endlich erhalten auch die Problemkreise der Sünde und der Zurechnung ihre

spezifisch christliche Gestalt. Den allgemeinmenschlich gültigen Zusammenhang

von Gesetz, Freiheit und Zurechnung lehrt das Christentum von Anfang an
ohne besonderen Anspruch aufOriginalität (vgl. 308-315), jedoch die göttliche
Sündenvergebung, obzwar auch schon ante Christum Gegenstand des religiösen
Glaubens, wird erst in Christus vollgültig dargeboten: «Aber da Christus der
sichtbare Gott und Gottes Stellvertreter ist, so wird diese Gnadengabe nun,
nachdem er erschienen, durch ihn am besten erlangt, und seine Vermittelung zu
verschmähen, wäre sträflicher Übermuth oder Leichtsinn.» (315f.) Aufdem

Gefühlsstandpunkt wird dies eindrücklich durch die Lehre von der Zurechnung der

Gerechtigkeit Christi ausgedrückt (316f.).
Der Vergebungsglaube verleiht dem Christen den Frieden mit Gott (vgl. 316).

Er vertieft die Demut zu ihrer vollendeten Gestalt, dass nämlich der Christ sein

ganzes Leben, auch und gerade seine sittliche Spontaneität, als göttliches
Gnadengeschenk hinnimmt (vgl. 318—322).

Vor diesem Hintergrund erlangt auch die Sinngebung des Übels als göttlicher
Strafe eine neue Bedeutung: Der Christ versteht sie nur noch als Züchtigung und



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 167

nicht mehr als Indiz der göttlichen Verwerfung (vgl. 322-325). In diesem Frieden

mit Gott erlangt der Christ schon aufErden das «freye selbstständige Leben
des Geistes in seiner Freyheit vom Fleische und allem fremden Gesetz» (329),
das das ewige Leben ist, «weil es in sich selbst unvergänglich und unzerstörbar
ist, da es sich über alle Abhängigkeit und alle Vergänglichkeit erhoben hat. <...>.

Die Ewigkeit ist in der Zeit, der Himmel auf Erden gewonnen.» (ibd.)

VII.

Soweit die theoretischen Grundlinien von De Wettes Entwurf der «christlichen

Sittenlehre». Er stellt einen eindrucksvollen Vermittlungsversuch dar: Unter

Anschluss an die Philosophie J.Fr. Fries', der seinerseits den Versuch
unternahm, zwischen Transzendentalismus und empirisch-anthropologischer
Fragestellung eine tragfähige Brücke zu schlagen, will De Wette die christliche
Sittenlehre als ein in sich relativ geschlossenes Sinnganzes darstellen, das
seinerseits zum human-autonomen Ethos in konstitutivem Bezug steht, der die
Einheit und Selbigkeit der praktischen Vernunft verbürgt. Diese Doppelabsicht
verfolgt De Wette, indem er die praktische Vernunft und die christliche
Offenbarung jeweils in unterschiedlichen, jedoch eng aufeinander bezogenen Regionen

der einen menschlichen Vernunft ansiedelt. So bleiben die Ansprüche der
autonomen Vernunft und des christlichen Glaubens vor der Alternative bewahrt,
sich einander bis zum Identitätsverlust anzupassen oder sich in einen
Verdrängungswettbewerb zu begeben, indem sie jeweils mit ihrem Wahrheits- und
Geltungsanspruch auf unterschiedene, aber in engster Verbindung stehende Bereiche

verwiesen werden: Die Genese der transzendentalen Ideen wie die Klärung
der materialen Inhalte der Sittlichkeit bleibt der autonomen Vernunft überlassen,

während die (christliche) Religion im Modus der Ahnung und des Gefühls
die Vemunftideale als bereits realisierte erschaut und damit auf unvertretbare
Weise deren tathafte Verwirklichung befördert, indem sie dem sittlichen Streben
anschaulich-wirksame Ur- und Leitbilder schenkt und zugleich seine faktisch
bleibende Unvollkommenheit in den Trost des Vergebungsglaubens hinein
aufhebt.

Religion und Vernunft brauchen so keinen Streit um die Deutung der
Wirklichkeit zu führen, weil die unvermeidlichen Widersprüche zwischen ihren
Sichtweisen schon systemimmanent abgefedert sind - die religiös-ästhetische
Weltsicht ist per se kontrafaktisch verfasst, und kontradiktorische Widersprüche,

die sich nicht nach diesem Muster bereinigen lassen, beruhen auf illegitimer

Vermischung der Perspektiven.



168 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

Zugunsten eines geordneten Zusammenspiels unterschiedlicher
Wahrnehmungsperspektiven, deren Wahrheitsansprüche füreinander offen sind, ja,
einander fordern und fördern, sollen die Konflikte zwischen Glaube und Vernunft,
Glaube und Geschichte sistiert sein und der gemeinsamen Arbeit am Reiche der
Humanität weichen, einem Reiche, das sich in christlich-religiöser Perspektive
als das Reich Gottes zu erkennen gibt.

VIII.

De Wettes Sittenlehre ist eine breite Wirkungs- und Aneignungsgeschichte
versagt geblieben. Schon sieben Jahre nach De Wettes Tod bezeichnete Karl
Schwarz18 dessen systematisch-theologische Gedanken, anders als seine
exegetischen Werke, als «bereits völlig verschollen».

Als Grund für die Wirkungslosigkeit gab man die allzu enge Verflechtung
von De Wettes Ethik mit der Philosophie J. Fr. Fries' an19. Find gerade in diesen

Anleihen liegen ja auch gewichtige theologische Sachprobleme: Kann die Religion

zugunsten ihrer Anbindung an die Resultate und Postulate einer bestimmten

theoretischen und praktischen Philosophie darauf verzichten, einen
Wahrheitsanspruch eigenen Rechts zu stellen; ist der christliche Glaube seinem

Eigengewicht gemäss eingestuft, wenn man die religiösen Vorstellungen, in denen

er sich ausspricht, ohne echten eigenen Aussagegehalt zwischen den Wahrheiten

der Vernunft- und der Verstandeserkenntnis oszillieren lässt? Muss nicht
anderseits eine immer strenger methodisch sich durchbildende historische Kritik

die Inanspruchnahme historischer Daten vom «Gefühl» her vollends in den

Bereich des Illusionären verweisen, wenn die Machtsprüche des Gefühls und
die Ergebnisse der historischen Wahrnehmung in Widerspruch geraten?

Neben diesen theorieinternen Schwierigkeiten lässt sich jedoch noch ein
weiterer Kreis von Problemen ausmachen, der die Wirkung gerade von De Wettes

Ethik konterkariert hat, und der es verständlich macht, warum im Gegenzug
Schleiermachers Christliche Sitte eine breite Wirkung auch über den Kreis seiner

unmittelbaren Schüler und Anhänger hinaus gefunden hat.

Die Plausibilität eines theologisch-ethischen Entwurfs bemisst sich ja nicht
auschliesslich nach seiner theoretischen Konsistenz, sondern auch nach seiner

18 Zur Geschichte der neuesten Theologie '1856. Ich zitiere die dritte Auflage (1864), 54.
19 Vgl. Schwarz wie Anm. 18; ähnlich Chr.E. Luthardt, Geschichte der christlichen Ethik,

2. Hälfte (1893), 623.



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 169

zeitdiagnostischen Scharfsicht: Sind in ihm die tatsächlichen Bedingungen, unter

denen sich individueller und sozialer Vollzug christlicher Existenz zu gestalten

haben, wirklich so zutreffend wahrgenommen, dass die - deskriptiv oder

präskriptiv gefassten - Aussagen über christliches Handeln in der Gegenwart
auch wirklich erhellend und orientierend wirken können? Oder entwirft der

Ethiker ein Bild der gegenwärtigen Lebenswelt des Christentums, in dem sich
seine präsumtiven Leser mit ihren Wahrnehmungen und Anliegen nicht wiederfinden

können?
Da die Ethik - in höherem Masse noch als die Dogmatik - genötigt ist, ihren

Gesichtskreis über den akademischen und christlich-kirchlichen Binnenraum
hinaus zu erweitern, vollzieht sich das Gesetz der zeitdiagnostischen Plausibili-
tät an ihren Entwürfen nur umso schneller und unerbittlicher.

Auch aus dieser Perspektive lassen sich gewichtige Gründe benennen, die es

verständlich machen, dass Schleiermachers Christlicher Sitte eine Wirkungsgeschichte

beschieden war, die De Wettes Entwurfversagt blieb. - Beiden Entwürfen

ist dabei die Grundthese gemeinsam, dass sie die materiale Konkordanz von
christlicher und human-autonomer Sittlichkeit voraussetzen bzw. postulieren.20
De Wette erarbeitet als Bezugsrahmen für seine Auffassung der christlichen
Sittenlehre eine Bestandsaufnahme autonom-menschlicher Sittlichkeit, die von
Anfang an aufdas Religiöse in seiner spezifisch protestantisch-christlichen
Gestalt bezogen ist. Er hat das selbst unübertrefflich deutlich ausgesprochen:
«.. .ich habe anthropologisch die sittliche Aufgabe für den Menschen entwickelt,

und das Bedürfniss der Erlösung gezeigt, dann in Christo die Lösung dieser

Aufgabe und die Befriedigung dieses Bedürfnisses nachgewiesen.. .»2I In De
Wettes Ethik kommt die human-autonome Sittlichkeit also nur als in sich defizitär

und unmittelbar auf Erfüllung durch die christliche Offenbarung hin angelegt

in Betracht. Und nur deshalb kann - andersherum - das christliche Spezifi-
kum der Sittlichkeit so gefasst werden, dass es sich seinerseits unmittelbar als

Völlendung und Überhöhung an die human-autonome Sittlichkeit anschliessen
kann. Bei der Konstruktion des human-autonomen Ethos hat De Wette gleichsam

von Anfang an diejenigen Leerstellen eingeplant, an denen dieses seiner

20 Für Schleiermacheram eindeutigsten Christliche Sitte (wie Anm. 4, im folgenden zitiert
mit dem Signum «ChS») Beilage C (Manuskript 1828), 163f. : «Es giebt also für uns nur die
Voraussezung, dass es keinen Widerspruch zwischen beiden geben kann.» (164) - Die Belege
aus Schleiermacher halte ich im folgenden aus Gründen der Raumersparnis möglichst knapp;
verwiesen sei für alles folgende auf H.-J. Birkner, Schleiermachers Christliche Sittenlehre
(wie Anm. 4) 36-50; 81-93 sowie E. Herms, Reich Gottes und menschliches Handeln, in: D.

Lange (Hg.), Friedrich Schleiermacher (wie Anm. 10), 163-192, bes. 181-187.
21 Kritische Übersicht (wie Anm. 8), Theologische Zeitschrift 2/1820, 81.



170 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

eigenen Insuffizienz innewird und sich darum dankbar durch den spezifisch
christlichen Überbau ergänzen lässt, der seinerseits sich die human-autonome
Sittlichkeit konfliktlos als seine eigene materiale Grundlage integrieren kann.

Dieses prinzipientheoretische Grundschema kann nur sinnhaft und wirklich-
keitserschliessend sein, wenn es als plausibler Ausdruck einer bestimmten
Gestalt geschichtlicher Wirklichkeit gelesen werden kann. De Wette beschwört in
seinen theoretischen Bestimmungen das Bild einer gesellschaftlichen Wirklichkeit,

deren relativ homogene sittliche Grundüberzeugungen eben so beschaffen
sind, dass sie geradezu nach ihrer Vollendung aus der Christusoffenbarung heraus

rufen, an die also die christliche Ethik problemlos ihr spezifisch religiöses
proprium anknüpfen kann, das das gegebene Ethos zunächst einmal materialiter
akzeptiert und sich darauf beschränkt, die in diesem autonom-humanen Ethos
aufbrechenden letzten Fragen zu bearbeiten. De Wettes Christliche Sittenlehre
ist auf einen gesellschaftlichen Bezugsrahmen hin gearbeitet, der relativ
einheitlich sittlich so disponiert ist, dass der Überschuss, den die christliche
Offenbarung hinzubringt, genau an die ihm entsprechenden Wert- und Fragehaltungen

anknüpfen kann.
Nach diesem Schema der harmonischen Ergänzung und Überhöhung der

natürlichen Sittlichkeit durch die christliche ist exakt die Rolle der Kirche bemessen:

Sie ist diejenige Instanz in der Gesellschaft, die den spezifisch christlichen
Beitrag zur allgemeinen Sittlichkeit in erziehender und bildender Arbeit zur
Geltung bringt. Sie hat so ihren Standort als eine gesellschaftliche Funktionsträgerin

unter anderen und ist so aller Sorgen um ihren Eigenstand und ihr Eigenleben

in der Gesellschaft ledig, denn ihr Ethos ist ja materialiter kein anderes als
das in der Gesellschaft ohnehin gültige, und ihr spezifisches proprium ist eben

die von diesem Ethos selbst her erfragte religiöse Vertiefung.
An diesen entscheidenden Stellen nun ist Schleiermachers Entwurferheblich

differenzierter gestaltet. Das Verhältnis von philosophischer und theologischer
Ethik hat bei ihm einen erheblich grösseren Bezugsrahmen. Die philosophische
Ethik erarbeitet und beschreibt das Ensemble der sozialen Lebensvollzüge, mittels

derer die Herrschaft des menschlichen Geistes über die Natur sich immer
und überall progressiv vollzieht, und in diesem spekulativ deduzierten Schematismus

hat auch die Religion ihren Ort.22 Zu diesem höchst abstrakten Schematismus,

der die kategorialen Deutebegriffe für alle menschliche Geschichte
bereitzustellen beansprucht, verhält sich die christliche Sittenlehre wie ein
Spezialfall zur abstrakten Regel: Sie entfaltet das aus dem christlichen Glauben in
seiner evangelischen Modifikation hervorgehende Handeln, indem sie sich der

22 Vgl. in Kürze Birkner (wie Anm. 4), 84.



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 171

in der philosophischen Ethik bereitgestellten Deutekategorien bedient.
Schleiermachers Christliche Sittenlehre nimmt also zu ihrem Ausgangs- und Bezugspunkt

die evangelisch-christliche Sittlichkeit als eine historische Gestalt
menschlicher Sittlichkeit und die Kirche als die Gemeinschaft der des christlichen

Glaubens Teilhaftigen, in der eben diese Gestalt der Sittlichkeit lebendig
ist: «Sagen wir, Die christliche Sittenlehre stellt dar, wie gehandelt werden soll,
so fragt sich: Wo soll denn so gehandelt werden? Offenbar in der christlichen
Kirche; denn die christliche Sittenlehre kann sich nicht weiter erstrekken, als

ihre Voraussezung, kann also nur für diejenigen sein, in denen schon das christlich

bestimmte religiöse Bewusstsein lebendig ist.» (ChS, S. 33). Ihre Grundfrage

lautet nicht: Welche Bedeutung kann die christliche Offenbarung für den

Menschen haben, der bislang allein der human-autonomen Sittlichkeit teilhaftig
ist?, sondern: Welche Handlungsweisen gehen notwendig aus dem einmal
angeeigneten christlichen Glauben hervor?

Der primäre intersubjektive Geltungsbereich der Aussagen der christlichen
Sittenlehre ist damit auf die Kirche begrenzt. So hat Schleiermachers Christliche

Sitte, die den Christen als Glied der Kirche anspricht, auf den ersten Blick
einen erheblich engeren Horizont als De Wettes Entwurf, der den Einzelnen als

christlich motiviertes bzw. zu motivierendes Glied der Gesamtgesellschaft in
Anspruch nimmt.

Die Einordnung der christlichen Sittlichkeit in den Gesamtkomplex menschlicher

Sittlichkeit, die durch das Verhältnis philosophische - theologische Ethik
in Schleiermachers Gesamtsystem indiziert ist, weist jedoch daraufhin, dass

hiermit keinesfalls die Verweisung des christlich verantworteten und geführten
Lebens in eine abgeschottete subkulturelle Sonderexistenz intendiert ist. Im
Gegenteil: das Leben des einzelnen Christen wie der Kirche als ganzer ist unlöslich
hineinverflochten in die gesamte Textur menschlicher Lebensvollzüge, wie sie

die philosophische Ethik - freilich höchst abstrakt — aufweist. Diese verschiedenen

Muster und Strukturen haben als Produkte und als Ermöglichungsbedin-
gungen sittlichen Handelns hohes Gewicht, das die christliche Betrachtungsweise

zunächst einmal anerkennt. Aber der christliche Glaube versteht sich

nicht als ab- und ausgrenzbarer Teilbereich oder Spezialfall des in all diesen
Strukturen sich verwirklichenden menschlichen Ethos, sondern er weiss sich als

dessen Vollendung, und insofern stellt sich ihm bezüglich der Handlungszusammenhänge,

die ausserhalb der «Kirche» liegen, die Aufgabe, diese mit christlichem

Geist zu durchdringen - sei es im Modus der Aneignung, sei es im Modus
der polemischen Modifikation.

In der Architektonik von Schleiermachers Christlicher Sittenlehre findet diese

Tendenz darin Ausdruck, dass sich um die spezifisch innerchristlichen,
binnenkirchlichen Abhandlungen der drei grundlegenden Handlungsweisen («in-



172 Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

nere Sphäre») jeweils ein grösserer konzentrischer Kreis («äussere Sphäre»)
lagert, in dem das nach analogem Schema verlaufende Handeln auf
gesamtgesellschaftlicher oder menschheitlicher Ebene aus spezifisch christlicher
Perspektive in den Blick genommen wird. So kommen z. B. im Bereich des

«reinigenden Handelns» im binnenkirchlichen Primärbereich «Kirchenzucht» und

«Kirchenverbesserung» (Reformation) zur Sprache, als Bereich «in welchem
das bürgerliche Element mitconstituirend ist» die «Hauszucht» - die Familie ist

ja, wiewohl im christlichen Geiste zu gestalten, kein christliches Spezifikum-,
das «reinigende Handeln im Staate» bringt das Problem der Straijustiz zur Sprache,

und endlich thematisiert das «reinigende Handeln eines Staates auf den
anderen» die Frage nach der christlich-sittlichen Legitimität des Krieges.23

Mit diesen scheinbar bloss binnentheoretisch belangvollen Bestimmungen
hat Schleiermacher gegenüber dem Selbstverständnis christlicher Ethik, wie es

auf sehr hohem Niveau De Wette repräsentiert, grundsätzliche Neubestimmungen

eingeführt: Das durch die Kirche repräsentierte, gelebte und weitergegebene
christliche Ethos definiert sich gegenüber dem human-autonomen Ethos

relativ selbständig: relativ selbständig sofern es seine eigene Motivationsinstanz,
den Christusglauben, und seinen eigenen primären Verwirklichungszusammenhang,

das Leben der Christen miteinander in der Kirche, hat; relativ selbständig,
sofern es auf denselben Grundstrukturen aufruht wie alles andere menschliche
Handeln und sofern der einzelne Christ wie die Kirche als ganze unlöslich
hineinverflochten sind in den Gesamtprozess der progredierenden Herrschaft des

Geistes über die Natur.
Damit ist zunächst einmal der Kirche die Möglichkeit bzw. die Aufgabe

gestellt, ihren relativen Eigenstand innerhalb der Gesellschaft als ganzer zu
realisieren. Damit ist sodann auch dem spezifisch christlichen Ethos aufgegeben,
sich relativ selbständig zu verstehen und sein Verhältnis zu Handlungsweisen
und zu ethischen Orientierungsmustern, die ausserhalb seiner im Schwange
sind, kritisch-differenziert zu bedenken. Das christliche Ethos ist ja an dem Ort,
den Schleiermacher ihm anweist, nicht mehr unbedingt des konstitutiven Rück-
bezuges auf eine allgemeingültige und ihm zugleich prinzipiell offene Gestalt
human-autonomer Sittlichkeit bedürftig, bleibt jedoch faktisch-objektiv und
durch sein eigenes Selbstverständnis als Vollendung der Humanität zum
konstruktiv-kritischen Verhältnis mit den es umgebenden Gestalten und Gestaltungen

human-autonomer Sittlichkeit aufgerufen.
Hält man die ethischen Entwürfe Schleiermachers und De Wettes auf diese

Weise nebeneinander, so tun sich im Medium dieses Vergleichs die grossen Per-

23 Vgl. ChS XXIIf.



Martin Ohst, De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher 173

spektiven der Geschichte des Protestantismus in der Neuzeit auf. De Wette

repräsentiert noch ein Selbstverständnis des Protestantismus, das sich eingebunden

weiss in ein geistig relativ einheitlich bestimmtes gesellschaftliches Ganzes,

innerhalb dessen die christliche Religion ihr bestimmtes, gesellschaftlich
anerkanntes proprium in der Deutung und Sinngebung derjenigen Fragekreise
hat, die sich der Kompetenz der autonomen Vernunft sperren. Schleiermachers
Christliche Sittenlehre dagegen weist voraus in ein neues Zeitalter, in dem diese
das protestantische Christentum tragenden und bergenden Strukturen nach und
nach wegbrechen und verschwinden, und in dem es sich auf die beschwerliche,
langwierige Suche nach seinem eigenständigen Standort in einer pluralistischen
Gesellschaft begeben muss, um auch in dieser gegenüber Altertum, Mittelalter
und früher Neuzeit grundstürzend neuen Situation den Glauben verantworten zu
können.

Martin Ohst, Göttingen


	De Wette als theologischer Ethiker neben Schleiermacher

