Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Artikel: Trager und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster
Confession

Autor: Zimmermann, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Trager und Verhaltensformen des Geistes
in der Westminster Confession

Obwohl die Pneumatologie ein vernachldssigtes Feld der systematischen
Theologie darstellt,' erscheint es wegen der iiberragenden Bedeutung der pneu-
matologischen Tradition im Gottesverstindnis der reformierten Dogmatik nicht
unangebracht, das gesamte Gebiet der Theologie im reformierten Verstdndnis
als eine Domine des Heiligen Geistes zu betrachten. Unter diesem Gesichts-
punkt ist Pneumatologie, die Beschreibung der Macht und der Kraft des Heili-
gen Geistes, nichts anderes als die umfassende Entfaltung der kirchlichen Leh-
re. Um diese weitreichende Behauptung zu iiberpriifen, wollen wir im folgenden
die Aussagen liber den Geist («spirit» bzw. «ghost») in einem der bedeutendsten
Glaubensdokumente der reformierten Kirchen analysieren. Die 1646/47 ausge-
arbeitete und verabschiedete Westminster Confession,” das gemeinsame Glau-
bensbekenntnis der Presbyterianer sowie (mit den entsprechenden Modifikatio-
nen) der Kongregationalisten und der reguldren Baptisten, ist bekanntlich die
verbreitetste Bekenntnisschrift der protestantischen Welt. Von der Westminster
Assembly of Divines, die am 1. Juli 1643 mit einer Predigt ihres Vorsitzenden
William Twisse thre Arbeit aufnahm, dem englischen Parlament vorgelegt, wur-
de die Westminster Confession of Faith durch den Beschluss der allgemeinen
Versammlung der schottischen Kirche 1647 in Edinburgh als das offizielle Be-
kenntnis dieser Kirche proklamiert. Von ihr und den englischen Nonkonformi-
sten wurde das Glaubensbekenntnis an alle Tochterkirchen weitergegeben, vor
allem an die wichtigen und bedeutsamen Gemeinschaften in Nordamerika, die
im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts dieses Symbol annahmen. Mehr als 300
Ausgaben der Westminster Confession of Faith sind inzwischen ediert, in nicht
weniger als siebzehn Sprachen ist das Symbol iibersetzt worden.’

" Vgl. H. Berkhof, Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn 1968, 10.

? Zu diesem Glaubensbekenntnis vgl. S.W. Carruthers, The Westminster Confession of
Faith, Being an Account of the Preparation and Printing of its Seven Leading Editions to
Which is appended a Critical Text of the Confession with Notes thereon, Manchester 1937;
Ders., The Everyday Work of the Westminster Assembly, Philadelphia/Pa. 1943; John H.
Leith, Assembly at Westminster. Reformed Theology in the Making, Richmond/Va. 1973 so-
wie Rosemary D. Bradley, The Failure of Accomodation: Religious Conflicts between Presby-
terians and Independents in the Westminster Assembly 1643—1646, JRH 12, 23-47.

3 Vgl. J. H. Leith (wie Anm. 2) If. und TRE 13, 425f.



Triiger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 129

Wir werden uns auf den folgenden Seiten auf zwei Fragen konzentrieren,
namlich auf die Frage, welche Trager des Geistes in der Westminster Confession
unterschieden werden, und auf die Frage, welche Verhaltensformen in diesem
Glaubensdokument dem Geist zugeschrieben werden. Aus der Beantwortung
dieser beiden Fragen wird sich nicht nur ergeben, welche Relevanz und welche
Stellung dem Geist in der Bekenntnisschrift eingerdumt wird, sondern auch, ob
sich mit der Pneumatologie dieses Symbols tatsdchlich das gesamte Gebiet der
Theologie erfassen lasst.

2.

Innerhalb der Westminster Confession wird der Heilige Geist, die dritte Per-
son der Trinitdt, die nach dem Bekenntnis in aller Ewigkeit in gleicher Weise von
dem Vater und dem Sohn ausgeht,* auf zwei verschiedene und divergente Triger
zuriickgefiihrt, die gleichermassen fiir die Wirkungen und die Erscheinungsbil-
der des Geistes verantwortlich gemacht werden, auf den allméachtigen Schopfer
und auf den inkarnierten Gottessohn. Daneben finden sich aber drittens auch
Aussagen, in denen der (Heilige) Geist als eine selbstindig, unabhingig und
autonom handelnde Potenz auftritt, die wir deswegen ebenfalls gesondert eror-
tern mussen.

a) «Gott»: Zundchst einmal ist Gott selbst nach der Auffassung der Westmin-
ster Confession reiner Geist («pure spirity») — ohne Korper, ohne Teile und ohne
Leidenschaften. Nach dieser Voraussetzung ist er nicht nur unveranderlich, un-
ermesslich, unbegreiflich, ewig und allméchtig, sondern auch im hochsten Sin-
ne weise, heilig, frei und absolut. Er ist die Vollkommenbheit an sich.’

Gegeniiber diesem reinen Geist, gegeniiber dieser absoluten Vollkommen-
heit ist der Geist Gottes, wie in diesem Abschnitt deutlich werden wird, der
Stellvertreter oder Statthalter Gottes, des allmédchtigen Schopfers, auf dieser Er-
de. Eristderjenige, der als «vicarius Dei» in dieser Welt die Pldne und Absichten
des Unbegreiflichen und Unendlichen fassbar und konkret macht, er ist derjeni-
ge, der im Diesseits anstelle des Weltenlenkers und -erhalters tatig und wirksam
wird.

4 Vgl. Westminster Confession 2.3 (BSRK 548,32-41, Nr. 29).

5 Vgl. a.a.0. 2.1 (BSRK 547,14-20, Nr. 29).
auch G. Zimmermann, Das Gottesverstindnis der Westminster Confession, EvTh 51, (1991),
245-259.



130 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

Die Westminster Confession zweifelt nicht daran, dass es dem Ewigen, dem
schopferischen und kreativen Geist, moglich ist, seinen Geist als seinen Beauf-
tragten und seinen Reprisentanten den Glaubigen, d. h. denjenigen, die er selbst
berufen und erwihlt hat, mitzuteilen. Die Ubertragung wird dadurch in die Wege
geleitet, dass der ewige Herr nach dem Bruch des ersten Bundes, des Bundes der
Werke, einen zweiten Bund mit den Erwéhlten geschlossen hat, den Bund der
Gnade. Wahrend der erste Bund wegen des Siindenfalls des Menschen, durch
den vor allem der Mensch selbst des ewigen Lebens verlustig ging, aufgelost
werden musste, wird im zweiten Bund, dem Bund der Gnade, unter der Bedin-
gung des Glaubens den Heiligen durch den Mittler Jesus Christus Erlosung und
Rettung geschenkt. Unter dem Vorzeichen der Befreiung hat der Schopfer dabei
denjenigen, die zur ewigen Seligkeit bestimmt sind, d. h., genauer gesagt, denje-
nigen, die er zur ewigen Seligkeit bestimmt hat, seinen heiligen Geist verspro-
chen, damit sie zum Glauben bereit und willig werden. Wie bei allen Reformato-
ren und in allen reformatorischen Bekenntnisschriften wird der rettende und
bewahrende Glaube, der die ewige Gerechtigkeit und das ewige Leben herbei-
fiihrt, in der Westminster Confession nicht als eine Entscheidung oder gar als
eine Leistung des Menschen, auch nicht des Erwihlten, angesehen, sondern als
eine Tat, die durch den Heiligen Geist vollzogen wird, der den Glaubigen zum
Glauben «begeistert», der den Gldaubigen zum Glauben «motiviert», der im
Gliubigen den Glauben schafft.’

In einer etwas anderen Terminologie heisst es an anderer Stelle, dass es dem
ewigen Vater gefallen hat — und gefallen wird —, alle diejenigen, die er zum
ewigen Heil priadestiniert hat, zu der von ihm bestimmten und festgelegten Zeit
durch sein Wort und seinen Geist in wirksamer Weise zu berufen. Durch Wort
und Geist, seine machtvollen und kréftigen Instrumente und Mittel, fiihrt er die
Christen aus dem Zustand der Stinde und des Todes, in dem sie sich —man ist fast
versucht zu sagen: von Natur aus — befinden, in den Zustand der Freiheit und des
Lebens durch Jesus Christus. Er erleuchtet in diesem Ereignis, in dem er die
Glaubigen durch sein Wort und seinen Geist zu sich zieht, ihre Sinne, so dass sie
die gottlichen Dinge verstehen. In demselben Akt entfernt er weiter aus threm
Innern das Herz aus Stein, das die Stinder beschwert, und ersetzt es durch das
Herz aus Fleisch, das imstande ist, die Christen zur Erfiillung der gottlichen
Gebote und Regeln anzutreiben. Damit erneuert er ihren Willen und leitet sie
durch seine allméchtige Macht zum Guten, er lasst thnen, mit anderen Worten,
keine andere Wahl, als das Gute zu verwirklichen. Dergestalt lenkt er sie durch

% Vgl. Westminster Confession 7.3 (BSRK 558,39-559,8, Nr. 29).



Trédger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 131

Wort und Geist in wirksamer Weise zu Jesus Christus, nach dem Glaubensbe-
kenntnis jedoch so, dass sie diesen Weg freiwillig beschreiten, obwohl sie durch
die Gnade Gottes pripariert wurden.’

Wenngleich die Bekenntnisschrift in einer sehr ungliicklichen Form den frei-
willigen Gang des Christen zum Erloser betont, wird im néchsten Paragraphen
dieses Kapitels zu Recht hervorgehoben, dass die wirksame Berufung allein aus
dem freien und einzigartigen Handeln Gottes abzuleiten ist, dass sie allein auf
der freien und einzigartigen Gnade des Allméichtigen begriindet ist. Nichts, was
am Menschen an Gewohnheiten, Dispositionen, Vorziigen und Qualitdten anzu-
treffen ist, auch nicht der vorhergesehene Glaube, kann den Schépfer bewegen,
einen Erdenbiirger in die Gemeinschaft der Erwihlten aufzunehmen. Bei dem
ganzen Geschehen der Bekehrung und der Annahme des Glaubens verhilt sich
der Mensch passiv, weil in diesem Heilsereignis der Allméichtige vom Anfang
bis zum Ende der Handelnde, der Aktive ist. Bevor er nicht durch den Heiligen
Geist lebendig gemacht und erneuert wird, kann der Heilige zu seiner Befreiung
und Erlésung nicht einmal den geringsten Beitrag leisten. Allein durch den hei-
ligen Geist des Schopfers wird der Erwiéhlte befdhigt, den Ruf Gottes zu erwi-
dern und die Gnade zu empfangen, die ihm in diesem Ruf angeboten und mitge-
teilt wird. Nicht aus eigenen Kréften und aus eigenem Vermdgen wird der
Mensch fromm und glaubig, sondern durch den Geist Gottes, der in diesem Akt
als Stellvertreter und Statthalter des Héchsten handelt.®

Die strenge Trennung zwischen den menschlichen Moglichkeiten und dem
gottlichen Geist, dem Geist des Allméachtigen, die sich in der Auffassung der
Bekehrung und der Annahme des Glaubens bemerken lésst, erstreckt sich eben-
so aufdie Beurteilung der guten Werke des Erwihlten. Die Westminster Confes-
sion betont, dass, anthropologisch gesehen, die Anstrengungen und Bemiihun-
gen, die Handlungen und Aktionen des Christen unter dem gleichen Verdikt
stehen wie die aller anderen Menschen. Anthropologisch betrachtet befindet
sich der Glaubige weiterhin wie die tibrige Menschheit im Zustand der Siinde
und des Todes. Mit seinen eigenen Leistungen, mit den Leistungen, die auf sein
Vermoégen und auf seine Krifte zurtickzufiihren sind, kann er nicht die Verge-
bung der Siinden und das ewige Leben empfangen, durch sein eigenes Verhal-
ten, durch das Verhalten, das auf sein Vermogen und auf seine Kréfte zuriickzu-
fithren ist, wird er ausgeschlossen aus der Gemeinschaft Jesu Christi.’

Der Grund fiir das Versagen und Ungeniigen der Heiligen coram Deo liegt in
der uniiberbriickbaren Entfernung zwischen dem Irdischen und dem Géttlichen,

7 Vgl. 2.2.0. 10.1 (BSRK 565,12-31, Nr. 29).
5 Vel 2.2.0. 10.2 (BSRK 565,38-566,3, Nr. 29).
9 Vel. 2.2.0. 16.5 (BSRK 575,30-32, Nr. 29).



132 Trciger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

in der uniiberwindlichen Distanz zwischen der Gegenwart und der zukiinftigen
Herrlichkeit. Deswegen kann der Mensch, auch nicht der erwahlte Mensch, dem
Hochsten keine Wohltaten erweisen, er kann ihm keinen Gefallen tun, er kann
nicht einmal Genugtuung leisten fiir die Siinden, die er vor der Bekehrung und
Konversion zum christlichen Glauben angehauft hat. Wenn die Glaubigen alles
getan haben, was in ihren Kriften und in ihrem Vermdgen stand, haben sie, wie
sie selbst bekennen miissen, allerh6chstens ihre Schuldigkeit, ihre Pflicht, ge-
tan. Die guten Werke jedoch, die das Leben des Christen auszeichnen und quali-
fizieren, gehen, sofern sie gut sind, ausschliesslich aus dem Geist Gottes, dem
Geist des Vaters, hervor. Sie entwickeln und entfalten sich, wie die Westminster
Confession ausdriicklich herausstellt, exklusiv aus dem kreativen gottlichen
Geist. Sobald man den Blick auf die Vorstellung lenkt, dass die guten Werke
durch die Erwihlten selbst hervorgebracht werden, sind sie mit derartigen
Schwichen und Unvollkommenheiten verbunden, dass sie vor der Strenge des
gottlichen Gerichts nicht bestehen kdnnen. Nur wenn man einsieht, dass sie aus
dem Geist Gottes entspringen, besitzen sie die Giite und die Soliditit, die auch
einer Priifung durch den Allméchtigen gewachsen sind."

Nach der Schilderung der Annahme des Glaubens und der Beschreibung der
guten Werke deklariert die Westminster Confession in Ubereinstimmung mit
der gesamten reformierten Theologie, dass der Schopfer diejenigen, die er in
seinem geliebten Sohn angenommen und durch seinen heiligen Geist in wirksa-
mer Weise berufen und geheiligt hat, niemals ganzlich oder endgiiltig aus dem
Stand der Gnade fallen ldsst. Das Beharren der Glaubigen im Glauben, bekannt-
lich ein wichtiger und wesentlicher Artikel der reformierten Theologie," wird
durch den Allméchtigen garantiert, der seinen Geist irreversibel und unumkehr-
bar in die Christen eingegossen hat. Deshalb werden sie bis ans Ende am Glau-
ben, am Vertrauen auf den Schopfer festhalten, so dass sie in Ewigkeit gerettet
sind."”

Auch die Perseveranz basiert, wie nicht besonders betont zu werden braucht,
nicht auf der freien Entscheidung und dem festen Willen des Erwihlten, sie
beruht in keiner Weise auf dem Vermogen und der Kraft des Heiligen, der sich
vielmehr in seiner Entschlossenheit und in seiner Willensstiarke in nichts von
den Verstossenen und Verdammten unterscheidet. Das Beharren im Glauben ist
vielmehr wie die Bekehrung und die guten Werke an das Handeln des Allméch-
tigen gekettet, das sich nach der Westminster Confession an dieser Stelle in vier
miteinander zusammenhadngenden Handlungskomponenten manifestiert: in der

1 Vgl. a.a.0. 16.5 (BSRK 575,32-576,2, Nr. 29).
I Vgl. HDTG 2, 255 u.6.
2 Vgl. Westminster Confession 17.1 (BSRK 577,410, Nr. 29).



Trdiger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 133

Unveridnderlichkeit und Unwandelbarkeit des Erwdhlungsdekrets, das aus der
freien und unbegreiflichen Liebe des Vaters fliesst; in der ewigen Wirksamkeit
des Verdienstes und der Fiirbitte Jesu Christi; in der Natur und in dem Wesen des
Gnadenbundes; in der Einwohnung des gottlichen Geistes und des gottlichen
Samens in den Glaubigen. Aus diesen vier Elementen setzt sich die unfehlbare
Gewissheit zusammen, dass der Glaube im Erwihlten niemals aufhéren und
verschwinden, sondern bis ans Ende bleiben und andauern wird. Damit ist aber
ebenso evident, dass die Perseveranz im Vertrauen auf den Schopfer fest und
unverbriichlich mit der Einwirkung des kreativen gottlichen Geistes verkniipft
ist.”

Trotz dieser festen Zuversicht auf das Beharren der Glaubigen, in denen der
Geist Gottes so unkiindbar wohnt, dass sie in Ewigkeit gerettet sind, rdumt die
Westminster Confession ein, dass der Geist Gottes durch die Erwihlten betriibt
werden kann. Begreiflicherweise handelt es sich bei dieser Aussage um anthro-
pologische Feststellungen iiber das Verhalten des Heiligen, die die Behauptun-
gen iiber seinen eigentlichen theologischen Status nicht berithren. Wenn die
Christen jedoch, anthropologisch betrachtet, den Versuchungen Satans und der
Welt erliegen, wenn sie der «nattirlichen» Korruption nachgeben, die weiterhin
in ihnen residiert, wenn sie die Mittel und Methoden ihrer Errettung und Bewah-
rung vernachlissigen, fallen sie nicht nur in schwere Siinde; sie werden aller
menschlichen Voraussicht nach auch einige Zeit in diesem Zustand bleiben. Da-
mit erregen sie das Missfallen Gottes, sie erziirnen seinen heiligen Geist, der in
dieser Situation wie immer als der Vertreter und Repriasentant des Allméachtigen
begriffen wird, der anstelle des Allméachtigen die Siinde wahrnimmt und beob-
achtet. Die unmittelbare Folge dieses unheimlichen Riickfalls ist, dass die Glau-
bigen in gewissem Sinne ihrer Trostungen und Gnadenverheissungen beraubt,
dass ihre Herzen verhartet und ihre Gewissen verwundet werden. Dariiber hin-
aus verletzen sie andere Christen, die an ihnen Anstoss nehmen. Doch die impli-
zite theologische Botschaft der Bekenntnisschrift lautet verstandlicherweise,
dass die Glaubigen selbst in dieser schlimmen Lage nicht verlorengehen, son-
dern durch den Geist Gottes im Glauben zur ewigen Seligkeit bewahrt bleiben.
In Anbetracht der geschilderten, furchterregenden Mdglichkeiten bringt die
Lehre von der Perseveranz der Glaubigen zum Ausdruck, dass der Glaube als
heilbringendes Vertrauen auf den Schépfer und Herrn in nichts vom Menschen
und seiner Entscheidung abhiingt, sondern im tiefsten Grunde auf der Gnade
Gottes basiert, die in den Erwihlten wirksam ist."

Y Vgl. a.a.0. 17.2 (BSRK 577,13-26, Nr. 29).
" Vgl. a.a.0. 17.3 (BSRK 577,31-578,14, Nr. 29).



134 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

Nach Konversion, guten Werken und Beharren im Glauben ist das Dasein des
Christen schliesslich noch als ein Leben in Freiheit zu beschreiben. Diese christ-
liche Freiheit ist aufgrund des Evangeliums bei den Angehorigen der Kirche
unproblematischer und leichter zu erkennen als bei den Mitgliedern des Gottes-
volkes, die noch unter dem Gesetz lebten, obwohl sie auch bei ithnen nicht ge-
fehlt hat. Prinzipiell liegt die Freiheit, die Christus fiir die Erwihlten erkauft hat,
in der grundlegenden Rettung vor der Schuld der Siinde, dem Zorn des Hochsten
und dem Fluch des Gesetzes. Sie offenbart sich vor allem darin, dass die Heili-
gen von der Unterwerfung unter die gegenwartige bose Welt, die Tyrannei des
Satans und die Herrschaft der Siinde befreit sind. Die Ubel der Krankheiten, der
Stachel des Todes, der Sieg des Grabes und die ewige Verdammnis kénnen sie
nicht mehr schrecken und dngstigen, weil sie durch den Heiland von diesen
Gefihrdungen und Bedrohungen erlst worden sind."”

Positiv manifestiert sich die christliche Freiheit im freien Zugang zum Vater
und in dem ergebenen und loyalen Gehorsam gegen seinen Willen, der nicht aus
sklavischer und knechtischer Furcht, sondern aus kindlicher und vertrauensvol-
ler Liebe erwichst. Ein williges Herz priagt das Verhalten des Christen, wobei in
diesem Zusammenhang zweifellos daran zu erinnern ist, dass das Herz aus
Fleisch, das in den Erwéhlten das steinerne Herz ersetzt, durch den allméchtigen
Schopfer selbst eingepflanzt worden ist.'

All diese Aussagen treffen, wie die Westminster Confession unzweideutig
herausstellt, auf die Angehdrigen des Gottesvolkes unter dem Gesetz ebenfalls
zu. Doch unter dem Evangelium wird die Freiheit der Heiligen, die letzten Endes
seit der im Anschluss an die Vertreibung aus dem Paradies erfolgenden Errich-
tung des Gnadenbundes existiert, vertieft, verstarkt und intensiviert durch die
Befreiung vom Zeremonialgesetz, durch die Erweiterung des Zugangs zum
Thron der Gnade und durch die vollere Mitteilung des gottlichen Geistes, der in
den Gldubigen fiir immer Wohnung genommen hat. Unter Berticksichtigung
dieser Verglinstigungen, Vorrechte und Privilegien ist die Freiheit des Glaubi-
gen unter dem Evangelium wesentlich grosser als unter dem Gesetz."”

Zusitzlich zu diesen Berichten tiber das Wirken des schopferischen und kreati-
ven Geistes, des Geistes des Allméchtigen, in den Gerechtfertigten und Geheilig-
ten, zusétzlich zu den Beschreibungen der Annahme des Glaubens, des Vollbrin-
gens guter Werke, des Beharrens im Vertrauen und der christlichen Freiheit finden
sich in der Westminster Confession Aussagen, die darauf hindeuten, dass der Mitt-

¥ Vgl. a.a.0. 20.1 (BSRK 584,9-585,6, Nr. 29).
'“Vgl. a.a.0. 20.1 (BSRK 585,7-11, Nr. 29).
7 Vgl. a.a.0. 20.1 (BSRK 585,11-23, Nr. 29).



Trédger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 135

ler Jesus Christus ebenso wie die Erwihlten selbst durch den géttlichen Geist zu
seinem Auftrag ausgeriistet und befahigt worden ist. Die menschliche Natur, die
der Gottessohn, die zweite Person der Trinitat, wahrer und ewiger Gott, von einer
Substanz und gleich wie der Vater, angenommen hat, als die Zeit gekommen war,
besass zwar nach dem Glaubensbekenntnis die wesentlichen Eigenschaften und
die gewohnlichen Schwichen des menschlichen Wesens, sie war aber ohne Siinde.
Diese Divergenz ist dadurch zu erklédren, dass der Heiland durch die Kraft des
Heiligen Geistes gezeugt wurde, wihrend seine Mutter, die Jungfrau Maria, ihm
ihre Substanz, die menschliche Substanz, mitgegeben hat. Auf diese Weise wur-
den nach der Westminster Confession die beiden Naturen, die gottliche und die
menschliche, zusammengefiigt, wobei im gegenwirtigen Kontext allein wesent-
lich ist, dass der Geist als Erzeuger gewissermassen iiber dem Erldser steht, der nur
durch das Wirken des Heiligen Geistes seine irdische Gestalt gewonnen hat.'®

Die Parallelitat zwischen dem Gottessohn und den Erwiéhlten zeigt sich zum
zweiten darin, dass der Mittler Jesus Christus, in dem das gottliche und das
menschliche Wesen vereinigt war, geheiligt wurde, indem er tiber alle Massen
mit dem Heiligen Geist gesalbt wurde. Derjenige, in dem alle Schétze der Weis-
heit und der Erfahrung ruhten, wurde durch den Vater so ausgezeichnet, dass in
ihm die Fiille der Gottheit wohnte. Diese Einwohnung des Allmichtigen, die
ohne Schwierigkeiten als eine Eingiessung des schépferischen und kreativen
Geistes zu begreifen ist, hatte nach der Bekenntnisschrift den Zweck, den Got-
tessohn darauf vorzubereiten, das Amt des Mittlers und Biirgen zu iibernehmen
und auszuiiben. Wie die Christen hat jedoch auch der Heiland dieses Amt nicht
von sich aus angestrebt, er hat sich auch nicht dazu gedridngt, er hat es auch nicht
durch eigene Anstrengungen und Leistungen erworben, sondern er ist durch den
Vater erwihlt und berufen worden, der thm zur Ausfithrung seiner Intentionen
und Absichten alle Macht und Gewalt in die Hand gegeben hat."”

Diese subordinatianische Christologie,*” die den Befreier nicht nur dem Va-
ter, sondern auch dem viterlichen Geist unterordnet, dussert sich drittens in der
Proposition, dass der Gottessohn durch den ewigen Geist dem Allméchtigen
seinen vollkommenen Gehorsam und sein vollkommenes Opfer anbot. Der auf
die Kraft des Geistes angewiesene Mittler, der in dieser Hinsicht dem heiligen
Geist des Schopfers untergeben zu sein erscheint, erfiillt damit in satisfaktori-
scher Weise den gerechten Willen des iiber die gesamte Menschheit erziirnten
Vaters. Durch seinen Gehorsam und sein Opfer hat er nicht nur die Verséhnung

¥ Vgl. a.a.0. 8.2 (BSRK 561,1-12, Nr. 29).

¥ Vgl. a.a.0. 8.3 (BSRK 561,27-44, Nr. 29).

20 Zu dhnlichen Vorstellungen Calvins vgl. G. Zimmermann, Die Vereinigung mit Gott und
das Reich Christi nach Calvins «Institutio», Zwingliana 18 (1989-91) 202, Anm. 27.



136 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

zwischen dem zornigen Gott und den siindigen Menschen herbeigefiihrt; er hat
auch fiir die Glaubigen, fiir alle diejenigen, die ihm der Allmichtige {iberant-
wortet, fiir alle diejenigen, die der Allméachtige in seine Gemeinschaft aufge-
nommen hat, eine ewige Anwartschaft auf das Himmelreich errungen.”

Alle drei Aussagen liber die Beziehungen zwischen dem gottlichen Geist und
dem Mittler Jesus Christus stimmen darin {iberein, dass der Gottessohn an drei
entscheidenden Momenten, bei der Geburt, bei der Taufe und beim gehorsamen
Opfer, vom Geist erfiillt war, der thm zu seinem Handeln den Weg bereitete und
die erfolgreiche Durchfiihrung garantierte. Im tiefsten Grunde unterscheidet
sich das Verhiltnis des Erlosers zum kreativen und schopferischen Geist nicht
allzusehr von der Unterordnung der Glaubigen unter den ewigen Stellvertreter
und Reprisentanten des Vaters.

Der heilige Geist des Schopfers, der in der Weltgeschichte als Statthalter des
Allméchtigen gegenwirtig ist, offenbart sich im Leben des Gldubigen in der
Annahme des Glaubens, in der Verwirklichung der guten Werke, im Beharren,
im Vertrauen und in der christlichen Freiheit. In bestimmter Hinsicht kann mit
diesen Stationen auch der Weg des Mittlers beschrieben werden, der, erfiillt vom
Geist des Hochsten, den Erwihlten den Zugang zu Gott eréffnet hat.

b) «Jesus Christus»: Trotz der umfassenden Verkettung mit dem Leben des
Heiligen ist klar, dass in der Westminster Confession der Allméichtige nicht der
einzige Triger des Geistes ist. Neben ihm steht der Heiland, der nach der Bekennt-
nisschrift wie Gott aus eigener Kraft und aus eigenem Vermogen den Mitgliedern
seiner Gemeinschaft, seinen Schiilern, seinen Jiingern, seinen Geist mitteilt.

Das Glaubensbekenntnis hilt begreiflicherweise daran fest, dass der Schop-
fer die Erwéahlten zur Herrlichkeit vorherbestimmt und pradestiniert hat. Doch
es bemerkt ebenso, dass er in seinem Plan fiir alle Mittel gesorgt hat, um das
hohe Ziel zu erreichen. Daher werden die Erlosten, die Erwahlten, die in Adam
gesiindigt haben, durch Jesus Christus gerettet, sie werden durch seinen, Christi,
Geist, der zur richtigen Zeit in ihnen wirkt und handelt, zum Glauben und Ver-
trauen berufen. Durch seine Zuwendung werden sie gerechtfertigt und geheiligt,
durch seine Kraft werden sie bis zum Jiingsten Gericht in der Gemeinschaft des
Gottesreiches gehalten. Diese Wohltaten und Vergiinstigungen werden keinen
anderen Menschen zuteil als den Heiligen, die Jesus Christus befreit und durch
seinen Geist zum Glauben gefiihrt hat.**

Allen denjenigen, denen Jesus Christus die Versdhnung erkauft hat, d.h.
allen Angehdrigen seines Reiches, schenkt er auch die Versohnung, er teilt sie

' Vgl. Westminster Confession 8.5 (BSRK 562,27-36, Nr. 29).
2 Vgl. a.a.0. 3.6 (BSRK 551,26-552,14, Nr. 29).



Tiiger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 137

ithnen mit, er tritt fiir sie als Fiirbitter ein, er offenbart ihnen in seinem Wort und
durch sein Wort die Geheimnisse der Erlosung. Wirksam tiberzeugt er sie durch
seinen Geist, den Glauben anzunehmen und den géttlichen Geboten zu gehor-
chen. Daraus folgt als Konsequenz, dass er ihre Herzen durch sein Wort und
seinen Geist regiert. Indem der Herr in dieser Form durch sein Wort und seinen
Geist in seiner Gemeinde prisent ist, iiberwindet er durch seine allméchtige
Kraft und Weisheit alle Feinde seiner Gemeinschaft in dem Stil, der seinen wun-
derbaren und unerforschlichen Wegen am ehesten entspricht.”

Nach Rom 8,15 ist es das Kennzeichen der Christen, zu Gott «lieber Vater» zu
sagen. Diese Anrede ist nach der Westminster Confession ohne weiteres berech-
tigt, weil in den Glaubigen «der Geist der Adoption» («the Spirit of Adoption»),
der Geist des liebenden Vertrauens, herrscht, der es ithnen ermdéglicht, Gott in
dieser Weise anzusprechen. Alle diejenigen, die nach dem ewigen Dekret ge-
rechtfertigt und geheiligt sind, werden von dem Hochsten in seinem und durch
seinen einzigen Sohn Jesus Christus als wiirdig erachtet, an der Gnade der
Adoption teilzuhaben. Damit werden sie in die Reihen der Gotteskinder aufge-
nommen und geniessen die Freiheiten, Vorrechte und Privilegien, die mit die-
sem Status verbunden sind. Zu diesen Vergiinstigungen und Benefizien gehort,
dass die Erwihlten den Namen Gottes aufgedriickt bekommen, dass sie den
schon erwihnten Geist der Adoption empfangen, dass sie freien Zugang zum
Thron der ewigen Gnade besitzen und dass sie zu Gott «lieber Vater» sagen. Wie
von einem Vater werden sie von Gott getrostet, beschiitzt und umsorgt. Geziich-
tigt werden sie auch, aber niemals aufgegeben, sondern bewahrt bis zum Tag der
Befreiung, an dem sie als die Erben des Himmelreichs mit der Erfiillung der
Verheissungen beschenkt werden.**

Das Wirken des Geistes Christi in den Gldubigen bedeutet nach der Westmin-
ster Confession, dass alle diejenigen, die berufen und erneuert worden sind, alle
diejenigen, die durch den gottlichen Geist ein neues Herz (aus Fleisch) und
einen neuen Geist empfangen haben, wirklich und personlich kraft des Todes
und der Auferstehung des Gottessohnes gerechtfertigt und geheiligt werden.
Durch das Wort und den Geist Christi, der im Christen Wohnung genommen hat,
wiederholt sich im Innern des Gldubigen das Ereignis des Kreuzes und der Auf-
erstehung. Im Erwihlten wird durch das Wort und den Geist des Erlosers das
ible Begehren mehr und mehr geschwicht und getotet, so dass die Herrschaft
der Siinde zerstort und aufgelost wird; gleichermassen werden im Erlosten die
rettenden Gnadengaben erweckt und gestirkt, so dass die Praxis der wahren

» Vgl. a.a.0. 8.8 (BSRK 563,23-38, Nr. 29).
*Vgl. a.a.0. 12 (BSRK 569,926, Nr. 29).



138 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

Heiligkeit, ohne die kein Mensch den Herrn sehen kann, mehr und mehr aufge-
baut und errichtet wird. Dass dieses wunderbare Geschehen im Christen selbst,
der innere Tod und die innere Auferstehung, durch das Wort und den Geist Chri-
sti bewirkt werden, muss nicht besonders betont werden.”

In derselben anthropologischen Perspektive, in der auch das Beharren im
Glauben auf der empirischen Ebene in Zweifel gezogen und in Frage gestellt
wird, stellt die Westminster Confession in diesem Kontext ebenfalls fest, dass
die Heiligung, obwohl sie den Erwéhlten ganz erfasst, in diesem Leben dennoch
unvollkommen bleibt. Offensichtlich gehen auch an dieser Stelle zwei Betrach-
tungsweisen durcheinander, eine theologische, nach der Erwihlung, Rechtferti-
gung und Heiligung als Leistungs- oder Erfolgsverben betrachtet werden, mit
denen dariiber informiert wird, dass eine Tétigkeit —das Erwéhlen, das Rechtfer-
tigen, das Heiligen — mit einem befriedigenden Ergebnis durchgefiihrt und ab-
geschlossen worden ist, und eine anthropologische, nach der Erwihlung, Recht-
fertigung und Heiligung — gegen den eindeutigen Wortsinn —als Aufgabeverben
begriffen werden, die vom Menschen zu erfiillende Aufgaben beschreiben.*
Nach der theologischen Konzeption sind Erwéhlung, Rechtfertigung und Heili-
gung als gottliche Akte in jeder Hinsicht ausgefiihrt und vollendet, nach der
anthropologischen Auffassung miissen sie als dynamische Prozesse anwachsen
und voranschreiten oder abnehmen und zuriickgehen, je nachdem, wie das
menschliche Verhalten des Erlosten gelingt oder misslingt, je nachdem, wie der
Heilige sich in seinen Aktionen bewéhrt oder in seinem Tun versagt. Unter die-
sem anthropologischen Gesichtspunkt, der streng genommen in dem theologi-
schen Gedankengang keine Bedeutung besitzen sollte, behauptet die Bekennt-
nisschrift, dass auch in den Erwihlten einige Restbestinde der beinahe natiirli-
chen Verderbnis und Korruption erhalten bleiben. Dieses theologisch
unerklérliche Substrat, das im Grunde durch die Rechtfertigung und Heiligung
beseitigt ist, erklart nach dem Glaubensbekenntnis, warum im Christen, anthro-
pologisch betrachtet, ein stindiger und unversohnlicher Kampf zwischen dem
Fleisch und dem Geist tobt. Nach den Worten des Apostels Paulus in Gal 5,17
geliistet das Fleisch wider den Geist und den Geist wider das Fleisch, so dass der
Gléubige in diesem Leben niemals zur Ruhe kommt.*’

Theologisch jedoch deklariert die Westminster Confession im néchsten Para-
graphen desselben Kapitels, dass die verbliebene Verderbnis im Christen zwar
eine gewisse Zeit andauern, dass sie aber nicht ewig in ihm existieren kann.
Aufgrund der unaufhorlichen Kraftzufuhr aus dem heiligenden Geist Christi

» Vgl. a.a.0. 13.1 (BSRK 569,37-570,14, Nr. 29).
% Vgl. G. Ryle, The Concept of Mind, London 1949 (New York 1960), 149-153.
7 Vgl. Westminster Confession 13.2 (BSRK 570,20-27, Nr. 29).



Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 139

wird sie schliesslich durch den erneuerten Willen des Erwéhlten besiegt werden.
Nach dem Glaubensbekenntnis ist theologisch nicht daran zu zweifeln, dass die
Heiligen in der Gnade wachsen und voranschreiten werden, so dass sie am Ende
ihre Rechtfertigung und Heiligung in der Furcht Gottes vollenden und besie-
geln.”®

Nach der Adoption, nach dem inneren Tod und der inneren Auferstehung,
nach der Rechtfertigung und der Heiligung ist evident, dass der rettende Glaube,
durch den die Glaubigen die Fahigkeit erlangen, sich der Rettung ihrer Seelen
bewusst zu werden, das Werk des Geistes Christi in den Herzen der Erwihlten
ist. Diese Aussage, die mit allen fritheren Bekenntnissen zum Wirken des Gei-
stes des Heilands konvergiert, muss nach der Westminster Confession zwar
durch die Bemerkung erginzt werden, dass der rettende Glaube gewdhnlich
durch den Dienst des Wortes herbeigefiihrt wird. Da er jedoch im Kern durch
den Geist bewirkt wird, lasst die Bekenntnisschrift bewusst die Moglichkeit
offen, dass diese Lebensform auch auf eine ungewdhnliche und unkonventio-
nelle Weise verliehen werden kann. Doch ist nicht zu leugnen, dass der rettende
Glaube, den der Geist des Erlosers einflosst und anregt, durch die Verkiindigung
des Evangeliums in gleicher Weise wie durch die Verwaltung der Sakramente
und das Gebet gestirkt und vermehrt wird.*

Bei der Darstellung des Wirkens des Geistes Christi wird in der Westminster
Confession wie bei der Erdrterung des gottlichen Geistes herausgearbeitet, dass
das Vermdgen des Glidubigen, gute Werke zu vollbringen, nicht in ihm selbst
ruht, sondern ginzlich aus dem Geist Christi stammt. Damit es den Erwahlten in
gegebenen, aktuellen Situationen moglich wird, gute Werke zu realisieren, ist
nach Ansicht der Bekenntnisschrift neben den bereits empfangenen Gnadenga-
ben ein besonderer, spezieller Einfluss des Heiligen Geistes, des Geistes Christi,
notwendig und erforderlich, der den Heiligen die Kraft und die Dynamik gibt,
das Gute zu wollen und zu verwirklichen. Eigenartigerweise fligt das Glaubens-
bekenntnis an, dass diese Beschreibung des aktuellen Wirkens des Heiligen Gei-
stes nicht dazu dienen soll, nachléssig zu werden und auf jedes Handeln und jede
Tatigkeit zu verzichten, wenngleich die Bekenntnisschrift daran festhélt, dass
der Heilige Geist der Schrittmacher, der Motor, im Leben des Christen ist. Abge-
lehnt wird auf dem Hintergrund der moralischen Ermahnungen und Anforde-
rungen die Ausrede, keine Pflicht erfiillen zu kénnen ohne eine besondere Be-
wegung des Geistes, obwohl gerade diese Feststellung den Status und das Da-
sein des Erwihlten einwandfrei kennzeichnet und charakterisiert. Auch die

% Vgl. a.a.0. 13.3 (BSRK 570,31-39, Nr. 29).
¥ Vgl. a.a.0. 14.1 (BSRK 571,3-12, Nr. 29).



140 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

abschliessende Erinnerung, dass die Christen daran gehen sollten, die Gnade zu
erregen und anzustacheln, die in thnen sei, ldsst sich mit den iibrigen Aussagen
iber das Wirken des Geistes Christi in den Erldsten kaum in Einklang bringen.
Die storenden Diskrepanzen ergeben sich begreiflicherweise wiederum daraus,
dass die Westminster Confession an diesem Punkt erneut die anthropologische
Betrachtungsweise wihlt, die von der vorausgesetzten fundamentalen theologi-
schen Konzeption der Erwihlung, Rechtfertigung und Heiligung der Gldubigen
erheblich divergiert.”’

Eher in Ubereinstimmung mit den grundlegenden theologischen Aussagen
wird der Zustand der Gnade, in dem der Erloste sich befindet, durch den Geist
der Adoption definiert. Die Gewissheit des Heiligen, im Zustand der Gnade zu
leben, ist keine vage, unsichere, auf einer falschen Hoffnung begriindete Uber-
zeugung. Vielmehr ruht diese Gewissheit als untriigliche und unfehlbare Be-
hauptung auf der gottlichen Wahrheit der evangelischen Botschaft, auf der inne-
ren Evidenz der charismatischen Gnadengaben und auf dem immanenten Zeug-
nis des Geistes der Adoption, der den Gldubigen bestitigt, dass sie Gottes
Eigentum sind. In dieser Gedankenfiihrung ist der Geist zu verstehen als das
Pfand der ewigen Erbschaft, mit dem die Heiligen bis zum Tag der Errettung
versiegelt werden.”!

Auf der Basis der Adoption, durch die die Glaubigen als Kinder Gottes in die
Familie Gottes aufgenommen werden, widersprechen auch die verschiedenarti-
gen «usus legis», die verschiedenartigen Anwendungen des Gesetzes, nicht der
Gnade des Evangeliums. Vielmehr korrespondieren sie der Predigt des Erlosers
aufs engste, weil der Geist Christi im Glauben den Willen des Menschen nicht
nur bezwingt und unterwirft, sondern auch — und das ist entscheidender — moti-
viert und begeistert. Damit versetzt er den Christen in die Lage, enthusiastisch
und freudig das zu erfiillen, was der im Gesetz offenbarte Wille Gottes fordert.
Der Geist Christi bildet den Rahmen, die Struktur, die den Lebenswandel und
den Lebensweg des Heiligen bestimmt. Innerhalb dieser Ordnung hat der Er-
wihlte gewissermassen keine andere Wahl, als den Geboten und Vorschriften,
Regeln und Normen des Schopfers frei, spontan, kreativ und schopferisch nach-
zukommen.*

Diese unumstdssliche Uberordnung des Geistes iiber den Willen des Erwihl-
ten offenbart sich ebenso in der Lebensform des Gebets. Diese religiose Hand-
lung, die den herausragendsten Teil des Gottesdienstes darstellt, wird zwar von

% Vgl. a.a.0. 16.3 (BSRK 575,116, Nr. 29).
3'Vgl. a.2.0. 18.2 (BSRK 579,23-36, Nr. 29).
32 Vgl. a.a.0. 19.7 (BSRK 583,44-584,3, Nr. 29).



Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 141

allen Sterblichen gefordert, aber nach dem Siindenfall ist der Mensch nicht im-
stande, das gottliche Gebot zu erfiillen. Deswegen zidhlen vor dem Hochsten die
menschlichen Gebete wie alle anderen religiosen Handlungen nichts. Damit das
Gebet vom Schopfer angenommen wird, muss es nach seinem Willen im Namen
des Sohnes mit der Hilfe seines Geistes vorgebracht werden. Der Geist Christi
ist die Kraft, die das rechte Beten ermoglicht, das vom Allméachtigen erhort
wird.”

Uber die individuellen Wirkungen des Geistes hinaus gehért zur systemati-
schen Beschreibung des Geistes Christi das heilsgeschichtliche Faktum, dass
der Gottessohn sich in dieser Welt eine Gemeinschaft gesammelt hat, in der
gemeinsam der Hochste verehrt und miteinander Gottesdienst gehalten wird.
Dieser sichtbaren Kirche, ausserhalb derer es normalerweise keinen Weg zum
Heil gibt, sind das Predigtamt, die Wahrspriiche und die Ordnungen anvertraut.
Mit diesen Institutionen sollen nicht nur die Heiligen bis zum Ende aller Tage
zusammengerufen und vereinigt werden. Sie sollen auch dazu dienen, dass die
Erwihlten sich im christlichen Leben mehr und mehr vervollkommnen. An der
Verwirklichung dieser Intention ist nicht zu zweifeln, weil der Herr all diese
Einrichtungen durch seinen Geist wirksam und effizient machen wird. Er wird
dafiir sorgen, dass sie Friichte bringen und den einzelnen Christen von Nutzen
sind.**

Die unerschiitterliche Verbindung des Herrn der Kirche mit den Mitgliedern
seiner Gemeinschaft kann ebenso durch die Feststellung erfasst werden, dass
alle Angehorigen des Leibes Jesu Christi mit ihrem Haupt durch seinen Geist
verkniipft und verbunden sind. Aufgrund dieser Union partizipieren sie mit ih-
rem Haupt nicht nur an allen Gnadengaben, sie nehmen auch insgesamt teil an
seinem Leiden, seinem Tod, seiner Auferstehung und seiner zukiinftigen Herr-
lichkeit. Mit thm leiden und sterben sie, mit ihm werden sie aber auch auferste-
hen und ewig die Herrschaft ausiiben. Die spirituelle Vereinigung mit dem Hei-
land gewihrleistet jedoch auch, dass die Mitglieder der Gemeinschaft des Erlo-
sers einander in Liebe begegnen, dass sie einander unterstiitzen und einander
helfen. Wechselseitig beniitzen und gebrauchen sie die unterschiedlichen und
divergenten Charismata und Fahigkeiten, die jedem einzelnen Glaubigen gege-
ben sind. Deswegen — eine Folgerung, deren logischer Status innerhalb der theo-
logischen Konzeption wiederum hdchst unklar bleibt — sind sie aber auch ver-
pflichtet, unter Riickgriff auf die verliehenen Gaben und Talente die 6ffentli-

# Vgl. a.a.0. 21.3 (BSRK 588,7-14, Nr. 29).
* Vgl. a.a.0. 25.3 (BSRK 598,15-23, Nr. 29).



142 Triiger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

chen und die privaten Aufgaben zu erfiillen, die sowohl im inneren, psychischen
als auch im dusseren, physischen Bereich zum allgemeinen Wohl der Gemein-
schaft beitragen. Dass in dieser Verwirklichung gegenseitiger Hilfe und gegen-
seitiger Unterstiitzung das Wirken des Geistes Christi zu erkennen ist, kann er-
neut nicht zweifelhaft sein.”

In einem eschatologischen Ausblick wird schliesslich noch einmal die Tren-
nung zwischen den Verstossenen und den Erwihlten betont, die fiir die Argu-
mentation der Bekenntnisschrift von wesentlicher Bedeutung ist. Wie in allen
anderen Ausserungen ist auch in den eschatologischen Ausfiihrungen diese
Spaltung verkettet mit dem Handeln des Geistes, der an den Verdammten vor-
iibergeht, in den Herzen der Erlosten aber Wohnung nimmt. So werden auch
beim Jiingsten Gericht die toten Gebeine der Unchristen durch die Kraft Christi
zur ewigen Unehre erweckt werden, wihrend die Gerechtfertigten und Gehei-
ligten durch seinen Geist zur ewigen Herrlichkeit belebt und durch ihn dem
glinzenden und {iberirdischen Leib des Erlosers gleichformig gemacht wer-
den.*®

In packenden Bildern ist damit die spirituelle Gegenwart des Herrn bei den
Angehorigen seiner Gemeinschaft herausgearbeitet worden. Sie erstreckt sich
von der Bekehrung, in der der Geist Christi in das Herz des Christen einzieht,
tiber die guten Werke, die aus dem Geist hervorgehen, das Gebet, das im Geist
gesprochen wird, und die Vereinigung der Heiligen, die sich im Geist versam-
melt, bis zum Jiingsten Gericht, in dem der Geist die Erwdhlten zur ewigen
Seligkeit fithren wird.

c) «Geist»: Wihrend in den beiden vorangegangenen Abschnitten der Geist
immer als der Geist Gottes oder der Geist Christi, damit aber auch konsequen-
terweise als der Stellvertreter Gottes oder der Reprisentant Christi begriffen
wurde, tritt in einigen Aussagen der Westminster Confession der Geist als eine
autonome und eigenstindige Grosse hervor, die relativ unabhingig und souve-
ran neben den beiden ersten Personen der Trinitét agiert. Nach diesen Pramissen
deklariert die Bekenntnisschrift etwa, dass die Sduglinge der Erwihlten, die vor
der Taufe im Kindbett sterben, durch den Geist wiedergeboren und errettet wer-
den, durch den Geist, der nach Joh 3,8 wirkt, wann, wo und wie es ihm gefallt.
Der Geist, der in diesem Gedankengang als «vicarius Dei» oder «vicarius Chri-
sti» eine sehr ungebundene und absolute Stellung einnimmt, wird auch dafiir
sorgen, dass erwachsene Erwihlte, erwachsene Heilige, die aus besonderen
Griinden nicht in ordentlicher Weise durch verantwortliche Prediger und Kir-

» Vgl. a.a.0. 26.1 (BSRK 599,21-600,4, Nr. 29).
 Vgl. a.a.0. 32.3 (BSRK 611,1-6, Nr. 29).



Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 143

chendiener in die (irdische) Gemeinschaft der Glaubigen berufen und einge-
fiihrt werden konnten, dennoch in giiltiger Form erlost, befreit und gerechtfertigt
werden.”’

Die Bedeutung des Geistes bei der Annahme des Glaubens und der Konver-
sion zum christlichen Lebenswandel wird von der Westminster Confession als
so hoch erachtet, dass in ihr in Entsprechung zu den Ausfiithrungen tiber die
spirituelle Aufnahme in die Vereinigung der Heiligen behauptet wird, dass die-
jenigen, die nicht berufen und erwahlt sind, niemals zu Christus kommen und
niemals zu seiner Gemeinschaft zihlen, auch wenn sie durch verantwortliche
Prediger und Kirchendiener in die Gemeinde eingereiht werden und einige all-
gemeine, oberflachliche Wirkungen des Geistes in sich spiiren und erfahren. Da
jedoch exklusiv der Geist —als Stellvertreter und Statthalter Gottes und Christi —
in den Gldaubigen herrscht und regiert und die Christen auf den Weg der Wahr-
heit und des Lebens fiihrt, kann auch allein der Geist, der in dieser Konzeption
nicht an den Dienst der Geistlichen gebunden ist,*® die ewige Gerechtigkeit und
das ewige Leben verleihen, die den Erwihlten versprochen sind.*

Besonders hervorgehoben wird die tiberragende und vollendende Aktivitit
des Geistes in der Beschreibung der Rechtfertigung. Zwar hat der Vater in aller
Ewigkeit beschlossen, die Mitglieder der Gemeinschaft Jesu Christi zu rechtfer-
tigen; zwar ist der Sohn in der Fiille der Zeit gekommen, um tatsidchlich fiir die
Siinden der Gerechtfertigten zu sterben und fiir ihre Errettung aufzuerstehen;
dennoch sind die Berufenen und Erwihlten nicht gerechtfertigt, bevor nicht der
Heilige Geist in ihre Herzen einzieht, um die Wohltaten und Benefizien des
Erl6sers ihnen zugute kommen zu lassen. In diesem knappen trinitarischen Auf-
riss des Rechtfertigungsgeschehens wird der Geist demnach als eine wesentli-
che und unerlissliche Potenz angesehen, die im Vergleich zu den beiden ersten
Personen der Trinitét liberraschenderweise sogar eine iibergeordnete und iiber-
legene Position einnimmt: Schliesslich wird ausdriicklich betont, dass ohne das
Wirken des Geistes die Rechtfertigung letzten Endes nicht vollzogen werden
konnte.*

Zu den unmittelbaren Folgen der Auffassung, dass die Rechtfertigung ohne
den Heiligen Geist nicht wirksam werden kann, gehort ebenfalls die Behaup-
tung, dass die unfehlbare Bestitigung des eigenen Glaubens, die Glaubensge-

7 Vgl. a.a.0. 10.3 (BSRK 566,815, Nr. 29).

* Vgl. G. Zimmermann, Geistliche und Gliubige nach der Westminster Confession, ZKG
97 (1986) 366f.

* Vgl. Westminster Confession 10.4 (BSRK 566,19-25, Nr. 29).

* Vgl. a.a.0. 11.4 (BSRK 568,16-24, Nr. 29).



144 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

wissheit, von der bereits im Zusammenhang mit der Adoption als Gotteskind die
Rede war, von Anfang an in den Glauben einbezogen ist. Die Gewissheit der
Errettung ist keine Sache, auf die der Gldubige lange warten miisste oder die er
erst nach vielen Schwierigkeiten gewinnen konnte. Vielmehr ist er durch den
Geist in jeder Hinsicht befdhigt, die Dinge zu kennen und zu wissen, die ihm von
Gott anvertraut sind. Daher kann der Christ die Erlosungsgewissheit erlangen
durch den rechten Gebrauch der ordentlichen und gewéhnlichen Heilsmittel. Er
bendtigt dazu keine ausserordentlichen und aussergewohnlichen Offenbarun-
gen. Allerdings ist es auf dem unerschiitterlichen Fundament des effektiven
Wirkens des Heiligen Geistes die Pflicht jedes Heiligen, mit allem Engagement
und allem Eifer dafiir zu sorgen, seine Berufung und Erwéhlung subjektiv sicher
und fest zu machen. Nur auf diesem Wege kann sein Herz weit gemacht werden
in Friede und Freude im Heiligen Geist, in Kraft und Vitalitit in den tiglichen
Verpflichtungen des gldubigen Gehorsams und in Liebe und Dankbarkeit ge-
geniiber dem himmlischen Vater. Weil dies die wahren Friichte des Glaubensbe-
wusstseins und der Erlosungsgewissheit sind, ist die Furcht unbegriindet, dass
das gldubige Bekenntnis zur Einwohnung und Eingiessung des Geistes sowie zu
seiner Fithrung und Leitung auf dem Lebensweg zu moralischer Sorglosigkeit
und Nachlissigkeit fithren konnte.”

Erneut ist anthropologisch zu konstatieren, dass die Erwahlten auf der Ebene
des menschlichen Erlebens in der subjektiven Gewissheit ihrer Erlosung oft er-
schiittert und verunsichert werden. Das kann in aller Regel erfolgen durch eine
gewisse Unaufmerksamkeit, die sich des Glaubigen beméchtigt, durch eine
schwere Stinde, die das Gewissen verwundet und den Geist betriibt, durch eine
plotzliche Versuchung, die den Christen tiberwiltigt, endlich aber auch dadurch,
dass Gott dem Adoptierten das Licht seiner Gegenwart entziecht und ihn damit
der Furcht tiberlésst, in der Dunkelheit zu wandeln und den hellen Tag nicht
mehr zu sehen. Trotz dieser angsterregenden Phinomene, die im anthropologi-
schen Bereich konkret zu fassen und zu begreifen sind, steht theologisch aber
fest, dass die Erwiéhlten zu keinem Zeitpunkt ohne den Samen Gottes und den
Lebensstil des Glaubens sind. Die Liebe Christi und die Liebe der Briider, die
Aufrichtigkeit des Herzens und das Bewusstsein der Pflichten, die dem Heiligen
auferlegt sind, verlassen in keinem Moment das innere Zentrum des Gerechtfer-
tigten und Erlosten. Deshalb kann auch kein Zweifel dariiber bestehen, dass
nach einer gewissen Zeit durch das Wirken des Heiligen Geistes die Glaubens-
gewissheit wiederbelebt werden wird. Theologisch ist klar, dass die Erwihlten

“Vgl. a.a.0. 18.3 (BSRK 580,1-22, Nr. 29).



Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 145

selbst aus der dussersten Verzweiflung, in die sie geraten konnen, durch den
Eingriff des Geistes gerissen werden.*

Die souverine Freiheit des Geistes als des Reprasentanten Gottes und Christi
manifestiert sich auch darin, dass weder das Gebet noch irgendein anderer Teil
des Gottesdienstes an eine Zeit oder an einen Ort gebunden sind, an dem sie
durchgefiihrt oder auf den sie ausgerichtet werden miissen. Jederzeit und iiberall
kann Gott im Geist und in der Wahrheit verehrt werden, weil der Heilige Geist
wirkt, wann, wo und wie es ihm gefillt. Die Verehrung des Hochsten kann daher
privat durch jeden Erwihlten in einer von ihm gewihlten Abgeschiedenheit
vollzogen werden; sie kann auch taglich in den Familien vorgenommen werden;
am feierlichsten wird sie aber verwirklicht in den 6ffentlichen Versammlungen
der Glaubigen, die nicht aus Sorglosigkeit oder aus Trotz verachtet werden diir-
fen.®

Nach diesen Reflexionen tiber den Gottesdienst statuiert die Westminster
Confession in bezug auf die Sakramente, die eigentlichen kultischen Handlun-
gen, dass die durch sie mitgeteilte und tiberreichte Gnade nicht durch irgendeine
Kraft in den dusserlichen Elementen selbst herbeigefiihrt wird. Die Wirksam-
keit des Sakraments hangt begreiflicherweise auch nicht ab von der Frommig-
keit oder den guten Absichten desjenigen, der das Sakrament spendet. Gnade
und Wirksamkeit sind vielmehr ausschliesslich abzuleiten aus den Einsetzungs-
worten, die fiir alle wiirdigen Empfanger der Heilsmittel eine Verheissung ent-
halten, und aus der Aktivitit des Geistes, der die Glaubigen in der Taufe geistlich
von ihren Siinden reinigt und im Abendmahl geistlich zum neuen Leben stirkt.*

In den beiden Kapiteln iiber die Sakramente im einzelnen wird die Konzep-
tion von der ausschlaggebenden Tétigkeit des Geistes, der allein das Sakrament
gliltig und bedeutsam macht, exklusiv an der Beschreibung der Taufe verdeut-
licht, obwohl sie fiir das Abendmahl verstindlicherweise ebenso zutreffend ist.
Die Wirksamkeit der Taufe beruht nach der Bekenntnisschrift weder auf der Zeit
noch auf dem Ort des Geschehens. Die Taufe kann zu allen Zeiten und an allen
Orten vorgenommen werden, weil der Geist dafiir sorgen wird, dass die in der
Taufe ausgesprochenen Verheissungen in Erfiillung gehen werden. Nach dem
vorausgesetzten richtigen Gebrauch der Ordnung wird deshalb die Gnade, die in
diesem Sakrament iiberreicht und vermittelt wird, nicht nur angeboten, sondern
sie wird durch den Heiligen Geist, der an dieser Stelle wiederum als eine souve-

# Vgl. a.2.0. 18.4 (BSRK 580,30-581,6, Nr. 29).
Vgl a.a.0. 21.6 (BSRK 589,18-33, Nr. 29).
#Vgl. a.2.0. 27.3 (BSRK 601,26-37, Nr. 29).



146 Tréiger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

rdne und unabhingige Person innerhalb der Trinitét begriffen wird, tatsichlich
tibertragen und eingefldsst. Der Getaufte wird durch die Einwirkung des Geistes
mit den Gnadengaben ausgestattet und beschenkt, wobei jedoch nach der West-
minster Confession von diesem Akt erneut allein diejenigen betroffen sind, de-
nen diese Charismata und Fihigkeiten nach dem Willen des Allméchtigen von
Ewigkeit her zugedacht sind.*

Wie der Geist Christi seit der Errichtung des Gnadenbundes nach der Vertrei-
bung aus dem Paradies die Glaubigen regiert, so wirkt auch der Heilige Geist
seit dem urspriinglichen Bundesschluss in den Sakramenten des Alten und des
Neuen Testaments. Allerdings ist die Wirksamkeit der Sakramente in den beiden
fundamentalen Epochen des Gottesvolkes grundverschieden. Die Verheissun-
gen, Prophezeiungen, Opfer, die Beschneidung, das Passalamm und alle ande-
ren Typen und Verordnungen, durch die im alten Gottesvolk unter dem Gesetz
der Bund administriert wurde, waren alle Vorzeichen des kommenden Christus.
Trotz aller Schwichen und aller Méngel, die ihnen heute anhaften, waren sie fiir
das damalige Zeitalter durch das Wirken des Geistes wirksam und ausreichend
genug, um in den Erwahlten dieser geschichtlichen Periode den Glauben an den
kommenden Messias aufzubauen, der ihnen die volle Vergebung der Siinden
und die ewige Befreiung aus dem Zustand des Todes bringen wiirde. Das Evan-
gelium dagegen berichtet vom gekommenen Christus. Daher sind die Mittel,
durch die der Bund im neuen Gottesvolk verwaltet wird, die Predigt des Evange-
liums und die Institution der Sakramente. Obwohl diese geistlichen Handlungen
des Neuen Testaments einfacher und schlichter durchgefiihrt werden als die Ze-
remonien des Alten Testaments, sind sie von grosserer Fiille, Evidenz und geist-
licher Wirksamkeit. Der Geist ist in diesen Akten, die an den gekommenen Mes-
sias erinnern, gegenwirtiger als in den Vorzeichen des alten Gottesvolkes, so
dass sie von allen Mitgliedern der Gemeinschaft Christi hoher zu schitzen sind.
Obwohl die Westminster Confession jedoch in dieser Form die {ibergeordnete
Stellung des Neuen Testaments gegeniiber dem Alten Testament herausarbeitet,
betont sie nachdriicklich, dass es sich bei Gesetz und Evangelium nicht um zwei
verschiedene Vertrige handelt, sondern um den einen Gnadenbund, der zu ver-
schiedenen Zeiten mit unterschiedlichen Mitteln dargestellt und reprisentiert
wurde.*®

Ohne Zweifel belegen die analysierten Aussagen die These, dass der Geist,
der an vielen Stellen als der reine Vertreter und Repriasentant Gottes oder Christi
erscheint, daneben in der Westminster Confession auch als eine autonome und
eigenstindige Kraft begriffen wird, die selbst in der Funktion des Statthalters

* Vgl. a.a.0. 28.6 (BSRK 603,32-604,3, Nr. 29).
% Vgl. a.a.0. 7.5 und 6 (BSRK 559,21-560,19, Nr.29).



Triger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 147

souverdn und unabhingig das Leben der Christen beherrscht und bestimmt. Das
wird besonders deutlich bei der Annahme des Glaubens, der Rechtfertigung, der
Erlésungsgewissheit, den gottesdienstlichen Handlungen im allgemeinen und
den Sakramenten im besonderen.

3.

Neben der Frage nach den Tragern des Geistes, die nach unseren Ausfiihrun-
gen trinitarisch zu beantworten ist: Gott — Christus — Geist, sind zum zweiten die
spirituellen Verhaltensformen zu erortern, in denen sich das Handeln des Gei-
stes verwirklicht. Im wesentlichen sind es drei Aktionsfelder, die nach der West-
minster Confession mit dem Wirken des Heiligen Geistes in Verbindung zu brin-
gen sind, das geistliche Verstehen, der geistliche Empfang der Sakramente und,
wie bereits mehrfach angedeutet, das Wollen und Tun des geistlich Guten.

a) «Das geistliche Verstehen»: Charakteristisch fiir den Gedankengang der
protestantischen Glaubensurkunde, in der der Geist als der Reprisentant des
Allmachtigen zweifellos eine liberragende Bedeutung besitzt, ist die Beobach-
tung, dass nach der Westminster Confession zum wahren und glaubigen Verste-
hen der Heiligen Schrift, d.h. zu ihrer vertrauensvollen Anerkennung als Wort
Gottes, das Zeugnis der Kirche nicht gentiigt. Das Zeugnis der Kirche vermag zu
einer hohen und ehrfurchtsvollen Schiatzung der Bibel anzuleiten; zu mehr je-
doch nicht. Die Erhabenheit des Gegenstandes, die Durchschlagskraft der Leh-
re, die Majestit des Stils, die Ubereinstimmung in allen Teilen, das hohe Ziel des
Ganzen, die volle Erschliessung des einzigen Heilswegs fiir die Menschen, die
vielen anderen Vorziige und die uniiberbietbare Vollkommenheit der Heiligen
Schrift sind Argumente, durch die die Bibel selbst reichlich erweist, dass sie das
Wort Gottes ist. Doch sogar diese deutlichen Hinweise konnen die Menschen
nicht zum vollen und uneingeschriankten Gehorsam gegen die Heilige Schrift
zwingen, sie konnen nicht das geistliche Verstehen herbeifiihren. Das geistliche
Verstehen, die vollstindige Uberzeugung von der unfehlbaren Wahrheit und
gottlichen Autoritdt der Bibel, wird geschenkt durch die innere Erleuchtung des
Heiligen Geistes, der in den Herzen der Erwihlten durch und mit dem Wort das
Verstehen ermdglicht, das die Heilige Schrift als das Wort Gottes erkennt. Die-
ses geistliche Verstehen, das mit der Konversion zum christlichen Lebensweg
eng verkniipft ist, stellt eine der wesentlichen Verhaltensformen des Geistes
dar.”’

Y Vgl. a.a.0. 1.5 (BSRK 544,30-545,8, Nr. 29).



148 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

An sich ist nach der Bekenntnisschrift in der Bibel alles niedergelegt, was
notwendig ist fiir die Ehre Gottes und die Errettung der Erwéhlten sowie fiir
ihren Glauben und ihr Leben. Alles, was nicht explizit formuliert ist, kann durch
unumstrittene und logisch einwandfreie Schlussfolgerungen aus dem Text er-
mittelt werden. Daher muss prima facie dem Wort Gottes nichts hinzugefiigt
werden. Weder durch neue gottliche Offenbarungen noch durch menschliche
Uberlieferungen ist der Wortlaut der Heiligen Schrift zu ergidnzen. Dennoch
bedeutet dies nach der Westminster Confession nicht, dass die Bibel sich selbst
genligt. Trotz aller Bedenken hilt das Glaubensbekenntnis daran fest, dass die
innere Erleuchtung des Heiligen Geistes erforderlich ist fiir das spirituelle Ver-
stehen aller Dinge, die im Wort Gottes offenbart sind. Ohne diese innere Er-
leuchtung, in der der gottliche Geist den Menschen bekehrt und verwandelt,
kann niemand vom Glauben ergriffen und von der Wahrheit der evangelischen
Botschaft iiberzeugt werden.*®

Zum Bereich des geistlichen Verstehens, das das Denken und Handeln der
Christen charakterisiert, zihlt schliesslich auch, dass der hochste Richter in der
Gemeinschaft der Glaubigen, durch den alle Glaubensstreitigkeiten entschieden
und alle Beschliisse der Konzilien, alle Aussagen der alten Theologen, alle
menschlichen Lehren und alle anderen Erzeugnisse der kirchlichen Organi-
sation liberpriift werden miissen, der Heilige Geist ist, der in der Heiligen Schrift
spricht.*” Auch aus diesem Grunde erleuchtet der Geist im Glauben die Herzen
der Erwihlten, damit sie zu ihrer Rettung die gottlichen Dinge verstehen, die zur
ewigen Seligkeit unerlisslich sind.”

b) «Der geistliche Empfang der Sakramente»: Im Einklang mit der kirchli-
chen Tradition sind in der Westminster Confession Sakramente heilige Zeichen
und Siegel, durch die einerseits die Wohltat Christi bestétigt sowie andererseits
das Engagement der Glaubigen fiir ihn bezeugt wird. In jedem Sakrament offen-
bart sich notwendigerweise eine geistliche Beziehung, genauer gesagt: eine sak-
ramentale Union, zwischen dem Zeichen, also der Waschung oder der Mahlzeit,
und dem bezeichneten Geschehen, der spirituellen Reinigung oder der geistli-
chen Stiarkung. Deswegen ist es nach der Bekenntnisschrift verstindlich, dass
die Namen und Wirkungen des Zeichens und des bezeichneten Geschehens oft
miteinander ausgetauscht werden, obwohl diese Gewohnheit begreiflicherwei-
se nicht ganz korrekt ist.”'

% Vgl. a.a.0. 1.6 (BSRK 545,11-25, Nr. 29).

* Vgl. a.a.0. 1.10 (BSRK 546,44-547,7, Nr. 29).
0 Vgl. a.2.0. 10.1 (BSRK 565,20-22, Nr. 29).
''Vgl. a.a.0. 27.1 und 2 (BSRK 601,1-24, Nr. 29).



Tréiger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 149

Der eigenartigen Geringschitzung der Taufe, die in dem protestantischen
Glaubensbekenntnis zu beobachten ist, entspricht es, dass bei der Behandlung
dieses Sakraments der geistliche Vorgang der Reinigung, der innerlich der dus-
serlichen Abwaschung durch das Wasser korrespondiert,”” iiberhaupt nicht er-
wiahnt wird. Dagegen wird als die spirituelle Komponente des Abendmahls ein-
deutig das geistliche Wachstum und die geistliche Stirkung der Erwédhlten ge-
nannt, die durch das geistliche Essen und das geistliche Trinken, das in einer
dusserlichen Mahlzeit zeichenhaft abgebildet wird, in allen Pflichten und Obli-
gationen gefordert und unterstiitzt werden, die sie gegeniiber dem Haupt der
Gemeinschaft besitzen.”

Gleichzeitig wird in diesem Sakrament, in dem Christus nicht erneut dem
Vater geopfert wird, in dem also auch kein wirkliches Opfer zur erneuten Verge-
bung der Siinden stattfindet, sondern in dem in einer feierlichen Form an das
einmalige und einzigartige Opfer des Heilands auf Golgatha erinnert wird, ein
geistliches Opfer des Lobes und des Preises fiir die Heilstaten Gottes vollzogen.
Wihrend dieses spirituelle Opfer, das mit dem spirituellen Empfang des Leibes
und Blutes Christi untrennbar verbunden ist, ohne weiteres mit dem Evangelium
vereinbart werden kann, ist das pépstliche Messopfer eine unertrigliche Beleidi-
gung des ewigen und unvergédnglichen Opfers Christi, der am Kreuz die einzig
mogliche Siihne fiir die Siinden der Erwihlten geleistet hat.*

Abschliessend erkldart das Glaubensbekenntnis, um seine Stellungnahme
zum geistlichen Empfang der Sakramente zusammenzufassen, dass die wiirdi-
gen Empfanger des Abendmabhls, die dusserlich die sichtbaren Zeichen Brot und
Wein geniessen und die sichtbare Mahlzeit feiern, innerlich, d.h. nicht fleisch-
lich, nicht kérperlich, sondern geistlich, den gekreuzigten Christus und seine
Wohltaten und Benefizien einnehmen. Leib und Blut Christi sind nicht materiell
in, mit und unter Brot und Wein zu finden; sie sind wirklich, d.h. geistlich,
prasent im Glauben der Erwihlten, in denen der Gottessohn Wohnung genom-
men hat, so wie die sichtbaren Zeichen den dusserlichen, fleischlichen, korperli-
chen Sinnen gegenwirtig sind.”

¢) «Das Wollen und Tun des geistlich Guten»: Neben dem geistlichen Verste-
hen und dem geistlichen Empfang der Sakramente ist endlich das Wollen und
Tun des geistlich Guten die dritte spirituelle Verhaltensform der Heiligen, die
auf das Wirken des Heiligen Geistes zuriickzufiihren ist. Weil diese Lebenswei-

32 Vgl. G. Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie nach dem Staf-
fortschen Buch von 1599, ThZ 47 (1992) 260-263.

53 Vgl. Westminster Confession 29.1 (BSRK 604,11-24, Nr. 29).

> Vgl. a.a.0. 29.2 (BSRK 604,31-605,8, Nr. 29).

¥ Vgl. a.a.0. 29.7 (BSRK 606,25-39, Nr. 29).



150 Trdger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

se schon mehrfach angesprochen wurde, ist jetzt nur noch daran zu erinnern,
dass der Allmichtige, der den Siinder bekehrt und ihn in den Stand der Gnade
versetzt, gleichzeitig den Erwihlten aus seiner beinahe natiirlichen Knecht-
schaft unter der Siinde befreit. Durch seine Gnade motiviert und begeistert er
den Christen, freiwillig, unabhingig, spontan und kreativ das zu wollen und zu
tun, was geistlich gut ist. Allerdings — hier bringt sich innerhalb der Westminster
Confession erneut die anthropologische Betrachtungsweise zu Gehor — will und
tut der Erwihlte wegen der in ihm verbliebenen Fragmente der beinahe natiirli-
chen Verderbnis nicht allein das, was gut ist, sondern in gleicher Weise auch das,
was bose ist. Theologisch hilt die Bekenntnisschrift jedoch zu Recht daran fest,
dass diese anthropologischen Reflexionen, die notwendigerweise auf den vor-
findlichen Stand des Heiligen rekurrieren, an der einmal vollzogenen Rechtfer-
tigung und Heiligung des Gldubigen durch den Hochsten nicht das geringste
andern. Das bedeutet aber auch, dass der Christ, theologisch gesehen, das geist-
lich Gute will und tut.*

Das Wollen und Tun des geistlich Guten erstreckt sich auch auf die Gemein-
schaft der Heiligen, die in der Verehrung Gottes vereinigt sind. Sie leisten einan-
der die spirituellen Dienste, die sowohl der innerlichen Erbauung als auch der
Hilfe in dusserlichen Dingen dienen. Diese Vereinigung der Glaubigen, die sich
gegenseitig durch die geistlichen Dienste unterstiitzen, die in dem Wollen und
Tun des geistlich Guten gipfeln, soll rechtméssigerweise alle diejenigen umfas-
sen, die an jedem Ort den Namen des Herrn Jesus Christus anrufen.”’

4.

Die Ausfiihrungen iiber die Tridger und die Verhaltensformen des Geistes ha-
ben deutlich gemacht, dass in der pneumatologischen Konzeption der Westmin-
ster Confession das gesamte Gebiet der Theologie erfasst wird. Wihrend Gott,
Christus und Heiliger Geist als Trager des Geistes das heilsgeschichtliche Han-
deln der Dreieinigkeit explizieren, wird durch die drei Verhaltensformen des
geistlichen Verstehens, des geistlichen Empfangs der Sakramente und des Wol-
lens und Tuns des geistlich Guten das Leben der Glaubigen geordnet. Der Ver-
such der Bekenntnisschrift, von der Pneumatologie her die Glaubenslehre zu
organisieren, ist damit gelungen. Das konnte fiir die heutige Theologie einen
Ansporn bedeuten, sich verstirkt mit einer Theologie des Heiligen Geistes zu
beschéftigen.

Gunter Zimmermann, Oftersheim

% Vgl. a.2.0. 9.4 (BSRK 564,30-565,2, Nr. 29).
57 Vgl. a.2.0. 26.2 (BSRK 600,10-23, Nr. 29).



	Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

