
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Artikel: Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster
Confession

Autor: Zimmermann, Gunter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Träger und Verhaltensformen des Geistes
in der Westminster Confession

1.

Obwohl die Pneumatologie ein vernachlässigtes Feld der systematischen
Theologie darstellt,' erscheint es wegen der überragenden Bedeutung der pneu-
matologischen Tradition im Gottesverständnis der reformierten Dogmatik nicht
unangebracht, das gesamte Gebiet der Theologie im reformierten Verständnis
als eine Domäne des Heiligen Geistes zu betrachten. Unter diesem Gesichtspunkt

ist Pneumatologie, die Beschreibung der Macht und der Kraft des Heiligen

Geistes, nichts anderes als die umfassende Entfaltung der kirchlichen Lehre.

Um diese weitreichende Behauptung zu überprüfen, wollen wir im folgenden
die Aussagen über den Geist («spirit» bzw. «ghost») in einem der bedeutendsten
Glaubensdokumente der reformierten Kirchen analysieren. Die 1646/47
ausgearbeitete und verabschiedete Westminster Confession,2 das gemeinsame
Glaubensbekenntnis der Presbyterianer sowie (mit den entsprechenden Modifikationen)

der Kongregationalisten und der regulären Baptisten, ist bekanntlich die
verbreitetste Bekenntnisschrift der protestantischen Welt. Von der Westminster

Assembly of Divines, die am 1. Juli 1643 mit einer Predigt ihres Vorsitzenden
William Twisse ihre Arbeit aufnahm, dem englischen Parlament vorgelegt, wurde

die Westminster Confession of Faith durch den Beschluss der allgemeinen
Versammlung der schottischen Kirche 1647 in Edinburgh als das offizielle
Bekenntnis dieser Kirche proklamiert. Von ihr und den englischen Nonkonformi-
sten wurde das Glaubensbekenntnis an alle Tochterkirchen weitergegeben, vor
allem an die wichtigen und bedeutsamen Gemeinschaften in Nordamerika, die
im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts dieses Symbol annahmen. Mehr als 300

Ausgaben der Westminster Confession of Faith sind inzwischen ediert, in nicht
weniger als siebzehn Sprachen ist das Symbol übersetzt worden.2

1

Vgl. H. Berkhof, Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn 1968, 10.
2 Zu diesem Glaubensbekenntnis vgl. S.W. Carruthers, The Westminster Confession of

Faith, Being an Account of the Preparation and Printing of its Seven Leading Editions to
Which is appended a Critical Text of the Confession with Notes thereon, Manchester 1937;

Ders., The Everyday Work of the Westminster Assembly, Philadelphia/Pa. 1943; John H.

Leith, Assembly at Westminster. Reformed Theology in the Making, Richmond/Va. 1973
sowie Rosemary D. Bradley, The Failure ofAccomodation: Religious Conflicts between Presbyterians

and Independents in the Westminster Assembly 1643-1646, JRH 12, 23M7.
3 Vgl. J. H. Leith (wie Anm. 2) If. und TRE 13, 425f.



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 129

Wir werden uns auf den folgenden Seiten auf zwei Fragen konzentrieren,
nämlich aufdie Frage, welche Träger des Geistes in der Westminster Confession
unterschieden werden, und auf die Frage, welche Verhaltensformen in diesem
Glaubensdokument dem Geist zugeschrieben werden. Aus der Beantwortung
dieser beiden Fragen wird sich nicht nur ergeben, welche Relevanz und welche

Stellung dem Geist in der Bekenntnisschrift eingeräumt wird, sondern auch, ob

sich mit der Pneumatologie dieses Symbols tatsächlich das gesamte Gebiet der

Theologie erfassen lässt.

2.

Innerhalb der Westminster Confession wird der Heilige Geist, die dritte Person

der Trinität, die nach dem Bekenntnis in aller Ewigkeit in gleicher Weise von
dem Vater und dem Sohn ausgeht,4 aufzwei verschiedene und divergente Träger
zurückgeführt, die gleichermassen für die Wirkungen und die Erscheinungsbilder

des Geistes verantwortlich gemacht werden, auf den allmächtigen Schöpfer
und auf den inkamierten Gottessohn. Daneben finden sich aber drittens auch

Aussagen, in denen der (Heilige) Geist als eine selbständig, unabhängig und

autonom handelnde Potenz auftritt, die wir deswegen ebenfalls gesondert erörtern

müssen.

a) «Gott»: Zunächst einmal ist Gott selbst nach der Auffassung der Westminster

Confession reiner Geist («pure spirit») - ohne Körper, ohne Teile und ohne
Leidenschaften. Nach dieser Voraussetzung ist er nicht nur unveränderlich, un-
ermesslich, unbegreiflich, ewig und allmächtig, sondern auch im höchsten Sinne

weise, heilig, frei und absolut. Er ist die Vollkommenheit an sich.5

Gegenüber diesem reinen Geist, gegenüber dieser absoluten Vollkommenheit

ist der Geist Gottes, wie in diesem Abschnitt deutlich werden wird, der
Stellvertreter oder Statthalter Gottes, des allmächtigen Schöpfers, aufdieser Erde.

Er ist derjenige, der als «vicarius Dei» in dieser Welt die Pläne und Absichten
des Unbegreiflichen und Unendlichen fassbar und konkret macht, er ist derjenige,

der im Diesseits anstelle des Weltenlenkers und -erhalters tätig und wirksam
wird.

4 Vgl. Westminster Confession 2.3 (BSRK 548,32^4-1, Nr. 29).
5 Vgl. a.a.O. 2.1 (BSRK 547,14-20, Nr. 29).

auch G. Zimmermann, Das Gottesverständnis der Westminster Confession, EvTh 51, (1991),
245-259.



130 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

Die Westminster Confession zweifelt nicht daran, dass es dem Ewigen, dem

schöpferischen und kreativen Geist, möglich ist, seinen Geist als seinen

Beauftragten und seinen Repräsentanten den Gläubigen, d. h. denjenigen, die er selbst
berufen und erwählt hat, mitzuteilen. Die Übertragung wird dadurch in die Wege

geleitet, dass der ewige Herr nach dem Bruch des ersten Bundes, des Bundes der

Werke, einen zweiten Bund mit den Erwählten geschlossen hat, den Bund der
Gnade. Während der erste Bund wegen des Sündenfalls des Menschen, durch
den vor allem der Mensch selbst des ewigen Lebens verlustig ging, aufgelöst
werden musste, wird im zweiten Bund, dem Bund der Gnade, unter der Bedingung

des Glaubens den Heiligen durch den Mittler Jesus Christus Erlösung und

Rettung geschenkt. Unter dem Vorzeichen der Befreiung hat der Schöpfer dabei

denjenigen, die zur ewigen Seligkeit bestimmt sind, d. h., genauer gesagt, denjenigen,

die er zur ewigen Seligkeit bestimmt hat, seinen heiligen Geist versprochen,

damit sie zum Glauben bereit und willig werden. Wie bei allen Reformatoren

und in allen reformatorischen Bekenntnisschriften wird der rettende und
bewahrende Glaube, der die ewige Gerechtigkeit und das ewige Leben herbeiführt,

in der Westminster Confession nicht als eine Entscheidung oder gar als

eine Leistung des Menschen, auch nicht des Erwählten, angesehen, sondern als

eine Tat, die durch den Heiligen Geist vollzogen wird, der den Gläubigen zum
Glauben «begeistert», der den Gläubigen zum Glauben «motiviert», der im
Gläubigen den Glauben schafft.6

In einer etwas anderen Terminologie heisst es an anderer Stelle, dass es dem

ewigen Vater gefallen hat - und gefallen wird -, alle diejenigen, die er zum
ewigen Heil prädestiniert hat, zu der von ihm bestimmten und festgelegten Zeit
durch sein Wort und seinen Geist in wirksamer Weise zu berufen. Durch Wort
und Geist, seine machtvollen und kräftigen Instrumente und Mittel, führt er die
Christen aus dem Zustand der Sünde und des Todes, in dem sie sich-man ist fast
versucht zu sagen: von Natur aus - befinden, in den Zustand der Freiheit und des

Lebens durch Jesus Christus. Er erleuchtet in diesem Ereignis, in dem er die

Gläubigen durch sein Wort und seinen Geist zu sich zieht, ihre Sinne, so dass sie

die göttlichen Dinge verstehen. In demselben Akt entfernt er weiter aus ihrem
Innern das Herz aus Stein, das die Sünder beschwert, und ersetzt es durch das

Herz aus Fleisch, das imstande ist, die Christen zur Erfüllung der göttlichen
Gebote und Regeln anzutreiben. Damit erneuert er ihren Willen und leitet sie

durch seine allmächtige Macht zum Guten, er lässt ihnen, mit anderen Worten,
keine andere Wahl, als das Gute zu verwirklichen. Dergestalt lenkt er sie durch

6 Vgl. Westminster Confession 7.3 (BSRK 558,39-559,8, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 131

Wort und Geist in wirksamer Weise zu Jesus Christus, nach dem Glaubensbekenntnis

jedoch so, dass sie diesen Weg freiwillig beschreiten, obwohl sie durch
die Gnade Gottes präpariert wurden.7

Wenngleich die Bekenntnisschrift in einer sehr unglücklichen Form den

freiwilligen Gang des Christen zum Erlöser betont, wird im nächsten Paragraphen
dieses Kapitels zu Recht hervorgehoben, dass die wirksame Berufung allein aus

dem freien und einzigartigen Handeln Gottes abzuleiten ist, dass sie allein auf
der freien und einzigartigen Gnade des Allmächtigen begründet ist. Nichts, was

am Menschen an Gewohnheiten, Dispositionen, Vorzügen und Qualitäten
anzutreffen ist, auch nicht der vorhergesehene Glaube, kann den Schöpfer bewegen,
einen Erdenbürger in die Gemeinschaft der Erwählten aufzunehmen. Bei dem

ganzen Geschehen der Bekehrung und der Annahme des Glaubens verhält sich

der Mensch passiv, weil in diesem Heilsereignis der Allmächtige vom Anfang
bis zum Ende der Handelnde, der Aktive ist. Bevor er nicht durch den Heiligen
Geist lebendig gemacht und erneuert wird, kann der Heilige zu seiner Befreiung
und Erlösung nicht einmal den geringsten Beitrag leisten. Allein durch den

heiligen Geist des Schöpfers wird der Erwählte befähigt, den Ruf Gottes zu erwidern

und die Gnade zu empfangen, die ihm in diesem Rufangeboten und mitgeteilt

wird. Nicht aus eigenen Kräften und aus eigenem Vermögen wird der
Mensch fromm und gläubig, sondern durch den Geist Gottes, der in diesem Akt
als Stellvertreter und Statthalter des Höchsten handelt.8

Die strenge Trennung zwischen den menschlichen Möglichkeiten und dem

göttlichen Geist, dem Geist des Allmächtigen, die sich in der Auffassung der

Bekehrung und der Annahme des Glaubens bemerken lässt, erstreckt sich ebenso

auf die Beurteilung der guten Werke des Erwählten. Die Westminster Confession

betont, dass, anthropologisch gesehen, die Anstrengungen und Bemühungen,

die Handlungen und Aktionen des Christen unter dem gleichen Verdikt
stehen wie die aller anderen Menschen. Anthropologisch betrachtet befindet
sich der Gläubige weiterhin wie die übrige Menschheit im Zustand der Sünde

und des Todes. Mit seinen eigenen Leistungen, mit den Leistungen, die auf sein

Vermögen und auf seine Kräfte zurückzuführen sind, kann er nicht die Vergebung

der Sünden und das ewige Leben empfangen, durch sein eigenes Verhalten,

durch das Verhalten, das auf sein Vermögen und auf seine Kräfte zurückzuführen

ist, wird er ausgeschlossen aus der Gemeinschaft Jesu Christi.9

Der Grund für das Versagen und Ungenügen der Heiligen coram Deo liegt in
der unüberbrückbaren Entfernung zwischen dem Irdischen und dem Göttlichen,

7 Vgl. a.a.O. 10.1 (BSRK 565,12-31, Nr. 29).
8 Vgl. a.a.O. 10.2 (BSRK 565,38-566,3, Nr. 29).
9 Vgl. a.a.O. 16.5 (BSRK 575,30-32, Nr. 29).



132 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

in der unüberwindlichen Distanz zwischen der Gegenwart und der zukünftigen
Herrlichkeit. Deswegen kann der Mensch, auch nicht der erwählte Mensch, dem
Höchsten keine Wohltaten erweisen, er kann ihm keinen Gefallen tun, er kann
nicht einmal Genugtuung leisten für die Sünden, die er vor der Bekehrung und
Konversion zum christlichen Glauben angehäuft hat. Wenn die Gläubigen alles

getan haben, was in ihren Kräften und in ihrem Vermögen stand, haben sie, wie
sie selbst bekennen müssen, allerhöchstens ihre Schuldigkeit, ihre Pflicht,
getan. Die guten Werke jedoch, die das Leben des Christen auszeichnen und
qualifizieren, gehen, sofern sie gut sind, ausschliesslich aus dem Geist Gottes, dem
Geist des Vaters, hervor. Sie entwickeln und entfalten sich, wie die Westminster
Confession ausdrücklich herausstellt, exklusiv aus dem kreativen göttlichen
Geist. Sobald man den Blick auf die Vorstellung lenkt, dass die guten Werke
durch die Erwählten selbst hervorgebracht werden, sind sie mit derartigen
Schwächen und Unvollkommenheiten verbunden, dass sie vor der Strenge des

göttlichen Gerichts nicht bestehen können. Nur wenn man einsieht, dass sie aus
dem Geist Gottes entspringen, besitzen sie die Güte und die Solidität, die auch
einer Prüfung durch den Allmächtigen gewachsen sind.10

Nach der Schilderung der Annahme des Glaubens und der Beschreibung der

guten Werke deklariert die Westminster Confession in Übereinstimmung mit
der gesamten reformierten Theologie, dass der Schöpfer diejenigen, die er in
seinem geliebten Sohn angenommen und durch seinen heiligen Geist in wirksamer

Weise berufen und geheiligt hat, niemals gänzlich oder endgültig aus dem
Stand der Gnade fallen lässt. Das Beharren der Gläubigen im Glauben, bekanntlich

ein wichtiger und wesentlicher Artikel der reformierten Theologie," wird
durch den Allmächtigen garantiert, der seinen Geist irreversibel und unumkehrbar

in die Christen eingegossen hat. Deshalb werden sie bis ans Ende am Glauben,

am Vertrauen auf den Schöpfer festhalten, so dass sie in Ewigkeit gerettet
sind.12

Auch die Perseveranz basiert, wie nicht besonders betont zu werden braucht,
nicht auf der freien Entscheidung und dem festen Willen des Erwählten, sie

beruht in keiner Weise auf dem Vermögen und der Kraft des Heiligen, der sich
vielmehr in seiner Entschlossenheit und in seiner Willensstärke in nichts von
den Verstossenen und Verdammten unterscheidet. Das Beharren im Glauben ist
vielmehr wie die Bekehrung und die guten Werke an das Handeln des Allmächtigen

gekettet, das sich nach der Westminster Confession an dieser Stelle in vier
miteinander zusammenhängenden Handlungskomponenten manifestiert: in der

10 Vgl. a.a.O. 16.5 (BSRK 575,32-576,2, Nr. 29).
11

Vgl. HDTG 2, 255 u.ö.
12 Vgl. Westminster Confession 17.1 (BSRK 577,4-10, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 133

Unveränderlichkeit und Unwandelbarkeit des Erwählungsdekrets, das aus der
freien und unbegreiflichen Liebe des Vaters fliesst; in der ewigen Wirksamkeit
des Verdienstes und der Fürbitte Jesu Christi; in der Natur und in dem Wesen des

Gnadenbundes; in der Einwohnung des göttlichen Geistes und des göttlichen
Samens in den Gläubigen. Aus diesen vier Elementen setzt sich die unfehlbare
Gewissheit zusammen, dass der Glaube im Erwählten niemals aufhören und

verschwinden, sondern bis ans Ende bleiben und andauern wird. Damit ist aber
ebenso evident, dass die Perseveranz im Vertrauen auf den Schöpfer fest und
unverbrüchlich mit der Einwirkung des kreativen göttlichen Geistes verknüpft
ist.13

Trotz dieser festen Zuversicht auf das Beharren der Gläubigen, in denen der
Geist Gottes so unkündbar wohnt, dass sie in Ewigkeit gerettet sind, räumt die
Westminster Confession ein, dass der Geist Gottes durch die Erwählten betrübt
werden kann. Begreiflicherweise handelt es sich bei dieser Aussage um
anthropologische Feststellungen über das Verhalten des Heiligen, die die Behauptungen

über seinen eigentlichen theologischen Status nicht berühren. Wenn die
Christen jedoch, anthropologisch betrachtet, den Versuchungen Satans und der
Welt erliegen, wenn sie der «natürlichen» Korruption nachgeben, die weiterhin
in ihnen residiert, wenn sie die Mittel und Methoden ihrer Errettung und Bewahrung

vernachlässigen, fallen sie nicht nur in schwere Sünde; sie werden aller
menschlichen Voraussicht nach auch einige Zeit in diesem Zustand bleiben. Damit

erregen sie das Missfallen Gottes, sie erzürnen seinen heiligen Geist, der in
dieser Situation wie immer als der Vertreter und Repräsentant des Allmächtigen
begriffen wird, der anstelle des Allmächtigen die Sünde wahrnimmt und
beobachtet. Die unmittelbare Folge dieses unheimlichen Rückfalls ist, dass die
Gläubigen in gewissem Sinne ihrer Tröstungen und Gnadenverheissungen beraubt,
dass ihre Herzen verhärtet und ihre Gewissen verwundet werden. Darüber hinaus

verletzen sie andere Christen, die an ihnen Anstoss nehmen. Doch die implizite

theologische Botschaft der Bekenntnisschrift lautet verständlicherweise,
dass die Gläubigen selbst in dieser schlimmen Lage nicht verlorengehen,
sondern durch den Geist Gottes im Glauben zur ewigen Seligkeit bewahrt bleiben.
In Anbetracht der geschilderten, furchterregenden Möglichkeiten bringt die
Lehre von der Perseveranz der Gläubigen zum Ausdruck, dass der Glaube als

heilbringendes Vertrauen auf den Schöpfer und Herrn in nichts vom Menschen
und seiner Entscheidung abhängt, sondern im tiefsten Grunde auf der Gnade
Gottes basiert, die in den Erwählten wirksam ist.14

13

Vgl. a.a.O. 17.2 (BSRK 577,13-26, Nr. 29).
14

Vgl. a.a.O. 17.3 (BSRK 577,31-578,14, Nr. 29).



134 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

Nach Konversion, guten Werken und Beharren im Glauben ist das Dasein des

Christen schliesslich noch als ein Leben in Freiheit zu beschreiben. Diese christliche

Freiheit ist aufgrund des Evangeliums bei den Angehörigen der Kirche
unproblematischer und leichter zu erkennen als bei den Mitgliedern des Gottesvolkes,

die noch unter dem Gesetz lebten, obwohl sie auch bei ihnen nicht
gefehlt hat. Prinzipiell liegt die Freiheit, die Christus für die Erwählten erkauft hat,
in der grundlegenden Rettung vor der Schuld der Sünde, dem Zorn des Höchsten
und dem Fluch des Gesetzes. Sie offenbart sich vor allem darin, dass die Heiligen

von der Unterwerfung unter die gegenwärtige böse Welt, die Tyrannei des

Satans und die Herrschaft der Sünde befreit sind. Die Übel der Krankheiten, der
Stachel des Todes, der Sieg des Grabes und die ewige Verdammnis können sie

nicht mehr schrecken und ängstigen, weil sie durch den Heiland von diesen

Gefährdungen und Bedrohungen erlöst worden sind.15

Positiv manifestiert sich die christliche Freiheit im freien Zugang zum Vater
und in dem ergebenen und loyalen Gehorsam gegen seinen Willen, der nicht aus
sklavischer und knechtischer Furcht, sondern aus kindlicher und vertrauensvoller

Liebe erwächst. Ein williges Herz prägt das Verhalten des Christen, wobei in
diesem Zusammenhang zweifellos daran zu erinnern ist, dass das Herz aus

Fleisch, das in den Erwählten das steinerne Herz ersetzt, durch den allmächtigen
Schöpfer selbst eingepflanzt worden ist.16

All diese Aussagen treffen, wie die Westminster Confession unzweideutig
herausstellt, auf die Angehörigen des Gottesvolkes unter dem Gesetz ebenfalls

zu. Doch unter dem Evangelium wird die Freiheit der Heiligen, die letzten Endes
seit der im Anschluss an die Vertreibung aus dem Paradies erfolgenden Errichtung

des Gnadenbundes existiert, vertieft, verstärkt und intensiviert durch die

Befreiung vom Zeremonialgesetz, durch die Erweiterung des Zugangs zum
Thron der Gnade und durch die vollere Mitteilung des göttlichen Geistes, der in
den Gläubigen für immer Wohnung genommen hat. Unter Berücksichtigung
dieser Vergünstigungen, Vorrechte und Privilegien ist die Freiheit des Gläubigen

unter dem Evangelium wesentlich grösser als unter dem Gesetz.17

Zusätzlich zu diesen Berichten über das Wirken des schöpferischen und kreativen

Geistes, des Geistes des Allmächtigen, in den Gerechtfertigten und Geheiligten,

zusätzlich zu den Beschreibungen der Annahme des Glaubens, des Vollbringens

guter Werke, des Beharrens im Vertrauen und der christlichen Freiheit finden
sich in der Westminster Confession Aussagen, die daraufhindeuten, dass der Mitt-

15
Vgl. a.a.O. 20.1 (BSRK 584,9-585,6, Nr. 29).

16
Vgl. a.a.O. 20.1 (BSRK 585,7-11, Nr. 29).

17
Vgl. a.a.O. 20.1 (BSRK 585,11-23, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 135

1er Jesus Christus ebenso wie die Erwählten selbst durch den göttlichen Geist zu
seinem Auftrag ausgerüstet und befähigt worden ist. Die menschliche Natur, die
der Gottessohn, die zweite Person der Trinität, wahrer und ewiger Gott, von einer
Substanz und gleich wie der Vater, angenommen hat, als die Zeit gekommen war,
besass zwar nach dem Glaubensbekenntnis die wesentlichen Eigenschaften und
die gewöhnlichen Schwächen des menschlichen Wesens, sie war aber ohne Sünde.

Diese Divergenz ist dadurch zu erklären, dass der Heiland durch die Kraft des

Heiligen Geistes gezeugt wurde, während seine Mutter, die Jungfrau Maria, ihm
ihre Substanz, die menschliche Substanz, mitgegeben hat. Auf diese Weise wurden

nach der Westminster Confession die beiden Naturen, die göttliche und die

menschliche, zusammengefügt, wobei im gegenwärtigen Kontext allein wesentlich

ist, dass der Geist als Erzeuger gewissermassen über dem Erlöser steht, der nur
durch das Wirken des Heiligen Geistes seine irdische Gestalt gewonnen hat.18

Die Parallelität zwischen dem Gottessohn und den Erwählten zeigt sich zum
zweiten darin, dass der Mittler Jesus Christus, in dem das göttliche und das

menschliche Wesen vereinigt war, geheiligt wurde, indem er über alle Massen
mit dem Heiligen Geist gesalbt wurde. Derjenige, in dem alle Schätze der Weisheit

und der Erfahrung ruhten, wurde durch den Vater so ausgezeichnet, dass in
ihm die Fülle der Gottheit wohnte. Diese Einwohnung des Allmächtigen, die
ohne Schwierigkeiten als eine Eingiessung des schöpferischen und kreativen
Geistes zu begreifen ist, hatte nach der Bekenntnisschrift den Zweck, den
Gottessohn darauf vorzubereiten, das Amt des Mittlers und Bürgen zu übernehmen
und auszuüben. Wie die Christen hat jedoch auch der Heiland dieses Amt nicht
von sich aus angestrebt, er hat sich auch nicht dazu gedrängt, er hat es auch nicht
durch eigene Anstrengungen und Leistungen erworben, sondern er ist durch den
Vater erwählt und berufen worden, der ihm zur Ausführung seiner Intentionen
und Absichten alle Macht und Gewalt in die Hand gegeben hat.19

Diese subordinatianische Christologie,20 die den Befreier nicht nur dem Vater,

sondern auch dem väterlichen Geist unterordnet, äussert sich drittens in der
Proposition, dass der Gottessohn durch den ewigen Geist dem Allmächtigen
seinen vollkommenen Gehorsam und sein vollkommenes Opfer anbot. Der auf
die Kraft des Geistes angewiesene Mittler, der in dieser Hinsicht dem heiligen
Geist des Schöpfers untergeben zu sein erscheint, erfüllt damit in satisfaktori-
scher Weise den gerechten Willen des über die gesamte Menschheit erzürnten
Vaters. Durch seinen Gehorsam und sein Opfer hat er nicht nur die Versöhnung

18
Vgl. a.a.O. 8.2 (BSRK 561,1-12, Nr. 29).

19
Vgl. a.a.O. 8.3 (BSRK 561,27-44, Nr. 29).

20 Zu ähnlichen Vorstellungen Calvins vgl. G. Zimmermann, Die Vereinigung mit Gott und
das Reich Christi nach Calvins «Institutio», Zwingliana 18 (1989-91) 202, Anm. 27.



136 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

zwischen dem zornigen Gott und den sündigen Menschen herbeigeführt; er hat
auch für die Gläubigen, für alle diejenigen, die ihm der Allmächtige überantwortet,

für alle diejenigen, die der Allmächtige in seine Gemeinschaft
aufgenommen hat, eine ewige Anwartschaft auf das Himmelreich errungen.21

Alle drei Aussagen über die Beziehungen zwischen dem göttlichen Geist und
dem Mittler Jesus Christus stimmen darin überein, dass der Gottessohn an drei
entscheidenden Momenten, bei der Geburt, bei der Taufe und beim gehorsamen
Opfer, vom Geist erfüllt war, der ihm zu seinem Handeln den Weg bereitete und
die erfolgreiche Durchführung garantierte. Im tiefsten Grunde unterscheidet
sich das Verhältnis des Erlösers zum kreativen und schöpferischen Geist nicht
allzusehr von der Unterordnung der Gläubigen unter den ewigen Stellvertreter
und Repräsentanten des Vaters.

Der heilige Geist des Schöpfers, der in der Weltgeschichte als Statthalter des

Allmächtigen gegenwärtig ist, offenbart sich im Leben des Gläubigen in der
Annahme des Glaubens, in der Verwirklichung der guten Werke, im Beharren,
im Vertrauen und in der christlichen Freiheit. In bestimmter Hinsicht kann mit
diesen Stationen auch der Weg des Mittlers beschrieben werden, der, erfüllt vom
Geist des Höchsten, den Erwählten den Zugang zu Gott eröffnet hat.

b) «Jesus Christus»: Trotz der umfassenden Verkettung mit dem Leben des

Heiligen ist klar, dass in der Westminster Confession der Allmächtige nicht der

einzige Träger des Geistes ist. Neben ihm steht der Heiland, der nach der
Bekenntnisschrift wie Gott aus eigener Kraft und aus eigenem Vermögen den Mitgliedern
seiner Gemeinschaft, seinen Schülern, seinen Jüngern, seinen Geist mitteilt.

Das Glaubensbekenntnis hält begreiflicherweise daran fest, dass der Schöpfer

die Erwählten zur Herrlichkeit vorherbestimmt und prädestiniert hat. Doch
es bemerkt ebenso, dass er in seinem Plan für alle Mittel gesorgt hat, um das

hohe Ziel zu erreichen. Daher werden die Erlösten, die Erwählten, die in Adam
gesündigt haben, durch Jesus Christus gerettet, sie werden durch seinen, Christi,
Geist, der zur richtigen Zeit in ihnen wirkt und handelt, zum Glauben und
Vertrauen berufen. Durch seine Zuwendung werden sie gerechtfertigt und geheiligt,
durch seine Kraft werden sie bis zum Jüngsten Gericht in der Gemeinschaft des

Gottesreiches gehalten. Diese Wohltaten und Vergünstigungen werden keinen
anderen Menschen zuteil als den Heiligen, die Jesus Christus befreit und durch
seinen Geist zum Glauben geführt hat.22

Allen denjenigen, denen Jesus Christus die Versöhnung erkauft hat, d.h.
allen Angehörigen seines Reiches, schenkt er auch die Versöhnung, er teilt sie

21
Vgl. Westminster Confession 8.5 (BSRK 562,27-36, Nr. 29).

22
Vgl. a.a.O. 3.6 (BSRK 551,26-552,14, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 137

ihnen mit, er tritt für sie als Fürbitter ein, er offenbart ihnen in seinem Wort und
durch sein Wort die Geheimnisse der Erlösung. Wirksam überzeugt er sie durch
seinen Geist, den Glauben anzunehmen und den göttlichen Geboten zu gehorchen.

Daraus folgt als Konsequenz, dass er ihre Herzen durch sein Wort und
seinen Geist regiert. Indem der Herr in dieser Form durch sein Wort und seinen
Geist in seiner Gemeinde präsent ist, überwindet er durch seine allmächtige
Kraft und Weisheit alle Feinde seiner Gemeinschaft in dem Stil, der seinen
wunderbaren und unerforschlichen Wegen am ehesten entspricht.23

Nach Rom 8,15 ist es das Kennzeichen der Christen, zu Gott «lieber Vater» zu

sagen. Diese Anrede ist nach der Westminster Confession ohne weiteres berechtigt,

weil in den Gläubigen «der Geist der Adoption» («the Spirit ofAdoption»),
der Geist des liebenden Vertrauens, herrscht, der es ihnen ermöglicht, Gott in
dieser Weise anzusprechen. Alle diejenigen, die nach dem ewigen Dekret
gerechtfertigt und geheiligt sind, werden von dem Höchsten in seinem und durch
seinen einzigen Sohn Jesus Christus als würdig erachtet, an der Gnade der

Adoption teilzuhaben. Damit werden sie in die Reihen der Gotteskinder
aufgenommen und geniessen die Freiheiten, Vorrechte und Privilegien, die mit
diesem Status verbunden sind. Zu diesen Vergünstigungen und Benefizien gehört,
dass die Erwählten den Namen Gottes aufgedrückt bekommen, dass sie den

schon erwähnten Geist der Adoption empfangen, dass sie freien Zugang zum
Thron der ewigen Gnade besitzen und dass sie zu Gott «lieber Vater» sagen. Wie

von einem Vater werden sie von Gott getröstet, beschützt und umsorgt. Gezüchtigt

werden sie auch, aber niemals aufgegeben, sondern bewahrt bis zum Tag der

Befreiung, an dem sie als die Erben des Himmelreichs mit der Erfüllung der

Verheissungen beschenkt werden.24

Das Wirken des Geistes Christi in den Gläubigen bedeutet nach der Westminster

Confession, dass alle diejenigen, die berufen und erneuert worden sind, alle

diejenigen, die durch den göttlichen Geist ein neues Herz (aus Fleisch) und
einen neuen Geist empfangen haben, wirklich und persönlich kraft des Todes

und der Auferstehung des Gottessohnes gerechtfertigt und geheiligt werden.
Durch das Wort und den Geist Christi, der im Christen Wohnung genommen hat,
wiederholt sich im Innern des Gläubigen das Ereignis des Kreuzes und der

Auferstehung. Im Erwählten wird durch das Wort und den Geist des Erlösers das

üble Begehren mehr und mehr geschwächt und getötet, so dass die Herrschaft
der Sünde zerstört und aufgelöst wird; gleichermassen werden im Erlösten die
rettenden Gnadengaben erweckt und gestärkt, so dass die Praxis der wahren

23
Vgl. a.a.O. 8.8 (BSRK 563,23-38, Nr. 29).

24 Vgl. a.a.O. 12 (BSRK 569,9-26, Nr. 29).



138 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

Heiligkeit, ohne die kein Mensch den Herrn sehen kann, mehr und mehr aufgebaut

und errichtet wird. Dass dieses wunderbare Geschehen im Christen selbst,
der innere Tod und die innere Auferstehung, durch das Wort und den Geist Christi

bewirkt werden, muss nicht besonders betont werden.25

In derselben anthropologischen Perspektive, in der auch das Beharren im
Glauben auf der empirischen Ebene in Zweifel gezogen und in Frage gestellt
wird, stellt die Westminster Confession in diesem Kontext ebenfalls fest, dass

die Heiligung, obwohl sie den Erwählten ganz erfasst, in diesem Leben dennoch
unvollkommen bleibt. Offensichtlich gehen auch an dieser Stelle zwei
Betrachtungsweisen durcheinander, eine theologische, nach der Erwählung, Rechtfertigung

und Heiligung als Leistungs- oder Erfolgsverben betrachtet werden, mit
denen darüber informiert wird, dass eine Tätigkeit- das Erwählen, das Rechtfertigen,

das Heiligen - mit einem befriedigenden Ergebnis durchgeführt und
abgeschlossen worden ist, und eine anthropologische, nach der Erwählung,
Rechtfertigung und Heiligung - gegen den eindeutigen Wortsinn - als Aufgabeverben
begriffen werden, die vom Menschen zu erfüllende Aufgaben beschreiben.26

Nach der theologischen Konzeption sind Erwählung, Rechtfertigung und Heiligung

als göttliche Akte in jeder Hinsicht ausgeführt und vollendet, nach der

anthropologischen Auffassung müssen sie als dynamische Prozesse anwachsen
und voranschreiten oder abnehmen und zurückgehen, je nachdem, wie das

menschliche Verhalten des Erlösten gelingt oder misslingt, je nachdem, wie der

Heilige sich in seinen Aktionen bewährt oder in seinem Tun versagt. Unter
diesem anthropologischen Gesichtspunkt, der streng genommen in dem theologischen

Gedankengang keine Bedeutung besitzen sollte, behauptet die
Bekenntnisschrift, dass auch in den Erwählten einige Restbestände der beinahe natürlichen

Verderbnis und Korruption erhalten bleiben. Dieses theologisch
unerklärliche Substrat, das im Grunde durch die Rechtfertigung und Heiligung
beseitigt ist, erklärt nach dem Glaubensbekenntnis, warum im Christen,
anthropologisch betrachtet, ein ständiger und unversöhnlicher Kampf zwischen dem
Fleisch und dem Geist tobt. Nach den Worten des Apostels Paulus in Gal 5,17

gelüstet das Fleisch wider den Geist und den Geist wider das Fleisch, so dass der

Gläubige in diesem Leben niemals zur Ruhe kommt.27

Theologisch jedoch deklariert die Westminster Confession im nächsten
Paragraphen desselben Kapitels, dass die verbliebene Verderbnis im Christen zwar
eine gewisse Zeit andauern, dass sie aber nicht ewig in ihm existieren kann.

Aufgrund der unaufhörlichen Kraftzufuhr aus dem heiligenden Geist Christi

25 Vgl. a.a.O. 13.1 (BSRK 569,37-570,14, Nr. 29).
26 Vgl. G. Ryle, The Concept of Mind, London 1949 (New York 1960), 149-153.
27 Vgl. Westminster Confession 13.2 (BSRK 570,20-27, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 139

wird sie schliesslich durch den erneuerten Willen des Erwählten besiegt werden.
Nach dem Glaubensbekenntnis ist theologisch nicht daran zu zweifeln, dass die

Heiligen in der Gnade wachsen und voranschreiten werden, so dass sie am Ende
ihre Rechtfertigung und Heiligung in der Furcht Gottes vollenden und
besiegeln.28

Nach der Adoption, nach dem inneren Tod und der inneren Auferstehung,
nach der Rechtfertigung und der Heiligung ist evident, dass der rettende Glaube,
durch den die Gläubigen die Fähigkeit erlangen, sich der Rettung ihrer Seelen

bewusst zu werden, das Werk des Geistes Christi in den Herzen der Erwählten
ist. Diese Aussage, die mit allen früheren Bekenntnissen zum Wirken des Geistes

des Heilands konvergiert, muss nach der Westminster Confession zwar
durch die Bemerkung ergänzt werden, dass der rettende Glaube gewöhnlich
durch den Dienst des Wortes herbeigeführt wird. Da er jedoch im Kern durch
den Geist bewirkt wird, lässt die Bekenntnisschrift bewusst die Möglichkeit
offen, dass diese Lebensform auch auf eine ungewöhnliche und unkonventionelle

Weise verliehen werden kann. Doch ist nicht zu leugnen, dass der rettende

Glaube, den der Geist des Erlösers einflösst und anregt, durch die Verkündigung
des Evangeliums in gleicher Weise wie durch die Verwaltung der Sakramente
und das Gebet gestärkt und vermehrt wird.29

Bei der Darstellung des Wirkens des Geistes Christi wird in der Westminster
Confession wie bei der Erörterung des göttlichen Geistes herausgearbeitet, dass

das Vermögen des Gläubigen, gute Werke zu vollbringen, nicht in ihm selbst

ruht, sondern gänzlich aus dem Geist Christi stammt. Damit es den Erwählten in
gegebenen, aktuellen Situationen möglich wird, gute Werke zu realisieren, ist
nach Ansicht der Bekenntnisschrift neben den bereits empfangenen Gnadengaben

ein besonderer, spezieller Einfluss des Heiligen Geistes, des Geistes Christi,
notwendig und erforderlich, der den Heiligen die Kraft und die Dynamik gibt,
das Gute zu wollen und zu verwirklichen. Eigenartigerweise fügt das
Glaubensbekenntnis an, dass diese Beschreibung des aktuellen Wirkens des Heiligen Geistes

nicht dazu dienen soll, nachlässig zu werden und aufjedes Handeln und jede
Tätigkeit zu verzichten, wenngleich die Bekenntnisschrift daran festhält, dass

der Heilige Geist der Schrittmacher, der Motor, im Leben des Christen ist. Abgelehnt

wird auf dem Hintergrund der moralischen Ermahnungen und Anforderungen

die Ausrede, keine Pflicht erfüllen zu können ohne eine besondere

Bewegung des Geistes, obwohl gerade diese Feststellung den Status und das
Dasein des Erwählten einwandfrei kennzeichnet und charakterisiert. Auch die

28 Vgl. a.a.O. 13.3 (BSRK 570,31-39, Nr. 29).
29 Vgl. a.a.O. 14.1 (BSRK 571,3-12, Nr. 29).



140 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

abschliessende Erinnerung, dass die Christen daran gehen sollten, die Gnade zu

erregen und anzustacheln, die in ihnen sei, lässt sich mit den übrigen Aussagen
über das Wirken des Geistes Christi in den Erlösten kaum in Einklang bringen.
Die störenden Diskrepanzen ergeben sich begreiflicherweise wiederum daraus,
dass die Westminster Confession an diesem Punkt erneut die anthropologische
Betrachtungsweise wählt, die von der vorausgesetzten fundamentalen theologischen

Konzeption der Erwählung, Rechtfertigung und Heiligung der Gläubigen
erheblich divergiert.30

Eher in Übereinstimmung mit den grundlegenden theologischen Aussagen
wird der Zustand der Gnade, in dem der Erlöste sich befindet, durch den Geist
der Adoption definiert. Die Gewissheit des Heiligen, im Zustand der Gnade zu
leben, ist keine vage, unsichere, auf einer falschen Hoffnung begründete
Überzeugung. Vielmehr ruht diese Gewissheit als untrügliche und unfehlbare
Behauptung aufder göttlichen Wahrheit der evangelischen Botschaft, aufder inneren

Evidenz der charismatischen Gnadengaben und aufdem immanenten Zeugnis

des Geistes der Adoption, der den Gläubigen bestätigt, dass sie Gottes

Eigentum sind. In dieser Gedankenführung ist der Geist zu verstehen als das

Pfand der ewigen Erbschaft, mit dem die Heiligen bis zum Tag der Errettung
versiegelt werden.31

Aufder Basis der Adoption, durch die die Gläubigen als Kinder Gottes in die
Familie Gottes aufgenommen werden, widersprechen auch die verschiedenartigen

«usus legis», die verschiedenartigen Anwendungen des Gesetzes, nicht der
Gnade des Evangeliums. Vielmehr korrespondieren sie der Predigt des Erlösers
aufs engste, weil der Geist Christi im Glauben den Willen des Menschen nicht

nur bezwingt und unterwirft, sondern auch - und das ist entscheidender - motiviert

und begeistert. Damit versetzt er den Christen in die Lage, enthusiastisch
und freudig das zu erfüllen, was der im Gesetz offenbarte Wille Gottes fordert.
Der Geist Christi bildet den Rahmen, die Struktur, die den Lebenswandel und
den Lebensweg des Heiligen bestimmt. Innerhalb dieser Ordnung hat der
Erwählte gewissermassen keine andere Wahl, als den Geboten und Vorschriften,
Regeln und Normen des Schöpfers frei, spontan, kreativ und schöpferisch
nachzukommen.32

Diese unumstössliche Überordnung des Geistes über den Willen des Erwählten

offenbart sich ebenso in der Lebensform des Gebets. Diese religiöse Handlung,

die den herausragendsten Teil des Gottesdienstes darstellt, wird zwar von

30 Vgl. a.a.O. 16.3 (BSRK 575,1-16, Nr. 29).
31

Vgl. a.a.O. 18.2 (BSRK 579,23-36, Nr. 29).
32 Vgl. a.a.O. 19.7 (BSRK 583,44-584,3, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 141

allen Sterblichen gefordert, aber nach dem Sündenfall ist der Mensch nicht
imstande, das göttliche Gebot zu erfüllen. Deswegen zählen vor dem Höchsten die
menschlichen Gebete wie alle anderen religiösen Handlungen nichts. Damit das

Gebet vom Schöpfer angenommen wird, muss es nach seinem Willen im Namen
des Sohnes mit der Hilfe seines Geistes vorgebracht werden. Der Geist Christi
ist die Kraft, die das rechte Beten ermöglicht, das vom Allmächtigen erhört
wird.33

Über die individuellen Wirkungen des Geistes hinaus gehört zur systematischen

Beschreibung des Geistes Christi das heilsgeschichtliche Faktum, dass

der Gottessohn sich in dieser Welt eine Gemeinschaft gesammelt hat, in der

gemeinsam der Höchste verehrt und miteinander Gottesdienst gehalten wird.
Dieser sichtbaren Kirche, ausserhalb derer es normalerweise keinen Weg zum
Heil gibt, sind das Predigtamt, die Wahrsprüche und die Ordnungen anvertraut.
Mit diesen Institutionen sollen nicht nur die Heiligen bis zum Ende aller Tage

zusammengerufen und vereinigt werden. Sie sollen auch dazu dienen, dass die
Erwählten sich im christlichen Leben mehr und mehr vervollkommnen. An der

Verwirklichung dieser Intention ist nicht zu zweifeln, weil der Herr all diese

Einrichtungen durch seinen Geist wirksam und effizient machen wird. Er wird
dafür sorgen, dass sie Früchte bringen und den einzelnen Christen von Nutzen
sind.34

Die unerschütterliche Verbindung des Herrn der Kirche mit den Mitgliedern
seiner Gemeinschaft kann ebenso durch die Feststellung erfasst werden, dass

alle Angehörigen des Leibes Jesu Christi mit ihrem Haupt durch seinen Geist

verknüpft und verbunden sind. Aufgrund dieser Union partizipieren sie mit
ihrem Haupt nicht nur an allen Gnadengaben, sie nehmen auch insgesamt teil an
seinem Leiden, seinem Tod, seiner Auferstehung und seiner zukünftigen
Herrlichkeit. Mit ihm leiden und sterben sie, mit ihm werden sie aber auch auferstehen

und ewig die Herrschaft ausüben. Die spirituelle Vereinigung mit dem Heiland

gewährleistet jedoch auch, dass die Mitglieder der Gemeinschaft des Erlösers

einander in Liebe begegnen, dass sie einander unterstützen und einander
helfen. Wechselseitig benützen und gebrauchen sie die unterschiedlichen und

divergenten Charismata und Fähigkeiten, die jedem einzelnen Gläubigen gegeben

sind. Deswegen-eine Folgerung, deren logischer Status innerhalb der
theologischen Konzeption wiederum höchst unklar bleibt - sind sie aber auch

verpflichtet, unter Rückgriff auf die verliehenen Gaben und Talente die öffentli-

33 Vgl. a.a.O. 21.3 (BSRK 588,7-14, Nr. 29).
34 Vgl. a.a.O. 25.3 (BSRK 598,15-23, Nr. 29).



142 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

chen und die privaten Aufgaben zu erfüllen, die sowohl im inneren, psychischen
als auch im äusseren, physischen Bereich zum allgemeinen Wohl der Gemeinschaft

beitragen. Dass in dieser Verwirklichung gegenseitiger Hilfe und
gegenseitiger Unterstützung das Wirken des Geistes Christi zu erkennen ist, kann
erneut nicht zweifelhaft sein.35

In einem eschatologischen Ausblick wird schliesslich noch einmal die Trennung

zwischen den Verstossenen und den Erwählten betont, die für die
Argumentation der Bekenntnisschrift von wesentlicher Bedeutung ist. Wie in allen
anderen Äusserungen ist auch in den eschatologischen Ausführungen diese

Spaltung verkettet mit dem Handeln des Geistes, der an den Verdammten
vorübergeht, in den Herzen der Erlösten aber Wohnung nimmt. So werden auch
beim Jüngsten Gericht die toten Gebeine der Unchristen durch die Kraft Christi
zur ewigen Unehre erweckt werden, während die Gerechtfertigten und Geheiligten

durch seinen Geist zur ewigen Herrlichkeit belebt und durch ihn dem

glänzenden und überirdischen Leib des Erlösers gleichförmig gemacht
werden.36

In packenden Bildern ist damit die spirituelle Gegenwart des Herrn bei den

Angehörigen seiner Gemeinschaft herausgearbeitet worden. Sie erstreckt sich

von der Bekehrung, in der der Geist Christi in das Herz des Christen einzieht,
über die guten Werke, die aus dem Geist hervorgehen, das Gebet, das im Geist

gesprochen wird, und die Vereinigung der Heiligen, die sich im Geist versammelt,

bis zum Jüngsten Gericht, in dem der Geist die Erwählten zur ewigen
Seligkeit fuhren wird.

c) «Geist»: Während in den beiden vorangegangenen Abschnitten der Geist
immer als der Geist Gottes oder der Geist Christi, damit aber auch konsequenterweise

als der Stellvertreter Gottes oder der Repräsentant Christi begriffen
wurde, tritt in einigen Aussagen der Westminster Confession der Geist als eine

autonome und eigenständige Grösse hervor, die relativ unabhängig und souverän

neben den beiden ersten Personen der Trinität agiert. Nach diesen Prämissen
deklariert die Bekenntnisschrift etwa, dass die Säuglinge der Erwählten, die vor
der Taufe im Kindbett sterben, durch den Geist wiedergeboren und errettet werden,

durch den Geist, der nach Joh 3,8 wirkt, wann, wo und wie es ihm gefällt.
Der Geist, der in diesem Gedankengang als «vicarius Dei» oder «vicarius Christi»

eine sehr ungebundene und absolute Stellung einnimmt, wird auch dafür

sorgen, dass erwachsene Erwählte, erwachsene Heilige, die aus besonderen
Gründen nicht in ordentlicher Weise durch verantwortliche Prediger und Kir-

35 Vgl. a.a.O. 26.1 (BSRK 599,21-600,4, Nr. 29).
36 Vgl. a.a.O. 32.3 (BSRK 611,1-6, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 143

chendiener in die (irdische) Gemeinschaft der Gläubigen berufen und eingeführt

werden konnten, dennoch in gültiger Form erlöst, befreit und gerechtfertigt
werden.37

Die Bedeutung des Geistes bei der Annahme des Glaubens und der Konversion

zum christlichen Lebenswandel wird von der Westminster Confession als

so hoch erachtet, dass in ihr in Entsprechung zu den Ausführungen über die

spirituelle Aufnahme in die Vereinigung der Heiligen behauptet wird, dass

diejenigen, die nicht berufen und erwählt sind, niemals zu Christus kommen und
niemals zu seiner Gemeinschaft zählen, auch wenn sie durch verantwortliche
Prediger und Kirchendiener in die Gemeinde eingereiht werden und einige
allgemeine, oberflächliche Wirkungen des Geistes in sich spüren und erfahren. Da

jedoch exklusiv der Geist - als Stellvertreter und Statthalter Gottes und Christi -
in den Gläubigen herrscht und regiert und die Christen auf den Weg der Wahrheit

und des Lebens führt, kann auch allein der Geist, der in dieser Konzeption
nicht an den Dienst der Geistlichen gebunden ist,38 die ewige Gerechtigkeit und
das ewige Leben verleihen, die den Erwählten versprochen sind.39

Besonders hervorgehoben wird die überragende und vollendende Aktivität
des Geistes in der Beschreibung der Rechtfertigung. Zwar hat der Vater in aller
Ewigkeit beschlossen, die Mitglieder der Gemeinschaft Jesu Christi zu rechtfertigen;

zwar ist der Sohn in der Fülle der Zeit gekommen, um tatsächlich für die
Sünden der Gerechtfertigten zu sterben und für ihre Errettung aufzuerstehen;
dennoch sind die Berufenen und Erwählten nicht gerechtfertigt, bevor nicht der

Heilige Geist in ihre Herzen einzieht, um die Wohltaten und Benefizien des

Erlösers ihnen zugute kommen zu lassen. In diesem knappen trinitarisehen Auf-
riss des Rechtfertigungsgeschehens wird der Geist demnach als eine wesentliche

und unerlässliche Potenz angesehen, die im Vergleich zu den beiden ersten
Personen der Trinität überraschenderweise sogar eine übergeordnete und
überlegene Position einnimmt: Schliesslich wird ausdrücklich betont, dass ohne das

Wirken des Geistes die Rechtfertigung letzten Endes nicht vollzogen werden
könnte.40

Zu den unmittelbaren Folgen der Auffassung, dass die Rechtfertigung ohne
den Heiligen Geist nicht wirksam werden kann, gehört ebenfalls die Behauptung,

dass die unfehlbare Bestätigung des eigenen Glaubens, die Glaubensge-

37 Vgl. a.a.O. 10.3 (BSRK 566,8-15, Nr. 29).
38 Vgl. G. Zimmermann, Geistliche und Gläubige nach der Westminster Confession, ZKG

97 (1986) 366f.
39 Vgl. Westminster Confession 10.4 (BSRK 566,19-25, Nr. 29).
40 Vgl. a.a.O. 11.4 (BSRK 568,16-24, Nr. 29).



144 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

wissheit, von der bereits im Zusammenhang mit der Adoption als Gotteskind die
Rede war, von Anfang an in den Glauben einbezogen ist. Die Gewissheit der

Errettung ist keine Sache, auf die der Gläubige lange warten müsste oder die er
erst nach vielen Schwierigkeiten gewinnen könnte. Vielmehr ist er durch den

Geist in jeder Hinsicht befähigt, die Dinge zu kennen und zu wissen, die ihm von
Gott anvertraut sind. Daher kann der Christ die Erlösungsgewissheit erlangen
durch den rechten Gebrauch der ordentlichen und gewöhnlichen Heilsmittel. Er
benötigt dazu keine ausserordentlichen und aussergewöhnlichen Offenbarungen.

Allerdings ist es auf dem unerschütterlichen Fundament des effektiven
Wirkens des Heiligen Geistes die Pflicht jedes Heiligen, mit allem Engagement
und allem Eifer dafür zu sorgen, seine Berufung und Erwählung subjektiv sicher
und fest zu machen. Nur auf diesem Wege kann sein Herz weit gemacht werden
in Friede und Freude im Heiligen Geist, in Kraft und Vitalität in den täglichen
Verpflichtungen des gläubigen Gehorsams und in Liebe und Dankbarkeit
gegenüber dem himmlischen Vater. Weil dies die wahren Früchte des Glaubensbe-
wusstseins und der Erlösungsgewissheit sind, ist die Furcht unbegründet, dass

das gläubige Bekenntnis zur Einwohnung und Eingiessung des Geistes sowie zu
seiner Führung und Leitung auf dem Lebensweg zu moralischer Sorglosigkeit
und Nachlässigkeit führen könnte.41

Erneut ist anthropologisch zu konstatieren, dass die Erwählten aufder Ebene
des menschlichen Erlebens in der subjektiven Gewissheit ihrer Erlösung oft
erschüttert und verunsichert werden. Das kann in aller Regel erfolgen durch eine

gewisse Unaufmerksamkeit, die sich des Gläubigen bemächtigt, durch eine
schwere Sünde, die das Gewissen verwundet und den Geist betrübt, durch eine

plötzliche Versuchung, die den Christen überwältigt, endlich aber auch dadurch,
dass Gott dem Adoptierten das Licht seiner Gegenwart entzieht und ihn damit
der Furcht überlässt, in der Dunkelheit zu wandeln und den hellen Tag nicht
mehr zu sehen. Trotz dieser angsterregenden Phänomene, die im anthropologischen

Bereich konkret zu fassen und zu begreifen sind, steht theologisch aber

fest, dass die Erwählten zu keinem Zeitpunkt ohne den Samen Gottes und den

Lebensstil des Glaubens sind. Die Liebe Christi und die Liebe der Brüder, die

Aufrichtigkeit des Herzens und das Bewusstsein der Pflichten, die dem Heiligen
auferlegt sind, verlassen in keinem Moment das innere Zentrum des Gerechtfertigten

und Erlösten. Deshalb kann auch kein Zweifel darüber bestehen, dass

nach einer gewissen Zeit durch das Wirken des Heiligen Geistes die Glaubens-

gewissheit wiederbelebt werden wird. Theologisch ist klar, dass die Erwählten

41
Vgl. a.a.O. 18.3 (BSRK 580,1-22, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 145

selbst aus der äussersten Verzweiflung, in die sie geraten können, durch den

Eingriff des Geistes gerissen werden.42

Die souveräne Freiheit des Geistes als des Repräsentanten Gottes und Christi
manifestiert sich auch darin, dass weder das Gebet noch irgendein anderer Teil
des Gottesdienstes an eine Zeit oder an einen Ort gebunden sind, an dem sie

durchgeführt oder aufden sie ausgerichtet werden müssen. Jederzeit und überall
kann Gott im Geist und in der Wahrheit verehrt werden, weil der Heilige Geist

wirkt, wann, wo und wie es ihm gefällt. Die Verehrung des Höchsten kann daher

privat durch jeden Erwählten in einer von ihm gewählten Abgeschiedenheit
vollzogen werden; sie kann auch täglich in den Familien vorgenommen werden;
am feierlichsten wird sie aber verwirklicht in den öffentlichen Versammlungen
der Gläubigen, die nicht aus Sorglosigkeit oder aus Trotz verachtet werden
dürfen.43

Nach diesen Reflexionen über den Gottesdienst statuiert die Westminster
Confession in bezug auf die Sakramente, die eigentlichen kultischen Handlungen,

dass die durch sie mitgeteilte und überreichte Gnade nicht durch irgendeine
Kraft in den äusserlichen Elementen selbst herbeigeführt wird. Die Wirksamkeit

des Sakraments hängt begreiflicherweise auch nicht ab von der Frömmigkeit

oder den guten Absichten desjenigen, der das Sakrament spendet. Gnade
und Wirksamkeit sind vielmehr ausschliesslich abzuleiten aus den Einsetzungsworten,

die für alle würdigen Empfänger der Heilsmittel eine Verheissung
enthalten, und aus der Aktivität des Geistes, der die Gläubigen in der Taufe geistlich
von ihren Sünden reinigt und im Abendmahl geistlich zum neuen Leben stärkt.44

In den beiden Kapiteln über die Sakramente im einzelnen wird die Konzeption

von der ausschlaggebenden Tätigkeit des Geistes, der allein das Sakrament

gültig und bedeutsam macht, exklusiv an der Beschreibung der Taufe verdeutlicht,

obwohl sie für das Abendmahl verständlicherweise ebenso zutreffend ist.

Die Wirksamkeit der Taufe beruht nach der Bekenntnisschrift weder auf der Zeit
noch auf dem Ort des Geschehens. Die Taufe kann zu allen Zeiten und an allen
Orten vorgenommen werden, weil der Geist dafür sorgen wird, dass die in der
Taufe ausgesprochenen Verheissungen in Erfüllung gehen werden. Nach dem

vorausgesetzten richtigen Gebrauch der Ordnung wird deshalb die Gnade, die in
diesem Sakrament überreicht und vermittelt wird, nicht nur angeboten, sondern
sie wird durch den Heiligen Geist, der an dieser Stelle wiederum als eine souve-

42 Vgl. a.a.O. 18.4 (BSRK 580,30-581,6, Nr. 29).
43 Vgl. a.a.O. 21.6 (BSRK 589,18-33, Nr. 29).
44 Vgl. a.a.O. 27.3 (BSRK 601,26-37, Nr. 29).



146 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

räne und unabhängige Person innerhalb der Trinität begriffen wird, tatsächlich
übertragen und eingeflösst. Der Getaufte wird durch die Einwirkung des Geistes
mit den Gnadengaben ausgestattet und beschenkt, wobei jedoch nach der
Westminster Confession von diesem Akt erneut allein diejenigen betroffen sind,
denen diese Charismata und Fähigkeiten nach dem Willen des Allmächtigen von
Ewigkeit her zugedacht sind.45

Wie der Geist Christi seit der Errichtung des Gnadenbundes nach der Vertreibung

aus dem Paradies die Gläubigen regiert, so wirkt auch der Heilige Geist
seit dem ursprünglichen Bundesschluss in den Sakramenten des Alten und des

Neuen Testaments. Allerdings ist die Wirksamkeit der Sakramente in den beiden
fundamentalen Epochen des Gottesvolkes grundverschieden. Die Verheissun-

gen, Prophezeiungen, Opfer, die Beschneidung, das Passalamm und alle anderen

Typen und Verordnungen, durch die im alten Gottesvolk unter dem Gesetz
der Bund administriert wurde, waren alle Vorzeichen des kommenden Christus.
Trotz aller Schwächen und aller Mängel, die ihnen heute anhaften, waren sie für
das damalige Zeitalter durch das Wirken des Geistes wirksam und ausreichend

genug, um in den Erwählten dieser geschichtlichen Periode den Glauben an den
kommenden Messias aufzubauen, der ihnen die volle Vergebung der Sünden
und die ewige Befreiung aus dem Zustand des Todes bringen würde. Das
Evangelium dagegen berichtet vom gekommenen Christus. Daher sind die Mittel,
durch die der Bund im neuen Gottesvolk verwaltet wird, die Predigt des Evangeliums

und die Institution der Sakramente. Obwohl diese geistlichen Handlungen
des Neuen Testaments einfacher und schlichter durchgeführt werden als die
Zeremonien des Alten Testaments, sind sie von grösserer Fülle, Evidenz und
geistlicher Wirksamkeit. Der Geist ist in diesen Akten, die an den gekommenen Messias

erinnern, gegenwärtiger als in den Vorzeichen des alten Gottesvolkes, so
dass sie von allen Mitgliedern der Gemeinschaft Christi höher zu schätzen sind.
Obwohl die Westminster Confession jedoch in dieser Form die übergeordnete
Stellung des Neuen Testaments gegenüber dem Alten Testament herausarbeitet,
betont sie nachdrücklich, dass es sich bei Gesetz und Evangelium nicht um zwei
verschiedene Verträge handelt, sondern um den einen Gnadenbund, der zu
verschiedenen Zeiten mit unterschiedlichen Mitteln dargestellt und repräsentiert
wurde.46

Ohne Zweifel belegen die analysierten Aussagen die These, dass der Geist,
der an vielen Stellen als der reine Vertreter und Repräsentant Gottes oder Christi
erscheint, daneben in der Westminster Confession auch als eine autonome und

eigenständige Kraft begriffen wird, die selbst in der Funktion des Statthalters

45 Vgl. a.a.O. 28.6 (BSRK 603,32-604,3, Nr. 29).
46 Vgl. a.a.O. 7.5 und 6 (BSRK 559,21-560,19, Nr.29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 147

souverän und unabhängig das Leben der Christen beherrscht und bestimmt. Das

wird besonders deutlich bei der Annahme des Glaubens, der Rechtfertigung, der

Erlösungsgewissheit, den gottesdienstlichen Handlungen im allgemeinen und
den Sakramenten im besonderen.

3.

Neben der Frage nach den Trägern des Geistes, die nach unseren Ausfuhrungen

trinitarisch zu beantworten ist: Gott - Christus -Geist, sind zum zweiten die

spirituellen Verhaltensformen zu erörtern, in denen sich das Handeln des Geistes

verwirklicht. Im wesentlichen sind es drei Aktionsfelder, die nach der
Westminster Confession mit dem Wirken des Heiligen Geistes in Verbindung zu bringen

sind, das geistliche Verstehen, der geistliche Empfang der Sakramente und,
wie bereits mehrfach angedeutet, das Wollen und Tun des geistlich Guten.

a) «Das geistliche Verstehen»: Charakteristisch für den Gedankengang der

protestantischen Glaubensurkunde, in der der Geist als der Repräsentant des

Allmächtigen zweifellos eine überragende Bedeutung besitzt, ist die Beobachtung,

dass nach der Westminster Confession zum wahren und gläubigen Verstehen

der Heiligen Schrift, d.h. zu ihrer vertrauensvollen Anerkennung als Wort
Gottes, das Zeugnis der Kirche nicht genügt. Das Zeugnis der Kirche vermag zu
einer hohen und ehrfurchtsvollen Schätzung der Bibel anzuleiten; zu mehr
jedoch nicht. Die Erhabenheit des Gegenstandes, die Durchschlagskraft der Lehre,

die Majestät des Stils, die Übereinstimmung in allen Teilen, das hohe Ziel des

Ganzen, die volle Erschliessung des einzigen Heilswegs für die Menschen, die
vielen anderen Vorzüge und die unüberbietbare Vollkommenheit der Heiligen
Schrift sind Argumente, durch die die Bibel selbst reichlich erweist, dass sie das

Wort Gottes ist. Doch sogar diese deutlichen Hinweise können die Menschen
nicht zum vollen und uneingeschränkten Gehorsam gegen die Heilige Schrift
zwingen, sie können nicht das geistliche Verstehen herbeiführen. Das geistliche
Verstehen, die vollständige Überzeugung von der unfehlbaren Wahrheit und

göttlichen Autorität der Bibel, wird geschenkt durch die innere Erleuchtung des

Heiligen Geistes, der in den Herzen der Erwählten durch und mit dem Wort das

Verstehen ermöglicht, das die Heilige Schrift als das Wort Gottes erkennt. Dieses

geistliche Verstehen, das mit der Konversion zum christlichen Lebensweg

eng verknüpft ist, stellt eine der wesentlichen Verhaltensformen des Geistes
dar.47

47 Vgl. a.a.O. 1.5 (BSRK 544,30-545,8, Nr. 29).



148 Träger und Verhallensformen des Geistes in der Westminster Confession

An sich ist nach der Bekenntnisschrift in der Bibel alles niedergelegt, was

notwendig ist für die Ehre Gottes und die Errettung der Erwählten sowie für
ihren Glauben und ihr Leben. Alles, was nicht explizit formuliert ist, kann durch
unumstrittene und logisch einwandfreie Schlussfolgerungen aus dem Text
ermittelt werden. Daher muss prima facie dem Wort Gottes nichts hinzugefügt
werden. Weder durch neue göttliche Offenbarungen noch durch menschliche
Überlieferungen ist der Wortlaut der Heiligen Schrift zu ergänzen. Dennoch
bedeutet dies nach der Westminster Confession nicht, dass die Bibel sich selbst

genügt. Trotz aller Bedenken hält das Glaubensbekenntnis daran fest, dass die
innere Erleuchtung des Heiligen Geistes erforderlich ist für das spirituelle
Verstehen aller Dinge, die im Wort Gottes offenbart sind. Ohne diese innere
Erleuchtung, in der der göttliche Geist den Menschen bekehrt und verwandelt,
kann niemand vom Glauben ergriffen und von der Wahrheit der evangelischen
Botschaft überzeugt werden.48

Zum Bereich des geistlichen Verstehens, das das Denken und Handeln der
Christen charakterisiert, zählt schliesslich auch, dass der höchste Richter in der
Gemeinschaft der Gläubigen, durch den alle Glaubensstreitigkeiten entschieden
und alle Beschlüsse der Konzilien, alle Aussagen der alten Theologen, alle
menschlichen Lehren und alle anderen Erzeugnisse der kirchlichen Organisation

überprüft werden müssen, der Heilige Geist ist, der in der Heiligen Schrift
spricht.49 Auch aus diesem Grunde erleuchtet der Geist im Glauben die Herzen
der Erwählten, damit sie zu ihrer Rettung die göttlichen Dinge verstehen, die zur
ewigen Seligkeit unerlässlich sind.5"

b) «Der geistliche Empfang der Sakramente»: Im Einklang mit der kirchlichen

Tradition sind in der Westminster Confession Sakramente heilige Zeichen
und Siegel, durch die einerseits die Wohltat Christi bestätigt sowie andererseits
das Engagement der Gläubigen für ihn bezeugt wird. In jedem Sakrament offenbart

sich notwendigerweise eine geistliche Beziehung, genauer gesagt: eine
sakramentale Union, zwischen dem Zeichen, also der Waschung oder der Mahlzeit,
und dem bezeichneten Geschehen, der spirituellen Reinigung oder der geistlichen

Stärkung. Deswegen ist es nach der Bekenntnisschrift verständlich, dass

die Namen und Wirkungen des Zeichens und des bezeichneten Geschehens oft
miteinander ausgetauscht werden, obwohl diese Gewohnheit begreiflicherweise

nicht ganz korrekt ist.51

48 Vgl. a.a.O. 1.6 (BSRK 545,11-25, Nr. 29).
49 Vgl. a.a.O. 1.10 (BSRK 546,44-547,7, Nr. 29).
50 Vgl. a.a.O. 10.1 (BSRK 565,20-22, Nr. 29).
51 Vgl. a.a.O. 27.1 und 2 (BSRK 601,1-24, Nr. 29).



Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession 149

Der eigenartigen Geringschätzung der Taufe, die in dem protestantischen
Glaubensbekenntnis zu beobachten ist, entspricht es, dass bei der Behandlung
dieses Sakraments der geistliche Vorgang der Reinigung, der innerlich der äus-

serlichen Abwaschung durch das Wasser korrespondiert,52 überhaupt nicht
erwähnt wird. Dagegen wird als die spirituelle Komponente des Abendmahls
eindeutig das geistliche Wachstum und die geistliche Stärkung der Erwählten
genannt, die durch das geistliche Essen und das geistliche Trinken, das in einer
äusserlichen Mahlzeit zeichenhaft abgebildet wird, in allen Pflichten und
Obligationen gefördert und unterstützt werden, die sie gegenüber dem Haupt der
Gemeinschaft besitzen.53

Gleichzeitig wird in diesem Sakrament, in dem Christus nicht erneut dem
Vater geopfert wird, in dem also auch kein wirkliches Opfer zur erneuten Vergebung

der Sünden stattfindet, sondern in dem in einer feierlichen Form an das

einmalige und einzigartige Opfer des Heilands auf Golgatha erinnert wird, ein

geistliches Opfer des Lobes und des Preises für die Heilstaten Gottes vollzogen.
Während dieses spirituelle Opfer, das mit dem spirituellen Empfang des Leibes
und Blutes Christi untrennbar verbunden ist, ohne weiteres mit dem Evangelium
vereinbart werden kann, ist das päpstliche Messopfer eine unerträgliche Beleidigung

des ewigen und unvergänglichen Opfers Christi, der am Kreuz die einzig
mögliche Sühne für die Sünden der Erwählten geleistet hat.54

Abschliessend erklärt das Glaubensbekenntnis, um seine Stellungnahme
zum geistlichen Empfang der Sakramente zusammenzufassen, dass die würdigen

Empfänger des Abendmahls, die äusserlich die sichtbaren Zeichen Brot und
Wein gemessen und die sichtbare Mahlzeit feiern, innerlich, d. h. nicht fleischlich,

nicht körperlich, sondern geistlich, den gekreuzigten Christus und seine

Wohltaten und Benefizien einnehmen. Leib und Blut Christi sind nicht materiell
in, mit und unter Brot und Wein zu finden; sie sind wirklich, d.h. geistlich,
präsent im Glauben der Erwählten, in denen der Gottessohn Wohnung genommen

hat, so wie die sichtbaren Zeichen den äusserlichen, fleischlichen, körperlichen

Sinnen gegenwärtig sind.55

c) «Das Wollen und Tun des geistlich Guten»: Neben dem geistlichen Verstehen

und dem geistlichen Empfang der Sakramente ist endlich das Wollen und
Tun des geistlich Guten die dritte spirituelle Verhaltensform der Heiligen, die

aufdas Wirken des Heiligen Geistes zurückzuführen ist. Weil diese Lebenswei-

52 Vgl. G. Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie nach dem Staf-
fortschen Buch von 1599, ThZ 47 (1992) 260-263.

53 Vgl. Westminster Confession 29.1 (BSRK 604,11-24, Nr. 29).
54 Vgl. a.a.O. 29.2 (BSRK 604,31-605,8, Nr. 29).
55 Vgl. a.a.O. 29.7 (BSRK 606,25-39, Nr. 29).



150 Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

se schon mehrfach angesprochen wurde, ist jetzt nur noch daran zu erinnern,
dass der Allmächtige, der den Sünder bekehrt und ihn in den Stand der Gnade

versetzt, gleichzeitig den Erwählten aus seiner beinahe natürlichen Knechtschaft

unter der Sünde befreit. Durch seine Gnade motiviert und begeistert er
den Christen, freiwillig, unabhängig, spontan und kreativ das zu wollen und zu
tun, was geistlich gut ist. Allerdings - hier bringt sich innerhalb der Westminster
Confession erneut die anthropologische Betrachtungsweise zu Gehör-will und

tut der Erwählte wegen der in ihm verbliebenen Fragmente der beinahe natürlichen

Verderbnis nicht allein das, was gut ist, sondern in gleicher Weise auch das,

was böse ist. Theologisch hält die Bekenntnisschrift jedoch zu Recht daran fest,
dass diese anthropologischen Reflexionen, die notwendigerweise auf den vor-
fmdlichen Stand des Heiligen rekurrieren, an der einmal vollzogenen Rechtfertigung

und Heiligung des Gläubigen durch den Höchsten nicht das geringste
ändern. Das bedeutet aber auch, dass der Christ, theologisch gesehen, das geistlich

Gute will und tut.56

Das Wollen und Tun des geistlich Guten erstreckt sich auch auf die Gemeinschaft

der Heiligen, die in der Verehrung Gottes vereinigt sind. Sie leisten einander

die spirituellen Dienste, die sowohl der innerlichen Erbauung als auch der
Hilfe in äusserlichen Dingen dienen. Diese Vereinigung der Gläubigen, die sich

gegenseitig durch die geistlichen Dienste unterstützen, die in dem Wollen und
Tun des geistlich Guten gipfeln, soll rechtmässigerweise alle diejenigen umfassen,

die an jedem Ort den Namen des Herrn Jesus Christus anrufen.57

4.

Die Ausführungen über die Träger und die Verhaltensformen des Geistes
haben deutlich gemacht, dass in der pneumatologischen Konzeption der Westminster

Confession das gesamte Gebiet der Theologie erfasst wird. Während Gott,
Christus und Heiliger Geist als Träger des Geistes das heilsgeschichtliche Handeln

der Dreieinigkeit explizieren, wird durch die drei Verhaltensformen des

geistlichen Verstehens, des geistlichen Empfangs der Sakramente und des Wollens

und Tuns des geistlich Guten das Leben der Gläubigen geordnet. Der
Versuch der Bekenntnisschrift, von der Pneumatologie her die Glaubenslehre zu
organisieren, ist damit gelungen. Das könnte für die heutige Theologie einen

Ansporn bedeuten, sich verstärkt mit einer Theologie des Heiligen Geistes zu
beschäftigen.

Gunter Zimmermann, Oftersheim

56 Vgl. a.a.O. 9.4 (BSRK 564,30-565,2, Nr. 29).
57 Vgl. a.a.O. 26.2 (BSRK 600,10-23, Nr. 29).


	Träger und Verhaltensformen des Geistes in der Westminster Confession

