
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Artikel: Jephtha : Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händels musikalisch-
theologischer Deutung einer "entlegenen" alttestamentlichen Tradition

Autor: Bartelmus, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten
zu G.F. Händeis musikalisch-theologischer Deutung

einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition1

I. Vorbemerkung

Religion und Musik sind zwei anthropologisch relevante Phänomene, die
wohl seit Anbeginn der Menschheitsgeschichte aufs engste aufeinander bezogen

sind.2 Es ist ja kein spezifisch israelitischer Gedanke etwa der Psalmdichter,
wenn sie die versammelte Gemeinde auffordern:

Danket dem HERRN mit Harfen; lobsinget ihm zum Psalter von zehn Saiten! Singet ihm ein

neues Lied; spielt schön auf den Saiten mit fröhlichem Schall!3

Wo immer auf dieser Welt religiöse Rituale stattfinden bzw. stattgefunden
haben, spielen Musikinstrumente und/oder Gesang eine wichtige Rolle - «rites
de passage» ohne musikalische oder zumindest rhythmische Gestaltung wenigstens

eines Teils der dabei verwendeten Texte kennt wohl kein Kulturkreis auf
dieser Erde. Dementsprechend hat Musik auch in der Welt des Alten Orients
(einschliesslich des Mittelmeerraumes), aus der die christliche Religion
hervorgegangen ist, im religiösen Bereich von jeher eine dominante Rolle gespielt, wie
wir den erhaltenen Texten, aber auch den Ergebnissen der Ausgrabungen
entnehmen können.4 In diesem Kulturkreis ist sie indes nicht auf den rituellen
Bereich im eben angesprochenen engeren Sinne beschränkt geblieben, sondern hat

1

Für den Druck überarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 20.12.1990 vor der Theologischen

Fakultät der Universität Heidelberg gehalten wurde. Der Verfasser dankt der Thyssen-
Stiftung für die grosszügige Finanzierung eines Forschungs-Freijahres, in dem u.a. diese

Untersuchung abgeschlossen werden konnte.
2

Vgl. dazu G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, Tübingen 21956, 426f.; 517.

Dass es im Verlauf der Religionsgeschichte gelegentlich Bewegungen gegeben hat, die die
Musik aus theologischen Gründen aus dem kultischen Vollzug zu verbannen suchten, kann
hier ausser Betracht bleiben, zumal aus derartigen Abwehrreaktionen indirekt deutlich wird,
welch grossen Einfluss Musik offenbar auf das religiöse Bewusstsein hat.

3 Ps 33,2.3 in der Übersetzung der Lutherbibel; vgl. u.a. Ps 40,4; 96,1; 98,1.4-6; 138,1;

144,9; 149,1.
4 Vgl. als eines der ältesten Fundstücke etwa die sog. «Kultharfe» (in Wirklichkeit eine

Leier) aus den Königsgräbern in Ur (Rekonstruktion im Iraq Museum Baghdad Nr. 8694; Abb.
u.a. in ANEP 61, Abb. 193), sowie die Ab. 191-211 in ANEP und v.a. O. Keel, die Welt der
altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Zürich-
Einsiedeln-Köln und Neukirchen 1972, 312-328.



107

von Anfang an auch im Bereich der «religiösen Unterweisung», im Rahmen der
Überlieferung der religiösen Traditionen, eine Rolle gespielt. «Sänger» -
gleichgültig ob einfach als «Sänger»5 oder als «Kultsänger»6 bzw. «Tempelsänger»7

klassifiziert - haben hier eine, wo nicht die entscheidende Rolle bei der

Sammlung und Überlieferung der religiös relevanten «Fakten» - vor der

Verschriftlichung steht in vielen Fällen die musikalisch ausgestaltete mündliche
Überlieferung. Im Bereich des AT zeugen davon etwa das Schilfmeer- (Ex 15)

und das Debora-Lied (Ri 5) sowie die sog. Geschichtspsalmen (Ps 78; 105; 106).

Wie eng in dieser Zeit «singen» und «erzählen» zusammenhängt, fasst Ps 96

quasi programmatisch zusammen:

Singet dem HERRN ein neues Lied; singet dem HERRN, alle Welt! Singet dem HERRN und

lobet seinen Namen, verkündet von Tag zu Tag sein Heil! Erzählet unter den Heiden von seiner

Herrlichkeit, unter allen Völkern von seinen Wundern!8

Im Judentum und in einigen christlichen Kirchen ist es denn auch bis heute

üblich geblieben, die «heiligen Texte» nicht einfach vorzulesen, sondern sie

musikalisch gestaltet vorzutragen. Offenbar geht man davon aus, dass man den
Zuhörern so die affektive «Tiefendimension» der Texte besser übermitteln kann
als es bei dem vornehmlich auf rationale Wahrnehmung zielenden Vorgang des

Vöriesens geschieht. - Im Protestantismus dagegen hat - unbeschadet dessen,
dass noch Luther und Zwingli die Musik durchaus schätzen und v.a. Luther
selbst Lieder schuf, in denen die christliche Botschaft in affektiv-narrativer
Form vermittelt wird9 - das Prinzip sola scriptum diesen affektiven Zugang zur
Tradition zugunsten der rationalen Wahrnehmung von Fakten weitgehend
verdrängt, jedenfalls in dem Bereich der Theologie, wo man mit dem Anspruch
auftritt, mit den Texten «wissenschaftlich» umzugehen. Sicher - die evangeli-

5 So Homer in der griechischen Tradition, der seinerseits etwa in der Odyssee (z. B. Od.

VIII,471ff.) den Sänger Demodokos als Tradenten wichtiger Traditionen kennt.
6 Vgl. dazu etwa J. Krecher, Sumerische Literatur, in: W. Röllig, Altorientalische Literaturen,

Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, Band 1, Wiesbaden 1978; 104. Krecher
beschränkt sich entsprechend dem Ziel des Handbuches allerdings darauf, die sumerischen Texte
als «Literatur» darzustellen. Dass hinter den schriftlichen Texten Traditionen stehen, die z.T.

ursprünglich von Sängern tradiert wurden, lässt er indes verschiedentlich durchblicken, ohne
auf das überlieferungsgeschichtliche Problem näher einzugehen.

7 So in deralttestamentlichen Wissenschaft, die die levitischen «Sänger» von I Chr6,16ff.;
15,16ff. etc. zumeist als «Tempelsänger» klassifiziert; vgl. etwa O. Kaiser, Einleitung in das

Alte Testament, Gütersloh51984,189. 353 u.ö. mit Bezug auf H. Ewald, der in den Chronikbüchern

ein Werk dieser Sänger gesehen hat.
8 Ps 96,1-3 in der Übersetzung der Lutherbibel; vgl. u.a. Ps 105,2; Ex 15; Ri 5.
9 Als Belege dafür seine nur die beiden Lieder «Vom Himmel hoch» und «Nun freut euch

lieben Christen g'mein» (EKG 16 bzw. 239) genannt.



108 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händeis

sehe Kirchenmusik hat zu allen Zeiten bedeutende Werke hervorgebracht, die
auch und gerade durch ihre Art der Textauslegung die Hörer zutiefst zu bewegen
vermochten. Aber das ist nach einer weit verbreiteten Einschätzung Teil der

religiösen Praxis und hat mit wissenschaftlicher Textauslegung, die sich um die

«objektiven» Grundlagen des Glaubens zu bemühen hat, nichts zu tun - oder
vielleicht doch? Stört oder fördert eine musikalisch-affektive Ausgestaltung
biblischer Texte den Verstehensprozess? Ja, kann man Texte, die ursprünglich
affektiv ausgestaltet waren bzw. beim rhythmisch-musikalischen Vortrag
entsprechend gestaltet wurden, ohne Berücksichtigung dieser Dimension
überhaupt sachgemäss verstehen?

II. Motive zur Überschreitung
des üblichen exegetischen Horizonts

Schon allein das eben angesprochene Phänomen der elementaren
Zusammengehörigkeit von religiöser Aussage und musikalisch-affektiver Gestaltung
derselben lässt es zumindest nicht als ein gänzlich willkürliches Vorhaben
erscheinen, wenn im folgenden ein Alttestamentier einmal nicht exegetisch-puristisch

nur nach der «ursprünglichen» Bedeutung eines biblischen Textes - der

Jephtha-Tradition im Richterbuch - fragt, sondern eine musikalisch-dramatische

Ausgestaltung des in Frage stehenden Textkomplexes - hier die durch G. F.

Händel und seinen Textdichter T. Morell - in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen

stellt. Doch unbeschadet dessen, dass die folgenden Überlegungen konkret

von Händeis letztem Oratorium Jephtha ausgehen - es dient nur als ein (wenn
auch sehr eindrückliches) Beispiel für ein weitergehendes Interesse: Hinter der

Auseinandersetzung mit dem emotional zutiefst bewegenden Händeischen

Opus steht die Absicht des Exegeten, von diesem Spezialfall aus ganz generell
die Dimension im weiten Feld der Wirkungsgeschichte biblischer Texte in den

Blick zu bekommen, die im traditionellen, vornehmlich an schriftlichen Urkunden

und deren «sachlichem» Gehalt orientierten exegetischen Betrieb oft zu
kurz kommt- nämlich die affektive Dimension bei der Generi erung, Tradierung
und Rezeption von Texten, also die Dimension, die man in der Sprachwissenschaft

mit den Stichworten «Ausdruck» bzw. «Kundgabe» zusammenfasst.

Noch einmal anders gesagt: Es geht im folgenden um den Versuch einer
Einbeziehung der affektiven Seite des Sprachgeschehens in die Exegese, wenn auch

aus pragmatischen Gründen zunächst eingeschränkt auf den im Grenzbereich
zwischen emotionaler und rationaler Sphäre anzusiedelnden Vorgang der
Vermittlung bzw. Wahrnehmung biblischer Texte durch das Medium der Musik -



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 109

ermöglicht doch barocke Musik als «Klangrede»,10 die mit nonverbalen, unmittelbar

sinnenfälligen Mitteln direkt an die Affektkultur der antiken Rhetorik
anknüpft," einen relativ einfachen Zugang zu dieser elementaren Dimension im
Sprachgeschehen; andere Ausdrucksformen der affektiven Dimension der

Sprache können im Rahmen dieses Aufsatzes allenfalls in Andeutungen
gestreift werden.

Dass der angesprochene Problemhorizont selbst in der so eingeschränkten
Form nicht auf wenigen Seiten umfassend abgeschritten werden kann, hegt auf
der Hand - eine Beschränkung auf einige wesentliche Elemente ist unumgänglich.

Dementsprechend sollen im folgenden nur drei Aspekte diskutiert werden:
Zunächst werden noch drei weitergehende (wenn auch mit dem schon genannten

Motiv zusammenhängende) Beweggründe für die Überschreitung des üblichen

exegetischen Horizonts angesprochen, von denen her die - weit über das

fachexegetische Interesse hinausgehende - Bedeutung der hier diskutierten
Fragestellung deutlich werden soll. Im sodann folgenden - rein alttestamentlichen

- Teil wird ein Überblick über die wichtigsten exegetisch-theologischen
Deutungen von Ri 11,29-40 bzw. 30-40 folgen - des Teils der Jephtha-Tradition, der
in der Wirkungsgeschichte im Vordergrund des Interesses stand. Denn ohne eine
zumindest oberflächliche Orientierung über den sachlichen Inhalt eines Textes
hat es wenig Sinn, dessen Wirkungsgeschichte bzw. affektive Dimension zu
diskutieren. Im letzten Teil soll dann schliesslich anhand von einigen Noten- bzw.

Musikbeispielen aus dem Oratorium «Jeptha»12 die musikalisch-theologische
Interpretation der biblischen Jephtha-Tradition durch G.F. Händel vorgestellt
werden. - Dass daran deutlich wird, inwiefern es sich für den Exegeten lohnt,
sich auch mit ausserbiblischen Ausformulierungen biblischer Traditionen
auseinanderzusetzen, ist die konkrete Hoffnung des Autors dieser Zeilen.

Zunächst also zu den weitergehenden Motiven: Streng formal betrachtet handelt

es sich bei den drei angekündigten Motiven für die «Digression» des Exegeten

nur um zwei, denn die beiden zuerst zu diskutierenden konvergieren insofern,

als beide mit dem «Wie» der Vermittlung von biblischen Texten zu tun
haben - das eine Motiv allerdings stärker mit Blick auf subjektiv-pragmatische
Aspekte der Hermeneutik, das andere mehr unter generellen Aspekten heutiger
christlicher Verkündigung. Letztlich handelt es sich bei ihnen also eher um prak-

10 Der Ausdruck findet sich bereits bei J. Mattheson, Der vollkommene Capellmeister,
Hamburg 1739,187 und wurde in jüngerer Zeit von N. Harnoncourt, Musik als Klangrede, dtv
TB 10500, München 31987, programmatisch wieder aufgenommen.

" Vgl. dazu D. Bartel, Handbuch der musikalischen Figurenlehre, Laaber 1985, 11-14.
12 Sic im Manuskript Händeis!



110 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Händeis

tisch-theologische als alttestamentliche - und zudem stark subjektiv gefärbte -
Gesichtspunkte:13

Dass Religionsunterricht zu geben am Beginn der siebziger Jahre kein leichtes

Unterfangen darstellte, weiss jeder, der in dieser Zeit in Deutschland (und
nicht nur dort) mit Schule zu tun hatte, sei es als Schüler, sei es als Lehrer. Wenn

überhaupt, konnte man allenfalls etwas erreichen, wenn man die Schüler bei
konkreten Problemen abholte - unmittelbare Auseinandersetzung mit
biblischen Traditionen war kaum möglich. Angesichts dieses Sachverhalts blieb
Lehrern, denen an einer Vermittlung biblischer Traditionen als Basis christlicher
Erziehung lag, allenfalls der Umweg über das Allheilmittel «Medien», die in
Form von Filmen, Dias, Schaubildern usw. auf den Markt drängten, die aber

leider oft von den Texten selbst wegführten. Beim suchenden Experimentieren
mit Medien fiel mir nun damals auf, dass die grossen oratorischen Werke der

Barockzeit, insbesondere die Matthäuspassion J. S. Bachs,14 von den Schülern -
selbst von Anhängern der Rock-Musik - mit grösster Aufmerksamkeit
aufgenommen wurden; d.h. sie öffneten unmittelbar den Weg zur biblischen Tradition.

Wenn man diese subjektive Erfahrung im Kurzschlussverfahren mit neueren
Statistiken über die Zahl der Gottesdienstbesucher bzw. der Besucher von
professionell gestalteten Kirchenkonzerten zusammenbringt (von den Besuchern
der entsprechenden Aufführungen in Konzertsälen ganz zu schweigen!), wird
der sachliche Flintergrund des Interesses an der hier in Rede stehenden Problemstellung

unmittelbar einsichtig. Für einen Ort wie z.B. München15 kann man
pauschal davon ausgehen, dass zwischen beiden Gruppen ein Verhältnis von
mindestens 1:3, wo nicht schon 1:4, vorliegt; d.h. der musikalisch-affektiven
Dimension kommt im Blick aufdie Vermittlung von biblischen Traditionen eine

ausgesprochen grosse Bedeutung zu: Ganz offensichtlich sind nicht nur die
«Gebildeten unter den Verächtern» der Religion heute eher über religiöse Musik
als über «Reden» zu erreichen - ein Phänomen, das nicht nur den praktischen
Theologen zum Nachdenken nötigt. Will der Exeget nicht völlig abseits der
konkreten religiösen Wirklichkeit im Bereich der vermeintlich reinen Wissenschaft

13 Der Autor dieser Zeilen war vor seiner akademischen Laufbahn von 1969-1974
Religionslehrer an verschiedenen Schulen in München, daneben auch kurzzeitig Vikar an der
Lutherkirche in München-Giesing.

14
Vgl. dazu R. Bartelmus, Die Matthäuspassion J.S. Bachs als Symbol. Gedanken zu

einem unerschöpflichen musikalisch-theologischen Werk, ThZ 47 (1991) 13-65.
15 Dass der Autor hier von seinem subjektiven Horizont ausgeht, möge der Leser verzeihen;

aller Wahrscheinlichkeit nach gilt das Gleiche indes auch für Basel, Hamburg oder
Zürich.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 111

verharren bzw. seine Teilnahme am «publice docere» auf die Veröffentlichung
von Predigtstudien beschränken, muss er die wissenschaftliche Auseinandersetzung

auch mit dieser Form von Textauslegung suchen. Dabei sind m.E. zwei
Aspekte besonders wichtig: Natürlich muss der Exeget zum einen hier wie auch

sonst kritisch prüfen, ob bzw. inwieweit mit «seinen» Texten theologisch
sachgerecht umgegangen wird, wobei allerdings vorausgesetzt ist, dass sich theologisch

«sachgerechter» Umgang nicht in der Anwendung von Verfahrensweisen
und Ergebnissen der historisch-kritischen Wissenschaft erschöpft. Aber zum
anderen sollte er gerade auch seine Forschungsergebnisse der impliziten Kritik
von neu- und nachgestaltenden Künstlern aussetzen - die Augen von Künstlern
sehen oft tiefer als die von methodisch einseitig festgelegten Experten.

Von da aus ist der Sprung zu dem bereits andiskutierten sprachwissenschaftlich

begründeten Motiv nicht allzu weit. Als Exeget hat man es immer nur mit
«schriftlichen Texten» zu tun - mit Texten also, denen eine (wo nicht die
wichtigste) sprachliche Dimension so gut wie vollkommen fehlt, nämlich die des

«Ausdrucks», der «Kundgabe». - Dabei beziehe ich mich auf die Ausführungen
des grossen Sprachwissenschaftlers K. Bühler, der Sprache folgendermassen
definiert hat: «Dreifach ist die Leistung der menschlichen Sprache, Kundgabe,
Auslösung und Darstellung» bzw. in den von ihm später bevorzugten Termini
ausgedrückt: «Ausdruck, Appell und Darstellung».16 Damit ist jedoch nicht nur
Sprache positiv beschrieben, sondern zugleich implizit aufein Doppeltes
hingewiesen: Zum einen darauf, dass «Ausdruck» bzw. «Kundgabe» eine für die
menschliche Kommunikation unverzichtbare «Leistung» darstellt, eine

Leistung freilich, die nicht ausschliesslich aufdas «Organon» Sprache (im engeren
Sinne) beschränkt ist. Zum anderen darauf, dass Texte, denen die bei Bühler
nicht umsonst an erster Stelle genannte Dimension der Kundgabe bzw. des
Ausdrucks fehlt - und mit solchen Texten hat es der Exeget in der Regel zu tun -,
unvollkommen sind und bleiben, bis sie von Seiten des sie Rezipierenden
entsprechend gefüllt werden. In der Terminologie der neueren Textwissenschaft
ausgedrückt: Es liegen «Leerstellen» vor,17 die im Rahmen der Rezeption gefüllt
werden (müssen). An diesem Punkt hat nun der Exeget eine besondere

Verantwortung, die allerdings angesichts der Fixierung der Fachwissenschaft auf
Sachprobleme, d. h. auf die Darstellungsebene, oft nicht genügend wahrgenommen
wird: Wenn überhaupt, erfolgen Eintragungen im Bereich des «Ausdrucks» zu-

16 K. Bühler, Sprachtheorie, Stuttgart 21965, 28.
17

Vgl. zu diesem Problem neuerdings etwa H. Utzschneider, Das hermeneutische Problem
der Uneindeutigkeit biblischer Texte - dargestellt an Text und Rezeption der Erzählung von
Jakob am Jabbok (Gen 32,23-33), EvTh 48 (1988) 182-198.



112 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händeis

meist unbewusst und damit unkontrolliert, im schlimmsten Fall gar nicht, weshalb

denn auch manche neueren exegetischen Veröffentlichungen von Studierenden

zu Recht als unlesbar eingestuft werden.
Werden alttestamentliche Traditionen nun aber beim Rezitieren bzw.

Interpretieren mit Affekten, mit Leben, d. h. mit «Ausdruck» im Sinne Bühlers
gefüllt, sind sie nicht mehr der ursprüngliche, sondern ein neuer Text, den der

Interpret - sei er nun Vorleser, Erzähler, Prediger oder Fachwissenschaftler - zu
verantworten hat. Denn niemand - auch nicht die Masoreten mit ihren scheinbar

perfekten diesbezüglichen Vortragszeichen - kann die ursprüngliche Intonation,

den affektiven Gehalt der Texte, so wiederherstellen, dass die Intentionen
der Autoren bzw. Redaktoren unverfälscht aufuns kämen. Und selbst wenn das

möglich wäre, verhindert die gegenüber der antiken Situation gänzlich andere

Wirklichkeitserfahrung des modernen Menschen eine den Intentionen der Autoren

exakt entsprechende Rezeption. Sicherheit ist nur qua Negation möglich:
Man kann mit Sicherheit sagen, was nicht im Text steht. Was indes der ursprüngliche

Autor, was die diversen Redaktoren, was die Personen positiv dachten, die
einen Text für «kanonisch» erklärten, bleibt im Bereich mehr oder minder
plausibler Hypothesen. Ohne subjektive Eintragungen im Bereich des Ausdrucks ist
kein antiker Text — schon gar nicht ein unvokalisierter Text der hebräischen
Tradition - zum Leben zu erwecken, und insofern besteht ledigl ich ein intentionaler
und gradueller, aber kein grundsätzlicher Unterschied zwischen der Textinterpretation

des Exegeten und der künstlerischen Aktualisierung alter Traditionen,
wie sie die hier interessierende Neuformulierung der Jephtha-Tradition als

«Klangrede» darstellt.

III. Ri 11,30-40 in exegetisch-theologischer Sicht

Gemäss dem oben entwickelten Konzept sollen in diesem Teil primär theologische

Aspekte diskutiert werden, literar(krit)ische Einzelprobleme des Textes

dagegen allenfalls am Rande angesprochen werden.18 Eine literarische Frage

muss jedoch in jedem Falle angeschnitten werden, weil sich an ihr das
Gesamtverständnis mit entscheidet: Mit der protestantischen Tradition, wie sie in der
Zürcher- und der Lutherbibel repräsentiert erscheint, ist in der Überschrift dieses

Abschnitts als Perikopengrenze nach vorne V 30 benannt. Damit ist eine

Abgrenzung vorgenommen, die zwar verbreitet, aber durchaus nicht selbstverständlich

ist, wie z. B. ein Blick in die sog. «Einheitsübersetzung» bzw. die BHS

18
Vgl. die Kommentare zum Buch Richter.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 113

zeigt.19 In der so festgelegten Abgrenzung handelt die Erzählung dann - wie das

etwa G. von Rad in seiner «Theologie des Alten Testaments» darstellt - von dem
«in grosser Bedrängnis» abgegebenen, und damit wohl unüberlegten Gelübde
eines Menschen,20 das am Ende nolens volens wörtlich eingelöst wird - was von
Rad zwar vornehm mit Schweigen übergeht, aber doch wohl im Einklang mit
den meisten Kommentatoren implizit voraussetzt.21 Wenn der Text damit so zu
verstehen ist, dass er letztlich von einem konkret vollzogenen Menschenopfer
berichtet, dann gehört er nach verbreiteter Anschauung zu den entlegenen
Traditionen im AT, zu den Randtexten, die im Rahmen einer positiven Darstellung der

Theologie des AT besser ignoriert bzw. als Exoticum allenfalls am Rande in
Andeutungen gestreift werden sollten. Dieser Eindruck ergibt sich jedenfalls,
wenn man neben der erwähnten «Theologie» G. von Rads noch andere einschlägige

Werke mit heranzieht - so etwa die «Theologien» von W. Eichrodt, G. Fohrer,

L. Köhler, Th.C. Vriezen, C. Westermann oder W. Zimmerli.22 Unter ihnen
setzt sich ohnehin einzig W Eichrodt mit der Jephtha-Tradition ausführlicher
auseinander - wenn auch ausschliesslich sub specie contraria, (was ähnlich
übrigens auch in den neueren Werken zur Religionsgeschichte Israels
geschieht23). Bei Eichrodt muss die Tradition gewissermassen für den dunklen
Hintergrund sorgen, vor dem die eigentliche Botschaft des AT nur umso heller
erstrahlt. Die entsprechende Stelle sei hier wörtlich zitiert - gibt sie doch quasi
den sensus communis der theologischen Bewertung der Jephtha-Episode in
protestantischen Exegeten-Kreisen des 20. Jahrhunderts wieder: «Wo trotzdem im
Alten Testament noch Menschenopfer erwähnt werden, handelt es sich um das

Wiederaufleben eines längst überwundenen Brauches in aussergewöhnlichen
Lagen, sei es in Kriegsnot in der Verwirrung der Richterzeit, sei es aus Furcht

" Vgl. dazu die weiter unten folgenden Ausführungen.
20 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I, München 41957, 267.
21

Vgl. etwa W. Nowack, Richter- Ruth, HK1/4, Göttingen 1900,108 oder H.W. Hertzberg,
Die Bücher Josua, Richter, Ruth, ATD 9/10, Göttingen 51973, 217f.

22 Vgl dazu W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Teil I, Stuttgart-Göttingen 71962;

G. Fohrer, Theologische Grundstrukturen des Alten Testaments, Berlin-New Nork 1972; L.
Köhler, Theologie des alten Testaments, Tübingen 1936 41966; Th. C. Vriezen, Theologie des

Alten Testaments in Grundzügen, Wageningen o.J., C. Westermann, Theologie des Alten
Testaments in Grundzügen, ATD Erg. Reihe 6, Göttingen 1978; W. Zimmerli, Grundriss der
Alttestamentlichen Theologie, ThW 3, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1972.

23 Vgl. dazu H. Ringgren, Israelitische Religion, RdM 26, Stuttgart 1963, 159, der zwar
Zweifel anmeldet, ob angesichts des Märchenmotivs der zufälligen Begegnung und des

ätiologischen Schlusses überhaupt von einem Menschenopfer die Rede ist, der aber dennoch
zugleich versichert, dass ein solches, wenn es denn vorliegen sollte, «nicht als genuin israelitisch
anzusprechen» sei. Ähnlich auch G. Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion, Berlin
1969, 46.



114 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.E Händeis

vor der unheimlichen Wirkung eines Fluches beim Wiederaufbau einer gebannten

Stadt, singuläre Erscheinungen, mit denen der offizielle Jahwekult nichts zu
tun hatte,»24 D.h. die Faktizität von Menschenopfern in Israel wird nicht geleugnet

- man ist ja gewohnt, den Texten primär historische Informationen zu
entnehmen -, aber sie stellen, theologisch gesehen, ein Relikt aus der kanaanä-
ischen Religion dar, die vom wahren Jahweglauben überwunden wurde, weshalb

man sich als christlicher Interpret mit der «Botschaft» von derartigen
Texten nicht weiter auseinanderzusetzen braucht, sondern sich von ihnen guten
(deuteronomistisch geschulten) theologischen Gewissens mit Grausen abwenden

darf.
So überzeugend diese Argumentationsweise auch auf den ersten Blick

scheint - dass sie schon allein in historischer Hinsicht nicht die ganze Wahrheit
enthält, ergibt allerdings ein Blick auf Ex 22,28.29 oder Ez 20,26.31 -, für den

Zusammenhang dieser Untersuchung ist es wichtig, dass sie vom Wortlaut des

Textes her nicht so zwingend ist, wie die Konvention nahelegt. Sie hängt
vielmehr unmittelbar von der erwähnten Abgrenzung des Textes und von einer
Auffüllung seiner sachlichen bzw. affektiven «Leerstellen» ab, die beide zwar möglich

und m.E. auch theologisch sinnvoll sind, die aber nicht die einzig theologisch

legitime Deutungsmöglichkeit der Tradition darstellen, wie sich sogleich
zeigen wird. - Zunächst also zum Abgrenzungsproblem, das den Ausgangspunkt

dieser Erwägungen bildete: Wie dem in BHS abgedruckten MT zu
entnehmen ist, dem die «Einheitsübersetzung» folgt, setzt dieser die Petucha, und
damit die Perikopengrenze, im Gegensatz zur protestantischen Tradition vor
V 29 an - eine Entscheidung, die von der Syntax der beiden Sätze her zunächst

genauso gut bzw. schlecht möglich ist wie die andere Lösung, steht doch in
beiden Fällen entgegen der Erwartung ein wayyiqtol am Beginn der neuen Einheit.

Bezieht man jedoch V 28 in die Betrachtungen ein, erweist sich die
Entscheidung der Masora -makrosyntaktisch gesehen - als sachgemäss, denn V 28

beschliesst den Bericht über die erfolglosen Friedensverhandlungen mit den

Ammonitern regelhaft mit dem Textsignal für die sog. «kleine Pause», mit
einem we-x-qatal-und damit beginnt V 29 quasi automatisch ein neuer (Unter-)
Abschnitt. Diese Abgrenzung hat nun aber zur Folge, dass das Wirken des Geistes

Jahwes und das verhängnisvolle Gelübde Jephthas ganz unmittelbar aufeinander

bezogen erscheinen - und eben dieses anstössige Phänomen, das sich so
schlecht in das sonstige Bild vom Wirken Jahwes im Richterbuch fügt, wollte
man in den protestantischen Übersetzungen mit der Verschiebung der Ab-

24 W. Eichrodt (A. 22) 90; Kursivsatz von mir. In Anm. 262 und 263 wird dort auf Ri

ll,34(!)-40 und I Kön 16,34 verwiesen. Eichrodt nimmt hier Dt 12,31 allzu ernst.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 115

schnittsgrenze um einen Vers offenbar vermeiden. M.a.W. es sind rein inhaltliche

Erwägungen, wenn man den Bericht vom «Geistbefall» Jephthas in V 29 als

Abschluss der vorhergehenden Perikope wertet, was jedoch - das sei am Rande

vermerkt - auch kritische Forscher keineswegs daran hindert, den Vers unter
systematischen Gesichtspunkten dennoch mit V 32b.33 zusammenzusehen:
Schliesslich weiss man aufgrund anderer einschlägiger Stellen aus dem Richterbuch,

dass «Geistbefall» die Befähigung zu einer befreienden Tat verleiht.25 -
Nimmt man nun aber mit dem MT die hier gegebene narrative Abfolge «Geistbefall»

- «Gelübde» - «Sieg» ernst, muss man eine Erklärung dafür finden,
warum zwischen den Satz von «Geistbefall» und den Erfolgsbericht in V 32b.33

entgegen dem sonstigen Usus der Satz mit dem Gelübde eingeschoben wurde.
Zwei Interpretationsmöglichkeiten werden hier neuerdings diskutiert - eine,

bei der stärker subjektivistisch-moralisch, und eine, bei der biblisch-theologisch
argumentiert wird. Erstere ist mit dem Namen Phyllis Trible zu verbinden. In
ihrem explizit als feministisch ausgewiesenen Buch «Texts ofTerror»26 versucht
sie, Jephtha als Mann in seinem Widerspruch zu zeichnen, der auf die Gabe der
rwh - im Hebräischen bekanntlich ein Femininum - mit einem «Akt des

Unglaubens» reagiert, indem er Jahwe trotz der im «Geistbefall» erfahrenen Ver-

heissung noch zusätzlich durch ein Gelübde zu binden sucht. Der Unglaube, die
falsche männliche Logik, hat für Jephtha schmerzliche, für die Tochter tödliche
Folgen, womit das patriarchale System einmal mehr als ein System des Terrors
entlarvt ist.

Frau Trible gibt sich also nicht damit zufrieden, dass der Text - syntaktisch
gesehen-die drei Sachverhalte «Geistbefall», «Gelübde» und «Sieg» mit dem
Mittel des Erzählprogresses einfach hintereinander reiht, stehen diese Sachverhalte

doch - von einem bestimmten theologischen Blickwinkel aus gesehen, den
sie teilt-sachlich in einem Adversativverhältnis: Wer «die Geist/n» Jahwes hat,

muss Jahwe nicht noch zusätzlich mit dem Versprechen eines Opfers «kaufen»,
schon gar nicht mit einem Opfer, dessen Hauptlast ein anderer tragen muss. Der
Text wird nicht als religionsgeschichtliche Information gelesen und damit auf
der Darstellungsebene belassen, sondern als Botschaft ernst genommen - und
deshalb wird die Ebene der Kundgabe bzw. des Ausdrucks in einer für jeden
Leser kontrollierbaren Weise mit einbezogen: Aus naheliegenden, aber deshalb

theologisch nicht notwendig illegitimen Gründen - es fehlen ja alle konkreten
entsprechenden Hinweise im Text - erfolgt das durch die emotionale Identifika-

25 Vgl. dazu C. Westermann (A. 22) 64.
26 P. Trible, Texts of Terror, literary-feminist readings of biblical narratives. Overtures to

Biblical Theology 13, Philadelphie 1984; (in dt. Übersetzung publiziert unter dem Titel: Mein
Gott, warum hast du mich vergessen! Frauenschicksale im Alten Testament, Gütersloh 1987).



116 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Händeis

tion mit einem der Protagonisten, mit der Tochter. Dabei ergeht es Frau Trible
nicht viel anders als dem David beim Hören der Nathanparabel: Sie ist empört -
von ihrem Ansatz und von ihrem Gesamtverständnis der Geschichte her durchaus

zurecht - und von dieser Empörung her ist die Interpretation denn auch
strukturiert.

So wenig dieser Lösungsweg zu überzeugen vermag - warum wird gleich
deutlich werden -, Frau Trible muss zugestanden werden, dass sie den Text
zumindest am Anfang etwas genauer wahrnimmt, als das in der Standardinterpretation

üblich ist, und ihr Verfahren ist insofern theologisch legitim, als der Text
selbst die völlig überraschende Gedankenfolge «Geistbefall» - «Gelübde» -
«Sieg» nicht erklärt: Diese sachliche Leerstelle kann, darf, ja muss vom Leser
ebenso selbst gefüllt werden wie die im Bereich des Ausdrucks, sofern der Leser
den Text verstehen und nicht nur hinnehmen will. Dass Frau Trible darüberhinaus

die übrigen Leerstellen im Text so auffüllt, wie ihr das von der Tradition
vorgegeben ist, ist verständlich, wenn auch m. E. einer wirklich überzeugenden
Lösung abträglich.

Theologisch - nicht historisch - überzeugender erscheint mir demgegenüber
der Deutungsversuch von David Markus, der in seiner Studie «Jephtha and his
Vow»27 das Gelübde positiv aufdas Wirken des Geistes Jahwes bezieht und von
daher auf strukturelle Parallelen zur Isaak-Tradition stösst. Er nimmt dabei im
Gegensatz zu Frau Trible den Umstand ernst, dass der hebräische Autor keinen

Gegensatz zwischen dem Vorgang des Geistbefalls und dem Gelübde ausdrük-
ken wollte - andernfalls hätte er die im hebräischen System vorhandenen
syntaktischen Regeln zum Ausdruck des Adversativverhältnisses angewandt28 -,
dass der Text vielmehr die beiden Sachverhalte im Sinne einer einfachen Abfolge

berichtet. Damit geht das Gelübde unmittelbar auf das Wirken des Geistes
Jahwes zurück, und Jephtha steht gewissermassen vor einem analogen Problem
wie Abraham in Gen 22 : Das Opfer des einzigen Kindes wird indirekt von Jahwe
selbst veranlasst. Wenn dem aber so ist, dann liegt es für denjenigen, dessen

Herz für die jüdische Orthodoxie schlägt und der im Richterbuch von daher den

gleichen Gott am Werk sieht wie in der Genesis, nahe, auch eine Gen 22 entsprechende

Lösung des Problems anzunehmen. Von daher bezweifelt Markus, dass

Jephtha das Opfer wirklich vollzogen habe, womit er übrigens eine schon von
David Qimchi vertretene Deutung erneuert. Über das theologisch-strukturelle
Argument hinaus kann er sich auch noch auf die bisher noch nicht explizit
angesprochenen inhaltlichen Leerstellen am Ende des Textes berufen - auf Leerstel-

27 D. Markus, Jephtha and his Vow, Texas 1986.
28 Die «klassische» Fügung dafür wäre wc'-x-qatal.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 117

len, deren Existenz angesichts der ausgezeichnet in den Kontext, in die gängigen
Vorstellungen von der Religionsgeschichte des Alten Orients wie auch in die

gegenwärtige theologische Landschaft passenden Standardinterpretation
allerdings nur wenigen Fachleuten bewusst geblieben ist: Der auf das Brandopfer

bezogene Satz des Gelübdes wird nämlich bei der Ausführung nicht als

Aussagesatz wiederholt, was gemäss den Gesetzmässigkeiten hebräischer
Erzähltechnik nahezu zwingend zu erwarten wäre. Stattdessen wird mehrfach der
Gesichtspunkt der Jungfräulichkeit der Tochter betont, der seinerseits im ersten
Teil der Perikope keine Rolle spielt. Insofern ist es jedenfalls nicht reine Willkür,
wenn Markus aus diesen Beobachtungen folgert, dass das Gelübde durch eine

Verpflichtung der Tochter zu ewiger Jungfrauschaft erfüllt wird: Wenn die einzige

Tochter, das einzige Kind, damit kinderlos bleiben muss, ist sie für einen
Vater, der entsprechend dem alttestamentlichen Menschenbild davon ausgeht,
dass das Fortleben in Kindern und Kindeskindern zu einem «gelungenen»
Leben gehört, so gut wie gestorben. Die völlige Hingabe an die Gottheit ist nur
anders realisiert als sich Jephtha das zunächst vorstellen konnte.

Das ist nun aber fast die gleiche Lösung, die schon Händel und sein Textdichter

T. Morell in ihrer dramatischen Gestaltung des Stoffes anvisiert haben, wenn
auch nicht aus innerbiblischen, sondern eher aus allgemeineren theologischen
Erwägungen heraus. Sie erweiterten die biblische Erzählung nämlich nicht nur
unter den für Oratorien geläufigen formal-dramaturgischen Gesichtspunkten,
indem sie weitere, z.T. mit programmatischen Namen ausgestattete Protagonisten

einführten, wie dies unter dem Einfluss der ersten Tragödie zum Jephtha-
Stoffaus der Feder des Schotten George Buchanan29 im 16. Jh. allgemein üblich
geworden war.30 Sie gingen vielmehr theologisch und literarisch weit über die
bis dahin bekannten Bearbeitungen des Stoffes hinaus, indem sie der biblischen
Tradition einen Schluss anfügten, der weitgehend der griechischen Iphigenien-
Tradition entnommen ist.31 Dass diese thematische Anleihe kein Zufallsprodukt,

29 Das Werk mit dem Titel «Jephthes» enstand zwischen 1539 und 1542 in Bordeaux. In
ihm erscheint schon wie Morell-Händel als Name für die Tochter «Iphis» und die Gestalt der
Mutter mit dem Namen Storge, dazu ein Engel, ein Bote und ein Freund Jephthas mit Namen
Symmachus. Wie der Name der Tochter zeigt, hat schon Buchanan die Parallele zur europidei-
schen Iphigenie erkannt, wenn auch nicht so konsequent ausgewertet wie später Morell-Händel;

vgl. dazu W.O. Sypherd, Jephtha and his Daughter. A Study in Comparative Literature,
Newark/Delaware 1948, 15f.

30 Das belegen die rund 100 Jephtha-Dichtungen der Zeit vor Händel.
31 Ganz originell ist der Gedanke, dass die Tochter nicht geopfert, sondern zu ewiger

Jungfräulichkeit bestimmt wird, zwar nicht, erscheint er doch schon in einem Jesuiten-Drama von
1686 mit dem Titel «Jephthes Tragoedia», von dem aber nur der Programmzettel erhalten ist.

Demzufolge lässt sich dort nicht genau feststellen, ob dahinter nicht eher ein Reflex auf das



118 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.E Händeis

sondern bewusste literarische Anknüpfung darstellt, ist offensichtlich - trägt
doch die Tochter Jephthas bei ihnen den Namen «Iphis». Aufwen von beiden der
entscheidende Gedanke zurückzuführen ist, lässt sich nicht mehr klären, doch

spricht viel dafür, dass er auf Händel zurückgeht - hat dieser doch, wie wir aus
Briefen wissen,32 auch sonst seinen Textdichtern immer wieder inhaltliche
Anregungen, ja fertige musikalische Skizzen zur literarischen Ausarbeitung
vorgegeben. Wie dem auch sei — dass Händel voll hinter dem damit festgeschriebenen
theologischen Konzept des Werkes stand, lässt sich aus der musikalischen
Ausgestaltung des literarisch nicht allzu hochstehenden Textes, aus dem Ausdruck
seiner Musik unschwer erkennen, von der schon J.G. Herder festgestellt hat,
dass sie den Hörer «die Ethik und Metaphysik seines menschlichen Daseins

empfinden» lässt.33

IV Der Jephtha-Stoff in der

musikalisch-theologischen Deutung G.F. Händeis34

Vor der musikalischen Analyse muss zunächst ein rein theologischer Aspekt
geklärt werden: Worin lagen die Gründe Händeis für den erwähnten scheinbar

so schwerwiegenden Eingriff in die biblische Tradition? Diese Frage umfassend

jesuitische Keuschheitsgelübde als der Iphigenien-Stoffsteht; vgl. dazu W.O. Sypherd A. 29)
49 bzw. 155, Nr. 75. Zudem ist es sehr wenig wahrscheinlich, dass dieser entlegene Text in
England bekannt war.

32 Ein wichtiger diesbezüglicher Briefstammt von T. Morell selbst (z.T. abgedruckt in dem

von A. Hicks redigierten Beiheft zur Einspielung des «Judas Maccabaeus» unter Ch. Mak-
kerras, Archiv-Produktion 2565 063-65,1977), er lässt gut erkennen, wie sehr Morell in
seinen Textbüchern von Händel abhängig war. Morell beschreibt dort, wie Händel ihm die Melodie

des Eröffnungschores des zweiten Teils des Judas Maccabaeus so lange am Cembalo
vorspielte, bis das eintaktige Thema und die Melodie zusammenpassten: d (1/4) — F (1/8)-A (1/8)

- D (1/4 + 1/4 Pause) - dazu der Text: «Fall'n is the Foe». Morell gesteht in diesem Briefauch

zu, dass die literarische Qualität der Oratorienlibretti seiner Zeit gering war, was er auf die
«Überheblichkeit» der Komponisten zurückfuhrt, die nur Textunterlegungen zu ihren Melodien

suchten.
33 J.G. Herder in der Zeitschrift Adrastea, 1802, zitiert nach MGG V, 1269 bzw. W. Serauky,

Georg Friedrich Händel. Sein Leben - sein Werk, Bd. V, Kassel-Basel-London New-York
1958, 444 Anm. 60. Der Satz bezieht sich im Original zwar nur auf die Chöre, lässt sich aber
doch auch auf die übrigen Teile ausweiten, ohne das Heder deshalb Gewalt angetan würde.

34 Aus technischen Gründen konnte i.F. nur ein Notenbeispiel eingefügt werden. Die Noten

sind indes im Klavierauszug des Oratoriums, herausgegeben von W. Schäfer - R. Erben,
Edition Peters 8698 leicht zugänglich. Die folgenden Verweise auf einzelne Stücke beziehen
sich auf die dort vorgenommene Numerierung.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 119

zu beantworten, wäre Thema eines eigenen Aufsatzes; hier müssen zwei
Hinweise genügen, ein allgemeiner und ein spezieller. Zum einen zwang der Zeitgeist

der Aufklärung dazu, biblische Texte, die der Vernunft allzu sehr
widersprachen, in irgend einer Weise zu domestizieren - und der Gedanke des

Menschenopfers gehörte sicher nicht zu den Themen, die man in dieser Zeit positiv
hätte vermitteln können. - Diesem Problem hätte Händel indes durch Wahl eines
anderen Stoffes ausweichen können. - Weit wichtiger scheinen mir deshalb zum
anderen Faktoren in der subjektiven Einstellung des weitgereisten Weltmanns
Händel zum christlichen Glauben biblischer Tradition zu sein, wie sie spätestens
seit der Komposition des Messias im Jahre 1741 wahrnehmbar sind. Händel hatte

einen Grossteil seines Lebens abwechselnd Textbücher aus der griechischen
Mythologie und der christl ichen Tradition zu komponieren. Von daher ist es sehr

wahrscheinlich, dass er - obwohl seiner Herkunft nach Lutheraner - das, was
später A. von Harnack in seinem programmatischen Satz zur Entstehung des

Christentums auf den Punkt gebracht hat, längst intuitiv wahrgenommen hatte,
dass nämlich das Christentum nicht allein aus biblischen Wurzeln heraus
gewachsen ist, sondern dass erst «das Einströmen des griechischen Geistes»35

das Christentum zu der Religion gemacht hatte, in der er lebte. Ja - anders als

dieser bekannte Verächter des AT nahm Händel wahr, dass die Querverbindung
zwischen dem Orient und Okzident schon im AT angelegt war, (was übrigens
wohl auch ein entscheidender Grund dafür war, dass er 14 von seinen 20 Oratorien

alttestamentlichen Stoffen gewidmet hat36).

Diese religionsgeschichtliche Wahrnehmung gilt nun aber auch und gerade
für den hier diskutierten Text: Die inhaltlichen Parallelen zwischen der Jephtha-
Tradition und dem Iphigenien- bzw. Idomeneo-Stoff der griechischen Sagenwelt

lagen für Händel als hervorragenden Kenner der antiken Literatur offen
zutage. Ebenso deutlich musste er aber vor dem Hintergrund dieser dramatisch

perfekt ausformulierten Traditionen die vorhin angesprochenen Leerstellen am
Ende des Textes wahrnehmen: Kann man es angesichts dessen als theologische
Willkür bezeichnen, wenn Händel zur Auffüllung der Leerstellen eine Tradition
verwendet, die dem alttestamentlichen Denken ebenso nahe steht wie dem aus

35 Der Satz lautet vollständig: «Das Einströmen des Griechentums, des griechischen Geistes,

und die Verbindung des Evangeliums mit ihm ist die grösste Tatsache in der Kirchengeschichte

des zweiten Jahrhunderts, und sie setzte sich, grundlegend vollzogen, in den folgenden

Jahrhunderten fort»; zitiert nach A. von Harnack, Das Wesen des Christentums, Sieben-
stem-TB 27, München-Hamburg 1964, 122.

36 Wieviele Kompositionen Händeis als «Oratorien» zu qualifizieren sind, ist umstritten -
die angegebene Zahl stellt einen Mittelwert dar. Die Stoffe aus den Apokryphen sind dem AT
zugerechnet.



120 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händeis

christlichen und griechischen Quellen gespeisten Humanitätsideal der Aufklärung

- nämlich den Schluss der aulidischen Iphigenie des Euripides? Ganz ohne

Eintragungen lässt sich ein Text wie Ri 11 nicht als «Botschaft» aktualisieren,
und so war immerhin dem Geist, wenn auch nicht jedem einzelnen Buchstaben
des biblischen Textes in einer Weise Rechnung getragen, wie sie von der als

Einheit begriffenen christlich-griechischen Tradition vorgegeben und mit Händeis

Glauben vereinbar war - ja in einer Weise, die selbst biblizistischen
Ansprüchen entgegenkam, konnte sie sich doch auf ein biblisches Vorbild - auf
Gen 22 - berufen.

Auch in allgemeinerer Weise fügt sich Händeis Interpretation von Ri 11 in die

- praktische - Theologie der Barockzeit ein. Zum Wesen barocker
Verkündigungspraxis gehörte die Gestaltung der Botschaft nach den beiden
Hauptgesichtspunkten «docere» und «movere» - unabhängig davon, ob es sich um eine

Predigt, eine Kantate, ein geistliches Schauspiel, eine Passion oder ein Oratorium

geistlichen Inhalts handelte; d.h. das in diesem Aufsatz im Zentrum stehende

Thema «Ausdruck», das damit endlich konkret in den Blick kommt, bildete

sozusagen ein «Proprium» der damaligen religiösen Unterweisung -wenn auch

unter einem anderen (lateinischen) Namen: Händel war in England zwar
zunächst v. a. als Komponist weltlicher Musik angetreten - mehr als 50 Opern

zeugen von seiner Schaffenskraft auf diesem Gebiet -, aber spätestens mit der

Komposition des Messias im Jahre 1741 hatte er sich in seinen Oratorienkompositionen

wieder genuin theologisch-musikalischen Anliegen geöffnet, mit
denen er schon seit seiner Hamburger Zeit vertraut war.37 Und in der Reihe dieser

Kompositionen bildet der 1751 vollendete Jephtha den Abschluss,ja m. E. neben

dem Messias das theologisch tiefgründigste Werk, was sich u. a. daran festmachen

lässt, dass hier an vielen Stellen das «docere» und das «movere» praktisch
ineinander übergehen. - Ausgangsbasis für die Dimension des Ausdrucks, das

«movere», ist bei Händel wie bei den meisten Komponisten dieser Zeit nicht der

subjektive musikalische Einfall, sondern die intersubjektiv angelegte barocke
musikalische Figuren- bzw. Affektenlehre, die - wie bereits erwähnt - ihrerseits
auf die Regeln der antiken Rhetorik zurückgreift.

Gemäss dieser Affektenlehre gibt es für jede Stimmung, für jeden typischen
Handlungsablauf genau festgelegte Tonschritte, Rhythmen, Tonarten,38

Instrumentationen, ja längere sog. «Topen», die die eigentlichen Sinnbilder der
Tonsprache bilden. Hier auf Einzelheiten einzugehen, würde zu weit führen, aber

immerhin sei daran erinnert, dass die bis heute im Bewusstsein der meisten Kon-

37 Vgl. dazu seine Vertonung der sog. Brockes-Passion von 1717.
38 Vgl dazu die Darstellung des Quintenzirkels bei R. Bartelmus (A. 14) 65.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 121

zerthörer lebendig gebliebene Dur-Moll-Symbolik - Dur als Ausdruck positiver
Gefühle, Moll für Trauer - in ihren Grundzügen in diesem Regelsystem zuhause

ist. Dem Komponisten der Barockzeit sind also die musikalischen Bausteine im
wesentlichen vorgegeben.39 Die eigentliche kompositorische Leistung bei
dramatischen Werken besteht darin, diese Elemente so miteinander zu verbinden
bzw. aufeinander zu beziehen, dass rhythmisch und harmonisch regelhaft
gebaute, in sich schlüssige Musikstücke entstehen, die die Aussagen des Textes

verdeutlichen. Verstösse gegen das Regelsystem sind nur dann erlaubt, wenn im
Text von Sachverhalten die Rede ist, die ihrerseits aussergewöhnlich sind. -
Diese Affektenlehre ist nun im Jephtha in einer nahezu perfekten Weise theologisch

ausgenutzt: Nur an wenigen Stellen, wie z. B. in den aus dramaturgischen
Gründen eingefügten Liebesszenen zwischen Iphis und ihrem (im biblischen
Text nicht vorkommenden) Bräutigam Hamor - der übrigens dem Achill der

euripideischen Vorlage ebenso entspricht wie die Mutter Storge ein Pendant zu
Klytämnestra bildet40 - dominiert der Effekt gelegentlich über die Botschaft,41

ansonsten stehen die musikalischen Mittel stets im Dienst der Theologie.
Als erstes Beispiel für die Anwendung dieser Regeln sei die musikalische

Gestaltung einiger Charakterzüge der Iphis vorgestellt: Vom Bibeltext her war
Händel im Blick aufdas «movere» der Gedanke vorgegeben, dass sich Vater und

39 Von daher erklärt es sich auch, dass Händel wie alle Komponisten der Barockzeit reichlich

musikalische Anleihen be Kollegen aufnimmt. Im Rahmen der Komposition des Jephtha
hat Händel Messkompositionen des böhmischen Meisters Franz Wenzel Habermann
ausgewertet; vgl. dazu W. Serauky (A. 33) 395ff.

40 Obwohl die euripideische Vorlage in diesem Falle aus naheliegenden Gründen nicht voll
übernommen werden konnte, haben Händel-Morell im Rahmem ihrer Darstellung der
Gefühlswelt ser verstörten Mutter wesentliche Momente daraus entnommen; vgl. dazu das Reci-
tativo accompagnato «First perish thou» («Erst falle du») und die folgende Arie «Let other
creatures die» («Lass andere Opfer sterben»), Part II, Scene 3, Nr. 42: «Mental» agiert Storge
gewissermassen als Klytämnestra. Die ungeheure innere Bewegung der Mutter wird dem Hörer

durch die Wahl der für äusserste Erregung stehenden Form «Concitato» mit ihren
schneidenden tremolo-artigen Einwürfen der Streicher dramatisch nahegebracht, und dass Storge
am liebsten Jephtha selbst statt der Tochter fallen sehen möchte, hat Händel durch die fallenden

Tonfolgen der ersten beiden Takte unmittelbar sinnenfallig gemacht. - Der hier angewandte
«Stile concitato» geht übrigens auf C. Monteverdi zurück, der ihn im Vorbericht zu den

«Madrigali Guerieri et Amorosi» den Affekten Zorn und Verachtung zuordnet (vgl. dazu W.

Serauky, Art. Affektenlehre, MGG I, 116).
41

Vgl. dazu v.a. Part I, Scene 3. Aber selbst hier werden durch Text und musikalische
Gestaltung theologische Gedanken eingebracht. Das opernhafte «These labours past, how happy
we» («Nach solcher Müh', wie glücklich wir») des Liebes-Duetts Iphis-Hamor (Nr. 14) - ein

Beispiel des «galanten Stils» (so A. Schering, Geschichte des Oratoriums, Leipzig 1911,310) —

wird in der Arie des Iphis in Part II, Scene 4 (Nr. 48) zu «Happy they» («Glücklich ihr»), und



122 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händeis

Tochter in das Schicksal fügen, das durch Jephthas Gelübde heraufbeschworen
worden ist, wobei indes schon dort Jephtha weit emotionaler als die Tochter

reagiert: Er zerreisst seine Kleider und klagt laut über das, was auf ihn zukommt,
während sie zu ihrem Schicksal quasi selbstverständlich «ja» sagt. Diesen
Gedanken greift nun Händel so auf, dass er Iphis im Rezitativ Nr. 46, in dem sie

davon berichtet, dass sie alles erfahren hat, zwar in h, also in einer wehmutsvollen

Trauertonart, beginnen lässt - irgendwie ist Iphis schon ein menschliches
und kein überirdisches Wesen!42 -, aber in A - einer äusserst positiv besetzten
Tonart enden lässt: Dass Israel frei ist, ist für sie wichtiger als ihr Leben. Dass

eine rasche Entwicklung zum Positiven hin stattfindet, lässt sich auch aus der

aufsteigenden Basslinie erkennen. Der darin eingefügte übermässige Sekundsprung

D - Eis, der den diatonischen Aufstieg unterbricht, rührt zweifellos
daher, dass Händel damit aufden himmlischen Eingriffverweisen wollte, von dem
der Text an dieser Stelle spricht: Aussergewöhnliche Ereignisse müssen mit aus-

sergewöhnlichen Tonfolgen ausgedrückt werden. Zugleich wird an dieser Stelle
verbal wie musikalisch deutlich, dass Iphis hier eine Deutung des Gelübdes in
den Mund gelegt wird, die just der Lösung von David Markus entspricht: Es ist
letztlich vom Himmel veranlasst.

Auch wenn nun Iphis im folgenden noch gelegentliche Moll-Passagen
zugewiesen sind, dominant ist für sie in allen Bedrängnissen die lichte
Dur-Atmosphäre, was ganz besonders deutlich in der Arie Nr. 55 zum Ausdruck
kommt: Das einleitende Rezitativ steht zwar noch in e, aber die folgende Arie,
mit der sie von dieser Welt Abschied nimmt, schwingt sich nach E auf, nach der

Tonart, die gemäss der barocken Symbolik für Liebe und Religion steht und die

zugleich die Grenze zu den «jenseitigen» Tonarten bildet: Die Tonart
unterstreicht ihre Opferbereitschaft. Nachdem der Übertritt in das Reich von Frieden
und Liebe, von dem sie in diesem Zusammenhang singt, dank des Eingreifens
eines Engels verhindert wird, muss sie dennoch in Nr. 69 real Abschied nehmen,

der musikalische Duktus unterstreicht die Wendung von der naiven Verliebtheit der beiden hin
zur opferbereiten Liebe der Iphis: Wird die positive Stimmung im Duett zunächst mit der

aufsteigenden Quart (dazu s.u.) ausgedrückt (T. 27; als Tonleiter in T. 43f.), so wird diese

«Siegerfigur» bald durch das Seufzermotiv der fallenden Sekund abgelöst (erstmals T. 44f.),
das als Liebesseufzer wie als Ausdruck tiefsten Schmerzes verstanden werden kann. In der
Arie der Iphis wird das «happy they» dann mit einer eindeutig resignativ zu verstehenden
fallenden Terz ausgedrückt, und der punktierte Rhythmus auf die Silbe «-py» macht (in
Verbindung mit dem lang ausgehaltenen und stark betonten «they») deutlich, wie schwer Iphis
diese Aussage letzlich fällt.

42 P.M. Young, The Oratorios of Handel, London 1958,197 sieht in Iphis' Verhalten
demgegenüber den Stoizismus einer Heroine.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 123

nämlich von ihrem Bräutigam Hamor: Statt geopfert zu werden, wird sie ewig
Jungfrau bleiben, hat sich also freiwillig dem Himmel gegeben, wovon sie denn
auch singt. Aber auch diesem aus menschlicher Sicht tragischen Vorgang des

Entsagens weist Händel eine positive Tonart zu: Es ist wieder H - die Tonart der
Kraft und Energie, die in Nr. 46 dazu gedient hatte, Israels Befreiung auszudrük-
ken. Iphis' musikalisches Charakterbild lässt sie von daher als eine Art Heilige
erkennen, als eine Person, die zwar der Erde verhaftet bleibt, die aber dennoch
schon hier gewissermassen in höheren Sphären schwebt. Und so wirkt sie denn
auch im biblischen Text - gleichgültig ob man ihre Bereitschaft, sich in ihr
Schicksal zu fügen, konventionell auf die Opferung oder mit David Markus auf
immerwährende Jungfrauschaft bezieht. Händel hat hier also nur musikalisch
unterstrichen, was schon biblisch angelegt ist.

Ganz anders ist demgegenüber Jephtha selbst geschildert - das zweite
Beispiel -, der in Nr. 5 ganz unvermittelt mit dem Satz «I will» - vertont mit einem

Quartsprung aufwärts - eingeführt wird. Die Quart aufwärts erscheint in der
barocken Affektenlehre als Form der Anrede, Siegeszuversicht, Sicherheit und
des Aufbruchs - noch in unseren Tagen bedient sich die Feuerwehr des

Quartsprungs, um die Strasse frei zu bekommen! Diese Siegeszuversicht drückt Händel

dann noch stärker in der folgenden G-Dur-Arie Nr. 6 aus, in der Jephtha
davon handelt, dass ihn seine Tapferkeit gross machen werde.43 Und dieses fast

hybride Selbstbewusstsein bleibt - trotz gewisser Zweifel in Nr. 15 44 - selbst in
der Gelübde-Szene Nr. 16 fast ungetrübt erhalten, wo Jephtha von sich in F-also
gegenüber Nr. 15 zwar etwas «kleinlauter», aber immer noch in Dur! - als dem
kommenden «glorious conqueror» spricht und das Opferversprechen zwar nicht
leichthin,45 aber doch in F vollzieht. Erst in Nr. 39, wo Jephtha auf seine Tochter

trifft, stürzt er aus der G-Sicherheit46 erst nach Es und dann weiter nach c ab, in
die Tonart der bodenlosen Trauer - die Tonart, in der Bach die Matthäuspassion
mit einem Grabgesang enden lässt -, und in ihr steht denn auch die Verzweif-

43 Die ausgesprochen konventionelle Faktur dieser Arie weist nach W. Serauky (A. 33 402
auf«ein Nachlassen der kompositorischen Spannkraft» Händeis - wogegen jedoch die weitere
Gestaltung des Oratoriums spricht. M.E. steckt dahinter vielmehr theologische Absicht: Die
Selbstüberschätzung Jephthas, seine Hochschätzung der eigenen Kraft, ist «gewöhnlich» -
also singt er wie ein gewöhnlicher Opernheld!

44 Man beachte das Schwanken zwischen und %-Tonarten!
45 W. Serauky (A. 33) 408 interpretiert Händeis musikalische Gestaltung - die einzelnen

Satzteile werden durch Pausen voneinander getrennt, was den Eindruck eines atemlosen

Hervorpressens der Worte erweckt - zu Recht so, dass er Jephtha hier «wie von einem Daimonion
vorwärtsgetrieben» sieht. Damit hätte Händel - natürlich ohne die Untersuchung von D. Marcus

(A. 26) zu kennen - dessen Deutung intuitiv vorweggenommen.
46 Nr. 38 - der Chor der Jungfrauen, die dem Sieger entgegenziehen - endet in G!



124 Rüdiger Bartelmus, Jephtha -Anmerkungen eines Exegeten zu G.E Händeis

lungsarie «Open thy marble jaws, O tomb» (Nr. 40), in der er sich selbst ins Grab
wünscht.

Musikalisch völlig ausser Rand und Band geraten erscheint Jephtha dann in
dem hochemotionalen Rezitativo accompagnato Nr. 49 - er ist am Ende, sein

Selbstbewusstsein ist zusammengebrochen -, und so irrt er in seinen fast
zusammenhanglos gestammelten Sätzen durch insgesamt 14 Tonarten: Gegen Schluss
dieser Szene spricht auch er - wie Iphis in Nr. 46 - vom Sieg, aber in Moll, und
bricht dann gewissermassen Ton um Ton zusammen. In tiefster Moll-Finsternis
bewegt er sich in den letzten fünf Takten in fast ziellosem chromatischen
Herumirren allmählich auf den abschliessenden Satz «I can no more» zu, mit
dem das «I will» des Anfangs konterkariert wird. Dieser von Jephtha artikulierte
Satz steht in g - der Tonart der tiefsten menschlichen Trauer47 - und besteht

musikalisch aus einer resignativ absteigenden Skala. Das Orchester bewegt sich
in diesen fünf Takten parallel dazu von dem ganz entlegenen b überf, c nach g-
alles Tonarten des dunklen durch b gekennzeichneten Spektrums. Was dann aber

musikalisch geschieht, erweist Händel als einen Theologen von tiefem
Einfühlungsvermögen: Mitten hinein in die fast atemlose Stille nach dem abschliessenden

Seufzermotiv in der Singstimme tönt plötzlich ein klares Fis - der Leitton
nach G -, und das Rezitiv, das infis begonnen hat, endet in G\ Was will Händel
mit diesem völlig überraschenden Schluss sagen? Er deutet die Situation in gut
lutherischem Sinne: Nachdem Jephtha so weit gekommen ist, dass er sagt: «1

can no more!», und damit alle Hybris aufgegeben hat, ist der Weg für die göttliche

Gnade frei geworden - das Orchester als objektiver Kommentator weiss und

artikuliert das bereits hier in aller Vorsicht, obwohl die eigentliche Wendung
zum Positiven erst am Morgen danach, also im 3. Akt kommt. Jephtha, der «homo

incurvatus in se», der meinte, selbst sein Schicksal bestimmen zu können,
der meinte selbst zu wissen, was gut und böse ist, erkennt und anerkennt seine

Grenzen und schafft so Raum für die Gnade. Von daher erscheint jedoch der

Engel, der die Rettung der Iphis verkündet, nicht mehr unmotiviert als «deus ex

machina», sondern als eine Art fleischgewordenes Symbol im Sinne der lutherischen

bzw. paulinischen Gnadenlehre: Anders als bei Iphis geht die musikalische

Ausdeutung Händeis bei Jephtha somit deutlich über den Rahmen der
vorgegebenen biblischen Tradition hinaus - Jephtha wird im Sinne einer gesamtbiblischen

Theologie gezeichnet.
Das dritte - und letzte - Beispiel ist nicht an eine Person gebunden, sondern

verfolgt den systematisch-theologischen Leitgedanken des ganzen Werkes, der

47 Vgl. dazu etwa die ungleich bekannteren g-Moll-Arien der Pamina in Mozarts Zauberflöte.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 125

biblisch-theologisch in Kohelet und philosophisch in der Philosophie der englischen

Aufklärung wurzelt, über drei Stationen. Der Gedanke erscheint in Kurzform

als erster Satz im Oratorium (Nr. 2), kehrt in der gleichen Form im eben

diskutierten Rezitativ des Jephtha wieder und findet seine endgültige
Ausformulierung im letzten der vier Teile des Schlusschores des 2. Aktes (Nr. 50 ab

T. 114). In der dem Bruder des Jephtha und diesem selbst in den Mund gelegten
Kurzform lautet er: «It must be so», in der theologisch-philosophisch durchre-
flektierten Form des Chorsatzes dagegen: «Whatever is, is right». An letzterem
Satz lässt sich nun schon im literarischen Bereich zeigen, wie stark Händel
selbst theologisch engagiert war. Morell hatte ihm an dieser Stelle den sprachlich

und theologisch plumpen Satz vorgegeben: «What Got ordains, is right».
Händel strich - wie das Autograph zeigt - diese Vorgabe eigenhändig und
ersetzte sie durch den zitierten Satz, der aus der Feder von John Locke stammt,
sich aber auch in Alexander Pope's «Essay on Man» von 1732 wiederfindet.48

Wie den angegebenen Quellen und dem Kontext der Kurzfassung dieses

Zentralgedankens des Werkes zu entnehmen ist, ist dieser Satz nun nicht im Sinne
eines moralischen Nihilismus zu verstehen, er darf aber auch nicht im Sinne
einer naiv optimistischen Weltsicht missverstanden werden - er ist vielmehr
nüchtern-realistisch gemeint:49 Wenn der Mensch im Sinne von Koh 9,10 das tut,
was in seinen Möglichkeiten steht, ist das recht - recht im Sinne dessen, dass

Gott dem Erfolg menschlichen Tuns Grenzen gesetzt hat, dem Menschen keine

Möglichkeiten zu einer eigenständig gestalteten Weltverbesserung gegeben hat.

In der musikalischen Ausgestaltung kommen nun noch einige weitere Nuancen

hinzu. Zebul, der gegenüber dem biblischen Text neu eingeführte Bruder des

Jephtha, artikuliert das «It must be so» mit einem Quartsprung nach oben, also
naiv optimistisch: Er meint, dass der Beschluss der Brüderschar, Jephtha als

Feldherrn zu berufen, «recht» ist. Der von Händel zur Situationsschilderung
vorgegebenen g-Moll-Stimmung entkommt er trotzdem nicht, denn das im Orchester

fugiert erscheinende abwärts gerichtete Schicksalsmotiv entlarvt seinen

Optimismus als Trugschluss. Heroische Entschlüsse ändern nichts an der Tatsache,

dass die eigentliche Entscheidung nicht in der Hand von Menschen liegt.
Diese Tatsache hat Jephtha längst begriffen, wenn er in Nr. 49 sagt: «It must be

so» - der Sprung nach oben ist auf einen Terzsprung reduziert, und insgesamt
weist die Linie eindeutig nach unten: Aus dem «must» ist nur noch Schicksalsergebenheit

herauszuhören.

48 Vgl. dazu W. Serauky (A. 33) 443.
49 Das hat P.M. Young (A. 42) 193 zu wenig ernst genommen, der im Jephtha eine Art

Lektion in Moralphilosophie sieht.



126 Rüdiger Bartelmus, Jephtha - Anmerkungen eines Exegeten zu G.E Händeis

B w;»> uns

ilnil.c •

'tt* —
- sehichi.

ivr /.».

ist

ix 1,1
was uns
whiil-e -

j:c • schicht.
vcr i.\

ist
h

recht.
riyht.

G i, frT^ Hg p-ä

l J-
-A-yA-ps C|»

*• f -£

— ' |

N

Ungleich differenzierter geht demgegenüber der Chor mit dem Gedanken um

- in dieser Hinsicht ganz aus dem Geist der griechischen Tragödie heraus gestaltet,

wo der Chor ja auch zumeist das Wesentliche artikuliert, das den tragischen
Helden verborgen bleibt. Die Maxime: «Whatever is, is right», wird nicht
einzeln für sich diskutiert, sondern im Kontext von weiteren drei Sätzen, in denen

Grundgegebenheiten menschlichen Schicksals angesprochen werden. - Doch

was passiert nun musikalisch? Händel nimmt zu diesem Satz aus drei verschiedenen

Blickwinkeln Stellung: Der Satzteil «Whatever is» wird unisono artikuliert

- ein Signal dafür, dass es um eine universelle Aussage geht -, und er um-
fasst den Tonraum einer Septime - das Intervall zur Bezeichnung des schlechthin

Unvollkommenen, mit dem das schwer Erträgliche des Sachverhalts

symbolisiert ist. Auch den einzelnen Tonschritten kommt hierbei Bedeutung zu,
steht doch die Sext abwärts für Resignation, und die verminderte Sekund
abwärts begegnete schon mehrfach als «Seufzermotiv». Gegen die damit
ausgedrückte pessimistische Stimmung bäumt sich das Orchester ebenso unisono auf

- diese Figur spricht für sich selbst.

Wenn dann der Chor knapp und klar das «is right» mit zwei kurzen Noten
artikuliert, gehen die Stimmen endlich wieder auseinander. Der Bass hat den

Quartsprung nach oben, der Tenor bleibt auf einem Ton stehen, und die
Frauenstimmen gehen um eine Sekund nach oben. Die hier wieder einsetzende
Mehrstimmigkeit macht deutlich, dass es um Einzelschicksale, um Einzelaussagen
geht: Jeder muss aus seiner Lage heraus dieser Erkenntnis zustimmen, dann geht
es irgendwie «bergauf», oder wird zumindest nicht schlechter. All diese Teilelemente

lässt nun Händel den Chor im folgenden durch alle Höhen und Tiefen des

menschlichen Lebens — symbolisiert durch die Tonarten G, C,f As, B, Es und
schlussendlich c — gewissermassen durchbuchstabieren. Dass er meint, mit der



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 127

Intonation in c schliesslich die dem Menschen eigentlich adäquate Ebene gefunden

zu haben, ergibt sich daraus, dass er sie als einzige wiederholt, und zwar
gleich dreimal, und damit den Schlusschor des 2. Aktes in der gleichen Tonart
abschliesst wie Bach die Matthäuspassion: Mit Kohelet stellt er so die Tatsache,
dass der Mensch sterblich ist, über alle weiteren Aussagen über den Menschen.
In der musikalisch-theologischen Ausdeutung der Jephtha-Erzählung als ganzer

geht Händel somit noch einmal einen Schritt weiter als bei der Charakterisierung

der Einzelgestalten. Bei Iphis hat Händel nur die alttestamentlich vorgegebenen

Züge unterstrichen, in bezug auf die Gestalt des Jephtha hat er genuin
neutestamentliche Gedanken mit zur Interpretation herangezogen - den

Interpretationsrahmen der gesamten Erzählung bilden indes anthropologische
Grundkonstanten in der theologisch-philosophischen Bewertung seiner Zeit,
gespiegelt in seinem eigenen Erfahrungshorizont: Während Händel am Schlusschor

arbeitete, wurde ihm klar, dass er dabei war, vollends zu erblinden.50 - Von
daher gewinnt das «Whatever is, is right» in c noch einmal eine andere Dimension.

Händeis Musik lässt den Hörer also nicht nur «Ethik und Metaphysik seines

menschlichen Daseins» empfinden, wie das Herder aus den Chören heraushörte,

sie führt ihn auch in Tiefenstrukturen biblischer Traditionen, die bei blossem
Lesen nur schwer zugänglich sind. Selbst «entlegene» biblische Texten gewinnen

so eine Aktualität, die dem schulmässig interpretierenden Exegeten
verschlossen bleiben muss, deren sinnenfällige Bedeutung für die Verkündigung
indes - so hoffe ich - aus den wenigen Beispielen, die hier nur verbal vorgestellt
werden konnten, hinreichend deutlich geworden ist.

Rüdiger Bartelmus, Wörthsee

50 Vgl. dazu L. Finscher, Händeis Jephtha, Beiheft zur Einspielung des Oratoriums durch
N. Harnoncourt, Teldec 8.35499, 7 bzw. W. Serauky (A. 33) 393.440.


	Jephtha : Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händels musikalisch-theologischer Deutung einer "entlegenen" alttestamentlichen Tradition

