Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 2

Artikel: Jephtha : Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Handels musikalisch-
theologischer Deutung einer "entlegenen” alttestamentlichen Tradition

Autor: Bartelmus, Rudiger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten
zu G.F. Handels musikalisch-theologischer Deutung
einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition'

I. Vorbemerkung

Religion und Musik sind zwei anthropologisch relevante Phinomene, die
wohl seit Anbeginn der Menschheitsgeschichte aufs engste aufeinander bezo-
gensind.” Es ist ja kein spezifisch israelitischer Gedanke etwa der Psalmdichter,
wenn sie die versammelte Gemeinde auffordern:

Danket dem HERRN mit Harfen; lobsinget ihm zum Psalter von zehn Saiten! Singet ihm ein
neues Lied; spielt schon auf den Saiten mit fréhlichem Schall!?

Wo immer auf dieser Welt religiose Rituale stattfinden bzw. stattgefunden
haben, spielen Musikinstrumente und/oder Gesang eine wichtige Rolle — «rites
de passage» ohne musikalische oder zumindest rhythmische Gestaltung wenig-
stens eines Teils der dabei verwendeten Texte kennt wohl kein Kulturkreis auf
dieser Erde. Dementsprechend hat Musik auch in der Welt des Alten Orients
(einschliesslich des Mittelmeerraumes), aus der die christliche Religion hervor-
gegangen ist, imreligiosen Bereich von jeher eine dominante Rolle gespielt, wie
wir den erhaltenen Texten, aber auch den Ergebnissen der Ausgrabungen ent-
nehmen koénnen.* In diesem Kulturkreis ist sie indes nicht auf den rituellen Be-
reich im eben angesprochenen engeren Sinne beschriankt geblieben, sondern hat

! Fiir den Druck iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 20.12.1990 vor der Theologi-
schen Fakultét der Universitit Heidelberg gehalten wurde. Der Verfasser dankt der Thyssen-
Stiftung fiir die grossziigige Finanzierung eines Forschungs-Freijahres, in dem u.a. diese Un-
tersuchung abgeschlossen werden konnte.

? Vgl. dazu G. van der Leeuw, Phiinomenologie der Religion, Tiibingen *1956, 426f.; 517.
Dass es im Verlauf der Religionsgeschichte gelegentlich Bewegungen gegeben hat, die die
Musik aus theologischen Griinden aus dem kultischen Vollzug zu verbannen suchten, kann
hier ausser Betracht bleiben, zumal aus derartigen Abwehrreaktionen indirekt deutlich wird,
welch grossen Einfluss Musik offenbar auf das religiose Bewusstsein hat.

3 Ps 33,2.3 in der Ubersetzung der Lutherbibel; vgl. u.a. Ps 40.4; 96,1; 98,1.4-6; 138,1;
144,9; 149,1.

* Vgl. als eines der iltesten Fundstiicke etwa die sog. «Kultharfe» (in Wirklichkeit eine
Leier) aus den Konigsgrabern in Ur (Rekonstruktion im Iraqg Museum Baghdad Nr. 8694; Abb.
u.a. in ANEP 61, Abb. 193), sowie die Ab. 191-211 in ANEP und v.a. O. Keel, die Welt der
altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Ziirich-
Einsiedeln-K6ln und Neukirchen 1972, 312-328.



107

von Anfang an auch im Bereich der «religiosen Unterweisung», im Rahmen der
Uberlieferung der religidsen Traditionen, eine Rolle gespielt. «Singer —
gleichgiiltig ob einfach als «Sdnger»’ oder als «Kultsinger»°® bzw. « Tempelsiin-
ger»’ klassifiziert — haben hier eine, wo nicht die entscheidende Rolle bei der
Sammlung und Uberlieferung der religids relevanten «Fakten» — vor der Ver-
schriftlichung steht in vielen Fillen die musikalisch ausgestaltete miindliche
Uberlieferung. Im Bereich des AT zeugen davon etwa das Schilfmeer- (Ex 15)
und das Debora-Lied (Ri 5) sowie die sog. Geschichtspsalmen (Ps 78; 105; 106).
Wie eng in dieser Zeit «singen» und «erzdhlen» zusammenhéangt, fasst Ps 96
quasi programmatisch zusammen:

Singet dem HERRN ein neues Lied; singet dem HERRN, alle Welt! Singet dem HERRN und
lobet seinen Namen, verkiindet von Tag zu Tag sein Heil! Erzdhlet unter den Heiden von seiner
Herrlichkeit, unter allen Vélkern von seinen Wundern!?®

Im Judentum und in einigen christlichen Kirchen ist es denn auch bis heu-
te liblich geblieben, die «heiligen Texte» nicht einfach vorzulesen, sondern sie
musikalisch gestaltet vorzutragen. Offenbar geht man davon aus, dass man den
Zuhorern so die affektive «Tiefendimension» der Texte besser iibermitteln kann
als es bei dem vornehmlich auf rationale Wahrnehmung zielenden Vorgang des
Vorlesens geschieht. — Im Protestantismus dagegen hat — unbeschadet dessen,
dass noch Luther und Zwingli die Musik durchaus schitzen und v.a. Luther
selbst Lieder schuf, in denen die christliche Botschaft in affektiv-narrativer
Form vermittelt wird® — das Prinzip sola scriptura diesen affektiven Zugang zur
Tradition zugunsten der rationalen Wahrnehmung von Fakten weitgehend ver-
dréngt, jedenfalls in dem Bereich der Theologie, wo man mit dem Anspruch
auftritt, mit den Texten «wissenschaftlich» umzugehen. Sicher — die evangeli-

* So Homer in der griechischen Tradition, der seinerseits etwa in der Odyssee (z.B. Od.
VIIL4711f.) den Sanger Demodokos als Tradenten wichtiger Traditionen kennt.

® Vgl. dazu etwa J. Krecher, Sumerische Literatur, in: W, Rollig, Altorientalische Literatu-
ren, Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, Band 1, Wiesbaden 1978; 104. Krecher be-
schrinkt sich entsprechend dem Ziel des Handbuches allerdings darauf, die sumerischen Texte
als «Literatur» darzustellen. Dass hinter den schriftlichen Texten Traditionen stehen, die z.T.
urspriinglich von Séngern tradiert wurden, lasst er indes verschiedentlich durchblicken, ohne
auf das iiberlieferungsgeschichtliche Problem ndher einzugehen.

7 So in der alttestamentlichen Wissenschaft, die die levitischen «Sénger» von I Chr 6,16ff.;
15,16ff. etc. zumeist als « Tempelsdnger» klassifiziert; vgl. etwa O. Kaiser, Einleitung in das
Alte Testament, Giitersloh *1984, 189. 353 u.6. mit Bezug auf H. Ewald, der in den Chronikbii-
chern ein Werk dieser Sénger gesehen hat.

¥ Ps 96,1-3 in der Ubersetzung der Lutherbibel; vgl. u.a. Ps 105,2; Ex 15; Ri 5.

* Als Belege dafiir seine nur die beiden Lieder « Vom Himmel hoch» und «Nun freut euch
lieben Christen g’mein» (EKG 16 bzw. 239) genannt.



108 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Hdindels

sche Kirchenmusik hat zu allen Zeiten bedeutende Werke hervorgebracht, die
auch und gerade durch ihre Art der Textauslegung die Horer zutiefst zu bewegen
vermochten. Aber das ist nach einer weit verbreiteten Einschiatzung Teil der
religiosen Praxis und hat mit wissenschaftlicher Textauslegung, die sich um die
«objektiven» Grundlagen des Glaubens zu bemiihen hat, nichts zu tun — oder
vielleicht doch? Stort oder fordert eine musikalisch-affektive Ausgestaltung
biblischer Texte den Verstehensprozess? Ja, kann man Texte, die urspriinglich
affektiv ausgestaltet waren bzw. beim rhythmisch-musikalischen Vortrag ent-
sprechend gestaltet wurden, ohne Berticksichtigung dieser Dimension iiber-
haupt sachgemass verstehen?

I1. Motive zur Uberschreitung
des iiblichen exegetischen Horizonts

Schon allein das eben angesprochene Phinomen der elementaren Zusam-
mengehorigkeit von religioser Aussage und musikalisch-affektiver Gestaltung
derselben ldsst es zumindest nicht als ein ginzlich willkiirliches Vorhaben er-
scheinen, wenn im folgenden ein Alttestamentler einmal nicht exegetisch-puri-
stisch nur nach der «urspriinglichen» Bedeutung eines biblischen Textes — der
Jephtha-Tradition im Richterbuch — fragt, sondern eine musikalisch-dramati-
sche Ausgestaltung des in Frage stehenden Textkomplexes —hier die durch G. F.
Héndel und seinen Textdichter T. Morell — in den Mittelpunkt seiner Betrachtun-
gen stellt. Doch unbeschadet dessen, dass die folgenden Uberlegungen konkret
von Hindels letztem Oratorium Jephtha ausgehen — es dient nur als ein (wenn
auch sehr eindriickliches) Beispiel fiir ein weitergehendes Interesse: Hinter der
Auseinandersetzung mit dem emotional zutiefst bewegenden Héndelschen
Opus steht die Absicht des Exegeten, von diesem Spezialfall aus ganz generell
die Dimension im weiten Feld der Wirkungsgeschichte biblischer Texte in den
Blick zu bekommen, die im traditionellen, vornehmlich an schriftlichen Urkun-
den und deren «sachlichem» Gehalt orientierten exegetischen Betrieb oft zu
kurz kommt—nimlich die affektive Dimension bei der Generierung, Tradierung
und Rezeption von Texten, also die Dimension, die man in der Sprachwissen-
schaft mit den Stichworten «Ausdruck» bzw. «Kundgabe» zusammenfasst.
Noch einmal anders gesagt: Es geht im folgenden um den Versuch einer Einbe-
ziehung der affektiven Seite des Sprachgeschehens in die Exegese, wenn auch
aus pragmatischen Griinden zunichst eingeschrankt auf den im Grenzbereich
zwischen emotionaler und rationaler Sphire anzusiedelnden Vorgang der Ver-
mittlung bzw. Wahrnehmung biblischer Texte durch das Medium der Musik —



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 109

ermoglicht doch barocke Musik als «Klangrede»," die mit nonverbalen, unmit-
telbar sinnenfdlligen Mitteln direkt an die Affektkultur der antiken Rhetorik
ankniipft," einen relativ einfachen Zugang zu dieser elementaren Dimension im
Sprachgeschehen; andere Ausdrucksformen der affektiven Dimension der
Sprache konnen im Rahmen dieses Aufsatzes allenfalls in Andeutungen ge-
streift werden.

Dass der angesprochene Problemhorizont selbst in der so eingeschriankten
Form nicht auf wenigen Seiten umfassend abgeschritten werden kann, liegt auf
der Hand — eine Beschriankung auf einige wesentliche Elemente ist unumgéng-
lich. Dementsprechend sollen im folgenden nur drei Aspekte diskutiert werden:
Zunichst werden noch drei weitergehende (wenn auch mit dem schon genann-
ten Motiv zusammenhiingende) Beweggriinde fiir die Uberschreitung des iibli-
chen exegetischen Horizonts angesprochen, von denen her die — weit iiber das
fachexegetische Interesse hinausgehende — Bedeutung der hier diskutierten Fra-
gestellung deutlich werden soll. Im sodann folgenden — rein alttestamentlichen
— Teil wird ein Uberblick iiber die wichtigsten exegetisch-theologischen Deu-
tungen von Ri 11,2940 bzw. 3040 folgen — des Teils der Jephtha-Tradition, der
in der Wirkungsgeschichte im Vordergrund des Interesses stand. Denn ohne eine
zumindest oberflachliche Orientierung tiber den sachlichen Inhalt eines Textes
hat es wenig Sinn, dessen Wirkungsgeschichte bzw. affektive Dimension zu dis-
kutieren. Im letzten Teil soll dann schliesslich anhand von einigen Noten- bzw.
Musikbeispielen aus dem Oratorium «Jeptha»'* die musikalisch-theologische
Interpretation der biblischen Jephtha-Tradition durch G.F. Héndel vorgestellt
werden. — Dass daran deutlich wird, inwiefern es sich fiir den Exegeten lohnt,
sich auch mit ausserbiblischen Ausformulierungen biblischer Traditionen aus-
einanderzusetzen, ist die konkrete Hoffnung des Autors dieser Zeilen.

Zunichst also zu den weitergehenden Motiven: Streng formal betrachtet han-
delt es sich bei den drei angekiindigten Motiven fiir die «Digression» des Exege-
ten nur um zwei, denn die beiden zuerst zu diskutierenden konvergieren inso-
fern, als beide mit dem «Wie» der Vermittlung von biblischen Texten zu tun
haben — das eine Motiv allerdings starker mit Blick auf subjektiv-pragmatische
Aspekte der Hermeneutik, das andere mehr unter generellen Aspekten heutiger
christlicher Verkiindigung. Letztlich handelt es sich bei ihnen also eher um prak-

' Der Ausdruck findet sich bereits bei J. Mattheson, Der vollkommene Capellmeister,
Hamburg 1739, 187 und wurde in jiingerer Zeit von N. Harnoncourt, Musik als Klangrede, dtv
TB 10500, Miinchen *1987, programmatisch wieder aufgenommen.

""Vgl. dazu D. Bartel, Handbuch der musikalischen Figurenlehre, Laaber 1985, 11-14.

12 Sic im Manuskript Hindels!



110 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

tisch-theologische als alttestamentliche — und zudem stark subjektiv geférbte —
Gesichtspunkte:"

Dass Religionsunterricht zu geben am Beginn der siebziger Jahre kein leich-
tes Unterfangen darstellte, weiss jeder, der in dieser Zeit in Deutschland (und
nicht nur dort) mit Schule zu tun hatte, sei es als Schiiler, sei es als Lehrer. Wenn
tiberhaupt, konnte man allenfalls etwas erreichen, wenn man die Schiiler bei
konkreten Problemen abholte — unmittelbare Auseinandersetzung mit bibli-
schen Traditionen war kaum moglich. Angesichts dieses Sachverhalts blieb
Lehrern, denen an einer Vermittlung biblischer Traditionen als Basis christlicher
Erziehung lag, allenfalls der Umweg tliber das Allheilmittel «Medieny, die in
Form von Filmen, Dias, Schaubildern usw. auf den Markt driangten, die aber
leider oft von den Texten selbst wegfiihrten. Beim suchenden Experimentieren
mit Medien fiel mir nun damals auf, dass die grossen oratorischen Werke der
Barockzeit, insbesondere die Matthiduspassion J. S. Bachs,'* von den Schiilern —
selbst von Anhingern der Rock-Musik — mit grosster Aufmerksamkeit aufge-
nommen wurden; d.h. sie 6ffneten unmittelbar den Weg zur biblischen Tradi-
tion.

Wenn man diese subjektive Erfahrung im Kurzschlussverfahren mit neueren
Statistiken tiber die Zahl der Gottesdienstbesucher bzw. der Besucher von pro-
fessionell gestalteten Kirchenkonzerten zusammenbringt (von den Besuchern
der entsprechenden Auffithrungen in Konzertsilen ganz zu schweigen!), wird
der sachliche Hintergrund des Interesses an der hier in Rede stehenden Problem-
stellung unmittelbar einsichtig. Fiir einen Ort wie z.B. Miinchen” kann man
pauschal davon ausgehen, dass zwischen beiden Gruppen ein Verhiltnis von
mindestens 1:3, wo nicht schon 1:4, vorliegt; d.h. der musikalisch-affektiven
Dimension kommt im Blick auf die Vermittlung von biblischen Traditionen eine
ausgesprochen grosse Bedeutung zu: Ganz offensichtlich sind nicht nur die
«Gebildeten unter den Verdchtern» der Religion heute eher tiber religiose Musik
als iber «Reden» zu erreichen — ein Phidnomen, das nicht nur den praktischen
Theologen zum Nachdenken notigt. Will der Exeget nicht vollig abseits der kon-
kreten religiosen Wirklichkeit im Bereich der vermeintlich reinen Wissenschaft

B Der Autor dieser Zeilen war vor seiner akademischen Laufbahn von 1969-1974 Reli-
gionslehrer an verschiedenen Schulen in Miinchen, daneben auch kurzzeitig Vikar an der Lut-
herkirche in Miinchen-Giesing.

" Vgl. dazu R. Bartelmus, Die Matthduspassion J.S. Bachs als Symbol. Gedanken zu
einem unerschopflichen musikalisch-theologischen Werk, ThZ 47 (1991) 13-65.

" Dass der Autor hier von seinem subjektiven Horizont ausgeht, mdge der Leser verzei-
hen; aller Wahrscheinlichkeit nach gilt das Gleiche indes auch fiir Basel, Hamburg oder Zii-
rich.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 111

verharren bzw. seine Teilnahme am «publice docere» auf die Veréffentlichung
von Predigtstudien beschrinken, muss er die wissenschaftliche Auseinanderset-
zung auch mit dieser Form von Textauslegung suchen. Dabei sind m.E. zwei
Aspekte besonders wichtig: Natiirlich muss der Exeget zum einen hier wie auch
sonst kritisch priifen, ob bzw. inwieweit mit «seinen» Texten theologisch sach-
gerecht umgegangen wird, wobei allerdings vorausgesetzt ist, dass sich theolo-
gisch «sachgerechter» Umgang nicht in der Anwendung von Verfahrensweisen
und Ergebnissen der historisch-kritischen Wissenschaft erschopft. Aber zum
anderen sollte er gerade auch seine Forschungsergebnisse der impliziten Kritik
von neu- und nachgestaltenden Kiinstlern aussetzen — die Augen von Kiinstlern
sehen oft tiefer als die von methodisch einseitig festgelegten Experten.

Von da aus ist der Sprung zu dem bereits andiskutierten sprachwissenschaft-
lich begriindeten Motiv nicht allzu weit. Als Exeget hat man es immer nur mit
«schriftlichen Texten» zu tun — mit Texten also, denen eine (wo nicht die wich-
tigste) sprachliche Dimension so gut wie vollkommen fehlt, ndmlich die des
«Ausdrucks», der «kKundgabe». — Dabei beziehe ich mich auf die Ausfithrungen
des grossen Sprachwissenschaftlers K. Biihler, der Sprache folgendermassen
definiert hat: «Dreifach ist die Leistung der menschlichen Sprache, Kundgabe,
Auslosung und Darstellung» bzw. in den von ihm spéter bevorzugten Termini
ausgedriickt: «Ausdruck, Appell und Darstellungy.'® Damit ist jedoch nicht nur
Sprache positiv beschrieben, sondern zugleich implizit auf ein Doppeltes hinge-
wiesen: Zum einen darauf, dass «Ausdruck» bzw. «Kundgabe» eine fiir die
menschliche Kommunikation unverzichtbare «Leistung» darstellt, eine Lei-
stung freilich, die nicht ausschliesslich auf das «Organony» Sprache (im engeren
Sinne) beschrinkt ist. Zum anderen darauf, dass Texte, denen die bei Biihler
nicht umsonst an erster Stelle genannte Dimension der Kundgabe bzw. des Aus-
drucks fehlt — und mit solchen Texten hat es der Exeget in der Regel zu tun —,
unvollkommen sind und bleiben, bis sie von seiten des sie Rezipierenden ent-
sprechend gefiillt werden. In der Terminologie der neueren Textwissenschaft
ausgedriickt: Es liegen «Leerstellen» vor,"” die im Rahmen der Rezeption gefiillt
werden (miissen). An diesem Punkt hat nun der Exeget eine besondere Verant-
wortung, die allerdings angesichts der Fixierung der Fachwissenschaft auf Sach-
probleme, d.h. auf die Darstellungsebene, oft nicht geniligend wahrgenommen
wird: Wenn tiberhaupt, erfolgen Eintragungen im Bereich des « Ausdrucks» zu-

'6 K. Biihler, Sprachtheorie, Stuttgart 1965, 28.

'7 Vgl. zu diesem Problem neuerdings etwa H. Utzschneider, Das hermeneutische Problem
der Uneindeutigkeit biblischer Texte — dargestellt an Text und Rezeption der Erzédhlung von
Jakob am Jabbok (Gen 32,23-33), EvTh 48 (1988) 182—-198.



112 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

meist unbewusst und damit unkontrolliert, im schlimmsten Fall gar nicht, wes-
halb denn auch manche neueren exegetischen Veroffentlichungen von Studie-
renden zu Recht als unlesbar eingestuft werden.

Werden alttestamentliche Traditionen nun aber beim Rezitieren bzw. Inter-
pretieren mit Affekten, mit Leben, d.h. mit «Ausdruck» im Sinne Biihlers ge-
fillt, sind sie nicht mehr der urspriingliche, sondern ein neuer Text, den der
Interpret — sei er nun Vorleser, Erzihler, Prediger oder Fachwissenschaftler — zu
verantworten hat. Denn niemand — auch nicht die Masoreten mit ihren scheinbar
perfekten diesbeziiglichen Vortragszeichen — kann die urspriingliche Intona-
tion, den affektiven Gehalt der Texte, so wiederherstellen, dass die Intentionen
der Autoren bzw. Redaktoren unverfilscht auf uns kimen. Und selbst wenn das
moglich wire, verhindert die gegeniiber der antiken Situation géanzlich andere
Wirklichkeitserfahrung des modernen Menschen eine den Intentionen der Auto-
ren exakt entsprechende Rezeption. Sicherheit ist nur qua Negation moglich:
Man kann mit Sicherheit sagen, was nicht im Text steht. Was indes der urspriing-
liche Autor, was die diversen Redaktoren, was die Personen positiv dachten, die
einen Text fiir «kkanonischy erklarten, bleibt im Bereich mehr oder minder plau-
sibler Hypothesen. Ohne subjektive Eintragungen im Bereich des Ausdrucks ist
kein antiker Text — schon gar nicht ein unvokalisierter Text der hebrdischen Tra-
dition — zum Leben zu erwecken, und insofern besteht lediglich ein intentionaler
und gradueller, aber kein grundsatzlicher Unterschied zwischen der Textinter-
pretation des Exegeten und der kiinstlerischen Aktualisierung alter Traditionen,
wie sie die hier interessierende Neuformulierung der Jephtha-Tradition als
«Klangrede» darstellt. ‘

I1. Ri 11,3040 in exegetisch-theologischer Sicht

Gemiss dem oben entwickelten Konzept sollen in diesem Teil primér theolo-
gische Aspekte diskutiert werden, literar(krit)ische Einzelprobleme des Textes
dagegen allenfalls am Rande angesprochen werden."” Eine literarische Frage
muss jedoch in jedem Falle angeschnitten werden, weil sich an ihr das Gesamt-
verstindnis mit entscheidet: Mit der protestantischen Tradition, wie sie in der
Ziircher- und der Lutherbibel reprisentiert erscheint, ist in der Uberschrift die-
ses Abschnitts als Perikopengrenze nach vorne V. 30 benannt. Damit ist eine
Abgrenzung vorgenommen, die zwar verbreitet, aber durchaus nicht selbstver-
stdndlich ist, wie z. B. ein Blick in die sog. «Einheitsiibersetzung» bzw. die BHS

'8 Vgl. die Kommentare zum Buch Richter.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 113

zeigt." In der so festgelegten Abgrenzung handelt die Erzihlung dann — wie das
etwa G. von Rad in seiner «Theologie des Alten Testaments» darstellt — von dem
«in grosser Bedriangnis» abgegebenen, und damit wohl uniiberlegten Geliibde
eines Menschen,” das am Ende nolens volens wortlich eingelst wird — was von
Rad zwar vornehm mit Schweigen tlibergeht, aber doch wohl im Einklang mit
den meisten Kommentatoren implizit voraussetzt.”’ Wenn der Text damit so zu
verstehen ist, dass er letztlich von einem konkret vollzogenen Menschenopfer
berichtet, dann gehdrt er nach verbreiteter Anschauung zu den entlegenen Tradi-
tionen im AT, zu den Randtexten, die im Rahmen einer positiven Darstellung der
Theologie des AT besser ignoriert bzw. als Exoticum allenfalls am Rande in
Andeutungen gestreift werden sollten. Dieser Eindruck ergibt sich jedenfalls,
wenn man neben der erwédhnten «Theologie» G. von Rads noch andere einschli-
gige Werke mit heranzieht — so etwa die «Theologien» von W. Eichrodt, G. Foh-
rer, L. Kéhler, Th.C. Vriezen, C. Westermann oder W. Zimmerli.?? Unter ihnen
setzt sich ohnehin einzig W. Eichrodt mit der Jephtha-Tradition ausfiihrlicher
auseinander — wenn auch ausschliesslich sub specie contraria, (was dhnlich
iibrigens auch in den neueren Werken zur Religionsgeschichte Israels ge-
schieht®). Bei Eichrodt muss die Tradition gewissermassen fiir den dunklen
Hintergrund sorgen, vor dem die eigentliche Botschaft des AT nur umso heller
erstrahlt. Die entsprechende Stelle sei hier wortlich zitiert — gibt sie doch quasi
den sensus communis der theologischen Bewertung der Jephtha-Episode in pro-
testantischen Exegeten-Kreisen des 20. Jahrhunderts wieder: «Wo trotzdem im
Alten Testament noch Menschenopfer erwihnt werden, handelt es sich um das
Wiederaufleben eines ldngst iiberwundenen Brauches in aussergewdhnlichen
Lagen, sei es in Kriegsnot in der Verwirrung der Richterzeit, sei es aus Furcht

¥ Vgl. dazu die weiter unten folgenden Ausfiihrungen.

% G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I, Miinchen ‘1957, 267.

2'Vgl. etwa W. Nowack, Richter — Ruth, HK 1/4, Géttingen 1900, 108 oder H.W. Hertzberg,
Die Biicher Josua, Richter, Ruth, ATD 9/10, Géttingen 1973, 217f.

2 Vgl dazu W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Teil I, Stuttgart-Gottingen 1962
G. Fohrer, Theologische Grundstrukturen des Alten Testaments, Berlin-New Nork 1972; L.
Kohler, Theologie des alten Testaments, Tiibingen 1936 = *1966; Th. C. Vriezen, Theologie des
Alten Testaments in Grundziigen, Wageningen o.J., C. Westermann, Theologie des Alten Tes-
taments in Grundziigen, ATD Erg. Reihe 6, Gottingen 1978; W. Zimmerli, Grundriss der Altte-
stamentlichen Theologie, ThW 3, Stuttgart-Berlin-Kéln-Mainz 1972.

# Vgl. dazu H. Ringgren, Israelitische Religion, RAM 26, Stuttgart 1963, 159, der zwar
Zweifel anmeldet, ob angesichts des Mérchenmotivs der zufilligen Begegnung und des étio-
logischen Schlusses liberhaupt von einem Menschenopfer die Rede ist, der aber dennoch zu-
gleich versichert, dass ein solches, wenn es denn vorliegen sollte, «nicht als genuin israelitisch
anzusprechen» sei. Ahnlich auch G. Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion, Berlin
1969, 46.



114 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

vor der unheimlichen Wirkung eines Fluches beim Wiederaufbau einer gebann-
ten Stadt, singuldre Erscheinungen, mit denen der offizielle Jahwekult nichts zu
tun hatte.»** D.h. die Faktizitit von Menschenopfern in Israel wird nicht geleug-
net — man ist ja gewohnt, den Texten primér historische Informationen zu ent-
nehmen —, aber sie stellen, theologisch gesehen, ein Relikt aus der kanaani-
ischen Religion dar, die vom wahren Jahweglauben iiberwunden wurde, wes-
halb man sich als christlicher Interpret mit der «Botschaft» von derartigen
Texten nicht weiter auseinanderzusetzen braucht, sondern sich von ihnen guten
(deuteronomistisch geschulten) theologischen Gewissens mit Grausen abwen-
den darf.

So iiberzeugend diese Argumentationsweise auch auf den ersten Blick
scheint — dass sie schon allein in historischer Hinsicht nicht die ganze Wahrheit
enthilt, ergibt allerdings ein Blick auf Ex 22,28.29 oder Ez 20,26.31 —, fiir den
Zusammenhang dieser Untersuchung ist es wichtig, dass sie vom Wortlaut des
Textes her nicht so zwingend ist, wie die Konvention nahelegt. Sie hdngt viel-
mehr unmittelbar von der erwdhnten Abgrenzung des Textes und von einer Auf-
fiillung seiner sachlichen bzw. affektiven «Leerstellen» ab, die beide zwar mog-
lich und m. E. auch theologisch sinnvoll sind, die aber nicht die einzig theolo-
gisch legitime Deutungsmoglichkeit der Tradition darstellen, wie sich sogleich
zeigen wird. — Zunéchst also zum Abgrenzungsproblem, das den Ausgangs-
punkt dieser Erwagungen bildete: Wie dem in BHS abgedruckten MT zu ent-
nehmen ist, dem die «Einheitsiibersetzung» folgt, setzt dieser die Petucha, und
damit die Perikopengrenze, im Gegensatz zur protestantischen Tradition vor
V. 29 an — eine Entscheidung, die von der Syntax der beiden Sitze her zunéchst
genauso gut bzw. schlecht moglich ist wie die andere Losung, steht doch in
beiden Fillen entgegen der Erwartung ein wayyigtol am Beginn der neuen Ein-
heit. Bezieht man jedoch V. 28 in die Betrachtungen ein, erweist sich die Ent-
scheidung der Masora —makrosyntaktisch gesehen —als sachgemaiss, denn V. 28
beschliesst den Bericht tiber die erfolglosen Friedensverhandlungen mit den
Ammonitern regelhaft mit dem Textsignal fiir die sog. «kleine Pause», mit
einem w*-x-gatal —und damit beginnt V. 29 quasi automatisch ein neuer (Unter-)
Abschnitt. Diese Abgrenzung hat nun aber zur Folge, dass das Wirken des Gei-
stes Jahwes und das verhdngnisvolle Geliibde Jephthas ganz unmittelbar aufein-
ander bezogen erscheinen — und eben dieses anstossige Phinomen, das sich so
schlecht in das sonstige Bild vom Wirken Jahwes im Richterbuch fiigt, wollte
man in den protestantischen Ubersetzungen mit der Verschiebung der Ab-

2'W. Eichrodt (A. 22) 90; Kursivsatz von mir. In Anm. 262 und 263 wird dort auf Ri
11,34(1)-40 und I Kon 16,34 verwiesen. Eichrodt nimmt hier Dt 12,31 allzu ernst.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 115

schnittsgrenze um einen Vers offenbar vermeiden. M.a.W. es sind rein inhaltli-
che Erwdgungen, wenn man den Bericht vom «Geistbefall» Jephthas in V. 29 als
Abschluss der vorhergehenden Perikope wertet, was jedoch — das sei am Rande
vermerkt — auch kritische Forscher keineswegs daran hindert, den Vers unter
systematischen Gesichtspunkten dennoch mit V. 32b.33 zusammenzusehen:
Schliesslich weiss man aufgrund anderer einschlégiger Stellen aus dem Richter-
buch, dass «Geistbefall» die Befahigung zu einer befreienden Tat verleiht.” —
Nimmt man nun aber mit dem MT die hier gegebene narrative Abfolge «Geist-
befall» — «Geliibde» — «Sieg» ernst, muss man eine Erkldrung dafiir finden,
warum zwischen den Satz von «Geistbefall» und den Erfolgsberichtin V. 32b.33
entgegen dem sonstigen Usus der Satz mit dem Geliibde eingeschoben wurde.

Zwei Interpretationsmoglichkeiten werden hier neuerdings diskutiert — eine,
bei der stirker subjektivistisch-moralisch, und eine, bei der biblisch-theologisch
argumentiert wird. Erstere ist mit dem Namen Phyllis Trible zu verbinden. In
ihrem explizit als feministisch ausgewiesenen Buch «Texts of Terror» versucht
sie, Jephtha als Mann in seinem Widerspruch zu zeichnen, der auf die Gabe der
rwh — im Hebréischen bekanntlich ein Femininum — mit einem «Akt des Un-
glaubens» reagiert, indem er Jahwe trotz der im «Geistbefall» erfahrenen Ver-
heissung noch zusétzlich durch ein Geliibde zu binden sucht. Der Unglaube, die
falsche minnliche Logik, hat fiir Jephtha schmerzliche, fiir die Tochter todliche
Folgen, womit das patriarchale System einmal mehr als ein System des Terrors
entlarvt ist.

Frau Trible gibt sich also nicht damit zufrieden, dass der Text — syntaktisch
gesehen — die drei Sachverhalte «Geistbefall», «Geliibde» und «Sieg» mit dem
Mittel des Erzdhlprogresses einfach hintereinander reiht, stehen diese Sachver-
halte doch— von einem bestimmten theologischen Blickwinkel aus gesehen, den
sie teilt —sachlich in einem Adversativverhiltnis: Wer «die Geistin» Jahwes hat,
muss Jahwe nicht noch zusétzlich mit dem Versprechen eines Opfers «kaufeny,
schon gar nicht mit einem Opfer, dessen Hauptlast ein anderer tragen muss. Der
Text wird nicht als religionsgeschichtliche /nformation gelesen und damit auf
der Darstellungsebene belassen, sondern als Botschaft ernst genommen — und
deshalb wird die Ebene der Kundgabe bzw. des Ausdrucks in einer fiir jeden
Leser kontrollierbaren Weise mit einbezogen: Aus naheliegenden, aber deshalb
theologisch nicht notwendig illegitimen Griinden — es fehlen ja alle konkreten
entsprechenden Hinweise im Text — erfolgt das durch die emotionale Identifika-

¥ Vgl. dazu C. Westermann (A. 22) 64.

6 P. Trible, Texts of Terror, literary-feminist readings of biblical narratives. Overtures to
Biblical Theology 13, Philadelphie 1984; (in dt. Ubersetzung publiziert unter dem Titel: Mein
Gott, warum hast du mich vergessen! Frauenschicksale im Alten Testament, Giitersloh 1987).



116 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

tion mit einem der Protagonisten, mit der Tochter. Dabei ergeht es Frau Trible
nicht viel anders als dem David beim Horen der Nathanparabel: Sie ist emport —
von ithrem Ansatz und von ihrem Gesamtverstindnis der Geschichte her durch-
aus zurecht — und von dieser Emporung her ist die Interpretation denn auch
strukturiert.

So wenig dieser Losungsweg zu iiberzeugen vermag — warum wird gleich
deutlich werden —, Frau Trible muss zugestanden werden, dass sie den Text zu-
mindest am Anfang etwas genauer wahrnimmt, als das in der Standardinterpre-
tation tiblich ist, und ihr Verfahren ist insofern theologisch legitim, als der Text
selbst die vollig liberraschende Gedankenfolge «Geistbefally — «Geliibde» —
«Sieg» nicht erklirt: Diese sachliche Leerstelle kann, darf, ja muss vom Leser
ebenso selbst gefiillt werden wie die im Bereich des Ausdrucks, sofern der Leser
den Text verstehen und nicht nur hinnehmen will. Dass Frau Trible dariiberhin-
aus die librigen Leerstellen im Text so auffiillt, wie ihr das von der Tradition
vorgegeben ist, ist verstandlich, wenn auch m. E. einer wirklich iiberzeugenden
Ldsung abtréglich.

Theologisch — nicht historisch — {iberzeugender erscheint mir demgegeniiber
der Deutungsversuch von David Markus, der in seiner Studie «Jephtha and his
Vow»?' das Geliibde positiv auf das Wirken des Geistes Jahwes bezieht und von
daher auf strukturelle Parallelen zur Isaak-Tradition stdsst. Er nimmt dabei im
Gegensatz zu Frau Trible den Umstand ernst, dass der hebriaische Autor keinen
Gegensatz zwischen dem Vorgang des Geistbefalls und dem Geliibde ausdriik-
ken wollte — andernfalls hétte er die im hebrdischen System vorhandenen syn-
taktischen Regeln zum Ausdruck des Adversativverhiltnisses angewandt®® —,
dass der Text vielmehr die beiden Sachverhalte im Sinne einer einfachen Abfol-
ge berichtet. Damit geht das Geliibde unmittelbar auf das Wirken des Geistes
Jahwes zuriick, und Jephtha steht gewissermassen vor einem analogen Problem
wie Abraham in Gen 22: Das Opfer des einzigen Kindes wird indirekt von Jahwe
selbst veranlasst. Wenn dem aber so ist, dann liegt es fiir denjenigen, dessen
Herz fiir die jiidische Orthodoxie schldgt und der im Richterbuch von daher den
gleichen Gott am Werk sieht wie in der Genesis, nahe, auch eine Gen 22 entspre-
chende Losung des Problems anzunehmen. Von daher bezweifelt Markus, dass
Jephtha das Opfer wirklich vollzogen habe, womit er tibrigens eine schon von
David Qimchi vertretene Deutung erneuert. Uber das theologisch-strukturelle
Argument hinaus kann er sich auch noch auf die bisher noch nicht explizit ange-
sprochenen inhaltlichen Leerstellen am Ende des Textes berufen — auf Leerstel-

7 D. Markus, Jephtha and his Vow, Texas 1986.
* Die «klassische» Fiigung dafiir wire w*-x-gatal.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 117

len, deren Existenz angesichts der ausgezeichnet in den Kontext, in die gédngigen
Vorstellungen von der Religionsgeschichte des Alten Orients wie auch in die
gegenwirtige theologische Landschaft passenden Standardinterpretation
allerdings nur wenigen Fachleuten bewusst geblieben ist: Der auf das Brandop-
fer bezogene Satz des Geliibdes wird ndmlich bei der Ausfiihrung nicht als Aus-
sagesatz wiederholt, was gemiss den Gesetzméssigkeiten hebriischer Erzihl-
technik nahezu zwingend zu erwarten wire. Stattdessen wird mehrfach der Ge-
sichtspunkt der Jungfriulichkeit der Tochter betont, der seinerseits im ersten
Teil der Perikope keine Rolle spielt. Insofern ist es jedenfalls nicht reine Willk{ir,
wenn Markus aus diesen Beobachtungen folgert, dass das Geliibde durch eine
Verpflichtung der Tochter zu ewiger Jungfrauschaft erfiillt wird: Wenn die einzi-
ge Tochter, das einzige Kind, damit kinderlos bleiben muss, ist sie fiir einen
Vater, der entsprechend dem alttestamentlichen Menschenbild davon ausgeht,
dass das Fortleben in Kindern und Kindeskindern zu einem «gelungenen» Le-
ben gehort, so gut wie gestorben. Die vollige Hingabe an die Gottheit ist nur
anders realisiert als sich Jephtha das zunichst vorstellen konnte.

Das ist nun aber fast die gleiche Losung, die schon Hiandel und sein Textdich-
ter T. Morell in ihrer dramatischen Gestaltung des Stoffes anvisiert haben, wenn
auch nicht aus innerbiblischen, sondern eher aus allgemeineren theologischen
Erwégungen heraus. Sie erweiterten die biblische Erzihlung namlich nicht nur
unter den fiir Oratorien geldufigen formal-dramaturgischen Gesichtspunkten,
indem sie weitere, z.T. mit programmatischen Namen ausgestattete Protagoni-
sten einflihrten, wie dies unter dem Einfluss der ersten Tragddie zum Jephtha-
Stoff aus der Feder des Schotten George Buchanan® im 16. Jh. allgemein iiblich
geworden war.’® Sie gingen vielmehr theologisch und literarisch weit iiber die
bis dahin bekannten Bearbeitungen des Stoffes hinaus, indem sie der biblischen
Tradition einen Schluss anfiigten, der weitgehend der griechischen Iphigenien-
Tradition entnommen ist.”' Dass diese thematische Anleihe kein Zufallsprodukt,

# Das Werk mit dem Titel «Jephthes» enstand zwischen 1539 und 1542 in Bordeaux. In
ihm erscheint schon wie Morell-Héndel als Name flir die Tochter «Iphis» und die Gestalt der
Mutter mit dem Namen Storge, dazu ein Engel, ein Bote und ein Freund Jephthas mit Namen
Symmachus. Wie der Name der Tochter zeigt, hat schon Buchanan die Parallele zur europidei-
schen Iphigenie erkannt, wenn auch nicht so konsequent ausgewertet wie spiter Morell-Hin-
del; vgl. dazu W.O. Sypherd, Jephtha and his Daughter. A Study in Comparative Literature,
Newark/Delaware 1948, 15f.

*® Das belegen die rund 100 Jephtha-Dichtungen der Zeit vor Hiindel.

*' Ganz originell ist der Gedanke, dass die Tochter nicht geopfert, sondern zu ewiger Jung-
fraulichkeit bestimmt wird, zwar nicht, erscheint er doch schon in einem Jesuiten-Drama von
1686 mit dem Titel «Jephthes Tragoedia», von dem aber nur der Programmzettel erhalten ist.
Demzufolge ldsst sich dort nicht genau feststellen, ob dahinter nicht eher ein Reflex auf das



118 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdindels

sondern bewusste literarische Ankniipfung darstellt, ist offensichtlich — tragt
doch die Tochter Jephthas bei ihnen den Namen «Iphis». Auf wen von beiden der
entscheidende Gedanke zuriickzufiihren ist, Idsst sich nicht mehr kldren, doch
spricht viel dafiir, dass er auf Héndel zuriickgeht — hat dieser doch, wie wir aus
Briefen wissen,*” auch sonst seinen Textdichtern immer wieder inhaltliche An-
regungen, ja fertige musikalische Skizzen zur literarischen Ausarbeitung vorge-
geben. Wie dem auch sei — dass Héndel voll hinter dem damit festgeschriebenen
theologischen Konzept des Werkes stand, ldsst sich aus der musikalischen Aus-
gestaltung des literarisch nicht allzu hochstehenden Textes, aus dem Ausdruck
seiner Musik unschwer erkennen, von der schon J.G. Herder festgestellt hat,
dass sie den Horer «die Ethik und Metaphysik seines menschlichen Daseins
empfinden» lisst.”

I'V. Der Jephtha-Stoff in der
musikalisch-theologischen Deutung G.F. Hindels**

Vor der musikalischen Analyse muss zunéchst ein rein theologischer Aspekt
geklart werden: Worin lagen die Griinde Héndels fiir den erwédhnten scheinbar
so schwerwiegenden Eingriffin die biblische Tradition? Diese Frage umfassend

jesuitische Keuschheitsgeliibde als der Iphigenien-Stoff steht; vgl. dazu W.O. Sypherd (A. 29)
49 bzw. 155, Nr. 75. Zudem ist es sehr wenig wahrscheinlich, dass dieser entlegene Text in
England bekannt war.

32 Ein wichtiger diesbeziiglicher Brief stammt von T. Morell selbst (z.T. abgedruckt in dem
von A. Hicks redigierten Beiheft zur Einspielung des «Judas Maccabaeus» unter Ch. Mak-
kerras, Archiv-Produktion 2565 063—65, 1977), er ldsst gut erkennen, wie sehr Morell in sei-
nen Textbiichern von Hindel abhingig war. Morell beschreibt dort, wie Hindel ihm die Melo-
die des Eroffnungschores des zweiten Teils des Judas Maccabaeus so lange am Cembalo vor-
spielte, bis das eintaktige Thema und die Melodie zusammenpassten: d (1/4) — F (1/8) — A (1/8)
—D (1/4 + 1/4 Pause) — dazu der Text: «Fall’n is the Foe». Morell gesteht in diesem Brief auch
zu, dass die literarische Qualitdt der Oratorienlibretti seiner Zeit gering war, was er auf die
«Uberheblichkeit» der Komponisten zuriickfiihrt, die nur Textunterlegungen zu ihren Melo-
dien suchten. -

33 J.G. Herder in der Zeitschrift Adrastea, 1802, zitiert nach MGG V, 1269 bzw. W. Serauky,
Georg Friedrich Hédndel. Sein Leben — sein Werk, Bd. V, Kassel-Basel-London New-York
1958, 444 Anm. 60. Der Satz bezieht sich im Original zwar nur auf die Chére, ldsst sich aber
doch auch auf die librigen Teile ausweiten, ohne das Heder deshalb Gewalt angetan wiirde.

# Aus technischen Griinden konnte i. F. nur ein Notenbeispiel eingefiigt werden. Die No-
ten sind indes im Klavierauszug des Oratoriums, herausgegeben von W. Schifer — R. Erben,
Edition Peters 8698 leicht zugénglich. Die folgenden Verweise auf einzelne Stiicke beziehen
sich auf die dort vorgenommene Numerierung.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 119

zu beantworten, wire Thema eines eigenen Aufsatzes; hier miissen zwei Hin-
weise geniigen, ein allgemeiner und ein spezieller. Zum einen zwang der Zeit-
geist der Aufklarung dazu, biblische Texte, die der Vernunft allzu sehr wider-
sprachen, in irgend einer Weise zu domestizieren — und der Gedanke des Men-
schenopfers gehorte sicher nicht zu den Themen, die man in dieser Zeit positiv
hitte vermitteln konnen. — Diesem Problem hitte Hindel indes durch Wahl eines
anderen Stoffes ausweichen konnen. — Weit wichtiger scheinen mir deshalb zum
anderen Faktoren in der subjektiven Einstellung des weitgereisten Weltmanns
Hiandel zum christlichen Glauben biblischer Tradition zu sein, wie sie spétestens
seit der Komposition des Messias im Jahre 1741 wahrnehmbar sind. Héindel hat-
te einen Grossteil seines Lebens abwechselnd Textbiicher aus der griechischen
Mythologie und der christlichen Tradition zu komponieren. Von daher ist es sehr
wahrscheinlich, dass er — obwohl seiner Herkunft nach Lutheraner — das, was
spiter A. von Harnack in seinem programmatischen Satz zur Entstehung des
Christentums auf den Punkt gebracht hat, ldngst intuitiv wahrgenommen hatte,
dass ndmlich das Christentum nicht allein aus biblischen Wurzeln heraus ge-
wachsen ist, sondern dass erst «das Einstromen ... des griechischen Geistes»*
das Christentum zu der Religion gemacht hatte, in der er lebte. Ja — anders als
dieser bekannte Veridchter des AT nahm Handel wahr, dass die Querverbindung
zwischen dem Orient und Okzident schon im AT angelegt war, (was librigens
wohl auch ein entscheidender Grund dafiir war, dass er 14 von seinen 20 Orato-
rien alttestamentlichen Stoffen gewidmet hat*°).

Diese religionsgeschichtliche Wahrnehmung gilt nun aber auch und gerade
fiir den hier diskutierten Text: Die inhaltlichen Parallelen zwischen der Jephtha-
Tradition und dem Iphigenien- bzw. Idomeneo-Stoff der griechischen Sagen-
welt lagen fiir Hiandel als hervorragenden Kenner der antiken Literatur offen
zutage. Ebenso deutlich musste er aber vor dem Hintergrund dieser dramatisch
perfekt ausformulierten Traditionen die vorhin angesprochenen Leerstellen am
Ende des Textes wahrnehmen: Kann man es angesichts dessen als theologische
Willkiir bezeichnen, wenn Héndel zur Auffiillung der Leerstellen eine Tradition
verwendet, die dem alttestamentlichen Denken ebenso nahe steht wie dem aus

%% Der Satz lautet vollstindig: «Das Einstromen des Griechentums, des griechischen Gei-
stes, und die Verbindung des Evangeliums mit ihm ist die grosste Tatsache in der Kirchenge-
schichte des zweiten Jahrhunderts, und sie setzte sich, grundlegend vollzogen, in den folgen-
den Jahrhunderten fort»; zitiert nach A. von Harnack, Das Wesen des Christentums, Sieben-
stern-TB 27, Miinchen-Hamburg 1964, 122.

¢ Wieviele Kompositionen Hiindels als «Oratorien» zu qualifizieren sind, ist umstritten —
die angegebene Zahl stellt einen Mittelwert dar. Die Stoffe aus den Apokryphen sind dem AT
zugerechnet.



120 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

christlichen und griechischen Quellen gespeisten Humanititsideal der Aufkla-
rung —ndamlich den Schluss der aulidischen Iphigenie des Euripides? Ganz ohne
Eintragungen lésst sich ein Text wie Ri 11 nicht als «Botschaft» aktualisieren,
und so war immerhin dem Geist, wenn auch nicht jedem einzelnen Buchstaben
des biblischen Textes in einer Weise Rechnung getragen, wie sie von der als
Einheit begriffenen christlich-griechischen Tradition vorgegeben und mit Hén-
dels Glauben vereinbar war — ja in einer Weise, die selbst biblizistischen An-
spriichen entgegenkam, konnte sie sich doch auf ein biblisches Vorbild — auf
Gen 22 — berufen.

Auch in allgemeinerer Weise fligt sich Handels Interpretation von Ri 11 in die
— praktische — Theologie der Barockzeit ein. Zum Wesen barocker Verkiindi-
gungspraxis gehorte die Gestaltung der Botschaft nach den beiden Hauptge-
sichtspunkten «docere» und «movere» — unabhédngig davon, ob es sich um eine
Predigt, eine Kantate, ein geistliches Schauspiel, eine Passion oder ein Oratori-
um geistlichen Inhalts handelte; d. h. das in diesem Aufsatz im Zentrum stehen-
de Thema «Ausdruck», das damit endlich konkret in den Blick kommt, bildete
sozusagen ein «Proprium» der damaligen religiosen Unterweisung — wenn auch
unter einem anderen (lateinischen) Namen: Hiandel war in England zwar zu-
nichst v.a. als Komponist weltlicher Musik angetreten — mehr als 50 Opern
zeugen von seiner Schaffenskraft auf diesem Gebiet —, aber spatestens mit der
Komposition des Messias im Jahre 1741 hatte er sich in seinen Oratorienkompo-
sitionen wieder genuin theologisch-musikalischen Anliegen getffnet, mit de-
nen er schon seit seiner Hamburger Zeit vertraut war.”” Und in der Reihe dieser
Kompositionen bildet der 1751 vollendete Jephtha den Abschluss, jam. E. neben
dem Messias das theologisch tiefgriindigste Werk, was sich u.a. daran festma-
chen lésst, dass hier an vielen Stellen das «docere» und das «movere» praktisch
ineinander libergehen. — Ausgangsbasis fiir die Dimension des Ausdrucks, das
«moverey, st bei Hindel wie bei den meisten Komponisten dieser Zeit nicht der
subjektive musikalische Einfall, sondern die intersubjektiv angelegte barocke
musikalische Figuren- bzw. Affektenlehre, die — wie bereits erwidhnt —ihrerseits
auf die Regeln der antiken Rhetorik zuriickgreift.

Gemiss dieser Affektenlehre gibt es fiir jede Stimmung, fiir jeden typischen
Handlungsablauf genau festgelegte Tonschritte, Rhythmen, Tonarten,*® Instru-
mentationen, ja ldngere sog. « Topen», die die eigentlichen Sinnbilder der Ton-
sprache bilden. Hier auf Einzelheiten einzugehen, wiirde zu weit fiihren, aber
immerhin sei daran erinnert, dass die bis heute im Bewusstsein der meisten Kon-

7 Vgl. dazu seine Vertonung der sog. Brockes-Passion von 1717.
¥ Vgl dazu die Darstellung des Quintenzirkels bei R. Bartelmus (A.14) 65.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 121

zerthorer lebendig gebliebene Dur-Moll-Symbolik — Dur als Ausdruck positiver
Geflihle, Moll fiir Trauer — in ihren Grundziigen in diesem Regelsystem zuhause
ist. Dem Komponisten der Barockzeit sind also die musikalischen Bausteine im
wesentlichen vorgegeben.’® Die eigentliche kompositorische Leistung bei dra-
matischen Werken besteht darin, diese Elemente so miteinander zu verbinden
bzw. aufeinander zu beziehen, dass rhythmisch und harmonisch regelhaft ge-
baute, in sich schliissige Musikstiicke entstehen, die die Aussagen des Textes
verdeutlichen. Verstosse gegen das Regelsystem sind nur dann erlaubt, wenn im
Text von Sachverhalten die Rede ist, die ihrerseits aussergewohnlich sind. —
Diese Affektenlehre ist nun im Jephtha in einer nahezu perfekten Weise theolo-
gisch ausgenutzt: Nur an wenigen Stellen, wie z. B. in den aus dramaturgischen
Griinden eingefiigten Liebesszenen zwischen Iphis und ihrem (im biblischen
Text nicht vorkommenden) Brautigam Hamor — der iibrigens dem Achill der
euripideischen Vorlage ebenso entspricht wie die Mutter Storge ein Pendant zu
Klytimnestra bildet*’ — dominiert der Effekt gelegentlich iiber die Botschaft,"
ansonsten stehen die musikalischen Mittel stets im Dienst der Theologie.

Als erstes Beispiel fiir die Anwendung dieser Regeln sei die musikalische
Gestaltung einiger Charakterziige der Iphis vorgestellt: Vom Bibeltext her war
Hindel im Blick auf das «movere» der Gedanke vorgegeben, dass sich Vater und

% Von daher erklirt es sich auch, dass Hiindel wie alle Komponisten der Barockzeit reich-
lich musikalische Anleihen be Kollegen aufnimmt. Im Rahmen der Komposition des Jephtha
hat Hindel Messkompositionen des bohmischen Meisters Franz Wenzel Habermann ausge-
wertet; vgl. dazu W. Serauky (A. 33) 395ft.

“ Obwohl die euripideische Vorlage in diesem Falle aus naheliegenden Griinden nicht voll
libernommen werden konnte, haben Hindel-Morell im Rahmem ihrer Darstellung der Ge-
fithlswelt ser verstorten Mutter wesentliche Momente daraus entnommen; vgl. dazu das Reci-
tativo accompagnato «First perish thou» («Erst falle du») und die folgende Arie «Let other
creatures die» («Lass andere Opfer sterbeny), Part I1, Scene 3, Nr. 42: «Mental» agiert Storge
gewissermassen als Klytimnestra. Die ungeheure innere Bewegung der Mutter wird dem H6-
rer durch die Wahl der fiir ausserste Erregung stehenden Form «Concitato» mit ihren schnei-
denden tremolo-artigen Einwiirfen der Streicher dramatisch nahegebracht, und dass Storge
am liebsten Jephtha selbst statt der Tochter fallen sehen mochte, hat Hindel durch die fallen-
den Tonfolgen der ersten beiden Takte unmittelbar sinnenfillig gemacht. — Der hier angewand-
te «stile concitato» geht tibrigens auf C. Monteverdi zuriick, der ihn im Vorbericht zu den
«Madrigali Guerieri et Amorosi» den Affekten Zorn und Verachtung zuordnet (vgl. dazu W.
Serauky, Art. Affektenlehre, MGG I, 116).

' Vgl. dazu v.a. Part I, Scene 3. Aber selbst hier werden durch Text und musikalische Ge-
staltung theologische Gedanken eingebracht. Das opernhafte « These labours past, how happy
we» («Nach solcher Miih’, wie gliicklich wir») des Liebes-Duetts Iphis-Hamor (Nr. 14) — ein
Beispiel des «galanten Stils» (so A. Schering, Geschichte des Oratoriums, Leipzig 1911, 310) —
wird in der Arie des Iphis in Part I, Scene 4 (Nr. 48) zu «Happy they» («Gliicklich ihr»), und



122 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

Tochter in das Schicksal fiigen, das durch Jephthas Geliibde heraufbeschworen
worden ist, wobei indes schon dort Jephtha weit emotionaler als die Tochter
reagiert: Er zerreisst seine Kleider und klagt laut iiber das, was aufihn zukommt,
wihrend sie zu ithrem Schicksal quasi selbstverstandlich «ja» sagt. Diesen Ge-
danken greift nun Héndel so auf, dass er Iphis im Rezitativ Nr. 46, in dem sie
davon berichtet, dass sie alles erfahren hat, zwar in £, also in einer wehmutsvol-
len Trauertonart, beginnen ldsst — irgendwie ist Iphis schon ein menschliches
und kein iiberirdisches Wesen!** —, aber in A — einer dusserst positiv besetzten
Tonart enden lédsst: Dass Israel frei ist, ist fiir sie wichtiger als ihr Leben. Dass
eine rasche Entwicklung zum Positiven hin stattfindet, ldsst sich auch aus der
aufsteigenden Basslinie erkennen. Der darin eingefiigte iiberméssige Sekund-
sprung D — Eis, der den diatonischen Aufstieg unterbricht, rithrt zweifellos da-
her, dass Hindel damit auf den himmlischen Eingriff verweisen wollte, von dem
der Text an dieser Stelle spricht: Aussergewohnliche Ereignisse miissen mit aus-
sergewoOhnlichen Tonfolgen ausgedriickt werden. Zugleich wird an dieser Stelle
verbal wie musikalisch deutlich, dass Iphis hier eine Deutung des Geliibdes in
den Mund gelegt wird, die just der Lésung von David Markus entspricht: Es ist
letztlich vom Himmel veranlasst.

Auch wenn nun Iphis im folgenden noch gelegentliche Moll-Passagen zuge-
wiesen sind, dominant ist fiir sie in allen Bedringnissen die lichte Dur-At-
mosphire, was ganz besonders deutlich in der Arie Nr. 55 zum Ausdruck
kommt: Das einleitende Rezitativ steht zwar noch in e, aber die folgende Arie,
mit der sie von dieser Welt Abschied nimmt, schwingt sich nach £ auf, nach der
Tonart, die gemadss der barocken Symbolik fiir Liebe und Religion steht und die
zugleich die Grenze zu den «jenseitigen» Tonarten bildet: Die Tonart unter-
streicht ihre Opferbereitschaft. Nachdem der Ubertritt in das Reich von Frieden
und Liebe, von dem sie in diesem Zusammenhang singt, dank des Eingreifens
eines Engels verhindert wird, muss sie dennoch in Nr. 69 real Abschied nehmen,

der musikalische Duktus unterstreicht die Wendung von der naiven Verliebtheit der beiden hin
zur opferbereiten Liebe der Iphis: Wird die positive Stimmung im Duett zundchst mit der
aufsteigenden Quart (dazu s.u.) ausgedriickt (T. 27; als Tonleiter in T. 43f.), so wird diese
«Siegerfigur» bald durch das Seufzermotiv der fallenden Sekund abgel6st (erstmals T. 44f.),
das als Liebesseufzer wie als Ausdruck tiefsten Schmerzes verstanden werden kann. In der
Arie der Iphis wird das «happy they» dann mit einer eindeutig resignativ zu verstehenden
fallenden Terz ausgedriickt, und der punktierte Rhythmus auf die Silbe «-py» macht (in Ver-
bindung mit dem lang ausgehaltenen und stark betonten «they») deutlich, wie schwer Iphis
diese Aussage letzlich fillt.

*2 PM. Young, The Oratorios of Handel, London 1958, 197 sieht in Iphis’ Verhalten demge-
geniiber den Stoizismus einer Heroine.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 123

ndmlich von ithrem Brautigam Hamor: Statt geopfert zu werden, wird sie ewig
Jungfrau bleiben, hat sich also freiwillig dem Himmel gegeben, wovon sie denn
auch singt. Aber auch diesem aus menschlicher Sicht tragischen Vorgang des
Entsagens weist Hindel eine positive Tonart zu: Es ist wieder 4 — die Tonart der
Kraftund Energie, die in Nr. 46 dazu gedient hatte, Israels Befreiung auszudriik-
ken. Iphis’ musikalisches Charakterbild lédsst sie von daher als eine Art Heilige
erkennen, als eine Person, die zwar der Erde verhaftet bleibt, die aber dennoch
schon hier gewissermassen in hoheren Spharen schwebt. Und so wirkt sie denn
auch im biblischen Text — gleichgiiltig ob man ihre Bereitschaft, sich in ihr
Schicksal zu fligen, konventionell auf die Opferung oder mit David Markus auf
immerwihrende Jungfrauschaft bezieht. Hindel hat hier also nur musikalisch
unterstrichen, was schon biblisch angelegt ist.

Ganz anders 1st demgegeniiber Jephtha selbst geschildert — das zweite Bei-
spiel —, der in Nr. 5 ganz unvermittelt mit dem Satz «I will» — vertont mit einem
Quartsprung aufwirts — eingefiihrt wird. Die Quart aufwirts erscheint in der
barocken Affektenlehre als Form der Anrede, Siegeszuversicht, Sicherheit und
des Aufbruchs — noch in unseren Tagen bedient sich die Feuerwehr des Quart-
sprungs, um die Strasse frei zu bekommen! Diese Siegeszuversicht driickt Han-
del dann noch stirker in der folgenden G-Dur-Arie Nr. 6 aus, in der Jephtha
davon handelt, dass ihn seine Tapferkeit gross machen werde.* Und dieses fast
hybride Selbstbewusstsein bleibt — trotz gewisser Zweifel in Nr.15* — selbst in
der Geliibde-Szene Nr. 16 fast ungetriibt erhalten, wo Jephtha von sich in F'—also
gegeniiber Nr. 15 zwar etwas «kleinlauter», aber immer noch in Dur! — als dem
kommenden «glorious conqueror» spricht und das Opferversprechen zwar nicht
leichthin,* aber doch in F vollzieht. Erst in Nr. 39, wo Jephtha auf seine Tochter
trifft, stiirzt er aus der G-Sicherheit* erst nach Es und dann weiter nach c ab, in
die Tonart der bodenlosen Trauer — die Tonart, in der Bach die Matthduspassion
mit einem Grabgesang enden lasst —, und in ihr steht denn auch die Verzweif-

* Die ausgesprochen konventionelle Faktur dieser Arie weist nach W, Serauky (A. 33) 402
auf «ein Nachlassen der kompositorischen Spannkraft» Hiandels — wogegen jedoch die weitere
Gestaltung des Oratoriums spricht. M.E. steckt dahinter vielmehr theologische Absicht: Die
Selbstiiberschitzung Jephthas, seine Hochschitzung der eigenen Kraft, ist «gewdhnlich» —
also singt er wie ein gewdéhnlicher Opernheld!

* Man beachte das Schwanken zwischen ’- und *-Tonarten!

5 W. Serauky (A. 33) 408 interpretiert Hiindels musikalische Gestaltung — die einzelnen
Satzteile werden durch Pausen voneinander getrennt, was den Eindruck eines atemlosen Her-
vorpressens der Worte erweckt — zu Recht so, dass er Jephtha hier «wie von einem Daimonion
vorwirtsgetrieben» sieht. Damit hitte Hindel — natiirlich ohne die Untersuchung von D. Mar-
cus (A. 26) zu kennen — dessen Deutung intuitiv vorweggenommen.

“ Nr. 38 — der Chor der Jungfrauen, die dem Sieger entgegenziehen — endet in G!



124 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F Hdndels

lungsarie «Open thy marble jaws, O tomb» (Nr. 40), in der er sich selbst ins Grab
wiinscht.

Musikalisch vollig ausser Rand und Band geraten erscheint Jephtha dann in
dem hochemotionalen Rezitativo accompagnato Nr. 49 — er ist am Ende, sein
Selbstbewusstsein ist zusammengebrochen —, und so irrt er in seinen fast zusam-
menhanglos gestammelten Sdtzen durch insgesamt 14 Tonarten: Gegen Schluss
dieser Szene spricht auch er — wie Iphis in Nr. 46 — vom Sieg, aber in Moll, und
bricht dann gewissermassen Ton um Ton zusammen. In tiefster Moll-Finsternis
bewegt er sich in den letzten finf Takten in fast ziellosem chromatischen
Herumirren allméhlich auf den abschliessenden Satz «I can no more» zu, mit
dem das «I will» des Anfangs konterkariert wird. Dieser von Jephtha artikulierte
Satz steht in g — der Tonart der tiefsten menschlichen Trauer*” — und besteht
musikalisch aus einer resignativ absteigenden Skala. Das Orchester bewegt sich
in diesen fiinf Takten parallel dazu von dem ganz entlegenen b iiber f, ¢ nach g —
alles Tonarten des dunklen durch b gekennzeichneten Spektrums. Was dann aber
musikalisch geschieht, erweist Hiandel als einen Theologen von tiefem Einfiih-
lungsvermodgen: Mitten hinein in die fast atemlose Stille nach dem abschliessen-
den Seufzermotiv in der Singstimme tont plotzlich ein klares Fis — der Leitton
nach G —, und das Rezitiv, das in fis begonnen hat, endet in G! Was will Handel
mit diesem vollig iiberraschenden Schluss sagen? Er deutet die Situation in gut
lutherischem Sinne: Nachdem Jephtha so weit gekommen ist, dass er sagt: «I
can no more!», und damit alle Hybris aufgegeben hat, ist der Weg fiir die gottli-
che Gnade frei geworden — das Orchester als objektiver Kommentator weiss und
artikuliert das bereits hier in aller Vorsicht, obwohl die eigentliche Wendung
zum Positiven erst am Morgen danach, also im 3. Akt kommt. Jephtha, der «ho-
mo incurvatus in se», der meinte, selbst sein Schicksal bestimmen zu kénnen,
der meinte selbst zu wissen, was gut und bose ist, erkennt und anerkennt seine
Grenzen und schafft so Raum fiir die Gnade. Von daher erscheint jedoch der
Engel, der die Rettung der Iphis verkiindet, nicht mehr unmotiviert als «deus ex
machina», sondern als eine Art fleischgewordenes Symbol im Sinne der lutheri-
schen bzw. paulinischen Gnadenlehre: Anders als bei Iphis geht die musikali-
sche Ausdeutung Hindels bei Jephtha somit deutlich {iber den Rahmen der vor-
gegebenen biblischen Tradition hinaus — Jephtha wird im Sinne einer gesamtbi-
blischen Theologie gezeichnet.

Das dritte — und letzte — Beispiel ist nicht an eine Person gebunden, sondern
verfolgt den systematisch-theologischen Leitgedanken des ganzen Werkes, der

" Vgl. dazu etwa die ungleich bekannteren g-Moll-Arien der Pamina in Mozarts Zauber-
flote.



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegeneny alttestamentlichen Tradition 125

biblisch-theologisch in Kohelet und philosophisch in der Philosophie der engli-
schen Aufkldrung wurzelt, {iber drei Stationen. Der Gedanke erscheint in Kurz-
form als erster Satz im Oratorium (Nr. 2), kehrt in der gleichen Form im eben
diskutierten Rezitativ des Jephtha wieder und findet seine endgiiltige Ausfor-
mulierung im letzten der vier Teile des Schlusschores des 2. Aktes (Nr. 50 ab
T.114). In der dem Bruder des Jephtha und diesem selbst in den Mund gelegten
Kurzform lautet er: «It must be so», in der theologisch-philosophisch durchre-
flektierten Form des Chorsatzes dagegen: « Whatever is, is right». An letzterem
Satz ldsst sich nun schon im literarischen Bereich zeigen, wie stark Héandel
selbst theologisch engagiert war. Morell hatte thm an dieser Stelle den sprach-
lich und theologisch plumpen Satz vorgegeben: «What Got ordains, is right».
Hindel strich — wie das Autograph zeigt — diese Vorgabe eigenhéndig und er-
setzte sie durch den zitierten Satz, der aus der Feder von John Locke stammt,
sich aber auch in Alexander Pope’s «Essay on Man» von 1732 wiederfindet.*
Wie den angegebenen Quellen und dem Kontext der Kurzfassung dieses Zen-
tralgedankens des Werkes zu entnehmen ist, ist dieser Satz nun nicht im Sinne
eines moralischen Nihilismus zu verstehen, er darf aber auch nicht im Sinne
einer naiv optimistischen Weltsicht missverstanden werden — er ist vielmehr
niichtern-realistisch gemeint:*’ Wenn der Mensch im Sinne von Koh 9,10 das tut,
was in seinen Moglichkeiten steht, ist das recht — recht im Sinne dessen, dass
Gott dem Erfolg menschlichen Tuns Grenzen gesetzt hat, dem Menschen keine
Moglichkeiten zu einer eigenstindig gestalteten Weltverbesserung gegeben hat.

In der musikalischen Ausgestaltung kommen nun noch einige weitere Nuan-
cen hinzu. Zebul, der gegentiber dem biblischen Text neu eingefiihrte Bruder des
Jephtha, artikuliert das «It must be so» mit einem Quartsprung nach oben, also
naiv optimistisch: Er meint, dass der Beschluss der Briiderschar, Jephtha als
Feldherrn zu berufen, «recht» ist. Der von Hindel zur Situationsschilderung vor-
gegebenen g-Moll-Stimmung entkommt er trotzdem nicht, denn das im Orche-
ster fugiert erscheinende abwirts gerichtete Schicksalsmotiv entlarvt seinen
Optimismus als Trugschluss. Heroische Entschliisse dndern nichts an der Tatsa-
che, dass die eigentliche Entscheidung nicht in der Hand von Menschen liegt.
Diese Tatsache hat Jephtha langst begriffen, wenn er in Nr. 49 sagt: «It must be
so» — der Sprung nach oben ist auf einen Terzsprung reduziert, und insgesamt
weist die Linie eindeutig nach unten: Aus dem «must» ist nur noch Schicksalser-
gebenheit herauszuhdren.

* Vgl. dazu W. Serauky (A. 33) 443.
* Das hat PM. Young (A. 42) 193 zu wenig ernst genommen, der im Jephtha eine Art
Lektion in Moralphilosophie sieht.



126 Riidiger Bartelmus, Jephtha — Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Hdindels

A !

o
f wis uns  pe - schicht, ist  recht,
shat-¢ - ver iy ix  right,
SR : - ’
= s e e——— 1 = = 1= e e o et ey o
e n —— ~+ = 3
wis uns g - schicht. ist  recht,
what-¢ - Yer iy iy right,
L 1 it h -
A" 4 i 1 -
. [ % 't 1 1
e == EEEn s e
¥ = V ]
J 5
iz A1 N - | e n |
X 1 o - 4 “ 4—-._)..%.__
T + .—.—5
y A j ot L . - ) -
ol [~ 2 5 b § -
r e B | s

Ungleich differenzierter geht demgegentiber der Chor mit dem Gedanken um
—in dieser Hinsicht ganz aus dem Geist der griechischen Tragodie heraus gestal-
tet, wo der Chor ja auch zumeist das Wesentliche artikuliert, das den tragischen
Helden verborgen bleibt. Die Maxime: « Whatever is, is right», wird nicht ein-
zeln fiir sich diskutiert, sondern im Kontext von weiteren drei Sétzen, in denen
Grundgegebenheiten menschlichen Schicksals angesprochen werden. — Doch
was passiert nun musikalisch? Handel nimmt zu diesem Satz aus drei verschie-
denen Blickwinkeln Stellung: Der Satzteil «Whatever is» wird unisono artiku-
liert — ein Signal dafiir, dass es um eine universelle Aussage geht —, und er um-
fasst den Tonraum einer Septime — das Intervall zur Bezeichnung des schlecht-
hin Unvollkommenen, mit dem das schwer Ertrigliche des Sachverhalts
symbolisiert ist. Auch den einzelnen Tonschritten kommt hierbei Bedeutung zu,
steht doch die Sext abwirts fiir Resignation, und die verminderte Sekund ab-
wirts begegnete schon mehrfach als «Seufzermotivy». Gegen die damit ausge-
driickte pessimistische Stimmung baumt sich das Orchester ebenso unisono auf
— diese Figur spricht fiir sich selbst.

Wenn dann der Chor knapp und klar das «is right» mit zwei kurzen Noten
artikuliert, gehen die Stimmen endlich wieder auseinander. Der Bass hat den
Quartsprung nach oben, der Tenor bleibt auf einem Ton stehen, und die Frauen-
stimmen gehen um eine Sekund nach oben. Die hier wieder einsetzende Mehr-
stimmigkeit macht deutlich, dass es um Einzelschicksale, um Einzelaussagen
geht: Jeder muss aus seiner Lage heraus dieser Erkenntnis zustimmen, dann geht
es irgendwie «bergauf», oder wird zumindest nicht schlechter. All diese Teilele-
mente ldsst nun Hiandel den Chor im folgenden durch alle Hohen und Tiefen des
menschlichen Lebens — symbolisiert durch die Tonarten G, C, f, As, B, Es und
schlussendlich ¢ — gewissermassen durchbuchstabieren. Dass er meint, mit der



musikalisch-theologischer Deutung einer «entlegenen» alttestamentlichen Tradition 127

Intonation in ¢ schliesslich die dem Menschen eigentlich addquate Ebene gefun-
den zu haben, ergibt sich daraus, dass er sie als einzige wiederholt, und zwar
gleich dreimal, und damit den Schlusschor des 2. Aktes in der gleichen Tonart
abschliesst wie Bach die Matthiuspassion: Mit Kohelet stellt er so die Tatsache,
dass der Mensch sterblich ist, tiber alle weiteren Aussagen tiber den Menschen.
In der musikalisch-theologischen Ausdeutung der Jephtha-Erzihlung als gan-
zer geht Hiandel somit noch einmal einen Schritt weiter als bei der Charakterisie-
rung der Einzelgestalten. Bei Iphis hat Héandel nur die alttestamentlich vorgege-
benen Ziige unterstrichen, in bezug auf die Gestalt des Jephtha hat er genuin
neutestamentliche Gedanken mit zur Interpretation herangezogen — den Inter-
pretationsrahmen der gesamten Erzdhlung bilden indes anthropologische
Grundkonstanten in der theologisch-philosophischen Bewertung seiner Zeit,
gespiegelt in seinem eigenen Erfahrungshorizont: Wihrend Hiandel am Schlus-
schor arbeitete, wurde ihm klar, dass er dabei war, vollends zu erblinden.” — Von
daher gewinnt das «Whatever is, is right» in ¢ noch einmal eine andere Dimen-
sion. ‘

Hiandels Musik ldsst den Horer also nicht nur «Ethik und Metaphysik seines
menschlichen Daseins» empfinden, wie das Herder aus den Chéren heraushor-
te, sie fithrt ithn auch in Tiefenstrukturen biblischer Traditionen, die bei blossem
Lesen nur schwer zugénglich sind. Selbst «entlegene» biblische Texten gewin-
nen so eine Aktualitit, die dem schulmissig interpretierenden Exegeten ver-
schlossen bleiben muss, deren sinnenfillige Bedeutung fiir die Verkiindigung
indes — so hoffe ich —aus den wenigen Beispielen, die hier nur verbal vorgestellt
werden konnten, hinreichend deutlich geworden ist.

Riidiger Bartelmus, Worthsee

*% Vgl. dazu L. Finscher, Héndels Jephtha, Beiheft zur Einspielung des Oratoriums durch
N. Harnoncourt, Teldec 8.35499, 7 bzw. W. Serauky (A. 33) 393.440.



	Jephtha : Anmerkungen eines Exegeten zu G.F. Händels musikalisch-theologischer Deutung einer "entlegenen" alttestamentlichen Tradition

